Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Das Religionsgespréach und seine Grinde : Randbemerkungen zur
Rezeption eines literarischen Genres

Autor: Schick, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STEFAN SCHICK

Das Religionsgesprach und seine Griinde.
Randbemerkungen
zur Rezeption eines literarischen Genres®

Literarisch inszenierten mittelalterlichen Religionsgesprachen wie Abae-
lards Collationes, Ramon Llulls Disputatio oder De pace fidei von Nikolaus
von Kues wird in der jingeren Forschung eine erhohte Aufmerksamkeit
zuteil.: Dabei gehort es fast schon zum guten Ton, sich kritisch gegeniiber
der Darstellung der anderen Religionen und dem Wahrheitsanspruch der
eigenen Religion in diesen fiktiven Dialogen zu duflern. Als kritischer Re-
ferenzpunkt gilt zumeist die Religionsphilosophie der Aufklarung, in deren
Pathos der Anerkennung anderer Religionen sich ein neues Ethos zeige,
dessen Entwicklung bestenfalls mit dem Mittelalter anhebe, sich jedoch
erst in ihr vollende. Hierzu sollen in den folgenden Ausfiihrungen einige
kritische Marginalien vorgebracht werden. Dazu wird anhand eines Ver-
gleichs literarisch inszenierter Religionsgesprache im Mittelalter mit der
Religionsphilosophie deutscher Aufkldarer untersucht, wodurch sich in
diesen Diskussionen Griinde iiberhaupt als objektive Griinde auszeichnen
konnen.

Religiose Dispute, sofern sie den Anspruch erheben, auf Rationalitdt zu re-
kurrieren, stehen mindestens in einer zweifachen Beziehung zur Objektivi-
tat von Griinden: einerseits sollen die Offenbarungsgehalte oder religiosen
Praktiken rational begriindet werden, andererseits bedarf die Geltungs-
kraft und Verbindlichkeit rationaler Griinde gegeniiber der Offenbarung
als einer eigenen Quelle von Griinden selbst einer Legitimation, die jedoch
wiederum nur begriindend erfolgen konnte.

" Die Ergebnisse dieses Beitrages verdanken sich in weiten Teilen einem durch den
DAAD geforderten Forschungsaufenthalt an der University of Toronto.

1 Vgl. etwa LUTZ-BACHMANN, Matthias/FIDORA, Alexander (Hgg.): Juden, Christen und
Muslime. Religionsdialoge im Mittelalter. Darmstadt: WBG 2004; LOHR, Charles (Hg.): An-
stofse zu einem Dialog der Religionen. Thomas von Aquin - Ramon Llull - Nikolaus von Kues.
Freiburg i.Br.: Kath. Akad. 1997; LEWIS, Bernard/NIEWOHNER, Friedrich (Hgg.): Religionsge-
sprdache im Mittelalter. Wiesbaden: Harrassowitz 1992. Zur Dialogform im Mittelalter vgl.
u.a. HARTMANN, Carmen Cardelle de: Lateinische Dialoge 1200-1400: Literaturhistorische Stu-
die und Repertorium. Leiden: Brill 2007 und POLO DE BEAULIEU, Marie Anne: Formes dialo-
guées dans la littérature exemplaire du Moyen Age. Paris: Honoré Champion 2012.



Das Religionsgesprach und seine Griinde 423

Das besondere Problem religioser Uberzeugungen ist dabei ein Doppel-
tes: Erstens stehen gerade bei ihnen Griinde unter dem Vorbehalt, nur
mehr schlechte als rechte nachtragliche Plausibilisierungen der eigenen
Vorurteile zu sein. Dies gilt in gleichem Maf fiir die Begriindungen christ-
licher Glaubensdogmen bei Ramon Llull und Nikolaus von Kues wie auch
fir die rationale Deduktion der Existenz, Offenbarung, religiosen Praxis
und Lebensgeschichte des Siegels der Propheten bei Ibn an-Nafis2 oder die
philosophische Begriindung der Prophetie und schariarechtlicher Bestim-
mungen bei Avicenna.3 In jedem Fall scheint hier Hegels Diktum zu gel-
ten, dass ein trockenes Versichern immer nur so viel gilt als das andere.4
Im schlimmsten Fall wird der Rationalititsbegriff zur bloRen Aquivoka-
tion.5s Zweitens ist es ganz grundsatzlich fraglich, ob hier Vernunftgriinde
fiir denjenigen, fiir oder gegen den sie vorgebracht werden, zwingende
Geltung beanspruchen kénnen. Denn es steht nicht von vornherein fest,
welche Verbindlichkeit logische Griinde oder Argumente gegeniiber dem
religiosen Bewusstsein haben kénnen, da a priori ja noch nicht einmal fest-
steht, ob Gott tiberhaupt an das Widerspruchsprinzip, immerhin das si-
cherste aller Prinzipien,6 gebunden ist.

Zur Klarung dieser Frage beschrianken sich die folgenden Uberlegungen
auf die Auseinandersetzung christlicher Denker mit dem Islam, die, was
die philosophische Herausforderung in Bezug auf das Verhdltnis von Ra-
tionalitat und Offenbarung betrifft, aus christlicher Perspektive am proble-
matischsten war. Denn in der Auseinandersetzung mit den Haretikern und
Juden konnten die christlichen Autoren sich auf eine gemeinsame Schrift
beziehen und so vornehmlich iber deren rechte Auslegung streiten. Da die
Muslime die Heiligen Schriften der Christen zumindest in ihrer vorliegen-
den Form aber gar nicht anerkannten, da sie ihnen als Entstellung ({afrir)
der urspriinglichen jesuanischen Botschaft galt,7 gab es hier nur die Mog-
lichkeit, auf eine allen gemeinsame Rationalitdt zu rekurrieren.8 Anders als

2 Vgl. IBN AN-NAFIS: The Theologus Autodidactus. Edited with an introduction, transla-
tion, and notes by Max Meyerhof and Joseph Schacht. Oxford: Clarendon Press 1968, 44-63.

3 Vgl. AVICENNA: The Metaphysics of The Healing. A parallel English-Arabic text transla-
ted, introduced, and annotated by Michael E. Marmura. Provo, Utah: Brigham Young Uni-
versity 2005, 362-374.

4 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Phdnomenologie des Geistes. Hg. v. BONSIEPEN, Wolfgang/HEEDE,
Reinhard (= Gesammelte Werke g9). Hamburg: Meiner 1980, 55.

5 Dies zeigt sich etwa bei VON KUGELGEN, Anke: Muslimische Theologen und Philosophen
im Wett- und Widerstreit um die Ratio - Ein Thesenpapier zum Diktum der ,Vernunftreligion®
Islam im 11.-14. Jahrhundert, in: Asiatische Studien 64 (2010) 601-648.

6 Vgl. ARISTOTELES: Met 1005 b 23f.

7 Der Vorwurf der Entstellung bezieht sich im Koran allerdings vornehmlich auf die Ju-
den und deren Verfilschung ihrer urspriinglichen Offenbarung. (2:75; 4:46; 5:13)

8 Dies macht etwa THOMAS V. AQUIN deutlich: ,quia quidam eorum, ut Mahumetistae et
pagani, non conveniunt nobiscum in auctoritate alicuius Scripturae, per quam possint con-
vinci, sicut contra Iudaeos disputare possumus per Vetus Testamentum, contra haereticos
per Novum. Hi vero neutrum recipiunt. Unde necesse est ad naturalem rationem recurrere,



424 Stefan Schick

blofe Heiden verweigerten die Muslime aber nicht nur dem Alten und
dem Neuen Testament die zumindest vollstindige Anerkennung, sondern
beanspruchten auflerdem die Wahrheit einer eigenen Heiligen Schrift, die
die der anderen zugleich enthielt und tibertraf. Dieser Zusammenhang
macht die Auseinandersetzung auf christlicher Seite so intrikat.

Die Beschrankung auf christliche Autoren griindet hingegen zunachst
einmal darin, dass diese rein quantitativ die meisten literarischen Reli-
gionsdialoge produzierten. Gibt es auf jldischer Seite immerhin noch
Schriften wie Jehuda ha-Levis Sefer ha-Kusari und im weiter gefassten
Sinne noch Ibn Kammiinas Untersuchung iiber die drei Religionen, so ist
auf muslimischer Seite das literarische Genre des Religionsgespraches da-
gegen so gut wie iiberhaupt nicht existent.9 Uber die Griinde lasst sich hier
natiirlich nur spekulieren, am wahrscheinlichsten ist aber doch das fir
Christen zutiefst problematische Partikularitiatsbewusstsein,© das weder
fiir die Juden noch fiir die Muslime in gleichem MafSe erst einmal philoso-
phisch bewdltigt werden musste. Denn das Judentum verstand sich nicht
als universalistisch, fiir die Muslime hingegen war ihr Verhaltnis zu
Christen- und Judentum bereits geklart. Ihre Wahrheit lag fiir den Islam
auflerhalb von selbigen.u

War etwa vor allem die dominikanische Missionsbewegung zumindest
der dufdere Anlass einiger Schriften des Genres Religionsgesprach, so gab
es auf muslimischer Seite kein gleichermafien ausgepragtes missionari-
sches Interesse: im Vordergrund stand zundchst einmal die Etablierung
islamischer Herrschaft, die die Tolerierung christlicher und jidischer
Glaubiger von Anfang an nicht ausschloss, deren Bekehrung zwar durch-
aus wiinschenswert, aber nicht unmittelbar erforderlich war.:2

cui omnes assentire coguntur. Quae tamen in rebus divinis deficiens est.“ (Summa contra
Gentiles 1, 2. Editio Leonina [= Opera Omnia 13]. Rom 1918, 6.)

9 Zwei Ausnahmen bestitigen diese Regel: ein muslimisch-sabiischer Disput in Shahra-
stanis Kitab al-Milal wa an-Nihal und Ibn ar-Rawandis Kitab az-zumurrud (ediert und tber-
setzt in: KRAUS, Paul: Beitrdge zur islamischen Ketzergeschichte. Das Kitab az-zumurrud des
Ibn ar-Rawandi, in: Rivista degli Studi Orientali 14 (1934) 93-129). In letzterem kritisieren
Brahmanen das prophetische Unternehmen Muhammads, wobei, da der Text nur in einer
Polemik gegen den Autor erhalten ist, unklar ist, ob ar-Rawandi hierbei nicht den Brahma-
nen eigene Argumente in den Mund legt oder er haretische Argumente seines Lehrers Aba
‘Isa al-Warraq wiedergibt und diese eigentlich widerlegen mochte. (Vgl. dazu u.a.: VAN ESS,
Josef: Ibn ar-Rewandi, or the Making of an Image, in: Al-Abhath 28 (1978-1979) 5-26.)

10 Vgl. etwa BACON, Roger: Un fragment inédit de L'opus tertium. Précédé d'une étude sur
ce fragment par Pierre Duhem. Quaracchi: Coll. S. Bonaventurae 1909, 165.

1 In seinen Augen haben die Juden und die Christen die ihnen tiberlieferten Texte der
Offenbarung verfdlscht. Die Offenbarung zeigt sich in ihrer ganzen Reinheit nur im Koran.
Daraus folgt fiir den Islam, daf die Wahrheit des Judentums und des Christentums sich bei
ihm, und nur bei ihm, befindet.“ (BRAGUE, Rémi: Europa - Eine exzentrische Identitdt (= Edi-
tion Pandora 13). Frankfurt a.M.: Campus 1993, 97.)

12 Natiirlich gibt es eine groffe Anzahl polemischer Texte insbesondere mu‘tazilitischer
Denker, die sich vor allem mit den christlichen Dogmen der Trinitit und Inkarnation
auseinandersetzen. Die Tatsache, dass diese kaum erhalten sind, zeigt jedoch, dass ihnen



Das Religionsgesprach und seine Griinde 425

I1.

Liest man mittelalterliche Religionsgesprache, dann frappiert einen zu-
ndchst das Vertrauen ihrer Autoren in die Rationalitit ihrer Argumente.
Ramon Llulls Vorhaben, ein Buch zu schreiben, das seine muslimischen
Leser durch sonnenklare und unwiderlegbare Griinde gewissermaflen zum
Verstehen und damit zur Konversion zwingen muss,3 erscheint vielen mo-
dernen Lesern gerade in seinem Rationalitatsanspruch als irrational.
Glaubt man gewissen Interpreten, dann scheinen Llull und mit ihm angeb-
lich fast das gesamte christliche Mittelalter in ihrem ,religiosen Triumpha-
lismus“4 davon auszugehen, dass die christlichen Argumente einleuchten-
der und iiberzeugender sind. Was darin iiberhaupt nicht zur Geltung
kame, sei das Selbstverstandnis der Muslime, in ihrer Religion die defini-
tive Offenbarung der Wahrheit Gottes zu besitzen.s Unter dieser Pramisse
erscheinen diese fingierten Dialoge nur als monomanische Formen eines
christlichen Selbstgesprachs.

Fiir dieses Fehlverstindnis des muslimischen Selbstverstandnisses wer-
den - mindestens - drei Griinde vorgebracht:

1. Zweifellos gibt es in der Auseinandersetzung der Christen insbeson-
dere mit dem Islam auf christlicher Seite zahlreiche sachliche Missver-
standnisse, die teilweise schlicht auf auferen Griinden wie etwa Fehlern in

kein allzu ausgepragtes Bediirfnis auf Seiten der Muslime entsprach. (Vgl. THOMAS, David:
Anti-Christian polemic in early Islam. Abu ‘Isa al-Warrdq’s ,Against the Trinity“. Edited and
translated by David Thomas. Cambridge u.a.: Cambridge University Press 1992, 3if.)
Ernsthafte Auseinandersetzungen mit dem Christentum auf Seiten der islamischen Philo-
sophen gibt es dagegen nicht wirklich, auch wenn etwa AVICENNA: Epistola sulla vita futura.
A cura di Francesca Lucchetta. I. Testo Arabo, Traduzione, Introduzione e note. Padua:
Antenore 1969, 84 (arab. 85) und AVERROES (Die Entscheidende Abhandlung. Die Unter-
suchung tiber die Methoden der Beweise. Aus dem Arabischen tibersetzt und herausgegeben
von Patric O. Schaerer. Stuttgart: Reclam 2010, 179-181) zumindest scheinbar wie selbst-
verstindlich von der Uberlegenheit des Islam iiber die anderen Offenbarungsreligionen
ausgehen.

13 So beschreibt er in seiner Vita Coaetanea seine Absicht, das beste Buch der Welt gegen
die Irrtiimer der Ungldaubigen zu verfassen: ,unum librum, meliorem de mundo, contra erro-
res infidelium“ (RAIMUNDUS LULLUS: Vita Coaetanea. Opera Latina VIII (178-189) (= CCCM
34). Turnhout: Brepols 1980, 275).

14 KUSCHEL, Karl-Josef: Vom Streit zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die Heraus-
forderung des Islam. Diisseldorf: Patmos 1998, 154.

15 So kommt nach Hagemann bei Cusanus die unabdingbare Voraussetzung fiir einen
Dialog der Religionen zu kurz, namlich den Koran aus sich selbst heraus zu verstehen. Cusa-
nus erfasse nicht den genuinen koranischen Sinn der Suren. (Vgl. HAGEMANN, Ludwig:
Nikolaus von Kues und der Koran. Zur Schrift Cribratio Alkorani - Sichtung des Korans, in:
DARSCHEID, Thomas u.a. (Hgg.): Den Koblenzer Cusanus entdecken. Beitrdge aus dem Cusa-
nus-Jahr 2001 in Koblenz. Koblenz: LMZ Rheinland-Pfalz 2001, 93-106, hier: 106.)



426 Stefan Schick

der Koraniibersetzung Robert von Kettons basieren und bestimmte falsche
Schlussfolgerungen nach sich zogen.16

Das nun den mittelalterlichen Autoren vorzuwerfen, konnte man aber
bestenfalls als schulmeisterlich bezeichnen und wiirde die Anstrengung,
die schon allein fiir dieses teils fehlerhafte Verstandnis aufgebracht wer-
den musste, vernachldssigen. So berichtet Petrus Venerabilis ja nicht ohne
einen gewissen Stolz von den Kosten und Miihen, die er fiir die Uber-
setzung des Korans und der iibrigen Schriften des Corpus Toletanum auf-
wenden musste.

2. Als weiterer Grund wird die fehlende Anerkennung des Koranver-
standnisses der Muslime als endgiiltiger Offenbarung durch die christli-
chen Autoren vorgebracht.

Hier ist allerdings zu fragen, wie eine diesem Selbstverstandnis ange-
messene Anerkennung aussehen koénnte? Dass die Muslime diesen An-
spruch erheben, haben die Christen durchaus gesehen, sonst hatten sie ihn
ja nicht zu widerlegen versuchen miissen. Dass sie ihn nicht akzeptiert ha-
ben, wird man ihnen hingegen kaum vorwerfen kénnen. Dieser Vorwurf
wiirde namlich in gleichem Mafie die gegenwartige westlich orientierte
Islamwissenschaft treffen miissen. Denn auch von dieser scheinen sich zu-
mindest die meisten muslimischen Theologen nicht immer angemessen
verstanden zu fihlen. Dies fiihrte nicht zuletzt insbesondere in den letzten
Jahrzehnten zu einer zunehmenden Abkiihlung der Beziehungen zwischen
den muslimischen und den westlichen Islamwissenschaftlern.»

3. Der vielleicht entscheidendste Grund scheint darin zu bestehen, auf
Grund letztlich apologetischer Interessen nicht ausreichend die Perspekti-
ve ihrer Gegner eingenommen zu haben, sondern die andere Religion
vollig gemafd der eigenen Kategorien verstanden zu haben.

16 Vgl. hierzu: HAGEMANN, Ludwig: Die erste lateinische Koraniibersetzung - Mittel zur
Verstdndigung zwischen Christen und Muslimen im Mittelalter?, in: Miscellanea Mediaevalia
17 (1985) 45-58. Zeigte u.a. Norman Daniel die polemische Absicht der mittelalterlichen und
friihneuzeitlichen Ubersetzungen, insbesondere die Robert von Kettons, so wollte Thomas E.
Burman in jiingerer Zeit dieses Urteil revidieren. Zwar leugnet er nicht, dass die Ubersetz-
ungen hdufig sinnentstellend seien, schreibt dies jedoch nicht der polemischen Absicht der
Ubersetzer zu, sondern philologisch-sprachlichen Méngeln, und betont die philologische
Absicht der Ubersetzungen. Kettons Koraniibersetzung, die den Text teilweise eher para-
phrasiert als iibersetzt und Textstellen vertauscht, wolle dadurch etwa einen lateinischen
Text gehobenen literarischen Stils produzieren: ,Indeed, it looks very much as if he were ai-
ming, in his Qur'an translation, at a Latin style that translation theorists might describe as
[functionally equivalent’ to the Arabic style of the Qur’an.“ (BURMAN, Thomas E.: Reading the
Qur’an in Latin Christendom, 1140-1560. Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2007,
34.)

17 ,Westliche Forscher werfen Muslimen Befangenheit in theologischen Dogmen vor,
muslimische Forscher nehmen ihre westlichen Kollegen als polemisch-triumphalistisch, oh-
ne elementare Empathie fiir den Islam, wahr.“ (NEUWIRTH, Angelika: Der Koran als Text der
Spdtantike. Ein europdischer Zugang. Berlin: Verlag der Weltreligionen 2010, 21.)



Das Religionsgesprach und seine Griinde 427

Nattirlich ist es zundchst ein vollkommen angemessenes Verfahren,
sachliche Irrtiimer, Verzeichnungen und Ahnliches richtig zu stellen, inso-
fern dies einem ernsthafteren Verstandnis der kritisierten Religion und des
sie kritisierenden Textes dient. Aber an sich ist es in der Philosophie ja
eher die Regel, dass zumindest grofde Denker sich fremde Gedanken ge-
maf ihrer eigenen Kategorien aneignen und dadurch die Gedanken ande-
rer modifizieren und unter philologischen Gesichtspunkten fehldeuten.
Gewohnlich bezeichnen wir das aber als produktive Missverstandnisse.
Philosophisch bedenklich scheint deshalb hier eher eine Rezeption, die die
mittelalterlichen Autoren zu unseren Zeitgenossen zu machen versucht, so
dass deren Dialoge uns eine Art Blaupause fiir gegenwartige Religionsge-
sprache liefern kénnten. Diese Erwartung muss bei genauerem Hinsehen
dann freilich enttauscht werden. In analoger Weise wiirden wir enttauscht,
lasen wir Wittgenstein als Sekundarliteratur zu Augustinus. Wenn wir uns
unter einem mittelalterlichen Religionsgesprach einen Dialog der Religio-
nen vorstellen, wie wir ihn uns heute wiinschen, dann fand so etwas nicht
statt. Der Dialog war - von einigen Ausnahmen abgesehen - nur ein litera-
risches Genre, das sich vornehmlich an Personen richtete, die vom christ-
lichen Glauben bereits tiberzeugt waren.’® Der Vorwurf mangelnder Empa-
thie, den man den Autoren dieser Auseinandersetzungen mit dem Islam
macht, lasst sich deshalb mit gleichem Recht gegen die Kritiker mittelal-
terlicher Dialoge wenden, griindet er doch darauf, ihr Selbstverstindnis
nicht ernst zu nehmen. Denn man erwartet von ihnen eine Haltung akade-
mischer Objektivitat und toleranter Anerkennung, die dem genuinen Inte-
resse ihrer Schriften vollig unangemessen gewesen ware.19

I11.

Der Aufklirung hilt man gewohnlich zugute, dass sie gegeniiber der Uber-
zeugungskraft des eigenen Glaubens skeptischer geworden sei: So argu-
mentiert nicht nur Reimarus in den von Lessing herausgegebenen Frag-
menten, es seien so gut wie nie rationale Griinde, aus denen Menschen
konvertieren.2c Entsprechend bleibt auch Lessings Nathan letztlich gegen-

18 La littérature polémique s’adresse a des gens déja convaincus. Le dialogue est plutdt
un genre littéraire qu'une réalité. Les essais de traiter 'autre avec équité, et, déja, de bien le
comprendre, restent une exception. On a certes le droit de réver a de tels dialogues entre re-
ligions pour I'avenir. Mais rien ne nous autorise a projeter ce réve dans le passé médiéval.”
(BRAGUE, Rémi: Au moyen du Moyen Age. Philosophies médiévales en chrétienté, judaisme et
islam. 2. Auflage. Paris: Flammarion 2008, 361.)

19 The one thing we cannot expect to find in the Middle Ages is that spirit of detached
and academic or humane inquiry which has characterized much of the inquiry about Islam
of the last hundred years [...].“ (SOUTHERN, Richard W.: Western Views of Islam in the Middle
Ages. Cambridge/MA: Harvard University Press 1962, 3.)

20 Der Erfolg christlicher Missionierungen verdanke sich nicht dessen zwingender Ver-
niinftigkeit, sondern der Hoffnung der Bekehrten auf bestimmte Vorteile - ,blof aus



428 Stefan Schick

iiber allen vorgeblich objektiven Griinden, die fiir die eine oder andere Re-
ligion vorgebracht werden, skeptisch. Die Griinde dafiir, dass ein Mensch
einer bestimmten Religion angehort und Zeit seines Lebens bleibt, ,wo der
Zufall der Geburt ihn hingeworfen“> hat, sind eben nicht rein rationaler,
sondern eher biographischer und damit kontingenter Natur. Jedes Kind
glaubt seinen eigenen Vorfahren mehr als denen der anderen. Da, so Gott-
lob Nathanael Fischer, jeder nur sich und seine eigenen Begriffe fiir aufge-
klart halt, ist das Resultat von Religionsgesprachen immer nur der Zorn
gegen die, die sich in Religionsdingen fiir aufgeklarter halten, als man
selbst.22 Moses Mendelssohn rat deshalb von konfessionellen Streitigkeiten
jeder Art ganzlich ab. Diese hatten keinen Nutzen, sondern ,wiirken mehr
Menschenhaf? als Erleuchtung“z.

Nun ist Cassirer mit Sicherheit zuzustimmen, dass man die Aufklarung
missverstehen wiirde, sahe man in ihr nur ,die Empfehlung der Laxheit
und Gleichgiiltigkeit gegentiber den religiosen Grundfragen“z4. Ihr Zweifel
an den Begriindungen der eigenen Religion ist vielmehr Ausdruck einer
Skepsis gegeniiber ,jener scheinbaren Sicherheit, die nur die eigene Mei-
nung gelten 1afdt“2s. Diese Skepsis fithrt etwa Kant zu einer kritischen
Selbstbescheidung im Hinblick darauf, was Gegenstand in der rein rationa-
len Erorterung positiver Religionen sein kann: namlich gerade nicht das,
was als Gehalt einer zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort
stattgefundenen Offenbarung blofd beschrankte Giltigkeit besitzen kann.
Die eine Religion, die dem Begriff von Religion entspricht, ist vielmehr der
unabhdngig von der geschichtlichen Situation einsehbare Gottesdienst der
Moralitat: ,Religion ist Gewissenhaftigkeit“?6. Die Vielheit positiver Glau-
bensarten ist dagegen Resultat zufdlliger historischer und geographischer
Differenzen. Diese Adiaphora sind nur ein dufderes Mittel zur Beforderung
dieser Religion der Moralitat: ,das Vehikel der Religion, was zufdllig ist
und nach Verschiedenheit der Zeiten und Orter verschieden sein kann“z7.

Absicht auf zeitliche Vorteile, oder aus blinder sclavischer Einfalt“ (REIMARUS, Hermann Sa-
muel: Aus den Papieren des Ungenannten, in: LESSING, Gotthold Ephraim: Werke 1774-1778 (=
Werke und Briefe 8). Frankfurt a.M.: DKV 1989, 210.20f.).

21 LESSING: Nathan der Weise III,5. Werke 1778-1780 (= Werke und Briefe 9). Frankfurt
a.M.: DKV 1993, 553.

22 Vgl. FISCHER, G.N.: Ueber Aufkldrung in der Religion, in: Berlinisches Journal fiir Auf-
klarung 4 (1789) 222-249, hier: 223f.

23 MENDELSSOHN, Moses: Schriften zum Judentum I. Bearbeitet von Simon Rawidowicz.
Faksimile-Neudruck der Ausgabe Berlin 1930 (= Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe 7).
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1974, 63.

24 CASSIRER, Ernst: Die Philosophie der Aufkldrung. Tibingen: Mohr 1932, 219.

25 CASSIRER: Die Philosophie der Aufkldrung, 218.

26 KANT, Immanuel: Opus Postumum. AA 21, 81.19. An anderer Stelle heifft es allerdings:
,2Mihi est religioni heifdt so viel als Gewissenssache: ja! und Nein!“ (98.1.)

27 KANT: Zum ewigen Frieden. AA 08, 367. Vgl. Brief an Lavater (28. April 1775). AA 10,
177



Das Religionsgesprach und seine Griinde 429

Echtes Heidentum besteht so fiir Kant gerade in dem Glauben, diese Diffe-
renzen seien der wahren Religion wesentlich. Objektive Griinde gibt es
deshalb nur fiir die verniinftige Religion, fiir die positive nur auflerliche
Ursachen: namlich zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort als
Kind bestimmter Eltern geboren zu sein. So gibt es zwar verschiedene
Glaubensarten, aber nur eine Religion.28 Aus der Perspektive blof3er Ver-
nunft eriibrigt sich somit sowohl die Notwendigkeit als auch die Moglich-
keit fiir Religionsgesprache im Sinne des Mittelalters. Ein gelehrter Streit
um die Glaubensarten ist unnétig, weil sie das Unwesentliche gegeniiber
der Religion, dem Vernunftglauben in praktischer Bedeutung sind.

Hiergegen liefRen sich allerdings mindestens drei Einwande zur Geltung
bringen:

1. Wenn man die Aufklarung gegen das Mittelalter auszuspielen ver-
sucht und etwa Lessings toleranten Geist gegen den Bekehrungseifer der
mittelalterlichen Autoren setzt, so verkennt man zundachst die unter-
schiedliche historische Situation: Die politisch-militarische Bedrohung
durch den Islam war zur Zeit Lessings und Kants nicht mehr in der Weise
gegeben wie noch zur Zeit des Cusanus. So war Toleranz eine Haltung, die
man sich entweder leisten konnte, da man einer religiosen Mehrheit ange-
horte, oder sich, wie Mendelssohn in seiner Auseinandersetzung mit Lava-
ter deutlich macht, als Angehdériger einer Minderheit leisten musste.29

2. Wenn man grundsatzlich tiberzeugt ist, dass sich die eigenen Glau-
benswahrheiten nicht in Vernunftwahrheiten tberfithren lassen, da die
Glaubigen ihr Wahrheitskriterium immer nur einem glaubensinternen
Standpunkt entnehmen, so muss man doch fragen, welche neutrale In-
stanz aufder der Vernunft die religiosen Anspriiche ansonsten priifen kon-
nen soll.30 Zumindest die politische Alternative besteht dann darin, entwe-
der wie Kant alle aus einer spezifischen historischen Religion erwachsen-
den sittlichen und politischen Anspriiche als nicht rationalisierbar und da-
mit auch nicht verallgemeinerbar zuriickzuweisen oder wie manche Ver-
treter des angelsachsischen Liberalismus jedes religiose Interesse als ein
beliebiges Interesse unter anderen zu behandeln.

3. Die Reduktion der Religion auf eine rein rationale Religion, die ent-
weder (wie etwa im Fall Mendelssohns oder Friedrich Nicolais) als iden-
tisch mit einer bestimmten Religion oder als natiirliche Alternative zu den
Offenbarungsreligionen gedacht wird, geht in der Aufklarung haufig

28 Darum ist sie aber auch nur eine einzige, und es giebt nicht nur verschiedene Re-li-
gionen, aber wohl verschiedene Glaubensarten an gottliche Offenbarung und deren statuari-
sche Lehren, die nicht aus der Vernunft entspringen konnen, d.i. verschiedene Formen der
sinnlichen Vorstellungsart des gottlichen Willens, um ihm Einfluf auf die Gemiither zu ver-
schaffen“ (KANT: Streit der Fakultditen. AA o7, 36.26-31).

29 Vgl. MENDELSSOHN: Schriften zum Judentum I, 14f.

30 So ENDERS, Markus: Das Gesprdch zwischen den Religionen bei Raimundus Lullus, in:
Miscellanea Mediaevalia 33 (2006) 194-216, hier: 213.



430 Stefan Schick

einher mit einer tiefen Abneigung gegen andere Formen von Religiositat.
Hierfiir seien nur drei Beispiele angefiihrt: 1.) Mendelssohn ist fest davon
tiberzeugt, dass das christliche Gottesverstindnis der Vernunft entgegen-
gesetzt ist und er es deshalb verwerfen miisse.3 Sein Brief an Prinz Karl
Wilhelm Ferdinand von Braunschweig zeigt, dass er vom Christentum ab-
gestoflen wurde und es fiir ihn aller Aufklirung und Vernunft wider-
spricht.32 Noch seine Negation religiéser Dispute dient Mendelssohn im-
plizit als Argument fiir das Judentum, da diesem jeder Bekehrungsgeist zu-
wider sei. 2.) Die Invektiven seines Freundes Nicolai gegen den Katholizis-
mus in seinen Reisebeschreibungen3s stehen in ihrer teils billigen Polemik
Bartholomaus von Edessas Beschreibung der Muslime nicht allzu sehr
nach und sind nicht zu Unrecht zum Gegenstand von Fichtes Gespott ge-
worden. 3.) Zur Rettung protestantischer Toleranz fordert ein Autor der
Berliner Monatsschrift die Zensur aller dem Katholizismus allzu freund-
lichen Stellen in Schillers Maria Stuart.34

Die Ablehnung des Religionsgesprachs im mittelalterlichen Sinne griin-
det also in der Aufklarung nicht ausschliefdlich in der Anerkennung des
anderen Glaubens, sondern mitunter einfach darauf, dass man die andere
Seite fiir so bar jeder Vernunft hdlt, dass es gar keine Moglichkeit gibt, sich
auf ein Gesprach einzulassen, geschweige denn, dass es aus einem solchen
etwas zu lernen gabe. Man hat eben immer schon alles verstanden iiber die
andere Religion und so kann sie nicht zum Reflexionsmoment fiir die eige-
nen Vorurteile werden.

IV.

Aus guten Griinden scheint es also zundchst einmal ratsam, gegeniiber
Grenzziehungen zwischen Offenbarung und Rationalitit im Sinne der
Aufklarung skeptisch zu sein:

Das Argument der Aufkldrer, dass es selten rationale Griinde sind, aus
denen Personen konvertieren, sondern politisch-gesellschaftliche, sahen
auch Autoren wie Ibn Kammina, was diesen allerdings nicht daran hinder-
te, einen ganz beispielhaften Religionsvergleich zu schreiben.3s Ebenso

31 Vgl. MENDELSSOHN: Schriften zum Judentum I, 301.

32 Vgl. FEINER, Schmuel: Moses Mendelssohn. Ein jiidischer Denker in der Zeit der Aufkld-
rung. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2009, 96.

33 An der Mariensdule zu Miinchen etwa beten nur ,stumpfsinnige Menschen“ und bit-
ten ,die taube eherne Maria, wer weifd warum, vielleicht um Ausrottung der Ketzereyen, wie
es noch bis jetzt jedem katholischen Kinde in der Kinderlehre anbefohlen wird.“ (NICOLAI,
Friedrich: Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz. Sechster Band, Berlin:
1785, 516.)

34 Vgl. B-n: Toleranz zur Intoleranz gemifSbraucht, in: Berlinische Monatsschrift 1 (1802)
126-146, 135.

35 Vgl. NIEWOHNER, Friedrich: Veritas sive Varietas. Lessings Toleranzparabel und das
Buch ,Von den drei Betriigern“. Heidelberg: L. Schneider 1988, 228ff.



Das Religionsgesprach und seine Griinde 431

gesteht auch der Jude in Abaelards Collationes dem Philosophen zwar zu,
dass uns die Liebe zu unserem leiblichen Ursprung und die Gewohnheit in
den Glauben einfiihren, es aber eher die Vernunft als die Meinung sei, die
uns darin festhalte.36

Ebenso wenig lasst sich wohl leugnen, dass die Autoren dieser Ge-
sprache durchaus ein Bewusstsein vom Unterschied zwischen rationalen
Griinden und solchen, die nur den schon Glaubigen {iberzeugen, besitzen.
Bereits Thomas von Aquin unterscheidet ja ganz deutlich zwischen Wahr-
heiten, fiir die es strenge Beweisgriinde gibt, und solchen Wahrheiten, fir
die es nur Plausibilisierungen gibt, die die Anerkennung der Autoritat der
Schrift und anderer Zeichen aber bereits voraussetzen. So fragt Thomas
etwa in der Summe gegen die Heiden zunachst nach der grundsatzlichen
Leistungsfahigkeit der Vernunft in Glaubensfragen und fithrt dabei eine
Binnendifferenzierung ein: ,in his quae de Deo confitemur duplex veritatis
modus“37. Einige Glaubenswahrheiten wie Gottes Sein, seine Einheit etc.
kann die natiirliche Vernunft erkennen, was fiir Thomas allein dadurch
offensichtlich ist, dass sie bereits durch pagane Philosophen wie allen vo-
ran Aristoteles bewiesen wurden.38 Es gibt aber auch Erkenntnisgegen-
stande, ,quae totaliter vim humanae rationis excedunt“ss und deshalb,
auch wenn sie der Vernunft nicht widersprechen, doch geglaubt werden
miissen. Wie ernst es Thomas mit dieser Differenzierung ist, zeigt unter
anderem seine Zuriickweisung der (teilweise gar nicht einmal schlechten)
natiirlichen Vernunftargumente fiir die Trinitdat in De Veritate q. 10 a. 13
oder sein Umgang mit der Frage nach der Ewigkeit der Welt.4o

Aber auch Abaelard unterscheidet in seinen Collationes, welche Quelle
von Griinden Jude, Christ und Heide jeweils als verbindlich akzeptieren
miissen. Dabei ergibt sich fiir den Christen zunachst einmal die argumen-
tativ problematische Situation, dass der Jude und der Heide mit allen Ar-
ten von Griinden gegen ihn argumentieren konnen: sie konnen also gegen

36 Vgl. PETRUS ABAELARDUS: Gesprich eines Philosophen, eines Juden und eines Christen.
Lateinisch und deutsch. Herausgegeben und tbertragen von Hans-Wolfgang Krautz. Frank-
furt a.M.: Insel Verlag 1995, 20. Dabei fiihrt er ein Argument dhnlich der Wette Pascals ein:
Wenn ein Sklave von anderen Sklaven zur Befolgung eines Befehl aufgefordert wird, den
nach ihnen der Herr in seiner Abwesenheit gegeben hat, ist es klug diesem zu folgen: denn
hat er ihn gegeben, ist es gut, dass er ihn befolgt. Wenn er ihn nicht befolgt, ist es unent-
schuldbar. Wenn der Herr ihn aber nicht gegeben hat, ist er entschuldigt, weil er der Ver-
sicherung der vertrauenswiirdigen Sklaven glaubte und aus Ehrfurcht vor dem Herren han-
delte. (24)

37 THOMAS VON AQUIN: Summa contra Gentiles I, 3 (= Opera Omnia XIII), 7.

38 THOMAS VON AQUIN: Summa contra Gentiles 1, 3 (= Opera Omnia XIII), 7: ,quae etiam
philosophi demonstrative de Deo probaverunt, ducti naturalis lumine rationis.”

39 THOMAS VON AQUIN: Quaestiones disputatae de veritate q 14 a 10 co. Editio Leonina (=
Opera Omnia XXII). Rom 1970, 467.

40 Vgl. hierzu insbesondere GROTZ, Stephan: Nachwort zu THOMAS V. AQUIN: Uber Gottes
Vermégen (De potentia Dei). Teilband I. Ubersetzt und herausgegeben von Stephan Grotz.
Hamburg: Meiner 2009.



432 Stefan Schick

den christlichen Glauben Griinde aus dem Alten und dem Neuen Testa-
ment und der natiirlichen Vernunft vorbringen und diese auch kombinie-
ren, um dadurch Inkonsistenzen aufzuzeigen. Dahingegen muss der heid-
nische Philosoph nur Griinde der Vernunft anerkennen.

Zuletzt finden sich in den Schriften Ramon Llulls so gut wie keine
Bibelzitate, da er ausschlief3lich auf Grundlage der Vernunft zu argumen-
tieren versucht. Denn nur so kénne man Nicht-Christen von der Wahrheit
des Christentums tiberzeugen.

Man konnte aber mit Reimarus immer noch einwenden, dass auch diese
scheinbar rationalen Griinde nur die noch nicht aufgeklarten Vorurteile
eines Christen, Juden oder Moslems sind, dass hier also nicht durchschau-
te irrationale Voraussetzungen mit verninftigen Griinden verwechselt
werden.4 Dieser Einwand wendet sich aber sogleich gegen die Aufklarung:
Wenn dann namlich umgekehrt bestimmte Formen der Aufklirung die
positiven Religionen vollstandig aus der Rationalitidt ausschliefden, um die
abstrakte Einheit der Vernunft gegen die Vielheit der Offenbarungen zu
behaupten, dann muss solch eine Vernunft letztlich selbst dem Verdikt
unterliegen, nur eine Begriindungsinstanz neben anderen zu sein. Nicht
nur der Glaube ist dann Gegenstand der Vernunft, sondern die Vernunft
selbst wird Gegenstand des Glaubens, so dass Jacobi gegen Mendelssohns
angeblich reine Vernunftreligion einwenden kann: ,wir alle werden im
Glauben gebohren, und miissen im Glauben bleiben, wie wir alle in Gesell-
schaft gebohren werden, und in Gesellschaft bleiben miissen“4z. Mit glei-
chem Recht kénnte man dann wie Jehuda ha-Levi gerade die geschicht-
liche Erfahrung einer Religionsgemeinschaft iiber die Vernunft erheben, da
die Geschichte es immerhin mit tiberlieferten Tatsachen zu tun habe.43

Aber selbst wenn man die Autoritat der Vernunft anerkennt, besteht
immer noch die Gefahr, dem frommen Betrug einer Vernunft aufzusitzen,
welche gar nicht die Vernunft ist. Bereits al-Gazali wandte in diesem Sinne
gegen die Philosophen ein, dass sie nur einen Vernunftbegriff dogmatisch
tibernehmen, der Produkt ihrer konkreten Bildung ist. So seien sie nichts

41 Diese Macht kindlicher Vorurteile in der ererbten Religion zeige sich noch bei den
Religionsgelehrten: ,ein jeder findet denn doch, beim Beschlusse seiner Priifung, die Reli-
gion und Secte, worin er erzogen worden, die beste und einzig wahre zu sein.“ (REIMARUS:
Aus den Papieren des Ungenannten, 175.31ff.) Vernunft und Gelehrsamkeit seien zu Instru-
menten der nachtraglichen Rechtfertigung dessen verkommen, was man von vornherein fiir
wahr halten wollte: seine eigene Religion namlich, die jedem in der Kindheit durch Furcht
und andere Mittel als Vorurteil eingepragt wurde.

42 JACOBI, Friedrich Heinrich: Schriften zum Spinozastreit. Hg. v. K. Hammacher und I.
Piske (= Werke. Gesamtausgabe Bd. 1,1). Hamburg: Meiner 1998, 115.15-17.

43 Die auf der Philosophie basierende Religion ist nach Jehuda ha-Levi offen fiir viele
Zweifler. Denn die Philosophen widersprechen sich und ihre Prinzipien sind ungewiss. (Ju-
DAH HALEVI: The Kuzari. An Argument for the Faith of Israel. Introduction by Henry Slonim-
sky. New York: Schocken 1964, 45ff.)



Das Religionsgesprach und seine Griinde 433

als naive Anhdnger des Aristoteles.44 Die von der Aufklarung postulierte
allgemeine und von historischen Voraussetzungen unabhangige Evidenz
ihrer Griinde als Begriindung fiir den Primat von Vernunftgriinden bliebe
damit tautologisch. Denn sie selbst hat ja gerade in Frage gestellt, was fir
eine Art von Grund allgemein anerkannt werden muss. Wiederum wiirde
ein trockenes Versichern gegen das andere stehen, nun allerdings das Ver-
sichern der eigenen Geltung durch die Vernunft gegeniiber Offenbarung
oder Tradition.

V.

Aus diesem Dilemma kann die Rationalitit nur entkommen, wenn sie die
Anspriiche der Offenbarungen, die jeweils das Andere ihrer selbst darstel-
len, nicht, um wiederum mit Hegel zu sprechen, schlechthin abstrakt ne-
giert und nur die eigenen Geltungsanspriiche behauptet, sondern dieses
Andere zu integrieren versucht. Denn das Verhaltnis der Vernunft auch zu
den religiosen Irrwegen des Denkens muss im Grunde immer ein Affirma-
tives bleiben.45 Oder, um es in Anlehnung an Lessings Erziehung des Men-
schengeschlechts zu sagen: die Vernunft muss zumindest voraussetzen,
dass sie ihre Hand auch bei unseren religiosen Irrtiimern im Spiel hat46
und jene deshalb ihre Entwicklung beférdern kénnen.

Dann haben wir, wie ich glaube, aber auch ein objektives Kriterium zur
Beurteilung von Griinden in mittelalterlichen Religionsgesprachen: Nicht
wie sophisticated die Begriindungen der eigenen Religion sind, ist ent-
scheidend, sondern dass diese zugleich die Existenz der anderen Religion
und ihre Griinde verstandlich machen kénnen. Dieses Kriterium ist den
Anspriichen dieser Dialoge durchaus immanent: denn in ihrer besten Form
widerlegen diese nicht einfach nur die Religion des Anderen, sondern
versuchen sie verstehend zu integrieren. Interessant an diesen Gesprachen
ist, dass dabei eine Vermittlung zwischen Eigenem und Anderem stattfin-
den kann, in der der Andere sich zwar immer noch bestenfalls bedingt
recht verstanden wissen wird, dass sich aber durch den Integrationsver-
such dieses Anderen eben auch das Verstindnis des Eigenen verdndert.
Hierin liegt, wie mir scheint, auch ein guter Grund fiir die philosophische
Beschadftigung mit mittelalterlichen Religionsgesprachen, die wohl kaum
in der gelungenen Uberredung zur Konversion bestehen kann. So ist es

44 Vgl. AL-GAZALI: The Incoherence of the Philosophers. A parallel English-Arabic text
translated, introduced, and annotated by Michael E. Marmura. 2. Auflage. Provo, Utah: Brig-
ham Young University 2000, 2.

45 Vgl. HENRICH, Dieter: Selbstaufkldarung der Vernunft, in: Fluchtlinien. Philosophische
Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982, 43-64, hier: 50.

46  Gott hitte seine Hinde bei allem im Spiele: nur bei unsern Irrtiimern nicht?“ (LES-
SING: Die Erziehung des Menschengeschlechts. Werke 1778-1781 (= Werke und Briefe 10).
Frankfurt a.M.: DKV 2001, 74.)



434 Stefan Schick

zwar auf der einen Seite richtig, dass die mittelalterlichen Denker sich die
anderen Religionen gemaf? ihrer eigenen Kategorien aneignen und diesen
dementsprechend modifizieren oder verfalschen, philosophisch interes-
sant sind sie aber dennoch dadurch, wie sie in dieser verfremdenden An-
eignung auch jeweils die eigenen Kategorien modifizieren.

Dies hdtten auch insbesondere die im Umgang mit ihren Gegnern zu-
meist nicht allzu toleranten Berliner Aufklarer beherzigen und auf sich
selbst anwenden sollen, fiir die der Grund allen falschen Religionseifers ja
darin liegt, die eigenen Einsichten ,zum einzigen und untrieglichen Maas-
stabe fiir andere“47 zu machen und die eigenen Religionsbegriffe ,fiir die
einzigen wahren und fir so untrieglich® zu halten, dass man glaubt, ,alle
andere, die davon im geringsten abgehen, waren falsch, irrig“.48

Zusammenfassung

Literarisch inszenierten Religionsgesprdchen des Mittelalters wird in der
jiingeren Forschung wieder eine erhohte Aufmerksamkeit geschenkt. Dabei
gehort es fast schon zum guten Ton, sich kritisch gegentiber der Darstellung
der anderen Religionen und dem Wahrheitsanspruch der eigenen Religion in
diesen fiktiven Dialogen zu dufSern. Hierzu versucht dieser Artikel einige kri-
tische Anmerkungen vorzubringen. Dazu wird anhand eines Vergleichs
mittelalterlicher Religionsdialoge mit der Religionsphilosophie deutscher
Aufkldrer untersucht, wodurch sich in diesen Diskussionen Griinde tliber-
haupt als objektive Griinde auszeichnen kénnen.

Abstract

Recent studies pay particular attention to literarily staged religious disputa-
tions in the Middle Ages. In these recent it seems to be politically correct or
polite to criticize the way these fictional dialogues present the other
religions ant the truth-claim of one’s own religion. The following paper tries
to put forward some critical remarks in regard to this recent trend. To this
end, it compares mediaeval colloquies with the German Enlightenment’s
philosophy of religion and, as a result, analyzes by which means we are able
to characterize reasons put forward in that kind of discussions as objective
reasons.

47 LUDKE, Friedrich Germanus: Vom falschen Religionseifer. Berlin: August Mylius 1767, 23.
48 LUDKE: Vom falschen Religionseifer, 18.



	Das Religionsgespräch und seine Gründe : Randbemerkungen zur Rezeption eines literarischen Genres

