
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Das Religionsgespräch und seine Gründe : Randbemerkungen zur
Rezeption eines literarischen Genres

Autor: Schick, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan Schick

Das Religionsgespräch und seine Gründe.
Randbemerkungen

zur Rezeption eines literarischen Genres*

Literarisch inszenierten mittelalterlichen Religionsgesprächen wie Abae-
lards Collationes, Ramon Llulls Disputatio oder De pace fidei von Nikolaus
von Kues wird in der jüngeren Forschung eine erhöhte Aufmerksamkeit
zuteil.1 Dabei gehört es fast schon zum guten Ton, sich kritisch gegenüber
der Darstellung der anderen Religionen und dem Wahrheitsanspruch der
eigenen Religion in diesen fiktiven Dialogen zu äußern. Als kritischer
Referenzpunkt gilt zumeist die Religionsphilosophie der Aufklärung, in deren
Pathos der Anerkennung anderer Religionen sich ein neues Ethos zeige,
dessen Entwicklung bestenfalls mit dem Mittelalter anhebe, sich jedoch
erst in ihr vollende. Hierzu sollen in den folgenden Ausführungen einige
kritische Marginalien vorgebracht werden. Dazu wird anhand eines
Vergleichs literarisch inszenierter Religionsgespräche im Mittelalter mit der
Religionsphilosophie deutscher Aufklärer untersucht, wodurch sich in
diesen Diskussionen Gründe überhaupt als objektive Gründe auszeichnen
können.

I.

Religiöse Dispute, sofern sie den Anspruch erheben, auf Rationalität zu
rekurrieren, stehen mindestens in einer zweifachen Beziehung zur Objektivität

von Gründen: einerseits sollen die Offenbarungsgehalte oder religiösen
Praktiken rational begründet werden, andererseits bedarf die Geltungskraft

und Verbindlichkeit rationaler Gründe gegenüber der Offenbarung
als einer eigenen Quelle von Gründen selbst einer Legitimation, die jedoch
wiederum nur begründend erfolgen könnte.

* Die Ergebnisse dieses Beitrages verdanken sich in weiten Teilen einem durch den
DAAD geförderten Forschungsaufenthalt an der University of Toronto.

1 Vgl. etwa LUTZ-BACHMANN, Matthias/FlDORA, Alexander (Hgg.) : Juden, Christen und
Muslime. Religionsdialoge im Mittelalter. Darmstadt: WBG 2004; LOHR, Charles (Hg.):
Anstöße zu einem Dialog der Religionen. Thomas von Aquin - Ramon Llull - Nikolaus von Kues.

Freiburg i.Br.: Kath. Akad. 1997; LEWIS, Bernard/NlEWÖHNER, Friedrich (Hgg.): Religionsgespräche

im Mittelalter. Wiesbaden: Harrassowitz 1992. Zur Dialogform im Mittelalter vgl.
u.a. HARTMANN, Carmen Cardelle de: Lateinische Dialoge 1200-1400: Literaturhistorische Studie

und Repertorium. Leiden: Brill 2007 und POLO DE BEAULIEU, Marie Anne: Formes dialo-
guées dans la littérature exemplaire du Moyen Âge. Paris: Honoré Champion 2012.



Das Religionsgespräch und seine Gründe 423

Das besondere Problem religiöser Überzeugungen ist dabei ein Doppeltes:

Erstens stehen gerade bei ihnen Gründe unter dem Vorbehalt, nur
mehr schlechte als rechte nachträgliche Plausibilisierungen der eigenen
Vorurteile zu sein. Dies gilt in gleichem Maß für die Begründungen christlicher

Glaubensdogmen bei Ramon Llull und Nikolaus von Kues wie auch
für die rationale Deduktion der Existenz, Offenbarung, religiösen Praxis
und Lebensgeschichte des Siegels der Propheten bei Ibn an-Nafis2 oder die
philosophische Begründung der Prophétie und schariarechtlicher
Bestimmungen bei Avicenna.3 In jedem Fall scheint hier Hegels Diktum zu gelten,

dass ein trockenes Versichern immer nur so viel gilt als das andere.4
Im schlimmsten Fall wird der Rationalitätsbegriff zur bloßen Äquivoka-
tion.5 Zweitens ist es ganz grundsätzlich fraglich, ob hier Vernunftgründe
für denjenigen, für oder gegen den sie vorgebracht werden, zwingende
Geltung beanspruchen können. Denn es steht nicht von vornherein fest,
welche Verbindlichkeit logische Gründe oder Argumente gegenüber dem
religiösen Bewusstsein haben können, da a priori ja noch nicht einmal
feststeht, ob Gott überhaupt an das Widerspruchsprinzip, immerhin das
sicherste aller Prinzipien,6 gebunden ist.

Zur Klärung dieser Frage beschränken sich die folgenden Überlegungen
auf die Auseinandersetzung christlicher Denker mit dem Islam, die, was
die philosophische Herausforderung in Bezug auf das Verhältnis von
Rationalität und Offenbarung betrifft, aus christlicher Perspektive am
problematischsten war. Denn in der Auseinandersetzung mit den Häretikern und
juden konnten die christlichen Autoren sich auf eine gemeinsame Schrift
beziehen und so vornehmlich über deren rechte Auslegung streiten. Da die
Muslime die Heiligen Schriften der Christen zumindest in ihrer vorliegenden

Form aber gar nicht anerkannten, da sie ihnen als Entstellung (tahrïf)
der ursprünglichen jesuanischen Botschaft galt,7 gab es hier nur die
Möglichkeit, auf eine allen gemeinsame Rationalität zu rekurrieren.8 Anders als

2 Vgl. IBN AN-NAFÎS: The Theologus Autodidactus. Edited with an introduction, translation,

and notes by Max Meyerhof and Joseph Schacht. Oxford: Clarendon Press 1968, 44-63.
3 Vgl. AVICENNA: The Metaphysics of The Healing. A parallel English-Arabic text translated,

introduced, and annotated by Michael E. Marmura. Provo, Utah: Brigham Young
University 2005, 362-374.

4 Vgl. Hegel, G.W.F.: Phänomenologie des Geistes. Hg. v. Bonsiepen, Wolfgang/HEEDE,
Reinhard Gesammelte Werke 9). Hamburg: Meiner 1980, 55.

5 Dies zeigt sich etwa bei VON KÜGELGEN, Anke: Muslimische Theologen und Philosophen
im Wett- und Widerstreit um die Ratio - Ein Thesenpapier zum Diktum der „Vernunftreligion"
Islam im 11.-14. Jahrhundert, in: Asiatische Studien 64 (2010) 601-648.

6 Vgl. Aristoteles: Met 1005 b 23t.
7 Der Vorwurf der Entstellung bezieht sich im Koran allerdings vornehmlich auf die

Juden und deren Verfälschung ihrer ursprünglichen Offenbarung. (2:75; 4:46! 5:13)
8 Dies macht etwa THOMAS V. AQUIN deutlich: „quia quidam eorum, ut Mahumetistae et

pagani, non conveniunt nobiscum in auctoritate alicuius Scripturae, per quam possint con-
vinci, sicut contra Iudaeos disputare possumus per Vetus Testamentum, contra haereticos

per Novum. Hi vero neutrum recipiunt. Unde necesse est ad naturalem rationem recurrere,



424 Stefan Schick

bloße Heiden verweigerten die Muslime aber nicht nur dem Alten und
dem Neuen Testament die zumindest vollständige Anerkennung, sondern
beanspruchten außerdem die Wahrheit einer eigenen Heiligen Schrift, die
die der anderen zugleich enthielt und übertraf. Dieser Zusammenhang
macht die Auseinandersetzung auf christlicher Seite so intrikat.

Die Beschränkung auf christliche Autoren gründet hingegen zunächst
einmal darin, dass diese rein quantitativ die meisten literarischen
Religionsdialoge produzierten. Gibt es auf jüdischer Seite immerhin noch
Schriften wie Jehuda ha-Levis Sefer ha-Kusari und im weiter gefassten
Sinne noch Ibn Kammünas Untersuchung über die drei Religionen, so ist
auf muslimischer Seite das literarische Genre des Religionsgespräches
dagegen so gut wie überhaupt nicht existent.9 Über die Gründe lässt sich hier
natürlich nur spekulieren, am wahrscheinlichsten ist aber doch das für
Christen zutiefst problematische Partikularitätsbewusstsein,10 das weder
für die Juden noch für die Muslime in gleichem Maße erst einmal philosophisch

bewältigt werden musste. Denn das Judentum verstand sich nicht
als universalistisch, für die Muslime hingegen war ihr Verhältnis zu
Christen- und Judentum bereits geklärt. Ihre Wahrheit lag für den Islam
außerhalb von selbigen.11

War etwa vor allem die dominikanische Missionsbewegung zumindest
der äußere Anlass einiger Schriften des Genres Religionsgespräch, so gab
es auf muslimischer Seite kein gleichermaßen ausgeprägtes missionarisches

Interesse: im Vordergrund stand zunächst einmal die Etablierung
islamischer Herrschaft, die die Tolerierung christlicher und jüdischer
Gläubiger von Anfang an nicht ausschloss, deren Bekehrung zwar durchaus

wünschenswert, aber nicht unmittelbar erforderlich war.12

cui omnes assentire coguntur. Quae tarnen in rebus divinis deflciens est." (Summa contra
Gentiles I, 2. Editio Leonina [= Opera Omnia 13]. Rom 1918, 6.)

9 Zwei Ausnahmen bestätigen diese Regel: ein muslimisch-sabäischer Disput in Shahra-
stänis Kitäb al-Milal wa an-Nihal und Ibn ar-Râwandîs Kitâb az-zumurrud (ediert und übersetzt

in: KRAUS, Paul: Beiträge zur islamischen Ketzergeschichte. Das Kitab az-zumurrud des

Ibn ar-Rawandi, in: Rivista degli Studi Orientali 14 (1934) 93-129). In letzterem kritisieren
Brahmanen das prophetische Unternehmen Muhammads, wobei, da der Text nur in einer
Polemik gegen den Autor erhalten ist, unklar ist, ob ar-Räwandl hierbei nicht den Brahmanen

eigene Argumente in den Mund legt oder er häretische Argumente seines Lehrers Abü
Tsä al-Warräq wiedergibt und diese eigentlich widerlegen möchte. (Vgl. dazu u.a.: VAN Ess,

Josef: Ibn ar-Rewandi, or the Making of an Image, in: Al-Abhath 28 (1978-1979) 5-26.)
10 Vgl. etwa BACON, Roger: Un fragment inédit de L'opus tertium. Précédé d'une étude sur

ce fragment par Pierre Duhem. Quaracchi: Coll. S. Bonaventurae 1909, 165.
11 „In seinen Augen haben die Juden und die Christen die ihnen überlieferten Texte der

Offenbarung verfälscht. Die Offenbarung zeigt sich in ihrer ganzen Reinheit nur im Koran.
Daraus folgt für den Islam, daß die Wahrheit des Judentums und des Christentums sich bei
ihm, und nur bei ihm, befindet." (BRAGUE, Rémi: Europa - Eine exzentrische Identität
Edition Pandora 13). Frankfurt a.M.: Campus 1993, 97.)

12 Natürlich gibt es eine große Anzahl polemischer Texte insbesondere mu'tazilitischer
Denker, die sich vor allem mit den christlichen Dogmen der Trinität und Inkarnation
auseinandersetzen. Die Tatsache, dass diese kaum erhalten sind, zeigt jedoch, dass ihnen



Das Religionsgespräch und seine Gründe 425

II.

Liest man mittelalterliche Religionsgespräche, dann frappiert einen
zunächst das Vertrauen ihrer Autoren in die Rationalität ihrer Argumente.
Ramon Llulls Vorhaben, ein Buch zu schreiben, das seine muslimischen
Leser durch sonnenklare und unwiderlegbare Gründe gewissermaßen zum
Verstehen und damit zur Konversion zwingen muss,*3 erscheint vielen
modernen Lesern gerade in seinem Rationalitätsanspruch als irrational.
Glaubt man gewissen Interpreten, dann scheinen Llull und mit ihm angeblich

fast das gesamte christliche Mittelalter in ihrem „religiösen Triumpha-
lismus"14 davon auszugehen, dass die christlichen Argumente einleuchtender

und überzeugender sind. Was darin überhaupt nicht zur Geltung
käme, sei das Selbstverständnis der Muslime, in ihrer Religion die definitive

Offenbarung der Wahrheit Gottes zu besitzen.1? Unter dieser Prämisse
erscheinen diese fingierten Dialoge nur als monomanische Formen eines
christlichen Selbstgesprächs.

Für dieses Fehlverständnis des muslimischen Selbstverständnisses werden

- mindestens - drei Gründe vorgebracht:
1. Zweifellos gibt es in der Auseinandersetzung der Christen insbesondere

mit dem Islam auf christlicher Seite zahlreiche sachliche
Missverständnisse, die teilweise schlicht auf äußeren Gründen wie etwa Fehlern in

kein allzu ausgeprägtes Bedürfnis auf Seiten der Muslime entsprach. (Vgl. THOMAS, David:
Anti-Christian polemic in early Islam. Abu 'Isä al-Warräq's „Against the Trinity". Edited and
translated by David Thomas. Cambridge u.a.: Cambridge University Press 1992, 31L)
Ernsthafte Auseinandersetzungen mit dem Christentum auf Seiten der islamischen
Philosophen gibt es dagegen nicht wirklich, auch wenn etwa AVICENNA: Epistola sulla vita futura.
A cura di Francesca Lucchetta. I. Testo Arabo, Traduzione, Introduzione e note. Padua:
Antenore 1969, 84 (arab. 85) und AVERROES (Die Entscheidende Abhandlung. Die
Untersuchung über die Methoden der Beweise. Aus dem Arabischen übersetzt und herausgegeben
von Patrie O. Schaerer. Stuttgart: Reclam 2010, 179-181) zumindest scheinbar wie
selbstverständlich von der Überlegenheit des Islam über die anderen Offenbarungsreligionen
ausgehen.

'3 So beschreibt er in seiner Vita Coaetanea seine Absicht, das beste Buch der Welt gegen
die Irrtümer der Ungläubigen zu verfassen: „unum librum, meliorem de mundo, contra erro-
res infidelium" (RAIMUNDUS LULLUS: Vita Coaetanea. Opera Latina VIII (178-189) CCCM
34). Turnhout: Brepols 1980, 275).

x4 KUSCHEL, Karl-Josef: Vom Streit zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die
Herausforderung des Islam. Düsseldorf: Patmos 1998, 154.

'5 So kommt nach Hagemann bei Cusanus die unabdingbare Voraussetzung für einen
Dialog der Religionen zu kurz, nämlich den Koran aus sich selbst heraus zu verstehen. Cusanus

erfasse nicht den genuinen koranischen Sinn der Suren. (Vgl. HAGEMANN, Ludwig:
Nikolaus von Kues und der Koran. Zur Schrift Cribratio Alkorani - Sichtung des Korans, in:
DARSCHEID, Thomas u.a. (Hgg.): Den Koblenzer Cusanus entdecken. Beiträge aus dem Cusa-
nus-Jahr 2001 in Koblenz. Koblenz: LMZ Rheinland-Pfalz 2001, 93-106, hier: 106.)



426 Stefan Schick

der Koranübersetzung Robert von Kettons basieren und bestimmte falsche

Schlussfolgerungen nach sich zogen.16
Das nun den mittelalterlichen Autoren vorzuwerfen, könnte man aber

bestenfalls als schulmeisterlich bezeichnen und würde die Anstrengung,
die schon allein für dieses teils fehlerhafte Verständnis aufgebracht werden

musste, vernachlässigen. So berichtet Petrus Venerabiiis ja nicht ohne
einen gewissen Stolz von den Kosten und Mühen, die er für die
Übersetzung des Korans und der übrigen Schriften des Corpus Toletanum
aufwenden musste.

2. Als weiterer Grund wird die fehlende Anerkennung des
Koranverständnisses der Muslime als endgültiger Offenbarung durch die christlichen

Autoren vorgebracht.
Hier ist allerdings zu fragen, wie eine diesem Selbstverständnis

angemessene Anerkennung aussehen könnte? Dass die Muslime diesen
Anspruch erheben, haben die Christen durchaus gesehen, sonst hätten sie ihn
ja nicht zu widerlegen versuchen müssen. Dass sie ihn nicht akzeptiert
haben, wird man ihnen hingegen kaum vorwerfen können. Dieser Vorwurf
würde nämlich in gleichem Maße die gegenwärtige westlich orientierte
Islamwissenschaft treffen müssen. Denn auch von dieser scheinen sich
zumindest die meisten muslimischen Theologen nicht immer angemessen
verstanden zu fühlen. Dies führte nicht zuletzt insbesondere in den letzten
Jahrzehnten zu einer zunehmenden Abkühlung der Beziehungen zwischen
den muslimischen und den westlichen Islamwissenschaftlern.1?

3. Der vielleicht entscheidendste Grund scheint darin zu bestehen, auf
Grund letztlich apologetischer Interessen nicht ausreichend die Perspektive

ihrer Gegner eingenommen zu haben, sondern die andere Religion
völlig gemäß der eigenen Kategorien verstanden zu haben.

16 Vgl. hierzu: HAGEMANN, Ludwig: Die erste lateinische Koranübersetzung - Mittel zur
Verständigung zwischen Christen und Muslimen im Mittelalter?, in: Miscellanea Mediaevaiia
17 (1985) 45-58. Zeigte u.a. Norman Daniel die polemische Absicht der mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Übersetzungen, insbesondere die Robert von Kettons, so wollte Thomas E.

Burman in jüngerer Zeit dieses Urteil revidieren. Zwar leugnet er nicht, dass die Übersetzungen

häufig sinnentstellend seien, schreibt dies jedoch nicht der polemischen Absicht der
Übersetzer zu, sondern philologisch-sprachlichen Mängeln, und betont die philologische
Absicht der Übersetzungen. Kettons Koranübersetzung, die den Text teilweise eher para-
phrasiert als übersetzt und Textstellen vertauscht, wolle dadurch etwa einen lateinischen
Text gehobenen literarischen Stils produzieren: „Indeed, it looks very much as if he were
aiming, in his Qur'än translation, at a Latin style that translation theorists might describe as

.functionally equivalent' to the Arabic style of the Qur'än." (BURMAN, Thomas E.: Reading the

Quran in Latin Christendom, 1140-1560. Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2007,
34-)

17 „Westliche Forscher werfen Muslimen Befangenheit in theologischen Dogmen vor,
muslimische Forscher nehmen ihre westlichen Kollegen als polemisch-triumphalistisch, ohne

elementare Empathie für den Islam, wahr." (NEUWIRTH, Angelika: Der Koran als Text der

Spätantike. Ein europäischer Zugang. Berlin: Verlag der Weltreligionen 2010, 21.)



Das Religionsgespräch und seine Gründe 427

Natürlich ist es zunächst ein vollkommen angemessenes Verfahren,
sachliche Irrtümer, Verzeichnungen und Ähnliches richtig zu stellen, insofern

dies einem ernsthafteren Verständnis der kritisierten Religion und des
sie kritisierenden Textes dient. Aber an sich ist es in der Philosophie ja
eher die Regel, dass zumindest große Denker sich fremde Gedanken
gemäß ihrer eigenen Kategorien aneignen und dadurch die Gedanken anderer

modifizieren und unter philologischen Gesichtspunkten fehldeuten.
Gewöhnlich bezeichnen wir das aber als produktive Missverständnisse.
Philosophisch bedenklich scheint deshalb hier eher eine Rezeption, die die
mittelalterlichen Autoren zu unseren Zeitgenossen zu machen versucht, so
dass deren Dialoge uns eine Art Blaupause für gegenwärtige Religionsgespräche

liefern könnten. Diese Erwartung muss bei genauerem Hinsehen
dann freilich enttäuscht werden. In analoger Weise würden wir enttäuscht,
läsen wir Wittgenstein als Sekundärliteratur zu Augustinus. Wenn wir uns
unter einem mittelalterlichen Religionsgespräch einen Dialog der Religionen

vorstellen, wie wir ihn uns heute wünschen, dann fand so etwas nicht
statt. Der Dialog war - von einigen Ausnahmen abgesehen - nur ein
literarisches Genre, das sich vornehmlich an Personen richtete, die vom christlichen

Glauben bereits überzeugt waren.18 Der Vorwurf mangelnder Empathie,

den man den Autoren dieser Auseinandersetzungen mit dem Islam
macht, lässt sich deshalb mit gleichem Recht gegen die Kritiker
mittelalterlicher Dialoge wenden, gründet er doch darauf, ihr Selbstverständnis
nicht ernst zu nehmen. Denn man erwartet von ihnen eine Haltung
akademischer Objektivität und toleranter Anerkennung, die dem genuinen
Interesse ihrer Schriften völlig unangemessen gewesen wäre.>9

III.

Der Aufklärung hält man gewöhnlich zugute, dass sie gegenüber der
Überzeugungskraft des eigenen Glaubens skeptischer geworden sei: So

argumentiert nicht nur Reimarus in den von Lessing herausgegebenen
Fragmenten, es seien so gut wie nie rationale Gründe, aus denen Menschen
konvertieren.20 Entsprechend bleibt auch Lessings Nathan letztlich gegen-

18 „La littérature polémique s'adresse à des gens déjà convaincus. Le dialogue est plutôt
un genre littéraire qu'une réalité. Les essais de traiter l'autre avec équité, et, déjà, de bien le

comprendre, restent une exception. On a certes le droit de rêver à de tels dialogues entre
religions pour l'avenir. Mais rien ne nous autorise à projeter ce rêve dans le passé médiéval."
(BRAGUE, Rémi: Au moyen du Moyen Age. Philosophies médiévales en chrétienté, judaïsme et
islam. 2. Auflage. Paris: Flammarion 2008, 361.)

'9 „The one thing we cannot expect to find in the Middle Ages is that spirit of detached
and academic or humane inquiry which has characterized much of the inquiry about Islam
of the last hundred years [...]." (SOUTHERN, Richard W.: Western Views of Islam in the Middle
Ages. Cambridge/MA: Harvard University Press 1962, 3.)

20 Der Erfolg christlicher Missionierungen verdanke sich nicht dessen zwingender
Vernünftigkeit, sondern der Hoffnung der Bekehrten auf bestimmte Vorteile - „bloß aus



428 Stefan Schick

über allen vorgeblich objektiven Gründen, die für die eine oder andere
Religion vorgebracht werden, skeptisch. Die Gründe dafür, dass ein Mensch
einer bestimmten Religion angehört und Zeit seines Lebens bleibt, „wo der
Zufall der Geburt ihn hingeworfen"21 hat, sind eben nicht rein rationaler,
sondern eher biographischer und damit kontingenter Natur. Jedes Kind
glaubt seinen eigenen Vorfahren mehr als denen der anderen. Da, so Gottlob

Nathanael Fischer, jeder nur sich und seine eigenen Begriffe für aufgeklärt

hält, ist das Resultat von Religionsgesprächen immer nur der Zorn
gegen die, die sich in Religionsdingen für aufgeklärter halten, als man
selbst.22 Moses Mendelssohn rät deshalb von konfessionellen Streitigkeiten
jeder Art gänzlich ab. Diese hätten keinen Nutzen, sondern „würken mehr
Menschenhaß als Erleuchtung"23.

Nun ist Cassirer mit Sicherheit zuzustimmen, dass man die Aufklärung
missverstehen würde, sähe man in ihr nur „die Empfehlung der Laxheit
und Gleichgültigkeit gegenüber den religiösen Grundfragen"24. Ihr Zweifel
an den Begründungen der eigenen Religion ist vielmehr Ausdruck einer
Skepsis gegenüber „jener scheinbaren Sicherheit, die nur die eigene
Meinung gelten läßt"25. Diese Skepsis führt etwa Kant zu einer kritischen
Selbstbescheidung im Hinblick darauf, was Gegenstand in der rein rationalen

Erörterung positiver Religionen sein kann: nämlich gerade nicht das,

was als Gehalt einer zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort
stattgefundenen Offenbarung bloß beschränkte Gültigkeit besitzen kann.
Die eine Religion, die dem Begriff von Religion entspricht, ist vielmehr der
unabhängig von der geschichtlichen Situation einsehbare Gottesdienst der
Moralität: „Religion ist Gewissenhaftigkeit"26. Die Vielheit positiver
Glaubensarten ist dagegen Resultat zufalliger historischer und geographischer
Differenzen. Diese Adiaphora sind nur ein äußeres Mittel zur Beförderung
dieser Religion der Moralität: „das Vehikel der Religion, was zufällig ist
und nach Verschiedenheit der Zeiten und Örter verschieden sein kann"27.

Absicht auf zeitliche Vorteile, oder aus blinder sclavischer Einfalt" (REIMARUS, Hermann
Samuel: Aus den Papieren des Ungenannten, in: LESSING, Gotthold Ephraim: Werke 1774-1778
Werke und Briefe 8). Frankfurt a.M.: DKV 1989, 210.2of.).

21 LESSING: Nathan der Weise III,5. Werke 1778-1780 Werke und Briefe 9). Frankfurt
a.M.: DKV 1993, 553.

22 Vgl. FISCHER, G.N.: Ueber Aufklärung in der Religion, in: Berlinisches Journal für
Aufklärung 4 (1789) 222-249, hier: 223k

23 MENDELSSOHN, Moses: Schriften zum Judentum I. Bearbeitet von Simon Rawidowicz.
Faksimile-Neudruck der Ausgabe Berlin 1930 Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe 7).
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1974, 63.

24 CASSIRER, Ernst: Die Philosophie der Aufklärung. Tübingen: Mohr 1932, 219.
25 CASSIRER: Die Philosophie der Aufklärung, 218.
26 KANT, Immanuel: Opus Postumum. AA 21, 81.19. An anderer Stelle heißt es allerdings:

„Mihi est religioni heißt so viel als Gewissenssache: ja! und Nein!" (98.1.)
27 KANT: Zum ewigen Frieden. AA 08, 367. Vgl. Brief an Lavater (28. April 1775). AA 10,

177.



Das Religionsgespräch und seine Gründe 429

Echtes Heidentum besteht so für Kant gerade in dem Glauben, diese
Differenzen seien der wahren Religion wesentlich. Objektive Gründe gibt es

deshalb nur für die vernünftige Religion, für die positive nur äußerliche
Ursachen: nämlich zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort als

Kind bestimmter Eltern geboren zu sein. So gibt es zwar verschiedene
Glaubensarten, aber nur eine Religion.28 Aus der Perspektive bloßer
Vernunft erübrigt sich somit sowohl die Notwendigkeit als auch die Möglichkeit

für Religionsgespräche im Sinne des Mittelalters. Ein gelehrter Streit
um die Glaubensarten ist unnötig, weil sie das Unwesentliche gegenüber
der Religion, dem Vernunftglauben in praktischer Bedeutung sind.

Hiergegen ließen sich allerdings mindestens drei Einwände zur Geltung
bringen:

1. Wenn man die Aufklärung gegen das Mittelalter auszuspielen
versucht und etwa Lessings toleranten Geist gegen den Bekehrungseifer der
mittelalterlichen Autoren setzt, so verkennt man zunächst die
unterschiedliche historische Situation: Die politisch-militärische Bedrohung
durch den Islam war zur Zeit Lessings und Kants nicht mehr in der Weise
gegeben wie noch zur Zeit des Cusanus. So war Toleranz eine Haltung, die
man sich entweder leisten konnte, da man einer religiösen Mehrheit
angehörte, oder sich, wie Mendelssohn in seiner Auseinandersetzung mit Lava-
ter deutlich macht, als Angehöriger einer Minderheit leisten musste.29

2. Wenn man grundsätzlich überzeugt ist, dass sich die eigenen
Glaubenswahrheiten nicht in Vernunftwahrheiten überführen lassen, da die
Gläubigen ihr Wahrheitskriterium immer nur einem glaubensinternen
Standpunkt entnehmen, so muss man doch fragen, welche neutrale
Instanz außer der Vernunft die religiösen Ansprüche ansonsten prüfen können

soll.3° Zumindest die politische Alternative besteht dann darin, entweder

wie Kant alle aus einer spezifischen historischen Religion erwachsenden

sittlichen und politischen Ansprüche als nicht rationalisierbar und
damit auch nicht verallgemeinerbar zurückzuweisen oder wie manche
Vertreter des angelsächsischen Liberalismus jedes religiöse Interesse als ein
beliebiges Interesse unter anderen zu behandeln.

3. Die Reduktion der Religion auf eine rein rationale Religion, die
entweder (wie etwa im Fall Mendelssohns oder Friedrich Nicolais) als identisch

mit einer bestimmten Religion oder als natürliche Alternative zu den
Offenbarungsreligionen gedacht wird, geht in der Aufklärung häufig

28 „Darum ist sie aber auch nur eine einzige, und es giebt nicht nur verschiedene Re-li-
gionen, aber wohl verschiedene Glaubensarten an göttliche Offenbarung und deren statuarische

Lehren, die nicht aus der Vernunft entspringen können, d.i. verschiedene Formen der
sinnlichen Vorstellungsart des göttlichen Willens, um ihm Einfluß auf die Gemüther zu
verschaffen" (KANT: Streit der Fakultäten. AA 07, 36.26-31).

29 Vgl. MENDELSSOHN: Schriften zum Judentum I, 14h

3° So ENDERS, Markus: Das Gespräch zwischen den Religionen bei Raimundus Lullus, in:
Miscellanea Mediaevalia 33 (2006) 194-216, hier: 213.



430 Stefan Schick

einher mit einer tiefen Abneigung gegen andere Formen von Religiosität.
Hierfür seien nur drei Beispiele angeführt: 1.) Mendelssohn ist fest davon
überzeugt, dass das christliche Gottesverständnis der Vernunft entgegengesetzt

ist und er es deshalb verwerfen müsse.31 Sein Brief an Prinz Karl
Wilhelm Ferdinand von Braunschweig zeigt, dass er vom Christentum
abgestoßen wurde und es für ihn aller Aufklärung und Vernunft
widerspricht. 32 Noch seine Negation religiöser Dispute dient Mendelssohn
implizit als Argument für das Judentum, da diesem jeder Bekehrungsgeist
zuwider sei. 2.) Die Invektiven seines Freundes Nicolai gegen den Katholizismus

in seinen Reisebeschreibungen33 stehen in ihrer teils billigen Polemik
Bartholomäus von Edessas Beschreibung der Muslime nicht allzu sehr
nach und sind nicht zu Unrecht zum Gegenstand von Fichtes Gespött
geworden. 3.) Zur Rettung protestantischer Toleranz fordert ein Autor der
Berliner Monatsschrift die Zensur aller dem Katholizismus allzu freundlichen

Stellen in Schillers Maria StuartM
Die Ablehnung des Religionsgesprächs im mittelalterlichen Sinne gründet

also in der Aufklärung nicht ausschließlich in der Anerkennung des
anderen Glaubens, sondern mitunter einfach darauf, dass man die andere
Seite für so bar jeder Vernunft hält, dass es gar keine Möglichkeit gibt, sich
auf ein Gespräch einzulassen, geschweige denn, dass es aus einem solchen
etwas zu lernen gäbe. Man hat eben immer schon alles verstanden über die
andere Religion und so kann sie nicht zum Reflexionsmoment für die eigenen

Vorurteile werden.

IV.

Aus guten Gründen scheint es also zunächst einmal ratsam, gegenüber
Grenzziehungen zwischen Offenbarung und Rationalität im Sinne der
Aufklärung skeptisch zu sein:

Das Argument der Aufklärer, dass es selten rationale Gründe sind, aus
denen Personen konvertieren, sondern politisch-gesellschaftliche, sahen
auch Autoren wie Ibn Kammüna, was diesen allerdings nicht daran hinderte,

einen ganz beispielhaften Religionsvergleich zu schreiben.35 Ebenso

31 Vgl. MENDELSSOHN: Schriften zum Judentum I, 301.
32 Vgl. FEINER, Schmuel: Moses Mendelssohn. Ein jüdischer Denker in der Zeit der Aufklärung.

Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2009, 96.
33 An der Mariensäule zu München etwa beten nur „stumpfsinnige Menschen" und bitten

„die taube eherne Maria, wer weiß warum, vielleicht um Ausrottung der Ketzereyen, wie
es noch bis jetzt jedem katholischen Kinde in der Kinderlehre anbefohlen wird." (NICOLAI,
Friedrich: Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz. Sechster Band, Berlin:
1785, 516.)

34 Vgl. B-n: Toleranz zur Intoleranz gemißbraucht, in: Berlinische Monatsschrift 1 (1802)
126-146,135.

35 Vgl. NlEWÖHNER, Friedrich: Veritas sive Varietas. Lessings Toleranzparabel und das
Buch „Von den drei Betrügern". Heidelberg: L. Schneider 1988, 228ff.



Das Religionsgespräch und seine Gründe 431

gesteht auch der Jude in Abaelards Collationes dem Philosophen zwar zu,
dass uns die Liebe zu unserem leiblichen Ursprung und die Gewohnheit in
den Glauben einführen, es aber eher die Vernunft als die Meinung sei, die
uns darin festhalte.36

Ebenso wenig lässt sich wohl leugnen, dass die Autoren dieser
Gespräche durchaus ein Bewusstsein vom Unterschied zwischen rationalen
Gründen und solchen, die nur den schon Gläubigen überzeugen, besitzen.
Bereits Thomas von Aquin unterscheidet ja ganz deutlich zwischen
Wahrheiten, für die es strenge Beweisgründe gibt, und solchen Wahrheiten, für
die es nur Plausibilisierungen gibt, die die Anerkennung der Autorität der
Schrift und anderer Zeichen aber bereits voraussetzen. So fragt Thomas
etwa in der Summe gegen die Heiden zunächst nach der grundsätzlichen
Leistungsfähigkeit der Vernunft in Glaubensfragen und führt dabei eine
Binnendifferenzierung ein: „in his quae de Deo confitemur duplex veritatis
modus"37. Einige Glaubenswahrheiten wie Gottes Sein, seine Einheit etc.
kann die natürliche Vernunft erkennen, was für Thomas allein dadurch
offensichtlich ist, dass sie bereits durch pagane Philosophen wie allen
voran Aristoteles bewiesen wurden.38 Es gibt aber auch Erkenntnisgegenstände,

„quae totaliter vim humanae rationis excedunt"39 und deshalb,
auch wenn sie der Vernunft nicht widersprechen, doch geglaubt werden
müssen. Wie ernst es Thomas mit dieser Differenzierung ist, zeigt unter
anderem seine Zurückweisung der (teilweise gar nicht einmal schlechten)
natürlichen Vernunftargumente für die Trinität in De Veritate q. 10 a. 13

oder sein Umgang mit der Frage nach der Ewigkeit der Welt.40
Aber auch Abaelard unterscheidet in seinen Collationes, welche Quelle

von Gründen Jude, Christ und Heide jeweils als verbindlich akzeptieren
müssen. Dabei ergibt sich für den Christen zunächst einmal die argumentativ

problematische Situation, dass der Jude und der Heide mit allen
Arten von Gründen gegen ihn argumentieren können: sie können also gegen

36 Vgl. PETRUS AbaelarduS: Gespräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen.
Lateinisch und deutsch. Herausgegeben und übertragen von Hans-Wolfgang Krautz. Frankfurt

a.M.: Insel Verlag 1995, 20. Dabei führt er ein Argument ähnlich der Wette Pascals ein:
Wenn ein Sklave von anderen Sklaven zur Befolgung eines Befehl aufgefordert wird, den
nach ihnen der Herr in seiner Abwesenheit gegeben hat, ist es klug diesem zu folgen: denn
hat er ihn gegeben, ist es gut, dass er ihn befolgt. Wenn er ihn nicht befolgt, ist es
unentschuldbar. Wenn der Herr ihn aber nicht gegeben hat, ist er entschuldigt, weil er der
Versicherung der vertrauenswürdigen Sklaven glaubte und aus Ehrfurcht vor dem Herren
handelte. (24)

37 THOMAS VON Aquin: Summa contra Gentiles I, 3 Opera Omnia XIII), 7.
38 THOMAS VON Aquin: Summa contra Gentiles I, 3 Opera Omnia XIII), 7: „quae etiam

philosophi demonstrative de Deo probaverunt, ducti naturalis lumine rationis."
39 THOMAS VON Aquin: Quaestiones disputatae de veritate q 14 a 10 co. Editio Leonina

Opera Omnia XXII). Rom 1970, 467.
4° Vgl. hierzu insbesondere GROTZ, Stephan: Nachwort zu THOMAS V. AQUIN: Über Gottes

Vermögen (De potentia Dei). Teilband I. Übersetzt und herausgegeben von Stephan Grotz.
Hamburg: Meiner 2009.



432 Stefan Schick

den christlichen Glauben Gründe aus dem Alten und dem Neuen Testament

und der natürlichen Vernunft vorbringen und diese auch kombinieren,

um dadurch Inkonsistenzen aufzuzeigen. Dahingegen muss der
heidnische Philosoph nur Gründe der Vernunft anerkennen.

Zuletzt finden sich in den Schriften Ramon Llulls so gut wie keine
Bibelzitate, da er ausschließlich auf Grundlage der Vernunft zu argumentieren

versucht. Denn nur so könne man Nicht-Christen von der Wahrheit
des Christentums überzeugen.

Man könnte aber mit Reimarus immer noch einwenden, dass auch diese
scheinbar rationalen Gründe nur die noch nicht aufgeklärten Vorurteile
eines Christen, Juden oder Moslems sind, dass hier also nicht durchschaute

irrationale Voraussetzungen mit vernünftigen Gründen verwechselt
werden.41 Dieser Einwand wendet sich aber sogleich gegen die Aufklärung:
Wenn dann nämlich umgekehrt bestimmte Formen der Aufklärung die
positiven Religionen vollständig aus der Rationalität ausschließen, um die
abstrakte Einheit der Vernunft gegen die Vielheit der Offenbarungen zu
behaupten, dann muss solch eine Vernunft letztlich selbst dem Verdikt
unterliegen, nur eine Begründungsinstanz neben anderen zu sein. Nicht
nur der Glaube ist dann Gegenstand der Vernunft, sondern die Vernunft
selbst wird Gegenstand des Glaubens, so dass Jacobi gegen Mendelssohns
angeblich reine Vernunftreligion einwenden kann: „wir alle werden im
Glauben gebohren, und müssen im Glauben bleiben, wie wir alle in Gesellschaft

gebohren werden, und in Gesellschaft bleiben müssen"^. Mit
gleichem Recht könnte man dann wie Jehuda ha-Levi gerade die geschichtliche

Erfahrung einer Religionsgemeinschaft über die Vernunft erheben, da
die Geschichte es immerhin mit überlieferten Tatsachen zu tun habe.43

Aber selbst wenn man die Autorität der Vernunft anerkennt, besteht
immer noch die Gefahr, dem frommen Betrug einer Vernunft aufzusitzen,
welche gar nicht die Vernunft ist. Bereits al-Gazäli wandte in diesem Sinne

gegen die Philosophen ein, dass sie nur einen Vernunftbegriff dogmatisch
übernehmen, der Produkt ihrer konkreten Bildung ist. So seien sie nichts

41 Diese Macht kindlicher Vorurteile in der ererbten Religion zeige sich noch bei den
Religionsgelehrten: „ein jeder findet denn doch, beim Beschlüsse seiner Prüfung, die Religion

und Secte, worin er erzogen worden, die beste und einzig wahre zu sein." (REIMARUS:

Aus den Papieren des Ungenannten, 175.3^.) Vernunft und Gelehrsamkeit seien zu
Instrumenten der nachträglichen Rechtfertigung dessen verkommen, was man von vornherein für
wahr halten wollte: seine eigene Religion nämlich, die jedem in der Kindheit durch Furcht
und andere Mittel als Vorurteil eingeprägt wurde.

42 Jacobi, Friedrich Heinrich: Schriften zum Spinozastreit. Hg. v. K. Hammacher und I.
Piske Werke. Gesamtausgabe Bd. 1,1). Hamburg: Meiner 1998, 115.15-17.

43 Die auf der Philosophie basierende Religion ist nach Jehuda ha-Levi offen für viele
Zweifler. Denn die Philosophen widersprechen sich und ihre Prinzipien sind ungewiss. (Ju-
DAH HALEVI: The Kuzari. An Argument for the Faith of Israel. Introduction by Henry Slonim-
sky. New York: Schocken 1964, 45ff.)



Das Religionsgespräch und seine Gründe 433

als naive Anhänger des Aristoteles.44 Die von der Aufklärung postulierte
allgemeine und von historischen Voraussetzungen unabhängige Evidenz
ihrer Gründe als Begründung für den Primat von Vernunftgründen bliebe
damit tautologisch. Denn sie selbst hat ja gerade in Frage gestellt, was für
eine Art von Grund allgemein anerkannt werden muss. Wiederum würde
ein trockenes Versichern gegen das andere stehen, nun allerdings das
Versichern der eigenen Geltung durch die Vernunft gegenüber Offenbarung
oder Tradition.

V.

Aus diesem Dilemma kann die Rationalität nur entkommen, wenn sie die
Ansprüche der Offenbarungen, die jeweils das Andere ihrer selbst darstellen,

nicht, um wiederum mit Hegel zu sprechen, schlechthin abstrakt
negiert und nur die eigenen Geltungsansprüche behauptet, sondern dieses
Andere zu integrieren versucht. Denn das Verhältnis der Vernunft auch zu
den religiösen Irrwegen des Denkens muss im Grunde immer ein Affirmatives

bleiben.45 Oder, um es in Anlehnung an Lessings Erziehung des

Menschengeschlechts zu sagen: die Vernunft muss zumindest voraussetzen,
dass sie ihre Hand auch bei unseren religiösen Irrtümern im Spiel hat46

und jene deshalb ihre Entwicklung befördern können.
Dann haben wir, wie ich glaube, aber auch ein objektives Kriterium zur

Beurteilung von Gründen in mittelalterlichen Religionsgesprächen: Nicht
wie sophisticated die Begründungen der eigenen Religion sind, ist
entscheidend, sondern dass diese zugleich die Existenz der anderen Religion
und ihre Gründe verständlich machen können. Dieses Kriterium ist den
Ansprüchen dieser Dialoge durchaus immanent: denn in ihrer besten Form
widerlegen diese nicht einfach nur die Religion des Anderen, sondern
versuchen sie verstehend zu integrieren. Interessant an diesen Gesprächen
ist, dass dabei eine Vermittlung zwischen Eigenem und Anderem stattfinden

kann, in der der Andere sich zwar immer noch bestenfalls bedingt
recht verstanden wissen wird, dass sich aber durch den Integrationsversuch

dieses Anderen eben auch das Verständnis des Eigenen verändert.
Hierin liegt, wie mir scheint, auch ein guter Grund für die philosophische
Beschäftigung mit mittelalterlichen Religionsgesprächen, die wohl kaum
in der gelungenen Überredung zur Konversion bestehen kann. So ist es

44 Vgl. AL-GAZÄLi: The Incoherence of the Philosophers. A parallel English-Arabic text
translated, introduced, and annotated by Michael E. Marmura. 2. Auflage. Provo, Utah: Brig-
ham Young University 2000, 2.

45 Vgl. HENRICH, Dieter: Selbstaufklärung der Vernunft, in: Fluchtlinien. Philosophische
Essays. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982, 43-64, hier: 50.

46 „Gott hätte seine Hände bei allem im Spiele: nur bei unsern Irrtümern nicht?" (LES-
SING: Die Erziehung des Menschengeschlechts. Werke 1778-1781 Werke und Briefe 10).
Frankfurt a.M.: DKV 2001, 74.)



434 Stefan Schick

zwar auf der einen Seite richtig, dass die mittelalterlichen Denker sich die
anderen Religionen gemäß ihrer eigenen Kategorien aneignen und diesen
dementsprechend modifizieren oder verfalschen, philosophisch interessant

sind sie aber dennoch dadurch, wie sie in dieser verfremdenden
Aneignung auch jeweils die eigenen Kategorien modifizieren.

Dies hätten auch insbesondere die im Umgang mit ihren Gegnern
zumeist nicht allzu toleranten Berliner Aufklärer beherzigen und auf sich
selbst anwenden sollen, für die der Grund allen falschen Religionseifers ja
darin liegt, die eigenen Einsichten „zum einzigen und untrieglichen Maasstabe

für andere"47 zu machen und die eigenen Religionsbegriffe „für die
einzigen wahren und für so untrieglich" zu halten, dass man glaubt, „alle
andere, die davon im geringsten abgehen, wären falsch, irrig".48

Zusammenfassung
Literarisch inszenierten Religionsgesprächen des Mittelalters wird in der

jüngeren Forschung wieder eine erhöhte Aufmerksamkeit geschenkt. Dabei
gehört es fast schon zum guten Ton, sich kritisch gegenüber der Darstellung
der anderen Religionen und dem Wahrheitsanspruch der eigenen Religion in
diesen fiktiven Dialogen zu äußern. Hierzu versucht dieser Artikel einige
kritische Anmerkungen vorzubringen. Dazu wird anhand eines Vergleichs
mittelalterlicher Religionsdialoge mit der Religionsphilosophie deutscher
Aufklärer untersucht, wodurch sich in diesen Diskussionen Gründe
überhaupt als objektive Gründe auszeichnen können.

Abstract
Recent studies pay particular attention to literarily staged religious disputations

in the Middle Ages. In these recent it seems to be politically correct or
polite to criticize the way these fictional dialogues present the other
religions ant the truth-claim of one's own religion. The following paper tries
to put forward some critical remarks in regard to this recent trend. To this
end, it compares mediaeval colloquies with the German Enlightenment's
philosophy of religion and, as a result, analyzes by which means we are able

to characterize reasons put forward in that kind of discussions as objective
reasons.

47 LÜDKE, Friedrich Germanus: Vom falschen Religionseifer. Berlin: August Mylius 1767, 23.
48 LÜDKE: Vom falschen Religionseifer, 18.


	Das Religionsgespräch und seine Gründe : Randbemerkungen zur Rezeption eines literarischen Genres

