Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Der Mensch als "Subjekt-Objekt-Einheit" : philosophisch-theologische
Reflexionen

Autor: Deinhammer, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROBERT DEINHAMMER SJ

Der Mensch als ,,Subjekt-Objekt-Einheit".
Philosophisch-theologische Reflexionen

Was ist der Mensch? Die philosophische Frage nach dem Menschen ist die
Frage nach einem angemessenen, zutreffenden Menschenbild. Diese Frage
hat, weil sie uns selbst und unser Selbstverstandnis betrifft, enorme prak-
tische Relevanz und resultiert aus dem Umstand, dass unser menschliches
Leben in gewisser Weise ein Problem darstellt, bleibend ambivalent ist
und sich nicht von selbst versteht. Die folgenden Uberlegungen wollen
erlautern, worin genau dieser problematische und ambivalente Charakter
der menschlichen Existenz besteht und worin er wurzelt. Ich stelle dabei
die fundamentalanthropologische These zur Diskussion, dass der Mensch
eine spannungsreiche Subjekt-Objekt-Einheit ist und werde versuchen zu
zeigen, wie man das verstehen kann und in welcher Weise diese grund-
legende Ambivalenz in verschiedenen Bereichen auftritt.!

Zunachst geht es um eine erkenntnistheoretische Hinfiihrung (1.). Da-
nach werde ich meine zentrale These prasentieren und erlautern. Ich ver-
suche dabei zu zeigen, dass die Subjekt-Objekt-Einheit des Menschen als
dessen Geschéopflichkeit rekonstruiert werden kann (2). Schliefdlich soll
diese These zu Bewdhrungszwecken in einigen ausgewdhlten anthropolo-
gischen Problemfeldern schlaglichtartig verdeutlicht werden (3.).

1. INNEN- UND AURENPERSPEKTIVE

In den philosophischen Diskussionen unterscheidet man hiufig zwischen
einer Innen- und AufSenperspektive. Manchmal spricht man auch von einer
Teilnehmer- und Beobachterperspektive.2 Worum geht es dabei?

Die Unterscheidung zwischen Innen- und Aufenperspektive ist in einer
zunachst erkenntnistheoretischen Absicht formuliert. Sie modelliert zwei
grundlegend verschiedene Erkenntniseinstellungen der Wirklichkeit ge-
geniiber. Die Innen- oder Teilnehmerperspektive ist diejenige Perspektive,
in der sich der Mensch von einem internen Standpunkt aus als erkennendes
und handelndes Subjekt mitreflektiert, eine Perspektive also, die Selbstbe-

1Im Folgenden kniipfe ich an bisherige Uberlegungen an; sieche DEINHAMMER, Robert: Er-
kenntnistheoretische und ontologische Aspekte der menschlichen Freiheit, in: DURNBERGER,
Martin/GRUBER, Franz/KOGERLER, Reinhart (Hgg.): Homo animal materiale. Die materielle
Bestimmtheit des Menschen. Linz: Wagner 2008, 65-86.

2 Vgl. dazu und auch zu Literaturhinweisen etwa DEINHAMMER, Robert: Subjektivitit,
Objektivitit, Intersubjektivitdt. Erwdgungen in rechtsphilosophischer Absicht, in: Salzburger
Jahrbuch fiir Philosophie 46/47 (2001/2002) 211-237.



Der Mensch als , Subjekt-Objekt-Einheit® 405

zliglichkeit miteinschliefdt. Die Auflen- oder Beobachterperspektive ist hin-
gegen diejenige Perspektive, in der man etwa aus methodischen Griinden
versucht, das erkennende und handelnde Subjekt auszuklammern bzw.
von ihm zu abstrahieren und damit einen externen Standpunkt einzuneh-
men.

Die Auflenperspektive kann vielleicht auch als die Perspektive der Na-
turwissenschaften bezeichnet werden. Die Naturwissenschaften wollen
und miussen Selbstbeziiglichkeit in ihren Theoriebildungen vermeiden,
weil sie ausschliefllich die mess- und zdhlbaren Eigenschaften der Welt
zum Thema haben. Selbstbeziiglichkeit ist keine mess- oder zdhlbare Ei-
genschaft. Wenn etwa ein Physiker eine Theorie iiber ein Problem in ein-
em bestimmten Gegenstandsbereich konstruiert, stellt er sich meistens
nicht die Frage, was es fiir seine Theorie und ihre Aussagen bedeutet, dass
er als erkennendes und handelndes Subjekt diese Theorie konstruiert,
obwohl dies vielleicht im Bereich der Quantenphysik manchmal ein wenig
relativiert zu werden scheint. Ahnliches gilt auch fiir diejenigen Wissen-
schaften, die den Menschen selbst zum Gegenstand naturwissenschaftli-
cher Forschung machen, sich also auf die mess- und zdhlbaren Eigenschaf-
ten menschlichen Seins beziehen, etwa fiir Humanbiologie, Hirnforschung
oder Verhaltenspsychologie. Fiir einen Naturwissenschaftler ist der Mensch
ein Objekt unter anderen Objekten, auch wenn sich das ,Forschungsobjekt
Mensch® in seinen mess- und zdhlbaren Eigenschaften durchaus erheblich
- jedoch nicht wesentlich - von anderen, nichtmenschlichen Forschungs-
objekten unterscheiden kann. Es geht in der Auflenperspektive also um
den Versuch einer subjektfreien Erkenntnis.

In der Innenperspektive geht es dagegen, wie gesagt, um eine Perspek-
tive, in der das erkennende und handelnde Subjekt ausdriicklich mitbe-
dacht wird. Obwohl hier also Selbstbeziiglichkeit und Subjektivitat explizit
thematisiert werden, hat doch die Innenperspektive nicht notwendig sub-
jektivistische oder gar solipsistische Implikationen. Die Innenperspektive
ist in gewisser Weise die Perspektive unserer alltdglichen Einstellung und
sozialen bzw. kommunikativen Praxis. In der Innenperspektive erkennen
wir uns als Menschen unter anderen Menschen und schreiben uns dem-
entsprechend bestimmte Fahigkeiten, Rechte und Pflichten zu. In den
Wissenschaften wird die Innenperspektive vielleicht in manchen Metho-
den der Geisteswissenschaften eingenommen, etwa wenn es darum geht,
sich in die Situation anderer Menschen hineinzuversetzen, um zu verste-
hen, was mit einer Handlung oder einer sprachlichen AuRerung gemeint
ist.

Eine wichtige Frage ist nun, wie sich Innen- und Auflenperspektive zu-
einander verhalten. In welcher Beziehung stehen sie miteinander? Schlies-
sen sie einander aus, bleiben sie unvermittelt nebeneinander stehen, er-
ganzen sie einander oder ist eine der beiden Perspektiven grundlegend?



406 Robert Deinhammer

Ich behaupte, dass zwar die Auflenperspektive in vielen Fillen ein
gewisses methodisches Eigenrecht fiir sich in Anspruch nehmen kann, was
ja auch durch den atemberaubenden Siegeszug des neuzeitlichen natur-
wissenschaftlichen Erkenntnisprogramms belegt wird, dass aber die Innen-
perspektive irreduzibel und grundlegend ist. Denn wir kénnen letztlich
nicht sinnvoll davon absehen, dass wir erkennende und handelnde Wesen
sind. Zur Wirklichkeit gehéren zweifellos auch erkennende und handelnde
Subjekte, zumindest dasjenige Subjekt, das eine sprachliche Auferung
vollzieht, eine Theorie formuliert oder eine Handlung setzt. Deshalb wird
man der menschlichen Erkenntnissituation auch nicht gerecht, wenn man
die Aufdenperspektive zum bestimmenden Mafdstab machen mochte oder
gar in reduktionistischer Weise nur das als real betrachtet, was sich in ih-
rem Rahmen erkennen lasst. Franz von Kutschera meint dazu:

»All unser Erkennen und Verstehen kann nur eine immanente Auslegung
unserer Erfahrungen von der Welt sein. Erfahrung setzt ein Subjekt aber
ebenso voraus wie die Wirklichkeit, auf die sie sich bezieht, und keiner dieser
beiden Pole der Erfahrung lafft sich auf den anderen reduzieren. Alle
Versuche, Erfahren und Erkennen als physikalische Relationen aufzufassen,
als Beziehungen innerhalb der erfahrenen Welt, sind daher von vornherein
zum Scheitern verurteilt.“3

Das bedeutet, dass jede Weltbetrachtung unvollstandig bleibt, in der das
erkennende und handelnde Subjekt nicht mitbedacht wird. Die Innenper-
spektive, die subjektive Sicht der Dinge, ist damit irreduzibel.

Man kann sich den Unterschied zwischen Innen- und Aufdenperspek-
tive auch so klar machen: Wenn ich zum Beispiel meinen Arm hebe, kann
ich sagen: ,Ich erkenne, dass ich jetzt meinen Arm hebe®. Dieser Satz wird
in der Innenperspektive formuliert. In der Auflenperspektive liefde sich
dieser Satz gar nicht formulieren. Man konnte nur etwa sagen: ,An der
Raumzeitstelle x hebt sich ein Arm“. Aber auch in diesem Satz wird unter-
stellt, dass ein Subjekt dies erkennt bzw. diesen Satz denkt und ihn aus-
spricht. Bereits Kant meint deshalb: ,Das: Ich denke, muf$ all meine Vor-
stellungen begleiten konnen.“4 Kant zufolge muss man notwendigerweise
ein ,transzendentales Ich“ voraussetzen; und jede Behauptung, die ich
mache, muss mit der Tatsache vertrdglich sein, dass ich sie mache. Wir
konnen letztlich nicht davon absehen, dass wir Subjekte sind. Selbstbeziig-
lichkeit, Reflexivitit ist ein nicht reduzierbarer Sachverhalt, gewisser-
maflen ein ,transzendentales Faktum®, das nicht ohne performativen Selbst-
widerspruch bestritten werden kann. So setzt die Aufl)enperspektive die
Innenperspektive voraus und wird von ihr gleichsam umschlossen.

3 KUTSCHERA, Franz von: Die grofsen Fragen. Philosophisch-theologische Gedanken. Ber-
lin: de Gruyter 2000, 108.

4 KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Stuttgart: Reclam 1998, B131f.



Der Mensch als ,,Subjekt-Objekt-Einheit” 407

Gewisse Phanomene lassen sich tiberhaupt nur in der Innenperspektive
thematisieren und erkennen. Es handelt sich hier um alle typisch mensch-
lichen Phanomene wie etwa Denken, Erkennen, Fiihlen, Selbstbewusst-
sein, Wille, Intentionalitat tiberhaupt, Freiheit, sittliche Ansprechbarkeit
und Verantwortungsfahigkeit. Dass Menschen Subjekthaftigkeit oder Per-
sonsein zukommt, ldsst sich ebenfalls nur in der Innenperspektive erken-
nen. Jedenfalls lassen sich all diese Phanomene in einer Auflenperspektive
und damit im Rahmen des naturwissenschaftlichen Erkenntnisprogramms
gar nicht sinnvoll formulieren. Einen Naturwissenschaftler, der daraus et-
wa in naturalistischer oder physikalistischer Manier folgert, dass es diese
Phianomene dann gar nicht gibt, konnte man mit einem Farbenblinden
vergleichen, der auf Grund seiner eigenen Farbenblindheit darauf schlief3t,
dass es keine Farben gibt. Freilich sind sehr viele Naturwissenschaftler viel
zu verniinftig, um Naturalisten zu sein. Sie sind sich der Begrenztheit der
eigenen Perspektive bewusst.

Als Beispiel die Frage der Willensfreiheit: Wir kénnen konsequenter-
weise gar nicht anders, als uns als freie Wesen zu verstehen, welche - in
aller Begrenztheit und Bedingtheit — die Fahigkeit haben, auf Grund eige-
ner Einsicht eine selbstverantwortliche Urteilsbildung zu leisten. Auch et-
wa ein die Willensfreiheit leugnender Freiheitsskeptiker setzt in der For-
mulierung seiner freiheitsskeptischen These voraus, dass diese These wahr
ist und dass er und seine Gesprachspartner sich auf Grund eigener Einsicht
selbstverantwortlich fiir oder gegen diese These entscheiden kénnen und
sollen. Damit aber geradt er in einen Widerspruch zu seiner eigenen Annah-
me. Der Freiheitsskeptiker konnte nun vielleicht einwenden, dass die
Unterstellung der Willensfreiheit und Wahrheitsfahigkeit des Menschen
eine blof§ pragmatische Notwendigkeit darstelle. Die Geistigkeit des Men-
schen werde uns durch die Struktur unserer Sprache vorgegaukelt und
stelle eine niitzliche Illusion im evolutiondren Selektionsprozess dar. Doch
wer ist es, der hier eine Illusion erkennt? Wer beurteilt die Niitzlichkeit
einer [llusion? Ware diese Beurteilung dann ihrerseits auch eine Illusion?
Der Freiheitsskeptiker verlagert seine Selbstwiderspriichlichkeit im Grun-
de nur auf eine weitere Ebene. Und er kann diese Selbstwiderspriichlich-
keit im Grunde gar nicht erkennen, weil er methodisch auf die Aufienper-
spektive fixiert bleibt, obwohl er immer auch und vor allem die Innenper-
spektive einnehmen muss.

Philosophisch kann nun weitergefragt werden. Welche fundamentalan-
thropologischen bzw. ontologischen Voraussetzungen hat die erkenntnis-
theoretische Unterscheidung zwischen einer Innen- und Aufdenperspekti-
ve? Wie spiegelt sich diese Unterscheidung in der Struktur des Mensch-
seins wider?



408 Robert Deinhammer

2. SUBJEKT UND OBJEKT: DER MENSCH ALS GESCHOPF

Die Unterscheidung zwischen Innen- und Auflenperspektive kann ontolo-
gisch, also seinsmafdig interpretiert werden. Dass der Mensch sowohl in
der Innen- als auch in der Auflenperspektive in unterschiedlicher Weise
thematisiert werden kann, griindet letztlich darin, dass er selbst zugleich
Subjekt und Objekt ist. Ich behaupte also, dass der Mensch eine ,Subjekt-
Objekt-Einheit“ ist.

Dies klingt zundchst wie dialektischer Unsinn. Auflerdem ist die Rede
von ,Subjekt” und ,Objekt” durch die Eskapaden einer wild gewordenen
idealistischen Bewusstseinsphilosophie gehorig in Misskredit geraten. Den-
noch geht es hier um einen sehr wichtigen Punkt. Es ist meines Erachtens
nicht moglich, ein angemessenes Menschenbild ohne diese Begriffe zu er-
arbeiten.

Dass der Mensch Person oder Subjekt ist, bedeutet, dass er die Fahig-
keit zu Selbstprdsenz hat: Wir Menschen sind Lebewesen, die sich selbst
gegenwartig sein konnen, die sich also auf sich selbst beziehen konnen
und demensprechend in ontologischer Sicht die Struktur einer reflexiven
Relation aufweisen.5 Es geht um die Relation einer Wirklichkeit auf sich
selbst. Diese reflexive Relation ist die Voraussetzung dafiir, dass der
Mensch als Individuum ,ich® und in Gemeinschaft ,wir“ sagen kann. Pha-
nomenologisch zeigt sie sich etwa im Selbstbewusstsein und in der
Selbstverfiigung. Selbstbewusstsein ist Bewusstsein von sich selbst als Be-
wusstsein; und Selbstverfiigung liegt darin begriindet, dass der Mensch
zunachst und vor allem sich selbst ,hat“ und dementsprechend im Rahmen
seiner Willensakte iiber sich selbst bestimmen kann. Selbstprasenz ist die
Grundlage dafiir, dass der Mensch zum Ausgangspunkt oder Zentrum be-
wusster intentionaler Akte werden kann und stellt somit die Voraus-
setzung fiir bewusstes Wollen, kritische Vernunft bzw. Urteilsfahigkeit
und Freiheit dar; und auch fiir die Ausbildung einer propositionalen
Sprache mit Darstellungs- und Argumentationsfunktion. Selbstprasenz ist
die Voraussetzung dafiir, dass der Mensch Erkenntnis- und Handlungssub-
jekt sein kann, dass er also bewusst Objekte erkennen und Giiter bzw.
Werte anstreben kann. In der philosophischen Tradition sprach man hier
davon, dass der Mensch eine Geistnatur hat. Selbstprasenz und damit Sub-
jektsein kann als Geist oder Geistigkeit qualifiziert werden. Und Selbstpra-
senz und damit Subjektsein ist ein irreduzibler Grundsachverhalt, der sich
nur in der Innenperspektive adaquat erkennen lasst: In der Selbstreflexion
wird Selbstprdasenz aktualisiert und darin nachvollziehend erkannt. Eine

5 Den Begriff der Selbstprdsenz iibernehme ich von Peter Knauer, der seinerseits etwa in
Handlungsnetze. Uber das Grundprinzip der Ethik. Frankfurt a.M.: Books on demand 2002,
135, auf LOTZ, Johannes B.: Person und Ontologie, in: Scholastik 38 (1963) 334-360, hinweist.
Lotz spricht von ,Selbstbesitz".



Der Mensch als , Subjekt-Objekt-Einheit” 409

naturalistische oder physikalistische Ontologie etwa steht hier wegen ihrer
Fixierung auf die Auflenperspektive auf verlorenem Posten und kann mit
dem Phdanomen nur so fertig werden, dass sie versucht, es ,wegzuerklaren”
und damit zu leugnen.

Doch dies ist nur die eine Seite der Medaille. Denn menschliches
Subjektsein bedeutet keineswegs reine, ungebrochene Selbstprasenz. Wir
machen - nicht erst seit Freud und den zeitgendssischen Hirnforschern -
von uns ebenso die Erfahrung, dass wir uns selbst entzogen bleiben, dass
wir uns nur sehr begrenzt selbst besitzen und bestimmen kénnen. Wir
erleben uns in vielerlei Hinsicht als extrem abhangige und auch leidende
Wesen, denen etwas widerfahrt. Unsere personale Identitdt bleibt immer
vorldufig und prekar. Wir miissen uns deshalb auch von anderen abgren-
zen und uns zugleich in Beziehung zu anderen setzen. Wir miissen sogar
um unsere Identitdt kimpfen, und dieser Kampf hort, so lange wir leben,
nicht auf. Schlief3lich sind wir dem Tod und der Auflésung preisgegeben.
Mit anderen Worten: Der Mensch ist auch Objekt. Er ist auf Grund seiner
Korperlichkeit ein Gegenstand unter anderen Gegenstanden, ein Bestand-
teil der Welt der Dinge. Unter dieser Riicksicht ist der Mensch vollstandig
von den natiirlichen und naturgesetzlichen Bedingungen bestimmt. In der
Auflenperspektive ist von Selbstprasenz nichts zu sehen.

Der Mensch ist damit ein zutiefst ambivalentes und widerspriichliches
Wesen: Er ist zugleich Subjekt und Objekt, Ich und Nicht-Ich. Dieser Um-
stand macht die fundamentale Spannung und Problematik menschlichen
Lebens aus. Diese ontologische Ambivalenz des Menschen ist auch der
Grund dafiir, dass er wenigstens zum Teil in der Aufdenperspektive be-
schrieben werden kann. Wegen seiner Objekthaftigkeit kann der Mensch
zum Gegenstand naturwissenschaftlicher Forschung werden, auch wenn
ein ausschlieflich naturwissenschaftlicher Zugriff aus erkenntnistheoreti-
schen und ontologischen Griinden unvollstandig bleiben muss. Dem gan-
zen Menschen wird man erst dann gerecht, wenn man seiner ontologi-
schen Ambivalenz gerecht wird. Darin liegt die Schwierigkeit.

Ich schlief3e dabei von vornherein Radikallosungen aus, etwa dass ent-
weder das Subjektsein des Menschen auf Kosten seines Objektseins oder
aber umgekehrt sein Objektsein auf Kosten seines Subjektseins verabso-
lutiert wird. Ebenfalls schliefde ich einen Dualismus in dem Sinne aus, dass
man im Menschen gewissermaflen einen eigenstandigen Bereich des Sub-
jektseins scharf von einem eigenstindigen Bereich des Objektseins tren-
nen konnte. Wir sind nicht Biirger zweier Welten; es gibt nur die eine
Welt.

Vor diesem Hintergrund muss auch das im Kontext meiner Fragestel-
lung wichtige Leib-Seele-Problem verstanden werden. Alle einseitigen bzw.
reduktionistischen Losungsversuche erscheinen unzureichend. Der Mensch
ist weder nur Geist noch nur Materie. Er ist beides zugleich: Geist und
Materie. Traditionell sprach man dabei von der Leib-Seele-Einheit des



410 Robert Deinhammer

Menschen, also von durchgeistigter Materie und materialisiertem Geist.
Diese traditionelle Sprachregelung erscheint jedoch problematisch, falls
sie in einen Dualismus miindet. Ein Dualismus ist aber begrifflich kaum zu
vermeiden, wenn das Zugleich von Geist und Materie, das Zugleich von Ich
und Nicht-Ich nicht streng durchgehalten werden kann. Auch die her-
kémmlichen Theorien einer psycho-physischen Wechselwirkung verken-
nen haufig die Problemlage. Sie unterscheiden im Menschen zwei sauber-
lich getrennte, substanzhaft gedachte Spharen und stehen dann vor der
duflerst schwierigen Frage, wie diese beiden grundverschiedenen Bereiche
aufeinander kausal einwirken kénnen. Gegenwartig sind deshalb nichtre-
duktive Identitdtstheorien hoch im Kurs. Thnen zufolge besteht eine Iden-
titdt zwischen einem materiellen, zum Beispiel gehirnphysiologischen und
einem mentalen Ereignis. Das materielle Ereignis ist das mentale Ereignis,
und umgekehrt. Gleichzeitig lassen sich die beiden Ereignisse nicht auf das
jeweils andere Ereignis reduzieren, sodass im Grunde dann doch wieder
eine Nichtidentitat zwischen Geist und Materie festgestellt wird. Der Dua-
lismus scheint damit gleichermaflen unausweichlich, wie unbefriedigend
ZUu sein.

Im Zusammenhang mit der These, dass der Mensch eine Subjekt-
Objekt-Einheit ist, kann das Leib-Seele-Problem auch so formuliert wer-
den: Als Subjekte haben wir unseren Korper; als Objekte sind wir unser
Korper. Da wir zugleich Subjekte und Objekte sind, haben wir unseren
Korper und haben ihn zugleich nicht, sondern sind dieser Korper.

Wie kann eine Subjekt-Objekt-Einheit widerspruchsfrei gedacht wer-
den? Wie kann also die ontologische Ambivalenz des Menschen addquat
beschrieben und verstanden werden? Die Behauptung lautet ja, dass sich
Subjektsein und Objektsein gegenseitig durchdringen. Der Mensch ist in
seinem Subjektsein ganz Objekt, und trotz allem Objektsein bleibt er ganz
Subjekt. Sowohl eine monistische als auch dualistische Position muss
vermieden werden.

Im Rahmen der iiblichen Substanzontologie kann dieses Problem
letztlich nicht gelost werden. Zur Losung des Problems bediene ich mich
deshalb der Kategorien einer neuen und noch ungewohnten, auf den
ersten Blick vermutlich sogar kontraintuitiv wirkenden relationalen Onto-
logie. Dass diese relationale Ontologie im Kontext theologischer Frage-
stellungen entwickelt wurde, mindert ihre philosophische Problemlésungs-
kraft in keiner Weise.6

6 Siehe dazu etwa KNAUER, Peter: Der Glaube kommt vom Héren. Okumenische Funda-
mentaltheologie. Freiburg: Herder 1991, 26-83, sowie DEINHAMMER, Robert: Fragliche Wirk-
lichkeit — Fragliches Leben. Philosophische Theologie und Ethik bei Wilhelm Weischedel und
Peter Knauer. Wiirzburg: Echter 2008, 104-147. Vgl. auch KRASCHL, Dominikus: Relationale
Ontologie. Ein Diskussionsbeitrag zu offenen Problemen der Philosophie. Wiirzburg: Echter
2012,



Der Mensch als ,Subjekt-Objekt-Einheit" 411

Die relationale Ontologie geht zunachst davon aus, dass alles in der
Welt die Struktur einer Einheit von Gegensadtzen (p & -p) aufweist. Es
handelt sich dabei um eine fundamentale, ontologisch zu verstehende Am-
bivalenz, letztlich um eine Einheit von Positivitit und Negativitit. Zum
Beispiel bedeutet die Tatsache, dass alles der Veranderung und zeitlichem
Ablauf unterworfen ist, eine Einheit von Identitait und Nichtidentitat.
Wenn etwa ein Mensch sich verdandert, dann bleibt er in gewisser Hinsicht
derselbe Mensch. Anderseits bleibt er nicht vollkommen derselbe, sondern
wird ein Anderer. Es ware unzureichend, hier etwa zwischen einer unver-
dnderlichen, gewissermafden zeitlosen Substanz und deren wechselnden
Eigenschaften unterscheiden zu wollen. Denn die angeblich existierende
Substanz ware vom Wechsel ihrer Eigenschaften betroffen und wiirde sich
daher mitverdndern. Der Bezug der Substanz auf ihre Eigenschaften ist
nicht blof$ ein duflerlicher. Ebenfalls unzureichend ware es zu sagen, dass
die verschiedenen Eigenschaften nur zu unterschiedlichen Zeitpunkten
vorliegen. Es geht ja gerade um das Problem, wie Verdnderung durch die
Zeit hindurch beschrieben werden kann. Wie kann ein und dieselbe Sache
zu unterschiedlichen Zeiten sein?7

Die Behauptung, dass alles in der Welt die Struktur einer Gegensatzein-
heit aufweist, fithrt jedoch in ein massives Widerspruchsproblem. Denn
die Behauptung einer Einheit von kontradiktorischen Gegensitzen
(p & -p) verstofdt zundchst gegen das logische Nichtwiderspruchsprinzip
(=[p & -p]), dessen Geltung nicht sinnvoll geleugnet werden kann. Die
Frage, auf welche die relationale Ontologie antworten will, lautet daher:
Wie kann eine Einheit von Gegensdtzen als solche voll anerkannt und
dennoch ohne logischen Widerspruch (und damit erst definitiv sinnvoll)
ausgesagt werden? Fiir die Beantwortung dieser Frage benétigt man zwei
verschiedene Hinsichten (wegen der Gegensdtze), die sich aber nicht wie-
derum ausschliefen, sondern problemlos zugleich bestehen konnen (we-
gen der Einheit der Gegensdtze). Die Anerkennung der Widerspruchspro-
blematik der Welt setzt damit einen Denkprozess in Gang, der darin be-
steht, die Widerspruchsproblematik von einem echten und notwendig aus-
geschlossenen Widerspruch zu unterscheiden.

Im Rahmen der relationalen Ontologie wird nun die kithne Auffassung
vertreten, dass sich die gesuchten Hinsichten letztlich nur im recht ver-
standenen Schopfungsbegriff der christlichen Tradition finden lassen.
Wenn man Geschopflichkeit nicht missversteht, bedeutet sie, dass alles in
der Welt vollig auf Gott bezogen und gleichzeitig vollig von Gott verschie-

7 POPPER, Karl: Kosmologie und Verdnderung, in: MILLER, David (Hg.): Karl Popper. Lese-
buch. Tibingen: Mohr Siebeck %1997, 211-224, 218f.,, formuliert das Problem so: , Wie ist An-
derung méglich - namlich logisch moglich? Wie kann ein Ding sich verdndern, ohne seine
Identitdt zu verlieren? Bleibt es dasselbe Ding, dann kann es sich nicht verindert haben;
verliert es aber seine Identitdt, so ist das Ding, das sich verdandert hat, nicht mehr dasselbe
Ding.“



412 Robert Deinhammer

den ist. Geschopflichkeit meint eine einseitige, substanzkonstituierende
Relation: ,restloses Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von...“.
Die Positivitat, alle ontologische Vollkommenheit des Seienden griindet
darin, dass es ganz auf Gott bezogen und von ihm abhdngig ist; und dass
alle Positivitdat von vornherein von Negativitat, innerer Begrenzung durch-
drungen ist, griindet darin, dass das Seiende zugleich von Gott verschieden
ist. Die verdnderlichen Dinge sind mit sich selbst identisch, weil sie ganz
von Gott abhdngen. Und gleichzeitig sind sie nicht mit sich identisch, weil
sie ganz von Gott verschieden sind. Nur durch die Angabe dieser beiden
Hinsichten kann das Widerspruchsproblem gelost werden. Deshalb ist die
Anerkennung der Welt als geschdpflich unausweichlich.

Jedes Seiende geht also vollstindig darin auf, ohne Gott nicht sein zu
konnen, obwohl es restlos von Gott verschieden bleibt. Die ganze, konkre-
te Eigenwirklichkeit der Dinge wird durch ihre Relationalitat auf Gott hin
konstituiert. In Bezug auf Gott begreifen wir aber immer nur das von ihm
Verschiedene und wie es sich auf ihn bezieht, ndmlich unser eigenes Ge-
schaffensein. Wir kénnen Gott nur indirekt, hinweisend, eben analog er-
kennen und nur in dieser Weise von ihm sprechen. Von der Welt her kann
man Gott hinweisend als die alles Begreifen iibersteigende Fiille der Voll-
kommenheit und Positivitit erkennen. In sich selbst fallt er nicht unter
Begriffe; er ist kein Teil der Welt und transzendiert jeden moglichen Kon-
text.

Dieses ungewohnte, eben eine relationale Ontologie voraussetzende
Verstandnis von Geschopflichkeit (die Wirklichkeit der Welt ist konsti-
tuiert als einseitige Relation auf Gott [und nicht als Substanz, die sich erst
nachtraglich auf Gott bezoge und zu Gott gewissermafden ,hinzuaddiert”
werden konnte]) unterscheidet sich erheblich von den verbreiteten, aber
vollig unzureichenden Vorstellungen, etwa in Bezug auf eine welttranszen-
dente Kausalursache, auf einen ,Urknall“ oder gar ,Intelligent Design®:
Nicht nur ein moglicher Anfang der Welt ware geschaffen, sondern die ge-
genwartige Welt in allen ihren Aspekten und in ihrer gesamten zeitlichen
Erstreckung. Und auch eine nach den Gesetzmafigkeiten von ,Zufall und
Notwendigkeit“ ablaufende Evolution ware geschaffen, wiirde also restlos
darin aufgehen, ohne Gott nicht sein zu kénnen. Dieses Gottesverstandnis
wahrt die Unbegreiflichkeit Gottes und erlaubt dennoch, sinnvoll von Gott
sprechen zu konnen, namlich hinweisend, analog, also indirekt.

Zu beachten ist ferner, dass Geschopflichkeit in diesem Sinn ein bereits
der ,natiirlichen“ Vernunft zugianglicher Sachverhalt ist. Denn das Ge-
schaffensein der Welt ist mit ihrem Sein vollkommen identisch und kann
deshalb auch an der Welt selbst erkannt werden; es umfasst auch alle na-
turwissenschaftlichen Beschreibungen der Welt. Der Glaube beginnt erst,
wenn es darum gehen soll, mit Gott Gemeinschaft zu haben. Die Uberzeu-
gungskraft der christlichen Botschaft, namlich ihre Erklarungsleistung be-
steht darin, dass sie mit ihrem konkreten Inhalt das Problem beantworten



Der Mensch als ,Subjekt-Objekt-Einheit* 413

kann, wie eine Zuwendung Gottes zur Welt angesichts der Einseitigkeit
der Geschopflichkeitsrelation dennoch widerspruchsfrei aussagbar ist: Die
ganze Welt ist vom ersten Augenblick ihrer Existenz an aufgenommen, ja
»hineingeschaffen in die ewige Liebe des Vaters zum Sohn, die der Heilige
Geist ist. Nur so kann es eine Beziehung Gottes zur Welt geben, durch die
Gott dennoch nicht abhangig von der Welt wird. Der Sohn ist Mensch
geworden, um dies der Welt im ,Wort Gottes“ zu sagen; denn man kann
diese Liebe Gottes, gerade weil sie nicht ihr MafR an der Welt hat, sondern
unendlich ist, auch nicht an der endlichen Welt selbst ,ablesen®, d.h. mit
der blofden Vernunft erkennen. Von unserer Gemeinschaft mit Gott wissen
wir nur durch die christliche Botschaft, die sich selbst als ,Wort Gottes"
versteht und von Jesus herkommt. Dieser Botschaft, die durch die Ver-
nunft weder ,bewiesen” noch widerlegt werden kann, wird man nur im
Glauben gerecht, namlich dadurch, dass man sie sich gesagt sein lasst und
aus dem Vertrauen an sie lebt.8

Es sei mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass in dieser relationalen
Ontologie Gott selbst nicht zum Bestandteil einer Argumentation gemacht
wird. Die Anerkennung der Geschopflichkeit ist gewissermafden logische
Endstation, wenn im Ernst gelten soll, dass Gott nicht unter Begriffe fallt
und man damit auch nichts mit ihm erklaren kann. Die Welt als Einheit
von Gegensdtzen wird nicht durch Gott, sondern durch ihre Geschépflich-
keit, die als solche gerade nicht Gott ist, erklart.

Angewandt auf meine Fragestellung, wie man den Menschen als
Subjekt-Objekt-Einheit verstehen kann, liefe sich nun sagen: Auch der
Mensch hat Anteil an der allgemeinen Widerspruchsproblematik der Welt.
Die spezifisch menschliche Gegensatzeinheit betrifft sein gleichzeitiges
Subjekt- und Objektsein: Der Mensch ist zugleich Subjekt und Nicht-Sub-
jekt, namlich Objekt bzw. Objekt und Nicht-Objekt, namlich Subjekt. Der
Mensch stellt also als Subjekt-Objekt-Einheit eine Einheit von kontradik-
torischen Gegensatzen dar, die sich widerspruchsfrei nur als geschopflich
im soeben erlduterten Sinn, namlich als ,restlos bezogen auf.../ in restloser
Verschiedenheit von...“ aussagen ldasst. Der Mensch ist in seinem Objekt-
sein Subjekt (Geist), weil er ,restlos bezogen auf...“ ist. Und er ist gleich-
zeitig in seinem Subjektsein Objekt (Materie, Kérper), weil er ,restlos ver-
schieden von...“ ist. Allein die beiden Hinsichten im Geschopflichkeits-
begriff unterscheiden sich voneinander und kénnen dennoch problemlos
zugleich bestehen. Damit konnen sie die Subjekt-Objekt-Einheit bzw. die
Leib-Seele-Einheit des Menschen ohne logische Probleme beschreiben.
Wir Menschen sind zugleich Subjekte und Objekte, zugleich Geist und

8 Siehe dazu etwa DEINHAMMER, Robert: Reductio in Unum Mysterium. Fundamentaltheo-
logische Erwdgungen im Kontext ignatianischer Spiritualitdt, in: Theologie und Glaube 101
(2011) 539-561, bes. 545-554. — Das Konzept ,Person als Selbstprasenz“ entfaltet iibrigens
auch in einer genuin theologischen Hinsicht grofies Erklarungspotential (Dreifaltigkeit [eine
Natur in drei Personen], Christologie [zwei Naturen in einer Person]).



414 Robert Deinhammer

Materie, weil wir geschopfliche Subjekte oder Personen sind. Geschopf-
liches Subjektsein meint innerlich begrenztes und bedingtes, nur relativ
vollkommenes Subjektsein. Nur von Gott kann indirekt, ndamlich im Rah-
men einer einseitigen Analogie, reine Selbstprdsenz, vollkommenes, alles
Begreifen tibersteigendes Subjekt- bzw. Personsein ausgesagt werden. Wir
haben die Fahigkeit zu Selbstprdsenz; Gott ist Selbstprasenz, reiner Akt
(wie die scholastische Tradition dazu sagte).

Man konnte sagen: Ein mentales Ereignis, etwa ein Erkenntnisakt, ist
kein physikalisches Ereignis. Das mentale Ereignis und sein intentionaler
bzw. qualitativer Gehalt konnen nicht auf ein physikalisches Ereignis redu-
ziert werden, weil die Innenperspektive sich nicht auf die Aufdenperspek-
tive reduzieren lasst. Gleichzeitig aber ist ein mentales Ereignis ein physi-
kalisches Ereignis zumindest in dem Sinn, dass es mit dem physikalischen
Ereignis eine materiale Einheit bildet. Das mentale Ereignis ist nun vom
physikalischen Ereignis unabhangig, weil es restlos auf Gott bezogen ist;
und zugleich ist es ganz und gar vom physikalischen Ereignis abhangig,
weil es restlos von Gott verschieden ist. Der menschliche Geist ist vom
Korper zugleich abhangig und unabhangig, weil er geschaffener Geist ist.

Subjektsein ist Positivitat, Vollkommenheit. In diesem Umstand spie-
gelt sich ontologisch die erkenntnistheoretische Basalitat der Innenper-
spektive gegeniiber der Auflenperspektive wider. Das Subjektsein des
Menschen ist deshalb fiir ihn charakteristisch; es macht ihn aus, wenn-
gleich es innerlich begrenzt und von Objektsein durchdrungen ist und
bleibt. Subjektsein ist ein irreduzibler Grundsachverhalt. Man kann Ob-
jektsein nur bestimmen als den Mangel an Subjektsein. Man kann etwa
Natur nur in ihrem negativen Bezug zum Geist bestimmen; und nicht um-
gekehrt. Der erste Zugang des Menschen zur Natur ist dabei die Erfahrung
seiner Korperlichkeit.

Natur ist sozusagen entdauflerter Geist, das nicht ,Bei-sich-Sein“ des
Geistes. Darin hatte Hegel recht. In den neueren Diskussionen zum Pan-
psychismus beginnt man wieder, diese Zusammenhdnge zu berticksich-
tigen.9 Das natiirliche, nichtgeistige Sein hat gewissermafien schon immer
die Dispositionseigenschaft, namlich das ontologische Vermogen, sich
selbst prasent, also vom Geist in Besitz genommen zu werden. Es weist

9 Vgl. etwa die Beitrage in SKRBINA, David (Hg.): Mind that Abides: Panpsychism in the
New Millenium. Amsterdam: Benjamins 2009. Die von mir vertretene Sichtweise scheint sich
von allen dort vertretenen Auffassungen zu unterscheiden. Parallelen gibt es mit dem An-
satz von Skrbina selbst (,Doppelaspekttheorie”), der aber die Widerspruchsproblematik und
damit Erklarungsbediirftigkeit einer Einheit von Geist und Materie nicht in ihrer Scharfe er-
kennt. Dass Geist Selbstprdsenz ist, wird ebenfalls nicht klar erfasst. - Vgl. auch JONAS,
Hans: Materie, Geist und Schopfung. Kosmologischer Befund und kosmogonische Vermutung,
in: DERS.: Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1994, 209-255. Die schopfungstheologischen Uberlegungen von Jonas sind aller-
dings sehr problematisch, weil sie ein fiir die Darstellung des Welt-Gott-Verhaltnisses ganz-
lich unzureichendes ,Ursache-Wirkung-Modell“ voraussetzen.



Der Mensch als ,,Subjekt-Objekt-Einheit* 415

damit eine potentielle oder unvollkommene reflexiv-relationale Struktur
auf, die zum Beispiel dadurch aktualisiert oder vervollkommnet werden
konnte, dass ab einem gewissen Grad an materieller Komplexitat und Ord-
nung Geist aus Materie emergiert. Das diesbeziigliche nomologische Erkla-
rungswissen liegt fiir uns noch in weiter Ferne. Jedenfalls wird man aber
mit unterschiedlich abgestuften Vorformen von Geist im Bereich der
nichtmenschlichen Natur zu rechnen haben. Und auch die Moglichkeit, im
Rahmen technischer Verfahren Geist zu erzeugen (,Kiinstliche Intelli-
genz“), ist keineswegs a priori ausgeschlossen.

3. BEREICHSANTHROPOLOGIE IN AUSGEWAHLTEN PROBLEMFELDERN

Im letzten Teil dieses Beitrags soll die bisher erlauterte Grundthese in
einigen ausgewdhlten Problemfeldern zu Bewahrungszwecken kurz ange-
wandt und damit verdeutlicht werden. Wie zeigt sich die fundamentalan-
thropologische Struktur einer Subjekt-Objekt-Einheit in verschiedenen
menschlichen Bereichen?

Freiheit: Die menschliche Willensfreiheit besteht in der Fahigkeit, sich
und sein Handeln durch Griinde bestimmen lassen zu konnen und unter
dem Anspruch der regulativen Idee objektiver Wahrheit, kritisch dariiber
nachzudenken und zu diskutieren, welche Griinde gut sind, namlich sach-
gemafd und wirklichkeitsentsprechend, und welche nicht. So wurzeln die
Willensfreiheit und damit auch die Verantwortungsfahigkeit des Men-
schen in seiner Wahrheitsfahigkeit und darin, dass er in eine fiir ihn als
Vernunftwesen charakteristische Distanz zur Welt und zu sich selbst tre-
ten kann.© Die Kategorie ,Grund“ ldsst sich dabei nur in der Innenper-
spektive beschreiben und nimmt auf unser Subjektsein Bezug: Nur Sub-
jekte handeln gemaf ihrer Einsicht in gute Griinde; oder eben nicht. Nur
Subjekte sind wahrheits- und reflexionsfahig. In der Auflenperspektive
kann man ausschlief3lich ,Ursachen®, etwa sozio-6konomische, psycholo-
gische oder physiologische Ursachen erkennen, die das ,Objekt Mensch®
und sein Verhalten kausal determinieren. Als Subjekte sind wir frei; als
Objekte sind wir (mehr oder weniger) kausal determiniert. Da der Mensch
nun eine Subjekt-Objekt-Einheit ist, ist er frei und unfrei bzw. determi-
niert zugleich. Menschliche bzw. geschaffene Willensfreiheit kann dem-
nach immer nur bedingte Freiheit sein.

Die menschliche Freiheit ist in scheinbar paradoxer Weise von Un-
freiheit bzw. Determiniertheit durchdrungen. Wir sind gerade in und trotz
unserer materiellen Bedingtheit frei. Ohne unseren Korper konnten wir
nicht denken, nicht erkennen, nicht kommunizieren und nicht handeln.
Wir konnten uns ohne unseren Korper auch nicht frei entscheiden. Des-

10 Vgl. THOMAS von AQUIN: Quaestiones disputatae de veritate, q. 24 a. 2 c: ,Die Wurzel
der ganzen Freiheit liegt in der Vernunft.”



416 Robert Deinhammer

halb ist unsere Korperlichkeit, die bestimmten natiirlichen Gesetzmaf3ig-
keiten unterliegt, geradezu die Voraussetzung fiir unsere Willensfreiheit.
Der Leib ist sozusagen das Medium, die Sprache des Geistes. Gleichzeitig
aber beschrankt die materielle Bedingtheit, namlich das Objektsein des
Menschen seine Freiheit. Denn unsere Korperlichkeit bestimmt unter an-
derem die Grenzen unseres Wollens. Dass wir nur bedingt frei sind, zeigt
sich etwa daran, dass die Handlungsspielraume, innerhalb derer wir uns
frei entscheiden kénnen, immer begrenzt bleiben. Unsere Entscheidungen
sind in vielerlei Hinsicht von nattirlichen Umstanden und von Bedingun-
gen abhangig, z.B. von unserer Charakterstruktur, von anderen Entschei-
dungen, die wir im Laufe unseres Lebens getroffen hatten oder von an-
deren Menschen und deren Entscheidungen. So ergibt sich, dass menschli-
che Freiheit von Bedingungen abhangt, die gleichzeitig iiberhaupt erst
Freiheit ermoglichen. Gerade die fiir menschliches Leben konstitutive So-
zialitdt ist eine Voraussetzung fir die Verwirklichung konkreter Freiheit.
Der ,Feind“ der Willensfreiheit ist nicht etwa unsere materielle oder auch
soziale Bedingtheit, sondern Zwang. Zwang besteht darin, dass wir, wo-
durch auch immer, daran gehindert werden, uns gemaf$ unserer Einsicht
zu entscheiden und dementsprechend zu handeln.

Die ambivalente Struktur der menschlichen Willensfreiheit zeigt sich
schon daran, dass wir frei sind, wenn und weil wir uns durch gute Griinde
bestimmen lassen konnen. Denn darin sind wir aktiv und passiv zugleich:
Als Subjekte sind wir aktiv, als Objekte passiv. Wir kénnen letztlich nicht
selbst bestimmen, was ein guter Grund ist, auch wenn wir einen guten
Grund als solchen bewusst anerkennen miissen, damit er handlungswirk-
sam werden kann. Die Wahrheit ist fiir uns oft nicht so eindeutig gegeben,
wie wir das vielleicht gerne hatten. In vielen Fallen haben wir keine letzte
Sicherheit. Auch die Tatsache, dass wir uns immer tauschen koénnen und
dass es keine Moglichkeit gibt, uns definitiv vor einem Irrtum zu schiitzen,
limitiert also unsere Willensfreiheit. Entscheidungen sind immer vorlaufig
und stehen unter dem Vorbehalt besserer Einsicht.

Individualitdt und Allgemeinheit: Schon auf einer allgemein ontologi-
schen Ebene gilt, dass die Dinge zugleich individuell und nicht-individuell,
namlich allgemein sind. Dies ist wiederum ein Aspekt der Widerspruchs-
problematik der Welt. Uber die vielen partikuliren Dinge sind auf Grund
diverser Artzugehorigkeiten allgemeine Aussagen moglich, obwohl in an-
derer Hinsicht auch wahr bleibt, dass das Individuum als solches unaus-
sprechlich ist, weil es als Individuum nicht einem tibergeordneten Kontext
angehort. Das Geschopf ist individuell und allgemein zugleich, weil es
vollig auf Gott bezogen ist und gleichzeitig vollig von Gott verschieden.
Nur Gott kann hinweisend als vollkommen einzigartig und unvergleichlich
ausgesagt werden. Beim Menschen tritt nun dieser allgemeine Sachverhalt
in einer spezifischen Weise auf.



Der Mensch als , Subjekt-Objekt-Einheit” 417

Das Subjektsein des Menschen, seine Fahigkeit zu Selbstprasenz, be-
griindet eine Individualitat, die viel ausgepragter ist als alle Individualitat
im Bereich der nichtmenschlichen Natur. Ein Mensch ist viel mehr Indivi-
duum als etwa ein Bakterium oder gar ein Stein. Geist ist sozusagen das
Individuationsprinzip des Menschen, weil Geist nicht teilbar ist. Dennoch
ist dieser Geist im Menschen auf eine differenzierte Weise konkret ver-
wirklicht, sodass die vielen Menschen Geist auf je unterschiedliche Weise
haben. Denn der Mensch ist als Subjekt zugleich Objekt. Und das Objekt-
sein des Menschen begriindet dessen Nicht-Individualitdt, dessen Allge-
meinheit, dessen Artzugehorigkeit. Der konkrete Mensch ist als Subjekt-
Objekt-Einheit individuell und allgemein zugleich: Er féllt als solcher ei-
nerseits nicht unter Begriffe, andererseits sehr wohl. Vor diesem Hinter-
grund scheint etwa auch die quasi-religiose Beschworung einer absoluten
Individualitat bzw. Unvergleichlichkeit einer konkreten menschlichen Per-
son durchaus fragwiirdig zu sein. Wir alle sind nicht so besonders und
originell wie wir das vielleicht gerne sein mochten.

Mensch-Tier-Differenz: Was unterscheidet die ,Gattung Mensch® von
anderen Tierarten? Im Rahmen der Aufdenperspektive lasst sich kein Merk-
mal erkennen, das den Menschen wesentlich von anderen Tieren unter-
scheidet. Biologisch betrachtet etwa ist der Mensch einfachhin ein Tier
unter anderen Tieren. In der Innenperspektive kann hingegen das Sub-
jektsein des Menschen und alle daraus folgenden Vermogen wie Denken,
Erkennen, Selbstbewusstsein, Verantwortlichkeit usw. als der entschei-
dende Unterschied betrachtet werden: Der Mensch ist das Tier, das die
Fahigkeit zu Selbstprasenz hat, das Tier, das zugleich Subjekt und Objekt
ist.n Freilich gibt es auch im Tierreich unterschiedliche Vorformen von
Geistigkeit. Tiere sind selbstverstindlich keine bloffen Objekte, sie sind
sozusagen Einheiten aus ,geistanaloger® Wirklichkeit und Objektsein.
Viele Tiere konnen fithlen, wahrnehmen und Probleme l6sen. In dieser
Sichtweise drangt sich die Vorstellung von einer kontinuierlichen Ent-
wicklung des Geistes auf (siehe oben Ende Abschnitt 2.). Dennoch kénnen
Grenzen einigermafien genau gezogen werden. Bisher haben wir namlich
keine Evidenz, dass irgendein Tier die Fahigkeit zu vollendeter, abge-
schlossener Selbstprdsenz (reditio completa in seipsum) hat. Dementspre-
chend konnte man die ontologische Struktur einer zum Ziel gekommenen
reflexiven Relation als die entscheidende Grenzlinie zwischen Menschen
und anderen Tierarten betrachten. Man konnte sagen, dass im Menschen
Geist ganz zu sich selbst gekommen ist, ja dass im Menschen das ganze
Universum sich selbst prasent wird. Weil es nicht moglich ist, diesen Sach-
verhalt zu tiberbieten, ist die ,Evolution des Geistes“ beim Menschen auch

11 Dieser Umstand bedingt auch die ,exzentrische Positionalitdt des Menschen. Siehe
dazu etwa PLESSNER, Helmuth: Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropo-
logie. Stuttgart: Reclam 1982, 9-62.



418 Robert Deinhammer

in qualitativer Hinsicht abgeschlossen. An diesem Punkt erkennt man, wie
ich meine, besonders eindriicklich die Ambivalenz des Menschen, seine
Grofe und sein Elend.

Ethische Konsequenzen: Die These, dass der Mensch eine Subjekt-
Objekt-Einheit ist, involviert natiirlich auch praktische Konsequenzen.
Grundsatzlich gilt, dass Normativitat nur in der Innenperspektive erkannt
werden kann. Nur Subjekte konnen verstehen, was mit einem ,Sollen® ge-
meint ist. Wenn nun die ethische Grundforderung darin besteht, der
Wirklichkeit gerecht zu werden, sie also in ihrer jeweiligen Eigenart und
Eigengesetzlichkeit anzuerkennen und dementsprechend mit ihr umzu-
gehen, dann gilt dies auch fir die Wirklichkeit, die wir selbst sind. Die
Grundforderung einer Individualethik ware demnach, sich selbst als
Subjekt-Objekt-Einheit anzuerkennen und nicht eine Seite der Gegensatz-
einheit auf Kosten der anderen zu verdrangen. Die Geschichte der Leib-
feindlichkeit und der Abwertung des Materiellen kann als der Versuch ge-
deutet werden, unser Objektsein zu negieren. Dieser Versuch ist durchaus
verstandlich, denn die Tatsache, dass wir Objekte sind, ist fiir uns demiiti-
gend. Andererseits hat aber auch die Verabsolutierung unseres Objekt-
seins durchaus etwas mit Verdrangung zu tun. Denn unser Subjektsein
auferlegt uns eine unabwalzbare Verantwortung, der wir oft nicht gerecht
werden. Leben in personaler Freiheit und Verantwortung ist anspruchs-
voll. Wahrscheinlich stellen die periodisch wiederkehrenden grundsatzli-
chen Bestreitungen des Subjektcharakters des Menschen und der daraus
folgenden Vermdgen (Willensfreiheit, Wahrheitsfahigkeit) als Entlas-
tungsideologien auch eine sublime Flucht vor Verantwortung dar.

Gelungenes Menschsein wiirde in einer umfassenden Integration unse-
res Subjekt- und Objektseins bestehen; und damit auch darin, Ambivalenz
auszuhalten, anzuerkennen und verantwortungsvoll mit ihr umzugehen.
Es geht hier darum, die eigene Begrenztheit und Ohnmacht akzeptieren zu
kénnen und sich dennoch als Subjekt anzunehmen und zu realisieren.
Viele psychischen Erkrankungen und Personlichkeitsstorungen diirften
ihre Wurzel darin haben, dass mit der Ambivalenz des Menschen in einer
problematischen Weise umgegangen wird. Eine narzisstische Personlich-
keitsstorung konnte etwa als der Versuch einer Verdrangung des Objekt-
seins des Menschen interpretiert werden. Narzissmus ist tiberbordender
Selbstbezug, krankhafte Selbstzentriertheit. In einer depressiven Erkran-
kung ist demgegeniiber oft nur mehr der eigene Objektcharakter im Vor-
dergrund, ausgelost etwa durch die traumatische Erfahrung von Passivitat
und Verletzlichkeit, wie sie nur ein Wesen machen kann, das in aller Sub-
jekthaftigkeit immer auch Objekt ist. Narzissmus und Depression sind ge-
wissermafden zwei Seiten ein und derselben Medaille.

12 Vgl. dazu etwa BECKER, Ernest: The Denial of Death. New York: Simon & Schuster 1997,
208-252.



Der Mensch als ,,Subjekt-Objekt-Einheit” 419

Auch im Bereich der Sozialethik gibt es relevante Beziige. Wir schulden
einander, uns als Menschen anzuerkennen, und das heif3t: wir sollen uns
gegenseitig als Subjekt-Objekt-Einheiten anerkennen. Dies wird sogar
schon in der Selbstzweckformel von Kant dadurch ausgedriickt, dass diese
Formel nur die totale Instrumentalisierung von Menschen verbietet. Wer
andere immer nur als reine Zwecke an sich selbst betrachtet, lebt nicht in
dieser Welt. In unseren arbeitsteiligen und ausdifferenzierten Gesellschaf-
ten instrumentalisieren wird andauernd andere Menschen fiir unsere
Zwecke. Wir ,verobjektivieren“ damit Menschen und kénnen das nur tun,
weil sie tatsachlich Objekte sind. Und dies ist auch nicht schlimm, solange
wir nur nicht vergessen, dass die Anderen immer auch Subjekte sind, de-
nen gegeniiber wir verantwortungspflichtig bleiben und die wir immer
auch um ihrer selbst willen anerkennen sollen. Die traditionelle Unter-
scheidung zwischen ,begehrender” und ,wohlwollender” Liebe ldsst sich
vor dem Hintergrund der These, dass der Mensch eine Subjekt-Objekt-
Einheit ist, gut verstehen. Im Idealfall kommt es zu einer Integration von
begehrender und wohlwollender Liebe.:

In der Innenperspektive konnen wir uns in die Situation anderer Men-
schen hineinversetzen und mit ihnen mitfiihlen. Als Subjekte haben wir
die Fahigkeit, andere Menschen in uns zu reprasentieren und sie damit als
prinzipiell gleichberechtigte ,Ko-Subjekte anzuerkennen. Wir iiberschrei-
ten damit einen gewissermafden natiirlichen Egoismus und erkennen die
Notwendigkeit, nach iiberpersénlichen Kriterien bei der Entscheidung von
Interessenskonflikten Ausschau zu halten bzw. iber die Giiltigkeit derarti-
ger Kriterien kritisch zu diskutieren. Die Idee der Gerechtigkeit hat hier
ihre Grundlage.

Das Absurde: Es ist fiir den Menschen als einer Subjekt-Objekt-Einheit
kennzeichnend, dass er sowohl in Bezug auf sich selbst und sein eigenes
Leben als auch in Bezug auf die Welt iiberhaupt die Erfahrung des Absur-
den machen kann. Ich verstehe dabei unter dem Absurden ein problemati-
sches Zugleich von Sinn und Sinnlosigkeit. Als Subjekt, in der Innenper-
spektive, erfahrt der Mensch Sinn. In der Aufenperspektive gibt es keine
Sinnerfahrung; hier hat alles den Charakter nackter, bedeutungsloser Fak-
tizitdt.14

13 Im Bereich der Sexualitat ist die Notwendigkeit, eine gelungene Integration des Sub-
jektseins und des Objektseins sowohl in Bezug auf sich selbst als auch in Bezug auf Andere
zu leisten, besonders augenscheinlich und sozusagen paradigmatisch. Sexualitat ist spezi-
fisch menschlich, wenn man im sexuellen Akt (sich selbst und) den oder die Andere als
»Lustobjekt” begehrt, ihn oder sie (und auch sich selbst) aber gleichzeitig als Subjekt aner-
kennt. Sexualitdt kann damit, wie das menschliche Leben iiberhaupt, mit einem Drahtseilakt
verglichen werden, weil sie sehr leicht entweder in die eine oder andere Richtung abdriften
kann.

14 Auch nach NAGEL, Thomas: The View from Nowhere. New York: Oxford University
Press 1986, 208-231, hat die Erfahrung des Absurden mit der Unterscheidung der Innen- und



420 Robert Deinhammer

In der Innenperspektive erfahren wir zum Beispiel Sinn, wenn wir Ziele
und Zwecke erreichen, deren Erfiillung uns als wertvoll erscheint und die
wir uns deshalb vorgenommen haben. Diese Sinnerfahrung konnte man als
relative Sinnerfahrung bezeichnen, weil sie von den jeweils vorausgesetz-
ten Zwecken und deren Bewertung abhdngt. Die relative Sinnerfahrung
gerdt in die Krise, wenn man sich die Frage nach dem Sinn dieser Zwecke
stellt. Man kann nun diese Zwecke als Zwischenglieder auf dem Weg zu
noch allgemeineren Zwecken deuten und damit die Sinnerfahrung retten.
Doch am Ende einer solchen Fragenkette erscheint das Absurde. Denn
offenbar gibt es keinen fiir uns evidenten Gesamtzweck. Was hat eigent-
lich das Ganze fiir einen Sinn? Dass der Mensch das Absurde erkennen
und unter ihm leiden kann, setzt voraus, dass es ihm letztlich nicht blof3
um relativen, sondern um absoluten Sinn geht. Absoluter Sinn wiirde er-
fahren, wenn wir etwas erfahren, das seinen Zweck in sich tragt. Absoluter
Sinn hat also mit Selbstzwecklichkeit zu tun, mit einem Sein, dessen Sinn
in sich selbst begriindet liegt. Absoluter Sinn ist Sinn, den man nicht mehr
in Frage stellen kann.

Der Mensch ist als Subjekt Zweck an sich, weil sich sein Subjektsein
nicht auf andere Zwecke hin relativieren ldsst. Sein Subjektsein enthebt
den Menschen geradezu aus der Welt der relativen Zwecke und verleiht
ihm ein Moment der Absolutheit. Gleichzeitig aber ist diese Selbstzweck-
lichkeit des Menschen durch und durch dadurch relativiert, dass er als Ob-
jekt Zweck unter anderen Zwecken ist. Der Mensch muss etwa biologische
und soziale Zwecke erfiillen. Als biologisches Wesen dienen sein Uberle-
benskampf und seine Reproduktionsanstrengungen dem ,Zweck“ der Art-
erhaltung. Als soziales Wesen wird er fiir andere Menschen zu einem
Zweck und muss funktionale Rollen erfiillen. Als Objekt ist das menschli-
che Leben nur relativ und letztlich iiberhaupt nicht ersichtlich sinnvoll,
sondern ein blofdes Faktum. So ist der Mensch selbst absurd, namlich eine
problematische Einheit von Sinn und Sinnlosigkeit. Als Subjekt ist der
Mensch hingeordnet auf absoluten Sinn. Doch in der Welt begegnet ihm
nur relativer Sinn. Die Sinnanspriiche und Sinnerwartungen, die der
Mensch an die Welt herantragt, werden letztlich immer wieder enttauscht.
Denn einerseits ist fiir den Menschen der Sinn des ,Ganzen“ verborgen
und fraglich. Und andererseits ist jede Sinnerfahrung als Erfahrung von
Positivitat bedroht von ihrem Gegenteil. Sinn wird erfahren, wenn Gutes,
namlich Positivitat erfahren wird. Da aber jegliche Positivitit von vornhe-
rein von Negativitdt - konkret: Mangel, Verlust, Leid, Schuld, Abbruch
und Tod - durchdrungen, also endlich und begrenzt ist, erfahren wir
immer eine Einheit von Sinn und Sinnlosigkeit. Wir erfahren damit die
Absurditat der Welt. Wenn wir unser Leben ohne Illusionen fiihren wol-

Aufdenperspektive zu tun, wenngleich Nagel diese Begriffe in einem etwas anderen Sinn
verwendet.



Der Mensch als ,Subjekt-Objekt-Einheit” 421

len, missen wir wohl oder tibel lernen, dass es in der Welt letztlich nichts
gibt, das halt, was es verspricht. Diesen Umstand scheinen wir meist zu
verdrangen.

Zum Abschluss noch ein kurzer theologischer Hinweis: Die Tatsache,
dass der Mensch eine problematische Subjekt-Objekt-Einheit darstellt, bil-
det auch die Voraussetzung dafiir, dass er fiir die christliche Botschaft an-
sprechbar ist. Denn die christliche Botschaft vermittelt als absoluten, nicht
mehr in Frage zu stellenden Sinn Gemeinschaft mit Gott. Die nur im
Glauben an das ,Wort Gottes“ erkennbare Gemeinschaft mit Gott befreit
den Menschen zu wahrer Menschlichkeit: Der Glaube als die Gewissheit
eines letzten, unbedingten Geborgenseins versohnt namlich den Menschen
mit seiner Subjekt-Objekt-Ambivalenz, also mit seiner Endlichkeit und
Geschopflichkeit; und damit auch mit Gott.

Zusammenfassung

Ich stelle in diesem Artikel die fundamentalanthropologische These zur
Diskussion, dass der Mensch eine problematische Subjekt-Objekt-Einheit ist.
Zundchst geht es um eine erkenntnistheoretische Hinfiihrung (1.). Danach
werde ich meine zentrale These prdsentieren und erldutern. Ich versuche da-
bei zu zeigen, dass die Subjekt-Objekt-Einheit des Menschen als dessen Ge-
schéopflichkeit rekonstruiert werden kann (2). Schlieflich soll die Erkldrungs-
kraft der These zu Bewdhrungszwecken in einigen ausgewdhlten anthropolo-
gischen Problemfeldern verdeutlicht werden (3.).

Abstract

In this article I put forward the thesis for discussion that human beings are
subject-object unities and that this fact requires an explanation. I will start
with an epistemological introduction (1.). Then I will present and expound
my central thesis. I will try to show that the subject-object unity of humane
can be reconstructed as their creatureliness (2.). Finally, I will try to clarify
the explanatory power of the thesis in some selected anthropological pro-
blem areas as test cases (3).



	Der Mensch als "Subjekt-Objekt-Einheit" : philosophisch-theologische Reflexionen

