
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Der Mensch als "Subjekt-Objekt-Einheit" : philosophisch-theologische
Reflexionen

Autor: Deinhammer, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Deinhammer S]

Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit".
Philosophisch-theologische Reflexionen

Was ist der Mensch? Die philosophische Frage nach dem Menschen ist die
Frage nach einem angemessenen, zutreffenden Menschenbild. Diese Frage
hat, weil sie uns selbst und unser Selbstverständnis betrifft, enorme
praktische Relevanz und resultiert aus dem Umstand, dass unser menschliches
Leben in gewisser Weise ein Problem darstellt, bleibend ambivalent ist
und sich nicht von selbst versteht. Die folgenden Überlegungen wollen
erläutern, worin genau dieser problematische und ambivalente Charakter
der menschlichen Existenz besteht und worin er wurzelt. Ich stelle dabei
die fundamentalanthropologische These zur Diskussion, dass der Mensch
eine spannungsreiche Subjekt-Objekt-Einheit ist und werde versuchen zu
zeigen, wie man das verstehen kann und in welcher Weise diese
grundlegende Ambivalenz in verschiedenen Bereichen auftritt.1

Zunächst geht es um eine erkenntnistheoretische Hinführung (1.).
Danach werde ich meine zentrale These präsentieren und erläutern. Ich
versuche dabei zu zeigen, dass die Subjekt-Objekt-Einheit des Menschen als
dessen Geschöpflichkeit rekonstruiert werden kann (2). Schließlich soll
diese These zu Bewährungszwecken in einigen ausgewählten anthropologischen

Problemfeldern schlaglichtartig verdeutlicht werden (3.).

1. Innen- und Ausenperspektive

In den philosophischen Diskussionen unterscheidet man häufig zwischen
einer Innen- und Außenperspektive. Manchmal spricht man auch von einer
Teilnehmer- und Beobachterperspektive.2 Worum geht es dabei?

Die Unterscheidung zwischen Innen- und Außenperspektive ist in einer
zunächst erkenntnistheoretischen Absicht formuliert. Sie modelliert zwei
grundlegend verschiedene Erkenntniseinstellungen der Wirklichkeit
gegenüber. Die Innen- oder Teilnehmerperspektive ist diejenige Perspektive,
in der sich der Mensch von einem internen Standpunkt aus als erkennendes
und handelndes Subjekt mitreflektiert, eine Perspektive also, die Selbstbe-

1 Im Folgenden knüpfe ich an bisherige Überlegungen an; siehe DEINHAMMER, Robert:
Erkenntnistheoretische und ontologische Aspekte der menschlichen Freiheit, in: DORNBERGER,

Martin/GRUBER, Franz/KÖGERLER, Reinhart (Hgg.): Homo animal materiale. Die materielle
Bestimmtheit des Menschen. Linz: Wagner 2008, 65-86.

2 Vgl. dazu und auch zu Literaturhinweisen etwa DEINHAMMER, Robert: Subjektivität,
Objektivität, Intersubjektivität. Erwägungen in rechtsphilosophischer Absicht, in: Salzburger
Jahrbuch für Philosophie 46/47 (2001/2002) 211-237.



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 405

züglichkeit miteinschließt. Die Außen- oder Beobachterperspektive ist
hingegen diejenige Perspektive, in der man etwa aus methodischen Gründen
versucht, das erkennende und handelnde Subjekt auszuklammern bzw.
von ihm zu abstrahieren und damit einen externen Standpunkt einzunehmen.

Die Außenperspektive kann vielleicht auch als die Perspektive der
Naturwissenschaften bezeichnet werden. Die Naturwissenschaften wollen
und müssen Selbstbezüglichkeit in ihren Theoriebildungen vermeiden,
weil sie ausschließlich die mess- und zählbaren Eigenschaften der Welt
zum Thema haben. Selbstbezüglichkeit ist keine mess- oder zählbare
Eigenschaft. Wenn etwa ein Physiker eine Theorie über ein Problem in einem

bestimmten Gegenstandsbereich konstruiert, stellt er sich meistens
nicht die Frage, was es für seine Theorie und ihre Aussagen bedeutet, dass

er als erkennendes und handelndes Subjekt diese Theorie konstruiert,
obwohl dies vielleicht im Bereich der Quantenphysik manchmal ein wenig
relativiert zu werden scheint. Ähnliches gilt auch für diejenigen
Wissenschaften, die den Menschen selbst zum Gegenstand naturwissenschaftlicher

Forschung machen, sich also auf die mess- und zählbaren Eigenschaften
menschlichen Seins beziehen, etwa für Humanbiologie, Hirnforschung

oder Verhaltenspsychologie. Für einen Naturwissenschaftler ist der Mensch
ein Objekt unter anderen Objekten, auch wenn sich das „Forschungsobjekt
Mensch" in seinen mess- und zählbaren Eigenschaften durchaus erheblich
- jedoch nicht wesentlich - von anderen, nichtmenschlichen Forschungsobjekten

unterscheiden kann. Es geht in der Außenperspektive also um
den Versuch einer subjektfreien Erkenntnis.

In der Innenperspektive geht es dagegen, wie gesagt, um eine Perspektive,

in der das erkennende und handelnde Subjekt ausdrücklich mitbedacht

wird. Obwohl hier also Selbstbezüglichkeit und Subjektivität explizit
thematisiert werden, hat doch die Innenperspektive nicht notwendig sub-
jektivistische oder gar solipsistische Implikationen. Die Innenperspektive
ist in gewisser Weise die Perspektive unserer alltäglichen Einstellung und
sozialen bzw. kommunikativen Praxis. In der Innenperspektive erkennen
wir uns als Menschen unter anderen Menschen und schreiben uns
dementsprechend bestimmte Fähigkeiten, Rechte und Pflichten zu. In den
Wissenschaften wird die Innenperspektive vielleicht in manchen Methoden

der Geisteswissenschaften eingenommen, etwa wenn es darum geht,
sich in die Situation anderer Menschen hineinzuversetzen, um zu verstehen,

was mit einer Handlung oder einer sprachlichen Äußerung gemeint
ist.

Eine wichtige Frage ist nun, wie sich Innen- und Außenperspektive
zueinander verhalten. In welcher Beziehung stehen sie miteinander? Schlies-
sen sie einander aus, bleiben sie unvermittelt nebeneinander stehen,
ergänzen sie einander oder ist eine der beiden Perspektiven grundlegend?



4O6 Robert Deinhammer

Ich behaupte, dass zwar die Außenperspektive in vielen Fällen ein
gewisses methodisches Eigenrecht für sich in Anspruch nehmen kann, was
ja auch durch den atemberaubenden Siegeszug des neuzeitlichen
naturwissenschaftlichen Erkenntnisprogramms belegt wird, dass aber die
Innenperspektive irreduzibel und grundlegend ist. Denn wir können letztlich
nicht sinnvoll davon absehen, dass wir erkennende und handelnde Wesen
sind. Zur Wirklichkeit gehören zweifellos auch erkennende und handelnde
Subjekte, zumindest dasjenige Subjekt, das eine sprachliche Äußerung
vollzieht, eine Theorie formuliert oder eine Handlung setzt. Deshalb wird
man der menschlichen Erkenntnissituation auch nicht gerecht, wenn man
die Außenperspektive zum bestimmenden Maßstab machen möchte oder

gar in reduktionistischer Weise nur das als real betrachtet, was sich in
ihrem Rahmen erkennen lässt. Franz von Kutschera meint dazu:

„All unser Erkennen und Verstehen kann nur eine immanente Auslegung
unserer Erfahrungen von der Welt sein. Erfahrung setzt ein Subjekt aber
ebenso voraus wie die Wirklichkeit, auf die sie sich bezieht, und keiner dieser
beiden Pole der Erfahrung läßt sich auf den anderen reduzieren. Alle
Versuche, Erfahren und Erkennen als physikalische Relationen aufzufassen,
als Beziehungen innerhalb der erfahrenen Welt, sind daher von vornherein
zum Scheitern verurteilt."3

Das bedeutet, dass jede Weltbetrachtung unvollständig bleibt, in der das
erkennende und handelnde Subjekt nicht mitbedacht wird. Die Innenperspektive,

die subjektive Sicht der Dinge, ist damit irreduzibel.
Man kann sich den Unterschied zwischen Innen- und Außenperspektive

auch so klar machen: Wenn ich zum Beispiel meinen Arm hebe, kann
ich sagen: „Ich erkenne, dass ich jetzt meinen Arm hebe". Dieser Satz wird
in der Innenperspektive formuliert. In der Außenperspektive ließe sich
dieser Satz gar nicht formulieren. Man könnte nur etwa sagen: „An der
Raumzeitstelle x hebt sich ein Arm". Aber auch in diesem Satz wird unterstellt,

dass ein Subjekt dies erkennt bzw. diesen Satz denkt und ihn
ausspricht. Bereits Kant meint deshalb: „Das: Ich denke, muß all meine
Vorstellungen begleiten können."4 Kant zufolge muss man notwendigerweise
ein „transzendentales Ich" voraussetzen; und jede Behauptung, die ich
mache, muss mit der Tatsache verträglich sein, dass ich sie mache. Wir
können letztlich nicht davon absehen, dass wir Subjekte sind. Selbstbezüg-
lichkeit, Reflexivität ist ein nicht reduzierbarer Sachverhalt, gewissermaßen

ein „transzendentales Faktum", das nicht ohne performativen
Selbstwiderspruch bestritten werden kann. So setzt die Außenperspektive die

Innenperspektive voraus und wird von ihr gleichsam umschlossen.

3 KUTSCHERA, Franz von: Die großen Fragen. Philosophisch-theologische Gedanken. Berlin:

de Gruyter 2000, 108.

4 KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Stuttgart: Reclam 1998, Bi3if.



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 407

Gewisse Phänomene lassen sich überhaupt nur in der Innenperspektive
thematisieren und erkennen. Es handelt sich hier um alle typisch menschlichen

Phänomene wie etwa Denken, Erkennen, Fühlen, Selbstbewusst-
sein, Wille, Intentionalität überhaupt, Freiheit, sittliche Ansprechbarkeit
und Verantwortungsfähigkeit. Dass Menschen Subjekthaftigkeit oder
Personsein zukommt, lässt sich ebenfalls nur in der Innenperspektive erkennen.

Jedenfalls lassen sich all diese Phänomene in einer Außenperspektive
und damit im Rahmen des naturwissenschaftlichen Erkenntnisprogramms
gar nicht sinnvoll formulieren. Einen Naturwissenschaftler, der daraus
etwa in naturalistischer oder physikalistischer Manier folgert, dass es diese
Phänomene dann gar nicht gibt, könnte man mit einem Farbenblinden
vergleichen, der auf Grund seiner eigenen Farbenblindheit darauf schließt,
dass es keine Farben gibt. Freilich sind sehr viele Naturwissenschaftler viel
zu vernünftig, um Naturalisten zu sein. Sie sind sich der Begrenztheit der
eigenen Perspektive bewusst.

Als Beispiel die Frage der Willensfreiheit: Wir können konsequenterweise

gar nicht anders, als uns als freie Wesen zu verstehen, welche - in
aller Begrenztheit und Bedingtheit - die Fähigkeit haben, auf Grund eigener

Einsicht eine selbstverantwortliche Urteilsbildung zu leisten. Auch
etwa ein die Willensfreiheit leugnender Freiheitsskeptiker setzt in der
Formulierung seiner freiheitsskeptischen These voraus, dass diese These wahr
ist und dass er und seine Gesprächspartner sich auf Grund eigener Einsicht
selbstverantwortlich für oder gegen diese These entscheiden können und
sollen. Damit aber gerät er in einen Widerspruch zu seiner eigenen Annahme.

Der Freiheitsskeptiker könnte nun vielleicht einwenden, dass die
Unterstellung der Willensfreiheit und Wahrheitsfähigkeit des Menschen
eine bloß pragmatische Notwendigkeit darstelle. Die Geistigkeit des
Menschen werde uns durch die Struktur unserer Sprache vorgegaukelt und
stelle eine nützliche Illusion im evolutionären Selektionsprozess dar. Doch
wer ist es, der hier eine Illusion erkennt? Wer beurteilt die Nützlichkeit
einer Illusion? Wäre diese Beurteilung dann ihrerseits auch eine Illusion?
Der Freiheitsskeptiker verlagert seine Selbstwidersprüchlichkeit im Grunde

nur auf eine weitere Ebene. Und er kann diese Selbstwidersprüchlichkeit
im Grunde gar nicht erkennen, weil er methodisch auf die Außenperspektive

fixiert bleibt, obwohl er immer auch und vor allem die Innenperspektive

einnehmen muss.
Philosophisch kann nun weitergefragt werden. Welche

fundamentalanthropologischen bzw. ontologischen Voraussetzungen hat die
erkenntnistheoretische Unterscheidung zwischen einer Innen- und Außenperspektive?

Wie spiegelt sich diese Unterscheidung in der Struktur des Menschseins

wider?



4O8 Robert Deinhammer

2. Subjekt und Objekt: Der Mensch als Geschöpf

Die Unterscheidung zwischen Innen- und Außenperspektive kann ontolo-
gisch, also seinsmäßig interpretiert werden. Dass der Mensch sowohl in
der Innen- als auch in der Außenperspektive in unterschiedlicher Weise
thematisiert werden kann, gründet letztlich darin, dass er selbst zugleich
Subjekt und Objekt ist. Ich behaupte also, dass der Mensch eine „Subjekt-
Objekt-Einheit" ist.

Dies klingt zunächst wie dialektischer Unsinn. Außerdem ist die Rede

von „Subjekt" und „Objekt" durch die Eskapaden einer wild gewordenen
idealistischen Bewusstseinsphilosophie gehörig in Misskredit geraten.
Dennoch geht es hier um einen sehr wichtigen Punkt. Es ist meines Erachtens
nicht möglich, ein angemessenes Menschenbild ohne diese Begriffe zu
erarbeiten.

Dass der Mensch Person oder Subjekt ist, bedeutet, dass er die Fähigkeit

zu Selbstpräsenz hat: Wir Menschen sind Lebewesen, die sich selbst
gegenwärtig sein können, die sich also auf sich selbst beziehen können
und demensprechend in ontologischer Sicht die Struktur einer reflexiven
Relation aufweisen.5 Es geht um die Relation einer Wirklichkeit auf sich
selbst. Diese reflexive Relation ist die Voraussetzung dafür, dass der
Mensch als Individuum „ich" und in Gemeinschaft „wir" sagen kann.
Phänomenologisch zeigt sie sich etwa im Selbstbewusstsein und in der
Selbstverfügung. Selbstbewusstsein ist Bewusstsein von sich selbst als Be-

wusstsein; und Selbstverfügung liegt darin begründet, dass der Mensch
zunächst und vor allem sich selbst „hat" und dementsprechend im Rahmen
seiner Willensakte über sich selbst bestimmen kann. Selbstpräsenz ist die
Grundlage dafür, dass der Mensch zum Ausgangspunkt oder Zentrum be-
wusster intentionaler Akte werden kann und stellt somit die Voraussetzung

für bewusstes Wollen, kritische Vernunft bzw. Urteilsfähigkeit
und Freiheit dar; und auch für die Ausbildung einer propositionalen
Sprache mit Darstellungs- und Argumentationsfunktion. Selbstpräsenz ist
die Voraussetzung dafür, dass der Mensch Erkenntnis- und Handlungssubjekt

sein kann, dass er also bewusst Objekte erkennen und Güter bzw.
Werte anstreben kann. In der philosophischen Tradition sprach man hier
davon, dass der Mensch eine Geistnatur hat. Selbstpräsenz und damit
Subjektsein kann als Geist oder Geistigkeit qualifiziert werden. Und Selbstpräsenz

und damit Subjektsein ist ein irreduzibler Grundsachverhalt, der sich
nur in der Innenperspektive adäquat erkennen lässt: In der Selbstreflexion
wird Selbstpräsenz aktualisiert und darin nachvollziehend erkannt. Eine

5 Den Begriff der Selbstpräsenz übernehme ich von Peter Knauer, der seinerseits etwa in
Handlungsnetze. Über das Grundprinzip der Ethik. Frankfurt a.M.: Books on demand 2002,
135, auf LÖTZ, Johannes B.: Person und Ontologie, in: Scholastik 38 (1963) 334-360, hinweist.
Lötz spricht von „Selbstbesitz".



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 409

naturalistische oder physikalistische Ontologie etwa steht hier wegen ihrer
Fixierung auf die Außenperspektive auf verlorenem Posten und kann mit
dem Phänomen nur so fertig werden, dass sie versucht, es „wegzuerklären"
und damit zu leugnen.

Doch dies ist nur die eine Seite der Medaille. Denn menschliches
Subjektsein bedeutet keineswegs reine, ungebrochene Selbstpräsenz. Wir
machen - nicht erst seit Freud und den zeitgenössischen Hirnforschern -
von uns ebenso die Erfahrung, dass wir uns selbst entzogen bleiben, dass

wir uns nur sehr begrenzt selbst besitzen und bestimmen können. Wir
erleben uns in vielerlei Hinsicht als extrem abhängige und auch leidende
Wesen, denen etwas widerfährt. Unsere personale Identität bleibt immer
vorläufig und prekär. Wir müssen uns deshalb auch von anderen abgrenzen

und uns zugleich in Beziehung zu anderen setzen. Wir müssen sogar
um unsere Identität kämpfen, und dieser Kampf hört, so lange wir leben,
nicht auf. Schließlich sind wir dem Tod und der Auflösung preisgegeben.
Mit anderen Worten: Der Mensch ist auch Objekt. Er ist auf Grund seiner
Körperlichkeit ein Gegenstand unter anderen Gegenständen, ein Bestandteil

der Welt der Dinge. Unter dieser Rücksicht ist der Mensch vollständig
von den natürlichen und naturgesetzlichen Bedingungen bestimmt. In der
Außenperspektive ist von Selbstpräsenz nichts zu sehen.

Der Mensch ist damit ein zutiefst ambivalentes und widersprüchliches
Wesen: Er ist zugleich Subjekt und Objekt, Ich und Nicht-Ich. Dieser
Umstand macht die fundamentale Spannung und Problematik menschlichen
Lebens aus. Diese ontologische Ambivalenz des Menschen ist auch der
Grund dafür, dass er wenigstens zum Teil in der Außenperspektive
beschrieben werden kann. Wegen seiner Objekthaftigkeit kann der Mensch
zum Gegenstand naturwissenschaftlicher Forschung werden, auch wenn
ein ausschließlich naturwissenschaftlicher Zugriff aus erkenntnistheoretischen

und ontologischen Gründen unvollständig bleiben muss. Dem ganzen

Menschen wird man erst dann gerecht, wenn man seiner ontologischen

Ambivalenz gerecht wird. Darin liegt die Schwierigkeit.
Ich schließe dabei von vornherein Radikallösungen aus, etwa dass

entweder das Subjektsein des Menschen auf Kosten seines Objektseins oder
aber umgekehrt sein Objektsein auf Kosten seines Subjektseins verabsolutiert

wird. Ebenfalls schließe ich einen Dualismus in dem Sinne aus, dass

man im Menschen gewissermaßen einen eigenständigen Bereich des
Subjektseins scharf von einem eigenständigen Bereich des Objektseins trennen

könnte. Wir sind nicht Bürger zweier Welten; es gibt nur die eine
Welt.

Vor diesem Hintergrund muss auch das im Kontext meiner Fragestellung

wichtige Leib-Seele-Problem verstanden werden. Alle einseitigen bzw.
reduktionistischen Lösungsversuche erscheinen unzureichend. Der Mensch
ist weder nur Geist noch nur Materie. Er ist beides zugleich: Geist und
Materie. Traditionell sprach man dabei von der Leib-Seele-Einheit des



4io Robert Deinhammer

Menschen, also von durchgeistigter Materie und materialisiertem Geist.
Diese traditionelle Sprachregelung erscheint jedoch problematisch, falls
sie in einen Dualismus mündet. Ein Dualismus ist aber begrifflich kaum zu
vermeiden, wenn das Zugleich von Geist und Materie, das Zugleich von Ich
und Nicht-Ich nicht streng durchgehalten werden kann. Auch die
herkömmlichen Theorien einer psycho-physischen Wechselwirkung verkennen

häufig die Problemlage. Sie unterscheiden im Menschen zwei säuberlich

getrennte, substanzhaft gedachte Sphären und stehen dann vor der
äußerst schwierigen Frage, wie diese beiden grundverschiedenen Bereiche
aufeinander kausal einwirken können. Gegenwärtig sind deshalb nichtre-
duktive Identitätstheorien hoch im Kurs. Ihnen zufolge besteht eine Identität

zwischen einem materiellen, zum Beispiel gehirnphysiologischen und
einem mentalen Ereignis. Das materielle Ereignis ist das mentale Ereignis,
und umgekehrt. Gleichzeitig lassen sich die beiden Ereignisse nicht auf das

jeweils andere Ereignis reduzieren, sodass im Grunde dann doch wieder
eine Nichtidentität zwischen Geist und Materie festgestellt wird. Der
Dualismus scheint damit gleichermaßen unausweichlich, wie unbefriedigend
zu sein.

Im Zusammenhang mit der These, dass der Mensch eine Subjekt-
Objekt-Einheit ist, kann das Leib-Seele-Problem auch so formuliert werden:

Als Subjekte haben wir unseren Körper; als Objekte sind wir unser
Körper. Da wir zugleich Subjekte und Objekte sind, haben wir unseren
Körper und haben ihn zugleich nicht, sondern sind dieser Körper.

Wie kann eine Subjekt-Objekt-Einheit widerspruchsfrei gedacht
werden? Wie kann also die ontologische Ambivalenz des Menschen adäquat
beschrieben und verstanden werden? Die Behauptung lautet ja, dass sich
Subjektsein und Objektsein gegenseitig durchdringen. Der Mensch ist in
seinem Subjektsein ganz Objekt, und trotz allem Objektsein bleibt er ganz
Subjekt. Sowohl eine monistische als auch dualistische Position muss
vermieden werden.

Im Rahmen der üblichen Substanzontologie kann dieses Problem
letztlich nicht gelöst werden. Zur Lösung des Problems bediene ich mich
deshalb der Kategorien einer neuen und noch ungewohnten, auf den
ersten Blick vermutlich sogar kontraintuitiv wirkenden relationalen Ontologie.

Dass diese relationale Ontologie im Kontext theologischer
Fragestellungen entwickelt wurde, mindert ihre philosophische Problemlösungskraft

in keiner Weise.6

6 Siehe dazu etwa KNAUER, Peter: Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische
Fundamentaltheologie. Freiburg: Herder 6i99i, 26-83, sowie DEINHAMMER, Robert: Fragliche
Wirklichkeit - Fragliches Leben. Philosophische Theologie und Ethik bei Wilhelm Weischedel und
Peter Knauer. Würzburg: Echter 2008, 104-147. Vgl. auch KRASCHL, Dominikus: Relationale
Ontologie. Ein Diskussionsbeitrag zu offenen Problemen der Philosophie. Würzburg: Echter
2012.



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 411

Die relationale Ontologie geht zunächst davon aus, dass alles in der
Welt die Struktur einer Einheit von Gegensätzen (p & —.p) aufweist. Es

handelt sich dabei um eine fundamentale, ontologisch zu verstehende
Ambivalenz, letztlich um eine Einheit von Positivität und Negativität. Zum
Beispiel bedeutet die Tatsache, dass alles der Veränderung und zeitlichem
Ablauf unterworfen ist, eine Einheit von Identität und Nichtidentität.
Wenn etwa ein Mensch sich verändert, dann bleibt er in gewisser Hinsicht
derselbe Mensch. Anderseits bleibt er nicht vollkommen derselbe, sondern
wird ein Anderer. Es wäre unzureichend, hier etwa zwischen einer
unveränderlichen, gewissermaßen zeitlosen Substanz und deren wechselnden
Eigenschaften unterscheiden zu wollen. Denn die angeblich existierende
Substanz wäre vom Wechsel ihrer Eigenschaften betroffen und würde sich
daher mitverändern. Der Bezug der Substanz auf ihre Eigenschaften ist
nicht bloß ein äußerlicher. Ebenfalls unzureichend wäre es zu sagen, dass
die verschiedenen Eigenschaften nur zu unterschiedlichen Zeitpunkten
vorliegen. Es geht ja gerade um das Problem, wie Veränderung durch die
Zeit hindurch beschrieben werden kann. Wie kann ein und dieselbe Sache

zu unterschiedlichen Zeiten sein?7
Die Behauptung, dass alles in der Welt die Struktur einer Gegensatzeinheit

aufweist, führt jedoch in ein massives Widerspruchsproblem. Denn
die Behauptung einer Einheit von kontradiktorischen Gegensätzen
(p & —,p) verstößt zunächst gegen das logische Nichtwiderspruchsprinzip
(-[p & -,p]), dessen Geltung nicht sinnvoll geleugnet werden kann. Die
Frage, auf welche die relationale Ontologie antworten will, lautet daher:
Wie kann eine Einheit von Gegensätzen als solche voll anerkannt und
dennoch ohne logischen Widerspruch (und damit erst definitiv sinnvoll)
ausgesagt werden? Für die Beantwortung dieser Frage benötigt man zwei
verschiedene Hinsichten (wegen der Gegensätze), die sich aber nicht
wiederum ausschließen, sondern problemlos zugleich bestehen können (wegen

der Einheit der Gegensätze). Die Anerkennung der Widerspruchsproblematik

der Welt setzt damit einen Denkprozess in Gang, der darin
besteht, die Widerspruchsproblematik von einem echten und notwendig
ausgeschlossenen Widerspruch zu unterscheiden.

Im Rahmen der relationalen Ontologie wird nun die kühne Auffassung
vertreten, dass sich die gesuchten Hinsichten letztlich nur im recht
verstandenen Schöpfungsbegriff der christlichen Tradition finden lassen.
Wenn man Geschöpflichkeit nicht missversteht, bedeutet sie, dass alles in
der Welt völlig auf Gott bezogen und gleichzeitig völlig von Gott verschie-

7 POPPER, Karl: Kosmologie und Veränderung, in: MILLER, David (Hg.): Karl Popper.
Lesebuch. Tübingen: Mohr Siebeck 2i997, 211-224, zi8f., formuliert das Problem so: „Wie ist
Änderung möglich - nämlich logisch möglich? Wie kann ein Ding sich verändern, ohne seine
Identität zu verlieren? Bleibt es dasselbe Ding, dann kann es sich nicht verändert haben;
verliert es aber seine Identität, so ist das Ding, das sich verändert hat, nicht mehr dasselbe
Ding."



412 Robert Deinhammer

den ist. Geschöpflichkeit meint eine einseitige, substanzkonstituierende
Relation: „restloses Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von...".
Die Positivität, alle ontologische Vollkommenheit des Seienden gründet
darin, dass es ganz auf Gott bezogen und von ihm abhängig ist; und dass
alle Positivität von vornherein von Negativität, innerer Begrenzung
durchdrungen ist, gründet darin, dass das Seiende zugleich von Gott verschieden
ist. Die veränderlichen Dinge sind mit sich selbst identisch, weil sie ganz
von Gott abhängen. Und gleichzeitig sind sie nicht mit sich identisch, weil
sie ganz von Gott verschieden sind. Nur durch die Angabe dieser beiden
Hinsichten kann das Widerspruchsproblem gelöst werden. Deshalb ist die
Anerkennung der Welt als geschöpflich unausweichlich.

Jedes Seiende geht also vollständig darin auf, ohne Gott nicht sein zu
können, obwohl es restlos von Gott verschieden bleibt. Die ganze, konkrete

Eigenwirklichkeit der Dinge wird durch ihre Relationalität auf Gott hin
konstituiert. In Bezug auf Gott begreifen wir aber immer nur das von ihm
Verschiedene und wie es sich auf ihn bezieht, nämlich unser eigenes
Geschaffensein. Wir können Gott nur indirekt, hinweisend, eben analog
erkennen und nur in dieser Weise von ihm sprechen. Von der Welt her kann
man Gott hinweisend als die alles Begreifen übersteigende Fülle der
Vollkommenheit und Positivität erkennen. In sich selbst fällt er nicht unter
Begriffe; er ist kein Teil der Welt und transzendiert jeden möglichen Kontext.

Dieses ungewohnte, eben eine relationale Ontologie voraussetzende
Verständnis von Geschöpflichkeit (die Wirklichkeit der Welt ist konstituiert

als einseitige Relation auf Gott [und nicht als Substanz, die sich erst
nachträglich auf Gott bezöge und zu Gott gewissermaßen „hinzuaddiert"
werden könnte]) unterscheidet sich erheblich von den verbreiteten, aber

völlig unzureichenden Vorstellungen, etwa in Bezug auf eine welttranszendente

Kausalursache, auf einen „Urknall" oder gar „Intelligent Design":
Nicht nur ein möglicher Anfang der Welt wäre geschaffen, sondern die
gegenwärtige Welt in allen ihren Aspekten und in ihrer gesamten zeitlichen
Erstreckung. Und auch eine nach den Gesetzmäßigkeiten von „Zufall und
Notwendigkeit" ablaufende Evolution wäre geschaffen, würde also restlos
darin aufgehen, ohne Gott nicht sein zu können. Dieses Gottesverständnis
wahrt die Unbegreiflichkeit Gottes und erlaubt dennoch, sinnvoll von Gott
sprechen zu können, nämlich hinweisend, analog, also indirekt.

Zu beachten ist ferner, dass Geschöpflichkeit in diesem Sinn ein bereits
der „natürlichen" Vernunft zugänglicher Sachverhalt ist. Denn das
Geschaffensein der Welt ist mit ihrem Sein vollkommen identisch und kann
deshalb auch an der Welt selbst erkannt werden; es umfasst auch alle
naturwissenschaftlichen Beschreibungen der Welt. Der Glaube beginnt erst,
wenn es darum gehen soll, mit Gott Gemeinschaft zu haben. Die
Überzeugungskraft der christlichen Botschaft, nämlich ihre Erklärungsleistung
besteht darin, dass sie mit ihrem konkreten Inhalt das Problem beantworten



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 413

kann, wie eine Zuwendung Gottes zur Welt angesichts der Einseitigkeit
der Geschöpflichkeitsrelation dennoch widerspruchsfrei aussagbar ist: Die
ganze Welt ist vom ersten Augenblick ihrer Existenz an aufgenommen, ja
„hineingeschaffen" in die ewige Liebe des Vaters zum Sohn, die der Heilige
Geist ist. Nur so kann es eine Beziehung Gottes zur Welt geben, durch die
Gott dennoch nicht abhängig von der Welt wird. Der Sohn ist Mensch
geworden, um dies der Welt im „Wort Gottes" zu sagen; denn man kann
diese Liebe Gottes, gerade weil sie nicht ihr Maß an der Welt hat, sondern
unendlich ist, auch nicht an der endlichen Welt selbst „ablesen", d.h. mit
der bloßen Vernunft erkennen. Von unserer Gemeinschaft mit Gott wissen
wir nur durch die christliche Botschaft, die sich selbst als „Wort Gottes"
versteht und von Jesus herkommt. Dieser Botschaft, die durch die
Vernunft weder „bewiesen" noch widerlegt werden kann, wird man nur im
Glauben gerecht, nämlich dadurch, dass man sie sich gesagt sein lässt und
aus dem Vertrauen an sie lebt.8

Es sei mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass in dieser relationalen
Ontologie Gott selbst nicht zum Bestandteil einer Argumentation gemacht
wird. Die Anerkennung der Geschöpflichkeit ist gewissermaßen logische
Endstation, wenn im Ernst gelten soll, dass Gott nicht unter Begriffe fallt
und man damit auch nichts mit ihm erklären kann. Die Welt als Einheit
von Gegensätzen wird nicht durch Gott, sondern durch ihre Geschöpflichkeit,

die als solche gerade nicht Gott ist, erklärt.
Angewandt auf meine Fragestellung, wie man den Menschen als

Subjekt-Objekt-Einheit verstehen kann, ließe sich nun sagen: Auch der
Mensch hat Anteil an der allgemeinen Widerspruchsproblematik der Welt.
Die spezifisch menschliche Gegensatzeinheit betrifft sein gleichzeitiges
Subjekt- und Objektsein: Der Mensch ist zugleich Subjekt und Nicht-Subjekt,

nämlich Objekt bzw. Objekt und Nicht-Objekt, nämlich Subjekt. Der
Mensch stellt also als Subjekt-Objekt-Einheit eine Einheit von kontradiktorischen

Gegensätzen dar, die sich widerspruchsfrei nur als geschöpflich
im soeben erläuterten Sinn, nämlich als „restlos bezogen auf.../ in restloser
Verschiedenheit von..." aussagen lässt. Der Mensch ist in seinem Objektsein

Subjekt (Geist), weil er „restlos bezogen auf..." ist. Und er ist gleichzeitig

in seinem Subjektsein Objekt (Materie, Körper), weil er „restlos
verschieden von..." ist. Allein die beiden Hinsichten im Geschöpflichkeits-
begriff unterscheiden sich voneinander und können dennoch problemlos
zugleich bestehen. Damit können sie die Subjekt-Objekt-Einheit bzw. die
Leib-Seele-Einheit des Menschen ohne logische Probleme beschreiben.
Wir Menschen sind zugleich Subjekte und Objekte, zugleich Geist und

8 Siehe dazu etwa DEINHAMMER, Robert: Reductio in Unum Mysterium. Fundamentaltheologische

Erwägungen im Kontext ignatianischer Spiritualität, in: Theologie und Glaube 101

(2011) 539-561, bes. 545-554. - Das Konzept „Person als Selbstpräsenz" entfaltet übrigens
auch in einer genuin theologischen Hinsicht großes Erklärungspotential (Dreifaltigkeit [eine
Natur in drei Personen], Christologie [zwei Naturen in einer Person]).



414 Robert Deinhammer

Materie, weil wir geschöpfliche Subjekte oder Personen sind. Geschöpfliches

Subjektsein meint innerlich begrenztes und bedingtes, nur relativ
vollkommenes Subjektsein. Nur von Gott kann indirekt, nämlich im Rahmen

einer einseitigen Analogie, reine Selbstpräsenz, vollkommenes, alles
Begreifen übersteigendes Subjekt- bzw. Personsein ausgesagt werden. Wir
haben die Fähigkeit zu Selbstpräsenz; Gott ist Selbstpräsenz, reiner Akt
(wie die scholastische Tradition dazu sagte).

Man könnte sagen: Ein mentales Ereignis, etwa ein Erkenntnisakt, ist
kein physikalisches Ereignis. Das mentale Ereignis und sein intentionaler
bzw. qualitativer Gehalt können nicht auf ein physikalisches Ereignis reduziert

werden, weil die Innenperspektive sich nicht auf die Außenperspektive
reduzieren lässt. Gleichzeitig aber ist ein mentales Ereignis ein

physikalisches Ereignis zumindest in dem Sinn, dass es mit dem physikalischen
Ereignis eine materiale Einheit bildet. Das mentale Ereignis ist nun vom
physikalischen Ereignis unabhängig, weil es restlos auf Gott bezogen ist;
und zugleich ist es ganz und gar vom physikalischen Ereignis abhängig,
weil es restlos von Gott verschieden ist. Der menschliche Geist ist vom
Körper zugleich abhängig und unabhängig, weil er geschaffener Geist ist.

Subjektsein ist Positivität, Vollkommenheit. In diesem Umstand spiegelt

sich ontologisch die erkenntnistheoretische Basalität der Innenperspektive

gegenüber der Außenperspektive wider. Das Subjektsein des
Menschen ist deshalb für ihn charakteristisch; es macht ihn aus, wenngleich

es innerlich begrenzt und von Objektsein durchdrungen ist und
bleibt. Subjektsein ist ein irreduzibler Grundsachverhalt. Man kann
Objektsein nur bestimmen als den Mangel an Subjektsein. Man kann etwa
Natur nur in ihrem negativen Bezug zum Geist bestimmen; und nicht
umgekehrt. Der erste Zugang des Menschen zur Natur ist dabei die Erfahrung
seiner Körperlichkeit.

Natur ist sozusagen entäußerter Geist, das nicht „Bei-sich-Sein" des
Geistes. Darin hatte Hegel recht. In den neueren Diskussionen zum Pan-

psychismus beginnt man wieder, diese Zusammenhänge zu berücksichtigend

Das natürliche, nichtgeistige Sein hat gewissermaßen schon immer
die Dispositionseigenschaft, nämlich das ontologische Vermögen, sich
selbst präsent, also vom Geist in Besitz genommen zu werden. Es weist

9 Vgl. etwa die Beiträge in SKRBINA, David (Hg.): Mind that Abides: Panpsychism in the
New Millenium. Amsterdam: Benjamins 2009. Die von mir vertretene Sichtweise scheint sich
von allen dort vertretenen Auffassungen zu unterscheiden. Parallelen gibt es mit dem
Ansatz von Skrbina selbst („Doppelaspekttheorie"), der aber die Widerspruchsproblematik und
damit Erklärungsbedürftigkeit einer Einheit von Geist und Materie nicht in ihrer Schärfe
erkennt. Dass Geist Selbstpräsenz ist, wird ebenfalls nicht klar erfasst. - Vgl. auch JONAS,

Hans: Materie, Geist und Schöpfung. Kosmologischer Befund und kosmogonische Vermutung,
in: Ders.: Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1994, 209-255. Die schöpfungstheologischen Überlegungen von Jonas sind
allerdings sehr problematisch, weil sie ein für die Darstellung des Welt-Gott-Verhältnisses gänzlich

unzureichendes „Ursache-Wirkung-Modell" voraussetzen.



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 415

damit eine potentielle oder unvollkommene reflexiv-relationale Struktur
auf, die zum Beispiel dadurch aktualisiert oder vervollkommnet werden
könnte, dass ab einem gewissen Grad an materieller Komplexität und
Ordnung Geist aus Materie emergiert. Das diesbezügliche nomologische
Erklärungswissen liegt für uns noch in weiter Ferne. Jedenfalls wird man aber
mit unterschiedlich abgestuften Vorformen von Geist im Bereich der
nichtmenschlichen Natur zu rechnen haben. Und auch die Möglichkeit, im
Rahmen technischer Verfahren Geist zu erzeugen („Künstliche
Intelligenz"), ist keineswegs a priori ausgeschlossen.

3. Bereichsanthropologie in ausgewählten Problemfeldern

Im letzten Teil dieses Beitrags soll die bisher erläuterte Grundthese in
einigen ausgewählten Problemfeldern zu Bewährungszwecken kurz
angewandt und damit verdeutlicht werden. Wie zeigt sich die fundamentalanthropologische

Struktur einer Subjekt-Objekt-Einheit in verschiedenen
menschlichen Bereichen?

Freiheit: Die menschliche Willensfreiheit besteht in der Fähigkeit, sich
und sein Handeln durch Gründe bestimmen lassen zu können und unter
dem Anspruch der regulativen Idee objektiver Wahrheit, kritisch darüber
nachzudenken und zu diskutieren, welche Gründe gut sind, nämlich
sachgemäß und wirklichkeitsentsprechend, und welche nicht. So wurzeln die
Willensfreiheit und damit auch die Verantwortungsfähigkeit des
Menschen in seiner Wahrheitsfahigkeit und darin, dass er in eine für ihn als
Vernunftwesen charakteristische Distanz zur Welt und zu sich selbst treten

kann.10 Die Kategorie „Grund" lässt sich dabei nur in der Innenperspektive

beschreiben und nimmt auf unser Subjektsein Bezug: Nur
Subjekte handeln gemäß ihrer Einsicht in gute Gründe; oder eben nicht. Nur
Subjekte sind wahrheits- und reflexionsfähig. In der Außenperspektive
kann man ausschließlich „Ursachen", etwa sozio-ökonomische, psychologische

oder physiologische Ursachen erkennen, die das „Objekt Mensch"
und sein Verhalten kausal determinieren. Als Subjekte sind wir frei; als

Objekte sind wir (mehr oder weniger) kausal determiniert. Da der Mensch
nun eine Subjekt-Objekt-Einheit ist, ist er frei und unfrei bzw. determiniert

zugleich. Menschliche bzw. geschaffene Willensfreiheit kann demnach

immer nur bedingte Freiheit sein.
Die menschliche Freiheit ist in scheinbar paradoxer Weise von

Unfreiheit bzw. Determiniertheit durchdrungen. Wir sind gerade in und trotz
unserer materiellen Bedingtheit frei. Ohne unseren Körper könnten wir
nicht denken, nicht erkennen, nicht kommunizieren und nicht handeln.
Wir könnten uns ohne unseren Körper auch nicht frei entscheiden. Des-

10 Vgl. THOMAS von AquiN: Quaestiones disputatae de veritate, q. 24 a. 2 c: „Die Wurzel
der ganzen Freiheit liegt in der Vernunft."



4i6 Robert Deinhammer

halb ist unsere Körperlichkeit, die bestimmten natürlichen Gesetzmäßigkeiten

unterliegt, geradezu die Voraussetzung für unsere Willensfreiheit.
Der Leib ist sozusagen das Medium, die Sprache des Geistes. Gleichzeitig
aber beschränkt die materielle Bedingtheit, nämlich das Objektsein des
Menschen seine Freiheit. Denn unsere Körperlichkeit bestimmt unter
anderem die Grenzen unseres Wollens. Dass wir nur bedingt frei sind, zeigt
sich etwa daran, dass die Handlungsspielräume, innerhalb derer wir uns
frei entscheiden können, immer begrenzt bleiben. Unsere Entscheidungen
sind in vielerlei Hinsicht von natürlichen Umständen und von Bedingungen

abhängig, z.B. von unserer Charakterstruktur, von anderen Entscheidungen,

die wir im Laufe unseres Lebens getroffen hatten oder von
anderen Menschen und deren Entscheidungen. So ergibt sich, dass menschliche

Freiheit von Bedingungen abhängt, die gleichzeitig überhaupt erst
Freiheit ermöglichen. Gerade die für menschliches Leben konstitutive
Sozialität ist eine Voraussetzung für die Verwirklichung konkreter Freiheit.
Der „Feind" der Willensfreiheit ist nicht etwa unsere materielle oder auch
soziale Bedingtheit, sondern Zwang. Zwang besteht darin, dass wir,
wodurch auch immer, daran gehindert werden, uns gemäß unserer Einsicht
zu entscheiden und dementsprechend zu handeln.

Die ambivalente Struktur der menschlichen Willensfreiheit zeigt sich
schon daran, dass wir frei sind, wenn und weil wir uns durch gute Gründe
bestimmen lassen können. Denn darin sind wir aktiv und passiv zugleich:
Als Subjekte sind wir aktiv, als Objekte passiv. Wir können letztlich nicht
selbst bestimmen, was ein guter Grund ist, auch wenn wir einen guten
Grund als solchen bewusst anerkennen müssen, damit er handlungswirksam

werden kann. Die Wahrheit ist für uns oft nicht so eindeutig gegeben,
wie wir das vielleicht gerne hätten. In vielen Fällen haben wir keine letzte
Sicherheit. Auch die Tatsache, dass wir uns immer täuschen können und
dass es keine Möglichkeit gibt, uns definitiv vor einem Irrtum zu schützen,
limitiert also unsere Willensfreiheit. Entscheidungen sind immer vorläufig
und stehen unter dem Vorbehalt besserer Einsicht.

Individualität und Allgemeinheit: Schon auf einer allgemein ontologi-
schen Ebene gilt, dass die Dinge zugleich individuell und nicht-individuell,
nämlich allgemein sind. Dies ist wiederum ein Aspekt der Widerspruchsproblematik

der Welt. Über die vielen partikulären Dinge sind auf Grund
diverser Artzugehörigkeiten allgemeine Aussagen möglich, obwohl in
anderer Hinsicht auch wahr bleibt, dass das Individuum als solches
unaussprechlich ist, weil es als Individuum nicht einem übergeordneten Kontext
angehört. Das Geschöpf ist individuell und allgemein zugleich, weil es

völlig auf Gott bezogen ist und gleichzeitig völlig von Gott verschieden.
Nur Gott kann hinweisend als vollkommen einzigartig und unvergleichlich
ausgesagt werden. Beim Menschen tritt nun dieser allgemeine Sachverhalt
in einer spezifischen Weise auf.



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 417

Das Subjektsein des Menschen, seine Fähigkeit zu Selbstpräsenz,
begründet eine Individualität, die viel ausgeprägter ist als alle Individualität
im Bereich der nichtmenschlichen Natur. Ein Mensch ist viel mehr Individuum

als etwa ein Bakterium oder gar ein Stein. Geist ist sozusagen das

Individuationsprinzip des Menschen, weil Geist nicht teilbar ist. Dennoch
ist dieser Geist im Menschen auf eine differenzierte Weise konkret
verwirklicht, sodass die vielen Menschen Geist auf je unterschiedliche Weise
haben. Denn der Mensch ist als Subjekt zugleich Objekt. Und das Objektsein

des Menschen begründet dessen Nicht-Individualität, dessen
Allgemeinheit, dessen Artzugehörigkeit. Der konkrete Mensch ist als Subjekt-
Objekt-Einheit individuell und allgemein zugleich: Er fallt als solcher
einerseits nicht unter Begriffe, andererseits sehr wohl. Vor diesem Hintergrund

scheint etwa auch die quasi-religiöse Beschwörung einer absoluten
Individualität bzw. Unvergleichlichkeit einer konkreten menschlichen Person

durchaus fragwürdig zu sein. Wir alle sind nicht so besonders und
originell wie wir das vielleicht gerne sein möchten.

Mensch-Tier-Differenz: Was unterscheidet die „Gattung Mensch" von
anderen Tierarten? Im Rahmen der Außenperspektive lässt sich kein Merkmal

erkennen, das den Menschen wesentlich von anderen Tieren
unterscheidet. Biologisch betrachtet etwa ist der Mensch einfachhin ein Tier
unter anderen Tieren. In der Innenperspektive kann hingegen das
Subjektsein des Menschen und alle daraus folgenden Vermögen wie Denken,
Erkennen, Selbstbewusstsein, Verantwortlichkeit usw. als der entscheidende

Unterschied betrachtet werden: Der Mensch ist das Tier, das die
Fähigkeit zu Selbstpräsenz hat, das Tier, das zugleich Subjekt und Objekt
ist.11 Freilich gibt es auch im Tierreich unterschiedliche Vorformen von
Geistigkeit. Tiere sind selbstverständlich keine bloßen Objekte, sie sind
sozusagen Einheiten aus „geistanaloger" Wirklichkeit und Objektsein.
Viele Tiere können fühlen, wahrnehmen und Probleme lösen. In dieser
Sichtweise drängt sich die Vorstellung von einer kontinuierlichen
Entwicklung des Geistes auf (siehe oben Ende Abschnitt 2.). Dennoch können
Grenzen einigermaßen genau gezogen werden. Bisher haben wir nämlich
keine Evidenz, dass irgendein Tier die Fähigkeit zu vollendeter,
abgeschlossener Selbstpräsenz (reditio compléta in seipsum) hat. Dementsprechend

könnte man die ontologische Struktur einer zum Ziel gekommenen
reflexiven Relation als die entscheidende Grenzlinie zwischen Menschen
und anderen Tierarten betrachten. Man könnte sagen, dass im Menschen
Geist ganz zu sich selbst gekommen ist, ja dass im Menschen das ganze
Universum sich selbst präsent wird. Weil es nicht möglich ist, diesen
Sachverhalt zu überbieten, ist die „Evolution des Geistes" beim Menschen auch

11 Dieser Umstand bedingt auch die „exzentrische Positionalität" des Menschen. Siehe
dazu etwa PLESSNER, Helmuth: Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropologie.

Stuttgart: Reclam 1982, 9-62.



4i8 Robert Deinhammer

in qualitativer Hinsicht abgeschlossen. An diesem Punkt erkennt man, wie
ich meine, besonders eindrücklich die Ambivalenz des Menschen, seine
Größe und sein Elend.

Ethische Konsequenzen: Die These, dass der Mensch eine Subjekt-
Objekt-Einheit ist, involviert natürlich auch praktische Konsequenzen.
Grundsätzlich gilt, dass Normativität nur in der Innenperspektive erkannt
werden kann. Nur Subjekte können verstehen, was mit einem „Sollen"
gemeint ist. Wenn nun die ethische Grundforderung darin besteht, der
Wirklichkeit gerecht zu werden, sie also in ihrer jeweiligen Eigenart und
Eigengesetzlichkeit anzuerkennen und dementsprechend mit ihr
umzugehen, dann gilt dies auch für die Wirklichkeit, die wir selbst sind. Die
Grundforderung einer Individualethik wäre demnach, sich selbst als

Subjekt-Objekt-Einheit anzuerkennen und nicht eine Seite der Gegensatzeinheit

auf Kosten der anderen zu verdrängen. Die Geschichte der
Leibfeindlichkeit und der Abwertung des Materiellen kann als der Versuch
gedeutet werden, unser Objektsein zu negieren. Dieser Versuch ist durchaus
verständlich, denn die Tatsache, dass wir Objekte sind, ist für uns demütigend.

Andererseits hat aber auch die Verabsolutierung unseres Objektseins

durchaus etwas mit Verdrängung zu tun. Denn unser Subjektsein
auferlegt uns eine unabwälzbare Verantwortung, der wir oft nicht gerecht
werden. Leben in personaler Freiheit und Verantwortung ist anspruchsvoll.

Wahrscheinlich stellen die periodisch wiederkehrenden grundsätzlichen

Bestreitungen des Subjektcharakters des Menschen und der daraus
folgenden Vermögen (Willensfreiheit, Wahrheitsfähigkeit) als
Entlastungsideologien auch eine sublime Flucht vor Verantwortung dar.

Gelungenes Menschsein würde in einer umfassenden Integration unseres

Subjekt- und Objektseins bestehen; und damit auch darin, Ambivalenz
auszuhalten, anzuerkennen und verantwortungsvoll mit ihr umzugehen.
Es geht hier darum, die eigene Begrenztheit und Ohnmacht akzeptieren zu
können und sich dennoch als Subjekt anzunehmen und zu realisieren.
Viele psychischen Erkrankungen und Persönlichkeitsstörungen dürften
ihre Wurzel darin haben, dass mit der Ambivalenz des Menschen in einer
problematischen Weise umgegangen wird.12 Eine narzisstische
Persönlichkeitsstörung könnte etwa als der Versuch einer Verdrängung des Objektseins

des Menschen interpretiert werden. Narzissmus ist überbordender
Selbstbezug, krankhafte Selbstzentriertheit. In einer depressiven Erkrankung

ist demgegenüber oft nur mehr der eigene Objektcharakter im
Vordergrund, ausgelöst etwa durch die traumatische Erfahrung von Passivität
und Verletzlichkeit, wie sie nur ein Wesen machen kann, das in aller Sub-

jekthaftigkeit immer auch Objekt ist. Narzissmus und Depression sind
gewissermaßen zwei Seiten ein und derselben Medaille.

12 Vgl. dazu etwa BECKER, Ernest: The Denial ofDeath. New York: Simon & Schuster 1997,
208-252.



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 419

Auch im Bereich der Sozialethik gibt es relevante Bezüge. Wir schulden
einander, uns als Menschen anzuerkennen, und das heißt: wir sollen uns
gegenseitig als Subjekt-Objekt-Einheiten anerkennen. Dies wird sogar
schon in der Selbstzweckformel von Kant dadurch ausgedrückt, dass diese
Formel nur die totale Instrumentalisierung von Menschen verbietet. Wer
andere immer nur als reine Zwecke an sich selbst betrachtet, lebt nicht in
dieser Welt. In unseren arbeitsteiligen und ausdifferenzierten Gesellschaften

instrumentalisieren wird andauernd andere Menschen für unsere
Zwecke. Wir „verobjektivieren" damit Menschen und können das nur tun,
weil sie tatsächlich Objekte sind. Und dies ist auch nicht schlimm, solange
wir nur nicht vergessen, dass die Anderen immer auch Subjekte sind,
denen gegenüber wir verantwortungspflichtig bleiben und die wir immer
auch um ihrer selbst willen anerkennen sollen. Die traditionelle
Unterscheidung zwischen „begehrender" und „wohlwollender" Liebe lässt sich
vor dem Hintergrund der These, dass der Mensch eine Subjekt-Objekt-
Einheit ist, gut verstehen. Im Idealfall kommt es zu einer Integration von
begehrender und wohlwollender Liebe.J3

In der Innenperspektive können wir uns in die Situation anderer
Menschen hineinversetzen und mit ihnen mitfühlen. Als Subjekte haben wir
die Fähigkeit, andere Menschen in uns zu repräsentieren und sie damit als

prinzipiell gleichberechtigte „Ko-Subjekte" anzuerkennen. Wir überschreiten

damit einen gewissermaßen natürlichen Egoismus und erkennen die
Notwendigkeit, nach überpersönlichen Kriterien bei der Entscheidung von
Interessenskonflikten Ausschau zu halten bzw. über die Gültigkeit derartiger

Kriterien kritisch zu diskutieren. Die Idee der Gerechtigkeit hat hier
ihre Grundlage.

Das Absurde: Es ist für den Menschen als einer Subjekt-Objekt-Einheit
kennzeichnend, dass er sowohl in Bezug auf sich selbst und sein eigenes
Leben als auch in Bezug auf die Welt überhaupt die Erfahrung des Absurden

machen kann. Ich verstehe dabei unter dem Absurden ein problematisches

Zugleich von Sinn und Sinnlosigkeit. Als Subjekt, in der Innenperspektive,

erfährt der Mensch Sinn. In der Außenperspektive gibt es keine
Sinnerfahrung; hier hat alles den Charakter nackter, bedeutungsloser Fak-
tizität.n

:3 Im Bereich der Sexualität ist die Notwendigkeit, eine gelungene Integration des
Subjektseins und des Objektseins sowohl in Bezug auf sich selbst als auch in Bezug auf Andere
zu leisten, besonders augenscheinlich und sozusagen paradigmatisch. Sexualität ist spezifisch

menschlich, wenn man im sexuellen Akt (sich selbst und) den oder die Andere als
„Lustobjekt" begehrt, ihn oder sie (und auch sich selbst) aber gleichzeitig als Subjekt
anerkennt. Sexualität kann damit, wie das menschliche Leben überhaupt, mit einem Drahtseilakt
verglichen werden, weil sie sehr leicht entweder in die eine oder andere Richtung abdriften
kann.

H Auch nach NAGEL, Thomas: The View from Nowhere. New York: Oxford University
Press 1986, 208-231, hat die Erfahrung des Absurden mit der Unterscheidung der Innen- und



420 Robert Deinhammer

In der Innenperspektive erfahren wir zum Beispiel Sinn, wenn wir Ziele
und Zwecke erreichen, deren Erfüllung uns als wertvoll erscheint und die
wir uns deshalb vorgenommen haben. Diese Sinnerfahrung könnte man als
relative Sinnerfahrung bezeichnen, weil sie von den jeweils vorausgesetzten

Zwecken und deren Bewertung abhängt. Die relative Sinnerfahrung
gerät in die Krise, wenn man sich die Frage nach dem Sinn dieser Zwecke
stellt. Man kann nun diese Zwecke als Zwischenglieder auf dem Weg zu
noch allgemeineren Zwecken deuten und damit die Sinnerfahrung retten.
Doch am Ende einer solchen Fragenkette erscheint das Absurde. Denn
offenbar gibt es keinen für uns evidenten Gesamtzweck. Was hat eigentlich

das Ganze für einen Sinn? Dass der Mensch das Absurde erkennen
und unter ihm leiden kann, setzt voraus, dass es ihm letztlich nicht bloß
um relativen, sondern um absoluten Sinn geht. Absoluter Sinn würde
erfahren, wenn wir etwas erfahren, das seinen Zweck in sich trägt. Absoluter
Sinn hat also mit Selbstzwecklichkeit zu tun, mit einem Sein, dessen Sinn
in sich selbst begründet liegt. Absoluter Sinn ist Sinn, den man nicht mehr
in Frage stellen kann.

Der Mensch ist als Subjekt Zweck an sich, weil sich sein Subjektsein
nicht auf andere Zwecke hin relativieren lässt. Sein Subjektsein enthebt
den Menschen geradezu aus der Welt der relativen Zwecke und verleiht
ihm ein Moment der Absolutheit. Gleichzeitig aber ist diese Selbstzwecklichkeit

des Menschen durch und durch dadurch relativiert, dass er als
Objekt Zweck unter anderen Zwecken ist. Der Mensch muss etwa biologische
und soziale Zwecke erfüllen. Als biologisches Wesen dienen sein
Überlebenskampf und seine Reproduktionsanstrengungen dem „Zweck" der
Arterhaltung. Als soziales Wesen wird er für andere Menschen zu einem
Zweck und muss funktionale Rollen erfüllen. Als Objekt ist das menschliche

heben nur relativ und letztlich überhaupt nicht ersichtlich sinnvoll,
sondern ein bloßes Faktum. So ist der Mensch selbst absurd, nämlich eine
problematische Einheit von Sinn und Sinnlosigkeit. Als Subjekt ist der
Mensch hingeordnet auf absoluten Sinn. Doch in der Welt begegnet ihm
nur relativer Sinn. Die Sinnansprüche und Sinnerwartungen, die der
Mensch an die Welt heranträgt, werden letztlich immer wieder enttäuscht.
Denn einerseits ist für den Menschen der Sinn des „Ganzen" verborgen
und fraglich. Und andererseits ist jede Sinnerfahrung als Erfahrung von
Positivität bedroht von ihrem Gegenteil. Sinn wird erfahren, wenn Gutes,
nämlich Positivität erfahren wird. Da aber jegliche Positivität von vornherein

von Negativität - konkret: Mangel, Verlust, Leid, Schuld, Abbruch
und Tod - durchdrungen, also endlich und begrenzt ist, erfahren wir
immer eine Einheit von Sinn und Sinnlosigkeit. Wir erfahren damit die
Absurdität der Welt. Wenn wir unser Leben ohne Illusionen führen wol-

Außenperspektive zu tun, wenngleich Nagel diese Begriffe in einem etwas anderen Sinn
verwendet.



Der Mensch als „Subjekt-Objekt-Einheit" 421

len, müssen wir wohl oder übel lernen, dass es in der Welt letztlich nichts
gibt, das hält, was es verspricht. Diesen Umstand scheinen wir meist zu
verdrängen.

Zum Abschluss noch ein kurzer theologischer Hinweis: Die Tatsache,
dass der Mensch eine problematische Subjekt-Objekt-Einheit darstellt, bildet

auch die Voraussetzung dafür, dass er für die christliche Botschaft
ansprechbar ist. Denn die christliche Botschaft vermittelt als absoluten, nicht
mehr in Frage zu stellenden Sinn Gemeinschaft mit Gott. Die nur im
Glauben an das „Wort Gottes" erkennbare Gemeinschaft mit Gott befreit
den Menschen zu wahrer Menschlichkeit: Der Glaube als die Gewissheit
eines letzten, unbedingten Geborgenseins versöhnt nämlich den Menschen
mit seiner Subjekt-Objekt-Ambivalenz, also mit seiner Endlichkeit und
Geschöpflichkeit; und damit auch mit Gott.

Zusammenfassung
Ich stelle in diesem Artikel die fundamentalanthropologische These zur
Diskussion, dass der Mensch eine problematische Subjekt-Objekt-Einheit ist.
Zunächst geht es um eine erkenntnistheoretische Hinführung (1.). Danach
werde ich meine zentrale These präsentieren und erläutern. Ich versuche dabei

zu zeigen, dass die Subjekt-Objekt-Einheit des Menschen als dessen

Geschöpflichkeit rekonstruiert werden kann (2). Schließlich soll die Erklärungskraft

der These zu Bewährungszwecken in einigen ausgewählten anthropologischen

Problemfeldern verdeutlicht werden (3.).

Abstract
In this article I put forward the thesis for discussion that human beings are
subject-object unities and that this fact requires an explanation. I will start
with an epistemological introduction (1.). Then I will present and expound
my central thesis. I will try to show that the subject-object unity of humane
can be reconstructed as their creatureliness (2.). Finally, I will try to clarify
the explanatory power of the thesis in some selected anthropological
problem areas as test cases (fl).


	Der Mensch als "Subjekt-Objekt-Einheit" : philosophisch-theologische Reflexionen

