Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Theoretische oder praktische Philosophie? : Zur phanomenologischen
Auseinandersetzung mit dem Buddhismus

Autor: Staub, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH STAUB

Theoretische oder praktische Philosophie?

Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem
Buddhismus

1. DIE PROBLEMATIK KOMPARATIVEN PHILOSOPHIERENS

Starker als andere philosophische Disziplinen ist die komparative Philoso-
phie, die sich mit nichteuropdischen Traditionen des Denkens beschaftigt,
mit der Forderung konfrontiert, Rechenschaft abzulegen tiber den Gegen-
stand und die Methode ihrer Untersuchungen. Vorbehalte gegeniiber dem
komparativen Unternehmen haben sowohl Vertreter der eurozentrischen
Philosophieauffassung gedussert, die durch die Auseinandersetzung mit
ostlichen Traditionen den klassischen Philosophiebegriff in Frage gestellt
sehen, als auch Reprdsentanten der sich neu etablierenden Disziplin der
interkulturellen Philosophie, deren Kritik vor allem methodischer Natur
ist. Ein weiterer Kritikpunkt wird von hermeneutischer Seite gegen die
komparative Philosophie ins Feld gefiihrt. Er besagt, dass es fiir die Be-
griffe der westlichen Philosophie in den ostlichen Traditionen keine Ent-
sprechung gebe und ein Vergleich im eigentlichen Sinn daher nicht mog-
lich sei. Die These, dass Begriffssysteme unterschiedlicher philosophischer
Traditionen nicht vergleichbar sind, ist Teil von Gadamers hermeneuti-
scher Theorie, gemadss der die Begriffsstruktur, die unser Verstehen pragt,
ausserhalb des besonderen Rahmens der eigenen Tradition nicht zur An-
wendung kommen kann. Deutlich zum Ausdruck bringt Gadamer diese
Auffassung in dem Aufsatz Begriffsgeschichte als Philosophie:

,Nur sie [sc. die philosophische Tradition des Abendlandes] konnen wir be-
fragen; denn die ratselhaften Aussageformen von Tiefsinn und Weisheit, die
in anderen Kulturen, insbesondere des Fernen Ostens, entwickelt worden
sind, stehen mit dem, was abendlindische Philosophie heisst, in einem letz-
ten Endes nicht iberprifbaren Verhdltnis, insbesondere deshalb, weil die
Wissenschaft, in deren Namen wir fragen, selber eine abendldandische Ent-
deckung ist.“r

Trotz der kritischen Stellungnahme Gadamers zur Moglichkeit fremdkul-
turellen Verstehens ist seine hermeneutische Theorie durchaus von Rele-
vanz fiir die methodischen Probleme der vergleichenden Philosophie. Da-
rauf haben Komparatisten wie Jean-Paul Reding und Wilhelm Halbfass

! GADAMER, Hans-Georg: Begriffsgeschichte als Philosophie, in: Archiv fiir Begriffsge-
schichte 14 (1970) 137-151, hier 137.



376 Christoph Staub

hingewiesen. Massgeblich ist dabei eine Theorie des Textverstehens, die
von der Moglichkeit ausgeht, dass das Verstehen eines Textes durch unter-
schiedliche Traditionen bestimmt sein kann. Die ,Verschmelzung“ betrifft
dann nicht nur zeitlich auseinander liegende Verstehenshorizonte, son-
dern auch getrennte Uberlieferungen. Die Texte anderer Traditionen wer-
den so aufgefafdt, als seien sie innerhalb der eigenen Tradition entstanden,
aber wie neue Werke noch ohne Wirkungsgeschichte.2

Auseinanderzusetzen hat sich die komparative Philosophie auch mit
bestimmten Vorurteilen, die unter westlichen Philosophen verbreitet sind.
So ist die Rezeption der ostlichen, insbesondere der indischen Philosophie
- das zeigt auch das Zitat von Gadamer - vorwiegend durch religionsge-
schichtliche und religionswissenschaftliche Fragestellungen bestimmt, wo-
bei der Soteriologieproblematik ein besonderer Stellenwert zukommt. Dass
die philosophische Rationalitdt im indischen Denken nicht auf die theore-
tische Bewaltigung soteriologischer Probleme beschrdnkt ist, ist in jliinge-
rer Zeit vor allem von Amartya Sen betont worden. Aufgrund der empha-
tischen Kontrastierung von ,6stlichem® praktisch-religiosem Denken und
,westlichem®“ theoretischem Denken wird nach Sen die sikulare Tradition
der indischen Philosophie, innerhalb welcher wissenschaftstheoretische,
skeptische und auch atheistische Abhandlungen eine wichtige Rolle spie-
len, nur unzureichend zur Kenntnis genommen.3 Auch B.K. Matilal, Jonar-
don Ganeri und andere weisen in ihren Untersuchungen darauf hin, dass
die Komplexitat der begrifflichen Analyse und die Differenziertheit der
methodischen Reflexion in der indischen Philosophie Vergleiche in ver-
schiedenen Bereichen der Philosophie, wie z.B. der Logik, der Sprachphilo-
sophie oder der Epistemologie, moglich machen.4

Die komparative Philosophie beschrankt sich bei der Beschaftigung mit
Texten nichteuropdischer philosophischer Traditionen nicht auf die Fest-
stellung von Gemeinsamkeiten und Unterschieden. Fiir den Komparatisten
geht es auch darum, neue Fragestellungen und Problemhorizonte aufzu-
zeigen und damit einen kreativen Prozefd des Denkens in Gang zu setzen.
Dieses kreative Moment des Vergleichens wird insbesondere in der kom-
parativen Ethik deutlich. In unserem alltdglichen Umgang mit anderen

2 HALBFASS, Wilhelm: Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung. Basel:
Schwabe 1981, 183ff.; REDING, Jean-Paul: La philosophie comparée, in: Encyclopédie philoso-
phique universelle. Vol. 4. Paris: Presses universitaires de France 1998, 1203-1214, hier 1211.

3 SEN, Amartya: The Argumentative Indian. Writings on Indian Culture, History and
Identity. London: Penguin 2006, 21ff. Vgl. ebd. 23: ,Indeed, Sanskrit not only has a bigger bo-
dy of religious literature than exists in any other classical language, it also has a larger vo-
lume of agnostic or atheistic writings than in any other classical language.”

4 Vgl. z.B. MATILAL, Bimal K./SHAW, Jaysankar Lal (Hgg.): Analytical Philosophy in Com-
parative Perspective. Exploratory Essays in Current Theories and Classical Indian Theories of
Meaning and Reference. Dordrecht: Reidel 1985; MATILAL, Bimal K.: Logic, Language and Rea-
lity. Indian Philosophy and Contemporary Issues. Delhi: Motilal Banarsidass 1990; GANERI,
Jonardon: Philosophy in Classical India. London: Routledge 2001.



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 377

Menschen sind wir dazu herausgefordert, unsere eigene moralische Hal-
tung mit derjenigen anderer Menschen in Beziehung zu setzen. Dies ist
vor allem dann der Fall, wenn die Haltung des Anderen durch ein uns
fremdes Wertesystem gepragt ist. Mit dem Vergleich von Wertesystemen
unterschiedlicher Kulturen erweitert sich der Horizont von Handlungs-
moglichkeiten; das Bewufstsein, das wir davon haben, stellt, wie Wilhelm
Halbfass in seinem Aufsatz Beobachtungen zur Grundlegung vergleichender
Ethik sagt, ,eine Verlingerung, eine Extrapolation individuellen Alterna-
tivbewusstseins und individueller Wahlmoglichkeiten dar.s Hier und in
anderen Schriften weist Halbfass darauf hin, daff die neueren Versuche ei-
ner hermeneutischen Grundlegung der komparativen Philosophie nicht,
wie dies in der Entstehungszeit der vergleichenden Disziplinen der Fall
war, einem positivistischen Wissenschaftsideal verpflichtet sind. Was den
Komparatisten nach Halbfass auszeichnet, ist die ,Bereitschaft zum Ange-
sprochensein“ - die Bereitschaft also, sich im Vergleich mit anderen ,Ge-
danken und Orientierungsweisen” auf die Befragung der eigenen Pramis-
sen einzulassen. Zugleich betont Halbfass die Notwendigkeit, die Vorein-
genommenheit des Verstehens zu akzeptieren. Die Intention, das Andere
oder Fremde ganzlich ,aus sich selbst” verstehen zu wollen, wiirde dem
Ziel einer philosophischen Auseinandersetzung mit anderen Denktraditio-
nen nicht dienen.6

2. HUSSERLS DEUTUNG DER INDISCHEN PHILOSOPHIE

Die Kontrastierung verschiedener Rationalitdatstypen und die Fokussierung
auf die Soteriologieproblematik kennzeichnen zu einem grossen Teil auch
die Ausfithrungen Husserls zur indischen Philosophie. Seine Ausserungen
zum indischen Denken machen deutlich, dass er diesem einerseits einen
hohen Stellenwert zumisst, dass er es aber andererseits nicht als Philoso-
phie im eigentlichen Sinne gelten lassen will. Die in der indischen Philoso-
phie erbrachten Leistungen sieht Husserl weniger im theoretischen als im
praktischen Bereich.7

Husserl hat sich nur sporadisch zur indischen Philosophie gedussert.
Bezug auf das indische Denken nimmt er in dem 1935 in Wien gehaltenen

5 HALBFASS, Wilhelm: Beobachtungen zur Grundlegung vergleichender Ethik, in: MALL, Ram
A./SCHNEIDER, Notker (Hgg.): Ethik und Politik aus interkultureller Sicht. Amsterdam: Rodo-
pi 1996, 31-38, hier 31.

6 HALBFASS, Wilhelm: Beobachtungen zur Grundlegung vergleichender Ethik, 33, 35; DERS.:
Indien und Europa, 186.

7 Zu Husserls Auseinandersetzung mit dem Buddhismus vgl. auch den kiirzlich erschie-
nenen Aufsatz von NI, Liangkang: Husserl und der Buddhismus, in: Husserl Studies 27 (2011)
143-160.



378 Christoph Staub

Vortrag ,Die Philosophie in der Krisis der europdischen Menschheit®,8 in
welchem die dichotomisierende Sichtweise klar zum Ausdruck kommt.
Husserl vertritt hier die These, dass die ,theoretische Einstellung” in Phi-
losophie und Wissenschaften erstmals in der griechischen Philosophie
zum Durchbruch gekommen sei. Die orientalische Philosophie sei dagegen
ein durch die ,religios-mythische Einstellung“ geprdgtes Denken, das als
praktisches, interessebestimmtes Denken von der europdischen Gestalt der
Philosophie zu unterscheiden sei. Nur die europdische Philosophie habe
Sinngebilde hervorgebracht, die eine universale, die eigene kulturelle Son-
derwelt transzendierende Intention hdtten.9 Kulturen wie Indien oder
China stellten dagegen ,bloss empirische [...] anthropologische [...] Typ[en]“
dar, deren Entwicklung im Rahmen einer ,relativ geschlossenen Geschicht-
lichkeit® verlaufen sei.o Die daraus abgeleitete Forderung Husserls, dass
die europdische Philosophie andern Traditionen des Denkens als mass-
gebliche Gestalt zu dienen habe, ist zum Gegenstand kontroverser Diskus-
sionen geworden. Husserl wird vorgeworfen, mit seiner Theorie von der
»2Europaisierung der Menschheit® einer eurozentrischen Position Vorschub
zu leisten, die lediglich dazu diene, die Uberlegenheit der eigenen Tra-
dition zu behaupten.n Allerdings gibt es auch Versuche, Husserls ,Euro-
zentrismus® - seine Riickfithrung von Wissenschaft und Philosophie auf die
Urstiftung bei den Griechen - methodologisch zu deuten. Seine These, dass
die in der griechischen Philosophie zum Durchbruch gekommene theore-
tische Einstellung anderen kulturellen Welten als Leitbild zu dienen habe,
sei nicht Ausdruck einer unrechtmadssigen Homogenisierungsforderung.
»,Europa“ diene Husserl nicht als empirischer, sondern als transzendentaler
Begriff; entsprechend sei der Ausdruck nicht in einem mundanen, sondern
in einem transzendentalen, und damit in gewisser Weise ,ortlosen“ Sinn
zu verstehen.:2

Die in den 20er Jahren entstandenen Texte zur indischen bzw. buddhis-
tischen Philosophie - es handelt sich im Wesentlichen um eine im Friih-
jahr 1925 erschienene Rezension einer Neuausgabe der Ubersetzung von
Teilen der Lehrreden Buddhas aus dem Suttapitaka durch Karl Eugen
Neumann und einen im Januar 1926 verfassten Text tiber Sokrates und

8 HusseRL, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie. Hua Bd. VI. Den Haag: Nijhoff 1976, 314ff. Die Schriften von Husserl wer-
den mit Ausnahme des Textes Sokrates — Buddha nach der Husserliana-Ausgabe (Hua) zi-
tiert.

9 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften, 328, 322.

10 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften, 14, 326.

1 HOLENSTEIN, Elmar: Europa und die Menschheit. Zu Husserls kulturphilosophischen Me-
ditationen, in: JAMME, Christoph/POGGELER, Otto (Hgg.): Phdnomenologie im Widerstreit. Zum
50. Todestag Edmund Husserls. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, 40-64.

12 SEpp, Hans Rainer: Homogenisierung ohne Gewalt? Zu einer Phdnomenologie der Inter-
kulturalitdt im Anschluss an Husserl, in: SCHNEIDER, Notker (Hg.): Philosophie aus interkul-
tureller Sicht. Amsterdam: Rodopi 1997, 263-275.



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 379

Buddha3 - machen deutlich, dass die dichotomisierende Sichtweise, wie
sie fir den Vortrag von 1935 kennzeichnend ist, Husserls Zugang zur indi-
schen Philosophie nicht vollstandig bestimmt hat. Im Vordergrund beider
Texte steht das Bemiihen, Ankniipfungspunkte fiir die westliche Philoso-
phie im indischen Denken zu finden und Verbindungslinien zwischen bei-
den Denktraditionen aufzuzeigen. So wiirdigt Husserl im Rezensionstext
in emphatischer Weise die philosophische Bedeutung der kanonischen
Schriften des Buddhismus und vergleicht sie mit den grossen Werken der
europdischen Philosophie. Die Phanomenologie stellt nach Husserl einen
geeigneten Ausgangspunkt dar, um eine dem europdischen Denken ,vollig
entgegengesetzte“ Weltanschauung kennen zu lernen. Es ist die ,religios-
ethische Methodik seelischer Reinigung” bzw. die im Buddhismus gelehrte
Art, die ,Welt [...] zu Giberwinden®, die es dem Phdanomenologen ermog-
licht, das buddhistische Denken zur transzendentalen Gestalt der Phano-
menologie in Beziehung zu setzen. Das Fundament, von dem aus die Be-
zugnahme erfolgt, ist die Unterscheidung von natiirlicher und phdanome-
nologischer Einstellung. So sei dem buddhistischen Denken die Einstel-
lung des Phanomenologen nicht fremd; wie dem Phanomenologen gehe es
dem buddhistischen Philosophen darum, die natiirliche Einstellung aufzu-
heben und einen transzendentalen Standpunkt zu gewinnen.4

Im Text Sokrates und Buddha weist Husserl zundchst wie im Wiener
Vortrag auf die unterschiedliche Ausrichtung der indischen und der grie-
chischen Philosophie hin: Das indische Denken ,geht auf Erlésung“; die
griechische Philosophie hingegen zielt auf die von allen praktischen Inte-
ressen befreite theoretische Erkenntnis.’s Was nach Husserl indische und
griechische Philosophie unterscheidet, ist die Weise, wie in der indischen
Philosophie das theoretische wissenschaftliche ,Erkenntnisstreben“ dem
praktischen Ziel der ,eigenen ,Seligkeit™ untergeordnet wird.6 Im weiteren
Verlauf der Abhandlung geht es Husserl allerdings darum, iiber die blosse
Kontrastierung der beiden Denktraditionen hinaus auf iibereinstimmende
philosophische Intentionen insbesondere von indischer Philosophie und
Phanomenologie hinzuweisen. Husserl nennt die radikale Einstellung, die
diese gegeniiber dem natiirlichen ,Weltleben® einnehmen: Nicht bestimm-
te Tatsachen oder bestimmte Werte, sondern die Welt ,als ganze“ soll zum

13 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge (1922-1937). Hua Bd. XXVII. Dordrecht: Klu-
wer 1989, 125f.; HUSSERL, Edmund: Sokrates — Buddha, in: Husserl Studies 26 (2010) 5-17. Zur
Entstehung dieser Texte vgl. SCHUHMANN, Karl: Husserl and Indian Thought, in: CHATTO-
PADHYAYA, D.P./EMBREE, Lester/MOHANTY, Jitendranath (Hgg.): Phenomenology and Indian
Philosophy. New York: State University of New York Press 1992, 20-43, hier 25ff., und das
editorische Vorwort von LUFT, Sebastian: Editorial Report, in: Husserl Studies 26 (2010) 1-4.
Schuhmann (ebd. 27f.) weist darauf hin, dass Husserl die buddhistische Philosophie mit der
indischen Philosophie gleichsetzt.

14 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 125f.

15 HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, 5, 7.

16 HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, 12.



380 Christoph Staub

Gegenstand der erkennenden und wertenden Betrachtung gemacht wer-
den.i7 In dem Phanomenologie und indisches Denken verbindenden Motiv
des Einstellungswechsels lassen sich sowohl theoretische als auch prak-
tische Aspekte unterscheiden. So bleibt die praktische Motivationskraft,
die die philosophische Daseinsform fiir den phanomenologisch Interessier-
ten hat, auch in phanomenologischer Einstellung erhalten. Im Buddhismus
wiederum wird mit dem Einstellungswechsel auch eine die Welt als ganze
»uberschauende“ Haltung angestrebt. Die Gemeinsamkeit zwischen pha-
nomenologischer und buddhistischer Philosophie sucht Husserl weniger in
sachhaltigen philosophischen Fragestellungen als in einer bestimmten Hal-
tung zur philosophischen Tatigkeit selbst.

Bemerkenswert ist, dass Husserl die Ausrichtung auf das praktische Ziel
der ,Weltentsagung®, die fiir ihn ein Wesensmerkmal der indischen Philo-
sophie darstellt, mit Hilfe phanomenologischer Termini beschreibt: Der
Einzelne kann zur Verfolgung dieses praktischen Ziels ,die absolute Seins-
setzung der Welt inhibieren®; er kann es unterlassen, ,sich auf ihren Bo-
den zu stellen®. Das Ich kann in theoretischer und praktischer Weise , Epo-
ché“ iiben; es lebt dann ,in gewollter Willenslosigkeit, in theoretischer und
praktischer Weltentsagung®.18

Der Frage nach der praktischen Bedeutung theoretischer Erkenntnis
widmet sich Husserl in den 20er Jahren in verschiedenen Schriften. Wissen-
schaftstheoretische Probleme, mit denen sich Husserl bereits in seinen
friithen Arbeiten beschaftigt, werden in seiner mittleren Schaffensperiode,
aus der auch die beiden Texte zur indischen Philosophie stammen, ver-
mehrt im Kontext einer ethischen Fragestellung diskutiert. Aufschluss-
reich sind in diesem Zusammenhang die von Husserl verfassten ,Kaizo“-
Aufsitze, die in den Jahren 1923 und 1924 in der japanischen Zeitschrift
The Kaizo (,Erneuerung”) veroffentlicht wurden.9 Entsprechend dem Titel
der Zeitschrift stellt Husserl seine Uberlegungen zur politisch-sozialen Si-
tuation in den Nachkriegsjahren unter das Motto der ,Erneuerung” im Sinne
einer ,ethischen Umkehr“.2c Husserl vertritt in diesen Aufsatzen die Auffas-
sung, dass das ,gesamte [...] handelnde [...] Leben“ des Menschen unter dem
»einheitlich regelnden Gesichtspunkt der Vernunft“ zu stehen habe.z

17 HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, 11.

18 HusSERL, Edmund: Sokrates — Buddha, 16. Vgl. hierzu auch SINHA Debabrata: Theory
and Practice in Indian Thought. Husserl’s Observations, in: Philosophy East and West 21 (1971)
255-264, hier 262, Fn. 12.

19 Es handelt sich um fiinf Aufsdtze, von denen damals allerdings nur drei publiziert
wurden. Vgl. HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 3ff.

20 HusSeRL, Edmund: Briefwechsel, in: Husserliana. Dokumente Bd. 3 Tl. 7. Dordrecht:
Kluwer 1994, 253.

21 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 21. Als Beispiel eines ,Lebens aus reiner
Vernunft“ nennt Husserl Sokrates’ ethische Lebensform. Diese beinhaltet ,ein Leben, in dem
der Mensch in unermiidlicher Selbstbesinnung und radikaler Rechenschaftsabgabe Kritik -
letztauswertende Kritik — an seinen Lebenszielen und dann natiirlich, und durch sie vermit-



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 381

Die in den ,Kaizo“-Aufsitzen erhobene Forderung nach Erneuerung
richtet sich auch an die Wissenschaften. In verschiedenen Texten weist
Husserl auf die Verkniipfung von theoretischem Begriindungsanspruch in
den Wissenschaften und ethischer Besinnung hin. So sind nach Husserl
die Wissenschaften in der durch die neuzeitliche Wissenschaftsentwick-
lung bedingten ,objektivistischen® Gestalt als ,Mittel praktischer Weis-
heit“ nicht von Nutzen.22 Erst durch die Radikalisierung der Idee der Wis-
senschaftlichkeit wird die praktische Bedeutung der Wissenschaften fiir
das Leben des Einzelnen und fiir die Gesellschaft deutlich. Dem ,positivis-
tischen Begriff der Wissenschaft® setzt Husserl das Konzept einer univer-
salen, ,sich absolut rechtfertigenden Wissenschaft entgegen, das nur auf
der Grundlage der selbstverantwortlichen Tatigkeit des Wissenschaftlers
und Philosophen zu realisieren ist.23 Zu einem selbstverantwortlichen We-
sen macht ihn die Bereitschaft, die Geltungsanspriiche der wissenschaftli-
chen Erkenntnis und die in der eigenen Lebenshaltung implizierten Setz-
ungen zu rechtfertigen.24 In phdnomenologischer Einstellung wird der
,naive Erkenntnisprozess“ einer den jeweiligen Erkenntnisinteressen nach-
gehenden Forschung ,inhibiert und ,ein neues Leben inszeniert®, in dem
die wissenschaftliche Erkenntnispraxis den in der phanomenologischen
,Besinnung“ herausgestellten Normen untersteht.2s

Mit dem Wechsel von der natiirlichen in die phdnomenologische Ein-
stellung werden ethische Implikationen verkniipft. Eine zentrale Rolle
spielt dabei der Begriff der ethischen Lebensform: ,Jeder fiir sich [...] muss®
- so heisst es in den ,Kaizo“-Aufsdtzen in einer an die Meditationen von
Descartes angelehnten Formulierung - ,einmal im Leben jene universale
Selbstbesinnung vollziehen®, die ihn zur philosophischen Reflexion be-
fahigt und auf deren Grundlage ,sein Leben als ein ethisches urspriinglich
begriindet” wird.26 Der ethische Mensch lebt ,nicht bloss naiv [...] in seine
aussere Umwelt hinein“; indem er zum ,neuen“ Menschen wird, verliert er

telt, an seinen Lebenswegen, an seinen jeweiligen Mitteln iibt“. Vgl. HUSSERL, Edmund: Erste
Philosophie (1923/24). 1. Teil. Hua Bd. VII. Haag: Nijhoff 1956, 9. Die hier von Husserl vertre-
tene ethische Position bezeichnet Melle als ,ethischen Rationalismus“. Vgl. MELLE, Ullrich:
Edmund Husserl. From Reason to Love, in: DRUMMOND, John J./EMBREE, Lester (Hgg.): Pheno-
menological Approaches to Moral Philosophy. Dordrecht: Kluwer 2002, 229-248, hier 242.

22 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 115.

23 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften, 6; HUSSERL, Edmund:
Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil. Hua Bd. VIII. Haag: Nijhoff 1959, 3.

24 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 197: ,Echte Philosophie“ ist
»universale Wissenschaft, bestandig unter der Idee absoluter Rechtfertigung und universaler
Wahrheit aus solcher Rechtfertigung stehend [...].“ Dieser ,Idee der absoluten Selbstverant-
wortung - einer Verantwortung fiir volle und absolute Wahrheit® ist das ,philosophierende
Subjekt unterstellt”.

25 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 203f.; vgl. ebd. 244ff.

26 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 43.



382 Christoph Staub

,alle Naivitat“.2z Wiederholt verwendet Husserl die Metapher des Erwa-
chens, um den Vorgang zu beschreiben, der es dem Menschen ermdoglicht,
sich der ethischen Forderung zu stellen.28 Dabei ist nach Husserl zwischen
ethischer und phanomenologischer Epoché zu unterscheiden. Der ethische
Mensch vollzieht, wie es in Erste Philosophie (1923/24) heifdt, eine ,Epoché*,
durch die sein Leben in ethischer Hinsicht zum Thema wird. Die ethische
Epoché hat dabei vorbereitenden Charakter fiir den Vollzug der ,streng
universalen Epoché®.29

Fiir das Verstandnis des Zusammenhangs von ethischer Besinnung und
phanomenologischer Einstellung ist zudem die Weise von Bedeutung, wie
Husserl die Motivation fiir den Vollzug der jeweiligen Epoché erklart. Im
Falle der ,ethischen Umkehr* spricht Husserl von dem ,Entschluss® des
Menschen, sich in seinem Handeln den Normen der Vernunft zu unter-
stellen.3o Die ,Mdglichkeit freier Selbstgestaltung®, das Streben, ,dem per-
sonlichen Leben hinsichtlich seiner jeweiligen urteilenden, wertenden und
praktischen Stellungnahmen die Form der Einsichtigkeit bzw. [...] der [...]
Verniinftigkeit zu geben®, kennzeichnen nach Husserl die ethische Lebens-
form des Menschen.3 Nicht durch dussere Bestimmung, sondern nur ,aus
eigener Freiheit” kann ein Mensch sein Leben als ethisches begriinden.32
Der Wechsel von der natiirlichen in die phanomenologische Einstellung
ist, wie Husserl in den Ideen (1913) sagt, ,Sache unserer vollkommenen
Freiheit“.33 Der Vollzug der phanomenologischen Epoché, der zur Thema-
tisierung unseres Weltbezugs fiithrt und in dem die natiirliche Einstellung
eine Umwertung erfdhrt, setzt, wie Husserl in Erste Philosophie betont, ei-
nen freien Willensentschluss voraus. Der Philosoph ,bedarf notwendig ei-
nes eigenen, ihn als Philosophen iiberhaupt erst und urspriinglich schaf-
fenden Entschlusses, sozusagen einer Urstiftung, die urspriingliche Selbst-
schopfung ist“.34

27 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 34, 37, 43.

28 HussiRrL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 46f., 5of.

29 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 155: ,[...] Aber immerhin kann
uns das ethische Leben und seine ethisch reflektive Art, sofern wir es auch in seiner Strenge
sehr wohl fiir moglich halten, vorbereiten, die Moglichkeit einer streng universalen Epoché,
sei es auch zu anderen Zwecken, in den Blick zu bekommen.“ Vgl. ebd. 319. Zum Problem
der ethischen Epoché vgl. GOTO, Hiroshi: Der Begriff der Person in der Phdnomenologie Ed-
mund Husserls. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2004, 244ff.

30 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 43.

31 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 26.

32 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 42.

33 HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Erstes Buch. Hua Bd. III,1. Den Haag: Nijhoff 1976, 63. Vgl. ebd. 62: ,Der univer-
selle Zweifelsversuch gehért in das Reich unserer vollkommenen Freiheit [...].“ Ebd. 64: ,In
Beziehung auf jede Thesis konnen wir und in voller Freiheit diese eigentiimliche Epoché
iben, eine gewisse Urteilsenthaltung [...].“

34 HUsSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 6f., 19.



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 383

Husserls Ausfiihrungen zur praktischen Bedeutung theoretischer Er-
kenntnis und zum Verhdltnis von phdanomenologischer Reduktion und
ethischer Besinnung bilden den Horizont, innerhalb dessen sein Verstand-
nis der indischen Philosophie zu explizieren ist. Die in den 20er Jahren
verfassten Texte zu diesem Thema stehen in einem Kontext, in dem es
Husserl darum geht, die ethischen Aspekte des phinomenologischen Ein-
stellungswechsels deutlich zu machen und das Konzept einer ethischen
Lebensform von einem phianomenologischen Standpunkt aus darzustellen.

3. INTERSUBJEKTIVITAT UND ETHIK

In ihrem Aufsatz Empathy and Compassion as Experiential Praxis. Con-
fronting Phenomenological Analysis and Buddhist Teachings unternimmt
Natalie Depraz den Versuch, zentrale Begriffe der phanomenologischen
Intersubjektivitatstheorie und der altruistischen Ethik des Mahayana-
Buddhismus miteinander in Beziehung zu setzen. Die verschiedenen Pha-
sen der von Husserl beschriebenen Fremderfahrung — Depraz nennt die drei
Phasen der eigenen Leiberfahrung, der assoziativen Paarung mit einem an-
deren Leib und des wechselseitigen imaginativen Transfers psychischer
Zustande - ordnet sie bestimmten Haltungen zu, die im buddhistischen
Versenkungsprozess eingenommen werden. Der Vergleich beider Traditio-
nen dient nach Depraz dazu zu zeigen, ,how much the phenolmenological
analysis can profit from the concretely anchored pragmatic fruitfulness of
the Buddhist approach while the latter may take some insights from the
accuracy of the conceptual tools Husserl laid out in his analysis.“35 Einem
weitergehenden Vergleich steht nach Depraz im Wege, dass Husserls In-
tersubjektivitatstheorie vorwiegend epistemologisch ausgerichtet ist, und
nicht ,ethisch-spirituell“ wie die buddhistische Theorie des Mitleids. Sie
stimmt damit mit jenen Vertretern der Husserlforschung tiberein, die einen
Zusammenhang zwischen der Intersubjektivitatsproblematik und ethi-
schen Fragestellungen bestreiten und die These vertreten, dass Husserl in
seiner phanomenologischen Analyse der Intersubjektivitdt keine Verbin-
dung zu ethischen Problemen hergestellt habe.3¢

Tatsachlich ist Husserls grundlegende Darstellung der Intersubjektivi-
tatsproblematik in den Cartesianischen Meditationen vorwiegend konstitu-
tionstheoretischen Fragen der Fremderfahrung gewidmet. Mit den Begrif-
fen der ,Apprdsentation®, der ,Paarung” und der ,apperzeptiven Ubertra-
gung” fithrt Husserl hier ein spezielles Vokabular ein, um den Vorgang der
Fremderfahrung bzw. der Einfiihlung phanomenologisch zu beschreiben.

35 DEPRAZ, Natalie: Empathy and Compassion as Experiential Praxis. Confronting Pheno-
menological Analysis and Buddhist Teachings, in: CARR, David/CHAN-FAI, Cheung (Hgg.):
Space, Time and Culture. Dordrecht: Kluwer 2004, 189-200, hier 192.

36 ROMPP, Georg: Husserls Phdnomenologie der Intersubjektivitit. Dordrecht: Kluwer
1992, 11, Anm. 2.



384 Christoph Staub

Bei der Erklarung des Begriffs der Apprasentation bzw. der Mitgegenwarti-
gung geht Husserl von dem Beispiel der dusseren Wahrnehmung aus, bei
der uns ein Gegenstand nur nach einer bestimmten Seite hin anschaulich
gegeben ist, wahrend die tbrigen Seiten bloss apprasentiert werden. In
dhnlicher Weise ist im Falle der Fremderfahrung der Andere als Kérper im
eigentlichen Sinne wahrgenommen, seine ,leiblichen® Eigenschaften - da-
mit meint Husserl auch ,psychische Bestimmungen® - sind hingegen bloss
,2mitgegenwartig“. Deren ,erfiillende Prasentation“ ist, anders als im Falle
der ungesehenen Seiten des Wahrnehmungsgegenstandes, ,apriori ausge-
schlossen“.37 Dass der andere Korper als Leib aufgefasst wird, geschieht
durch apperzeptive Ubertragung: Er wird von uns aufgrund seiner Ahn-
lichkeit mit dem eigenen Leib als ebenso empfindender und wahrneh-
mender Korper apperzipiert und ist uns, wie Husserl mit einem aus der As-
soziationspsychologie stammenden Begriff sagt, ,notwendig in urspriing-
licher Paarung® mit diesem gegeben.38 Die von uns in der Erfahrung des
Anderen mitgesetzten psychischen Bestimmungen - wir erwarten, dass der
Andere als empfindendes und wahrnehmendes Wesen sich in bestimmter
Weise verhadlt - werden durch dessen Handlungen und Reaktionsweisen
eventuell bestatigt; eine eigentliche Erfiilllung der auf Fremdes gerichteten
Intentionen ist aber nicht moglich.39

Die Fremderfahrung ist nach Husserl nicht allein mit Hilfe assozia-
tionspsychologischer Begriffe zu beschreiben; ihre Analyse erfordert auch
den Rekurs auf Akte der Imagination. So spricht Husserl in den Carte-
sianischen Meditationen von der Moglichkeit, dass das Ich, das in seiner
rdumlichen Orientierung den Anderen im ,Modus ,Dort“ wahrnimmt, sich
in die Position des Anderen ,versetzen“ kann. Konstitutiv fur die Fremder-
fahrung ist die Vorstellung, dass die ,raumlichen Erscheinungsweisen®, die
der Andere hat, mir ,in Gleichheit“ zukommen wiirden, ,wenn ich dorthin
ginge und dort ware“.4c Husserl beschreibt diesen Vorgang in einem an-
deren Text als ein ,Sich-Hineinphantasieren“ in den Anderen.4 Es handelt
sich dabei um einen wechselseitigen Prozess, in welchem ich den Anderen
als jemanden erfahre, der selber wiederum auf Andere, und damit even-
tuell auf mich selbst, bezogen ist. Dieses ,Wechselseitig-fiir-einander-Sein“

37 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge. Hua Bd. 1. Den
Haag: Nijhoff 1950, 139.

38 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 140ff.

39 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 144: ,In dieser
Art bewdhrbarer Zugdnglichkeit des original Unzugénglichen griindet der Charakter des sei-
enden Fremden. Was je original prasentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst, bzw.
gehort zu mir selbst als Eigenes. Was dadurch in jener fundierten Weise einer primordinal
unerfiillbaren Erfahrung, einer nicht original selbstgebenden, aber Indiziertes konsequent
bewahrenden, erfahren ist, ist Fremdes."

40 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 146.

41 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 3. Teil (1929-1935). Hua
Bd. XV. Den Haag: Nijhoff 1973, 250.



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 385

fiihrt zu einer ,objektivierenden Gleichstellung“ meines und des Daseins
aller Anderen.4> Die Erfahrung der Gleichrangigkeit beschreibt Husserl in
einem frithen Text von 1910 in folgenden Worten:

,Es verschwindet der Unterschied zwischen Selbst und fremdem Ich, der An-
dere fasst mich als Fremden auf, wie ich ihn als fiir mich Fremden auffasse, er
ist sich selbst ein ,Selbst’ usw. So erfolgt Gleichordnung: eine Mannigfaltig-
keit gleichartiger, in gleichem Sinn selbstandiger, sich fithlender, wollender
Ich.“43

Dass fiir Husserl die Frage nach dem Anderen auch eine ethische Intention
hat, wird deutlich, wenn neben den Intersubjektivitdtsstudien im engeren
Sinne Husserls Texte zum Begriff der Sympathie und seine Ausfiihrungen
zu bestimmten Formen der personalen Gemeinschaft mitberiicksichtigt
werden.44 Hier zeigt sich, dass sich ethische Fragestellungen und Probleme
der Intersubjektivitat nicht voneinander ablosen lassen. In den Texten zur
Sympathie und zum ,Gemeingeist“ weist Husserl darauf hin, dass den Pro-
zessen der intersubjektiven Vergemeinschaftung nicht bloss Akte der ein-
fihlenden Kenntnisnahme des Anderen zugrunde liegen. Zur Bildung per-
sonaler Gemeinschaften sind vielmehr auch ,soziale“ Akte erforderlich, in
denen der Andere versteht, dass ich mich an ihn wende. In ihnen kommt
es zur ,Berithrung® zwischen dem Ich und dem Du; es entsteht eine ,Wir-
kungsbeziehung®, in der sich die personalen Subjekte in ihrem Handeln
wechselseitig motivieren.45

Zu den sozialen Akten gehoren die Akte der Sympathie bzw. des Mit-
fiihlens. Die Sympathie geht, wie Husserl betont, iiber das blosse Billigen
oder Missbilligen des Verhaltens des Andern, zu dem die Einfithlung be-
fahigt, hinaus.46 In der Sympathie bin ich als Person mit den andern Per-
sonen in einer Weise verbunden, dass ich mein Handeln an ihren Zielen
ausrichte. Durch sie werde ich dazu veranlaf3t, bestimmte Handlungen zu

42 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 157f.

43 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 1. Teil (1905-1920). Hua
Bd. XIII. Den Haag: Nijhoff 1973, 243f.

44 Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil (1921-1928).
Hua Bd. XIV. Den Haag: Nijhoff 1973: Texte Nr. 9 und 10; Beilagen XXIII-XXIX; HUSSERL,
Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 3. Teil: Beilage XXXI.

45 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil, 166f. Vgl. ebd.
171: ,Ich als Motivationssubjekt trete nun in der ursozialen Ich-Du-Beziehung nicht nur ne-
ben den Anderen als Anderen, sondern ich motiviere ihn, er motiviert mich; und in dem
ausgezeichneten Verhiltnis, das die Ich-Du-Beziehung, die durch soziale Akte, herstellt, liegt
eine beide Subjekte umgreifende Einheit des Strebens oder spezifischen Wollens vor, in der
beide wechselseitig aufeinander bezogen sind im aktuellen Bewusstsein, aufeinander als
Strebenssubjekte wechselseitig zu ,wirken® [...]*

46 HusseRL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil, 101: ,In der Sym-
pathie lebe ich nicht in der Einfiithlung [..] und vollziehe nicht nur als mich mit ihm
deckendes Ich meine Billigungen und Missbilligungen [...]. Sondern in der ,Sympathie“ ist
das andere Ich und sein Aktverhalten Thema meines Wertens, meines Liebens etc.”



386 Christoph Staub

vollziehen und in eine ,praktische Willensgemeinschaft® mit ihnen zu
treten.47 Sympathie als ,Mitfiihlen“ liegt sowohl den Akten des Mitleids als
auch den Akten der Mitfreude zugrunde.48 Das Mitleiden bedeutet aus
phanomenologischer Sicht nicht, dal man unmittelbar unter dem Leid des
Anderen leidet, sondern ,dafd man in ihn versunken in Deckung mit ihm
fithlt“.49 Man denkt sich dabei nicht bloff in den Anderen versetzt; viel-
mehr leidet man ,wirklich“. Anders als das blofe Einfithlen ist das Mitfiih-
len ein ,Mittun [..] im Wahrnehmen, Denken, Fihlen, Sich-entschei-
den®.5c Neben dem Mitleiden ist auch die Mitfreude eine bestimmte Weise
des Mitfiihlens. Auch sie kann uns zum ,Mittun“ mit Anderen bewegen
und ein Gefiihl der Verbundenheit mit ihnen entstehen lassen. Eine beson-
dere Form personaler Gemeinschaften ist die Liebesgemeinschaft. Sie ist
nach Husserl dadurch gekennzeichnet, dafd in wechselseitiger Weise das
Streben des einen in das Streben des andern miteingeht. Sowohl im Fiithlen
als auch im Handeln bildet sich eine Einheit des Strebens und Wollens, die
beide Subjekte auf einen gemeinsamen Gegenstand bezieht.s

Ullrich Melle hat darauf hingewiesen, daf Husserl in dem Text Ein-
fithrung in die Philosophie von 1919/20 den Blick starker auf die Sozialethik
richtet.5s2 Auch in den ,Kaizo“-Aufsitzen werden die zentralen Begriffe der
Erneuerung und der ethischen Lebensform nicht nur im Hinblick auf den
einzelnen, sondern vor allem in Bezug auf das ,Gemeinschaftsleben®
thematisiert.53 Die phanomenologische Analyse fithrt tiber die Akte des
Einfiihlens hinaus zu den Akten, in denen sich Sozialitat konstituiert und
in denen die Subjekte in eine aktive Beziehung zueinander treten. Mit der
Thematisierung der sozialitatskonstituierenden Akte, insbesondere der
Akte der Sympathie, in denen die Verflechtung von phanomenologischer

47 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil, 169, 171.

48 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil, 185. Husserl
sagt, dafd die Akte des Mitleids und der Mitfreude in Akten des Mitfiihlens ,fundiert” sind.
Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 3. Teil, 514).

49 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 3. Teil, 513.

50 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil, 188. Vgl. HUS-
SERL, Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen 1921/1924. Hua Bd. XXXVII. Dordrecht:
Kluwer 2004, 194: ,Mitleiden, das heisst nicht, an demselben leiden wie ein anderer, sondern
ihn bemitleiden, daran leiden, dass er leidet und weil er leidet. Unser Leid ist nur mittelbar
auf dasselbe Objekt gerichtet wie das des anderen. Wenn ich den anderen um den Tod sei-
nes Vaters bemitleide, so leide ich direkt nicht an dem Tod seines Vaters, sondern daran,
dass er seinen Vater verloren hat.”

51 HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil, 171ff.

52 MELLE, Ullrich: Edmund Husserl. From Reason to Love, 239: ,The lecture course from
1919/20 marks the transition to Husserl’s late ethics in yet another respect. In it Husserl
moves from individual ethics to social ethics, claiming that any fully developed individual
ethics leads necessarily into community-ethics.”

53 HUSSERL, Edmund: Aufsdtze und Vortrdge, 4, 20f.



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 387

Intersubjektivitatstheorie und praktischen Problemen der Ethik deutlich
sichtbar wird,54 kommt die intentionale Analyse erst zur vollen Entfaltung.

In seinen Schriften zur Sympathie und zur personalen Gemeinschaft
nimmt Husserl nur selten auf Scheler Bezug. Von Scheler erschien 1913 die
Arbeit Zur Phdnomenologie und Theorie der Sympathiegefiihle und von Liebe
und Hass; eine erweiterte Fassung dieser Arbeit wurde 1923 unter dem Titel
Wesen und Formen der Sympathie veroffentlicht. Husserl dussert sich meist
kritisch zu Schelers Philosophie.ss Gleichwohl ist davon auszugehen, dass
dessen Schrift einen Einfluss auf Husserls Ausfiihrungen zum Sympathie-
begriff hatte.s6 Scheler kommt jedenfalls das Verdienst zu, den Begriff der
Sympathie, der in der Gefiihlsethik der schottischen Moralphilosophen ei-
ne zentrale Rolle spielte, wieder zum Gegenstand der philosophischen Dis-
kussion gemacht zu haben.s7

In unserem Zusammenhang ist von Interesse, dass Scheler in Wesen
und Formen der Sympathie sich wiederholt zum Buddhismus und zur Stif-
terfigur des Buddha dussert. In der Beschreibung von dessen Erfahrung
fremden Leids kommt nach Scheler zum Ausdruck, dass das Mitfiihlen
kein blosses ,Epiphdnomen des jeweilig real Erlebten“ ist, sondern ein
,selbstandiges®, vom ,Wechsel der dusseren Reize” unabhdngiges Gefiihl“.58
Dies entspricht der phanomenologischen Auffassung, fiir welche das Mit-
gefiihl ein ,apriorischer Akt ist, der sich nicht durch ,empirisch-genetische
Theorien“ erkldren ldsst, sondern etwas Letztgegebenes ist.59 Die Schilde-
rungen im Palikanon zeigen nach Scheler, dass die phanomenologische
Methode der Ideierung auch auf die Akte und Inhalte des Fihlens anzu-
wenden ist. Am Beispiel zufdlliger Begegnungen mit Leidenden ldsst sich
Jideierend“ das ,Wesen des Fremdleidens“ erfassen. Der ,Herzenswand-
lung” des Buddha entspricht aus phanomenologischer Sicht ein ,Gesin-
nungswandel“, durch den die ,Gleichwertigkeit des Menschen als Men-

54 Vgl. SPAHN, Christine: Phanomenologische Handlungstheorie. Edmund Husserls Unter-
suchungen zur Ethik. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1996, 140ff.

55 Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. 2. Teil, 335 und den
Vortrag Phdnomenologie und Anthropologie (1931), in: Philosophy and Phenomenological
Research 2 (1941) 1-14.

56 Nach SPAHN, Christine: Phdnomenologische Handlungstheorie, 140 beeinflussten sich
Husserl und Scheler in dieser Frage wechselseitig. Spahn (ebd. 142) vertritt sogar die These,
dass ,die Anregungen zu Husserls Uberlegungen iiber Sympathie und Mitfithlen zum gros-
sen Teil auf Scheler zuriickgehen®.

57 ANDREE, Georg Johannes: Sympathie und Unparteilichkeit. Adam Smiths System der
nattrlichen Moralitdt. Paderborn: Mentis 2003, 35 Anm. 4.

58 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie. Bern: Francke 1973, 61.

59 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie, 66: ,[...] dass Nachfiihlen und Mitge-
fihl Urphanomena sind, die nur in ihrem Wesen aufgewiesen werden konnen, nicht aber
psychogenetisch aus einfacheren Tatsachen ableitbare Erscheinungen.”



388 Christoph Staub

schen® bewusst wird und der andere seine ,schattenhafte und ichbeziig-
liche Existenzform® verliert.6o

Sowohl Scheler als auch Husserl distanzieren sich in ihren Untersu-
chungen zum Sympathiebegriff von der Sympathieethik Humes. Sympa-
thie als Mitgefiihl ist nach Hume die Fihigkeit, unsere Affekte mit denen
anderer Menschen in Ubereinstimmung zu bringen. Hume vergleicht den
Vorgang, bei dem wir die Gefiihle anderer in uns aufnehmen, mit der
Ubertragung der Schwingungen zweier gleichgespannter Saiten.6! Eine sol-
che Ubertragung von Gefiihlen ist nach Husserl von dem eigentlichen Mit-
gefiihl zu unterscheiden. Sympathiegefithle beruhen, wie Husserl gegen
Hume betont, nicht auf ,suggestiver Gefiihlsiibertragung“. Nach phanome-
nologischer Auffassung ist im Falle des Mitleids unser Leiden nur ,mittel-
bar“ auf dasselbe Objekt gerichtet; beim Mitleid handelt es sich somit
nicht um ein ,paralleles und gleichgerichtetes Fiithlen von kommunizieren-
den Personen®.62 Auch fehle Hume die Begrifflichkeit, um zwischen dem
Nachfiihlen der Einfiihlung und dem durch Wohlwollen und Liebe charak-
terisierten Mitfiihlen zu unterscheiden.63 Vor allem aber wird der Hume-
schen Sympathieethik von phanomenologischer Seite vorgeworfen, dass
sie das Gefiihl der Sympathie zur alleinigen Grundlage moralischer Unter-
scheidungen mache. Das Mitgefiihl als solches ist, wie Scheler betont,
,prinzipiell wertblind“; sittlich wertvoll sind Mitfreude und Mitleid nur,
wenn der Sachverhalt, auf den sie sich beziehen, selbst in sich sittlich
wertvoll ist.64 Das Gefiihl der Sympathie kann aus phanomenologischer
Sicht daher nicht als Kriterium der Billigung oder Missbilligung von Hand-
lungen und Verhaltensweisen dienen.6s

60 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie, 70f. Vgl. ebd. 71: ,Darum sehen wir
[...] z.B. im Falle der Bekehrung Buddhas, dass jene Herzenswandlung, von der wir sprachen,
da und nur da auftritt, wo ein an sich einzelner Fall, eine ,zufdllige Tatsache“ mitgefiihlten
fremden Seins und Erlebens nur ,als Beispiel“ aufgefasst wird (,ein“ Bettler, ,ein“ Kranker,
,ein“ Toter usw.), an dem nun das Wesen des Fremdleidens tiberhaupt ,ideierend” erfasst
wird, und die ,reine“ Funktion des Mitfiihlens als dauernden, konstitutiven Verhaltens weit
hinaus tiber diese seine erstmalige ,Veranlassung” allem Fremdseienden und Fremdwertigen
gegeniiber freigesetzt und entfaltet wird."

61 HUME, David: Ein Traktat iiber die menschliche Natur. Buch I1/11l. Hamburg: Meiner
1978, 329: ,Sind zwei Saiten gleichgespannt, so teilt sich die Bewegung der einen der ande-
ren mit; in gleicher Weise gehen die Gemiitsbewegungen leicht von einer Person auf die
andere liber und erzeugen korrespondierende Bewegungen in allen menschlichen Wesen.“

62 HusSERL, Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen 1921/1924, 194.

63 HUSSERL, Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen 1921/1924, 194. Vgl. SCHELER,
Max: Wesen und Formen der Sympathie, 19ff.

64 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie, 17f. HUSSERL, Edmund: Einleitung in
die Ethik. Vorlesungen 1921/1924, 181 spricht vom Fiihlen als einem ,Bewerten, das je nach-
dem ein richtiges oder unrichtiges, ein zu dem Gegenstand passendes oder nicht passendes
sein kann, bzw. ein Werten sein kann, das einen wahren Wert setzt oder einen falschen.”

65 Eine solche Funktion im Bereich der Moral schreibt Hume der Sympathie zu, wenn er
sie als Quelle des sittlichen Wertes von Handlungen bezeichnet. Vgl. HUME, David: Ein
Traktat tiber die menschliche Natur, 327f.: ,Wir bemerkten [...], dass sittliche Unterscheidun-



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 389

Husserl stimmt allerdings der Auffassung der schottischen Moralphilo-
sophen zu, dass die Gefiihle aufgrund ihrer motivationalen Kraft eine zen-
trale Bedeutung fiir das Handeln haben. In den Gefiithlen der Sympathie,
und zwar sowohl im Mitleiden als auch in der Mitfreude, nehmen wir in
wohlwollender Weise Anteil am Schicksal anderer Menschen. Eine Theorie
des Handelns, welche die gefiihlsmdssige Bestimmtheit des Willens nicht
beriicksichtigt, kann, wie Husserl mit Hume betont, die motivationale
Grundlage unseres moralischen Bewusstseins nicht verstandlich machen.66

Eine Schwierigkeit bei dem Versuch, die phanomenologische Intersub-
jektivitatstheorie und Ethik mit der buddhistischen Philosophie in Bezie-
hung zu setzen, stellt zunachst der soteriologische Kontext dar, in dem die
philosophischen Theorien des Buddhismus stehen. Nach Lambert Schmit-
hausen ist es ein Merkmal zentraler Lehren der buddhistischen Philoso-
phie, daf sie aus spiritueller Praxis, d.h. aus moralisch-ethischen Ubungen
und Versenkungspraktiken, hervorgegangen sind. Dies gilt zum Beispiel
fur die idealistische Yogacara-Theorie, deren Terminologie zunachst dazu
diente, die Versenkungsobjekte zu beschreiben.67 Die Verwurzelung in der
spirituellen Praxis 1a8t sich auch bei der von den meisten buddhistischen
Schulen vertretenen Lehre vom Nichtselbst - der Lehre, daff es keinen
Atman bzw. kein substantielles Selbst gebe - nachweisen. Der Hinweis
darauf, daf} die psychischen und physischen Konstituenten der menschli-
chen Person nicht das ,Selbst“ seien, diente urspriinglich der Konsolidie-
rung der meditativen Praxis und der Konzentration auf die Loslésung von
selbsthaften Bestrebungen. In besonderem Masse stellt sich die Frage nach
dem Verhadltnis von philosophischer Theorie und spiritueller Praxis bei der
Lehre vom Mitleid oder Mitgefiihl. Ist der Impuls fiir altruistisches Han-
deln allein in der im Versenkungsprozess gemachten Erfahrung des Nicht-
selbsts verankert oder hat er nicht vielmehr seine Grundlage in einer Geis-

gen durchaus abhdngig sind von bestimmten Lust- und Unlustgefiihlen, d.h. dass jede geis-
tige Eigenschaft, die uns bei uns selbst oder bei anderen mit Befriedigung erfiillt, sich der
Betrachtung oder Reflexion natiirlicherweise als tugendhaft darstellt.“ Ebd. 372: ,[...] so kon-
nen wir nicht zweifeln, dass Mitgefiihl die Hauptquelle der sittlichen Unterscheidungen ist.“

66 Vgl. HUSSERL, Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen 1921/1924, 174, 214f. Zum
Verhdltnis der Husserlschen Ethik zur Sympathieethik von Adam Smith vgl. FRICKE,
Christel/FOLLESDAL, Dagfinn (Hgg.): Intersubjectivity and Objectivity in Adam Smith and
Edmund Husserl. Frankfurt: Ontos Verlag 2012.

67 Vgl. SCHMITHAUSEN, Lambert: Spirituelle Praxis und philosophische Theorie im Budd-
hismus, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 57 (1973) 161-186,
hier 168f.: ,Mit dem Terminus vijilaptimatra - in dem Sinne, daf} die Erkenntnis blosser
Bewusstmachungsakt und das Objekt nichts auflerhalb dieses Bewusstmachungsaktes ist —
hat das Samdhinirmocanasitra den zentralen und charakteristischen Terminus des Yoga-
cara-Idealismus geschaffen. Es verwendet ihn [...] zundchst zur Charakterisierung der Ideali-
tit der Versenkungsobjekte. [...] Der universale Idealismus der Yogacaras ist entstanden aus
der Reflexion iiber eine bestimmte spirituelle Praxis und aus der Generalisierung der dabei
beobachteten Verhaltnisse.”



390 Christoph Staub

tes- und Gemiitshaltung, die sich durch das Uben von Mitgefiihl bildet?68
In beiden Fadllen wird das, was zu altruistischem Handeln bewegt, in
ethisch-spiritueller Erfahrung gesucht. Im ersten Fall soll die Erkenntnis,
daf die verganglichen und leidvollen Personlichkeitskonstituenten nicht
mit dem Selbst gleichzusetzen sind, zum Handeln zugunsten Anderer mo-
tivieren; im zweiten Fall geschieht die Motivation durch die gezielte
Kultivierung altruistischer Gefiihle, wie z.B. des Wohlwollens oder des
Mitleids.

Es sind, wie in der Buddhismusforschung betont wird, gegensatzliche
Vorgehensweisen, durch die man eine altruistische Ethik zu begriinden
versucht, namlich einerseits durch die ,Entleerung“ des Selbsts und ande-
rerseits durch dessen Erweiterung. Im Mittelpunkt der an zweiter Stelle
genannten Vorgehensweise steht die in kanonischen und postkanonischen
Schriften dargestellte Lehre von den vier apramanas - den vier ,unbe-
grenzten“ Ubungen -, namlich der Kultivierung der Gefiihle des Wohl-
wollens (maitri), des Mitleids (karuna), der (Mit-)Freude (mudita) und des
Gleichmuts (upeksa). Diese Ubungen sind, wie Buddhismusforscher be-
tonen, urspriinglich ,kaum als eine Anleitung zum praktischen Handeln,
sondern vielmehr als [Ausdruck einer] Geisteshaltung zu verstehen, die
zum Zwecke der spirituellen Selbstvervollkommnung kultiviert wird®, mit
dem Ziel, den eigenen Geist von negativen Emotionen wie Ubelwollen,
Schéddigungsabsicht, Gier oder Hass zu befreien. Die Schrankenlosigkeit
des jeweiligen Gefiihls bewirkt, dafd das Selbst nicht auf bestimmte Perso-
nen bezogen bleibt, sondern ins ,Unbegrenzte” erweitert wird.®9 Der an-
dere Weg zur Begriindung altruistischen Verhaltens rekurriert auf die
Leerheitserfahrung. Sie soll dazu fithren, die gewohnte Einstellung, in der
das eigene Selbst der privilegierte Bezugspunkt des Strebens ist, aufzuge-
ben und die anderen Lebewesen als ,der eigenen Person gleichrangige Be-
zugspunkte des Strebens“ aufzufassen. Bei der Beseitigung oder Verhinde-
rung von Leid 1df3t sich aufgrund seines unpersonlichen Charakters in der
Folge kein Unterschied zwischen eigenem und fremdem Leid machen.70

Der soteriologische Kontext, in dem die philosophischen Theorien des
Buddhismus stehen, hat Vertreter der Buddhismusforschung dazu veran-
laRt, eine Trennlinie zwischen westlicher, wissenschaftlicher Philosophie

68 SCHMITHAUSEN, Lambert: Nichtselbst, Leerheit und altruistische Ethik im Bodhicarya-
vatara, in: PREISENDANZ, Karin (Hg.): Expanding and Merging Horizons: Contributions to
South Asian and Cross-Cultural Studies in Commemoration of Wilhelm Halbfass. Wien: Aus-
trian Academy of Sciences Press 2007, 551-570, hier 551.

69 MAITHRIMURTHI, Mudagamuwe: Wohlwollen, Mitleid, Freude und Gleichmut. Eine ideen-
geschichtliche Untersuchung der vier apramanas in der buddhistischen Ethik und Spiritualitdt.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1999, 164.

70 SCHMITHAUSEN, Lambert: Nichtselbst, Leerheit und altruistische Ethik, 565, 568.



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 301

und Ostlichem, religiosem Denken zu ziehen.” Es ist allerdings schon frith
darauf hingewiesen worden, daf} die logisch-erkenntnistheoretische Schule
des Buddhismus, welche sich im 6. und 7. Jahrhundert n. Chr. mit Dignaga
und Dharmakirti ausgebildet hat, nicht in dieses Schema pafdt. Der Budd-
hologe Stcherbatsky hat die These vertreten, daff in den Lehren dieser
Schule die Anfiange eines der westlichen Philosophie parallel zu setzenden
sdkularen, wissenschaftlichen Denkens zu finden sind.72 Es gibt gemafd
dieser Auffassung einen Bruch zwischen der soteriologischen und der epis-
temologischen Tradition des buddhistischen Denkens. Die buddhistischen
Philosophen der epistemologischen Tradition werden als analytische Phi-
losophen betrachtet, die sich hauptsdchlich der Logik und der Semantik
gewidmet haben. Diese Einschatzung wird in neueren Untersuchungen in
Frage gestellt. Eine solche Interpretation versaumt es, wie Eli Franco sagt,
die Frage nach dem ,Selbstverstandnis der Tradition®, und das heifst auch
nach dem soteriologischen Verstandnis der eigenen Tradition zu stellen.
Die genaue Textanalyse mache deutlich, dafl der soteriologische Kontext
auch in der logisch-erkenntnistheoretischen Tradition bestimmend blei-
be.73 Unbestreitbar ist, dafd in der logisch-erkenntnistheoretischen Schule
des Buddhismus die theoretische Philosophie an Bedeutung gewinnt und
nicht mehr in gleichem Masse in die ethisch-spirituelle Praxis der Erlo-
sungslehre eingebunden ist. Gleichwohl bleibt die Bestimmung des Ver-
haltnisses von philosophischer Theorie und spiritueller Praxis auch fiir die
Vertreter der logisch-erkenntnistheoretischen Schule als Aufgabe bestehen.

4. WEGE UND EINSICHTEN

Die Uberlegungen zum Verhaltnis von philosophischer Theorie und spiri-
tueller Praxis haben gezeigt, dass der soteriologische Kontext, in dem die
philosophischen Theorien des Buddhismus stehen, kein Hindernis fiir die
philosophische Auseinandersetzung darstellt. Uberlegungen dazu, wie die
spirituelle Praxis die Entstehung theoretischer Konzepte bestimmt, kon-
nen beim Vergleich zwischen Phianomenologie und buddhistischer Philo-
sophie vielmehr einen wichtigen Bezugspunkt bilden. Aus phianomenologi-
scher Sicht ist das Zusammenwirken von spiritueller Praxis und philoso-

7 Vgl. CONZE, Edward: Buddhistisches Denken. Drei Phasen buddhistischer Philosophie in
Indien. Frankfurt a.M.: Insel Verlag 1988, 15ff.

72 STCHERBATSKY, Theodore: Buddhist Logic. Vol. 1. Leningrad: Akad. Nauk 1932, xii:
»There is a widely spread prejudice that positive philosophy is to be found only in Europe.
[...] We are on the eve of a reform. The consideration [...] of the independent and altogether
different way in which the problems of logic, formal as well as epistemological, have been
tackled by Dignaga and Dharmakirti will possibly be found of some importance. [...] The phi-
losopher [...] will be tempted not only to interpret Indian ideas in European terms, but also
to try the converse operation and to interpret European ideas in Indian terms.“

73 FRANCO, Eli: Zum religiosen Hintergrund der buddhistischen Logik, in: Berliner Wissen-
schaftliche Gesellschaft, Jahrbuch 1990/91, 177-193.



392 Christoph Staub

phischer Theorie vor allem deshalb von Interesse, weil es auch fiir die Pha-
nomenologie darum geht, eine Umwendung des Bewuf3tseins bzw. einen
Wandel der Einstellung zu beschreiben. Die Suche nach einem angemesse-
nen Verstandnis der phanomenologischen Einstellung ist der Beweggrund,
der Husserl zur Weiterentwicklung und Radikalisierung der Reduktions-
methode veranlat hat. Der Weg in die Phdanomenologie nimmt in
Husserls Darstellung bekanntlich unterschiedliche Gestalten an; Husserl
nennt den Cartesianischen Weg, den Weg iiber die Psychologie und den
Weg iiber die Ontologie. Der Cartesianische Weg, der, wie Husserl in spa-
teren Texten einrdumt, solipsistischen Miffdeutungen ausgesetzt ist, ver-
mag den Bereich des phdnomenologisch Gegebenen nur unzureichend zu
erfassen. Die Wege iiber die Psychologie und die Ontologie sollen dagegen
die intersubjektive und geschichtliche Verfafdtheit des phanomenologisch
Gegebenen mitberiicksichtigen und so zu einer ,Vertiefung der phanome-
nologischen Methode” fithren.74 Sie machen deutlich, daf} mit dem Wech-
sel von der natiirlichen zur phanomenologischen Einstellung der Bezug
zur Welt nicht preisgegeben wird; der Wechsel fiihrt nicht zu einer Ab-
straktion von allem Externen, sondern zu einer Thematisierung des sinn-
und geltungstheoretischen Bezugs dazu. Die Kontrastierung von unthema-
tischem und thematischem Weltbezug bzw. von implizitem und explizi-
tem Weltbewuftsein bringt zum Ausdruck, daf der Ubergang von der na-
tirlichen zur phanomenologischen Einstellung nicht durch ontologische,
sondern durch modale Merkmale bestimmt ist. Die phanomenologische
Einstellung unterscheidet sich von der natiirlichen Einstellung nicht durch
einen Zuwachs an ontologischen Annahmen; sie erschliesst keine von der
Alltagserfahrung grundsatzlich verschiedene Dimension des Wirklichen,
sondern eroffnet einen neuen, ,theoretischen“ Zugang zu ihr. Husserl be-
schreibt die Epoché als eine ,eigenartige Bewusstseinsweise, die zur ur-
spriinglichen schlichten Thesis [...] hinzutritt und sie in einer eben eigen-
artigen Weise umwertet”. Durch den Vollzug der Epoché entfallt der un-
mittelbare Geltungsanspruch aller in natiirlicher Einstellung gemachten
Behauptungen. Die Epoché ermdglicht den ,theoretischen Blick” auf das
Denken und Sprechen.7s

In neueren Untersuchungen zur phanomenologischen Methode wird
das Bemiihen deutlich, die Epoché als eine besondere Form der ,Praxis“ zu
beschreiben. Die Epoché ist weniger als Teil eines erkenntnistheoretischen
Vorgangs, sondern vor allem als ein Prozefl zu verstehen, bei welchem
Akte der Aufmerksamkeit und des gewohnheitsmafligen Einiibens eine

74 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 130.
75 HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Erstes Buch, 63, 70.



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 393

wichtige Rolle spielen.76 Aufmerksamkeit, Bemiithung, Eintibung und Em-
pfanglichkeit sind die Kategorien, anhand derer die verschiedenen Schritte
des Prozesses, der zum Einstellungswechsel fiihrt, zu beschreiben sind.
Den phdanomenologischen Vorgiangen der ,Umkehrung des Blickes” und
des Erfassens neuer Gegebenheiten entsprechen Phasen der Aufmerksam-
keit, in denen sich das Bewufstsein der Vollzugsweise der Akte zuwendet,
und der Rezeptivitdt, in welchen neue Gestalten und Konfigurationen ins
Bewufdtsein treten. Diese Phasen setzen, wie auch im Hinblick auf die
Meditationspraxis betont wird, Praktiken des Einiibens voraus, d.h. ,lange
Zyklen des Trainings, vom Lernen bis hin zur Stabilisierung”.77

Dass sich die Darstellung des Reduktionsverfahrens nicht auf erkennt-
nistheoretische Aspekte beschrankt, macht Husserl in Texten zur phano-
menologischen Reduktion aus den spdten 2o0er Jahren deutlich. Starker in
den Vordergrund des Interesses riicken hier Fragen nach der Weise, wie
wir selber den Ubergang in die phinomenologische Einstellung erleben.
Die phdanomenologische Einstellung ist keine blofde ,Erkenntniseinstel-
lung®, sondern auch eine , praktische Einstellung”.78 Die Tatigkeit des pha-
nomenologischen Beschreibens setzt voraus, daff der Beschreibende die
Epoché selber vollzieht und dass er sich dieser Modifikation bewuf3t ist.
Zudem stellt sich fiir Husserl die Frage, wie sich ,das phanomenologische
Ich mit dem ,unteren” reflektierten natiirlichen Ich“ vertragt. Ein ,gespal-
tenes Leben“ zu fithren, bei welchem zwei verschiedene Einstellungen mit-
einander abwechseln, ohne sich wirklich zu durchdringen, ist, wie Husserl
sagt, gerade nicht das Ziel des Einstellungswechsels.79 Was die phano-
menologische Reduktionsmethode bewirken will, ist vielmehr die ,Syn-
thesis“ von natiirlicher und phanomenologischer Weltbetrachtung. In ihr

76 Vgl. hierzu SEPP, Hans Rainer: Epoché vor Theorie, in: KUHN, Rolf/STAUDIGL, Michael
(Hgg.): Epoché und Reduktion. Formen und Praxis der Reduktion in der Phdnomenologie.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2003, 199-211.

77 DEPRAZ, Natalie/VARELA, Francisco J./VERMERSCH, Pierre: Die phdnomenologische
»Epoché” als Praxis, in: KUHN, Rolf/STAUDIGL, Michael (Hgg.): Epoché und Reduktion. Formen
und Praxis der Reduktion in der Phdnomenologie. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2003,
213-228.

78 HUsSERL, Edmund: Zur phdnomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-
1935). Hua Bd. XXXIV. Dordrecht: Kluwer 2002, 15: ,Ich habe die thematische Einstellung des
transzendentalen Ich als Erkenntniseinstellung beschrieben. Es ist natiirlich insofern eine
praktische Einstellung, als sie auf ,Einklammerung", auf anschauende Betrachtung, auf Ent-
faltung und Beschreibung geht. Also hier liegt eine Selbstbestimmung des transzendentalen
Ich vor, ein Sich-selbst-Behandeln in Richtung auf transzendentale Erkenntnis.“

79 HUSSERL, Edmund: Zur phdnomenologischen Reduktion, 9, 16. Vgl. ebd. uf.: ,Ich lebe
ein nattirliches Leben und etabliere auf Grund einer wie immer zu beschreibenden Motiva-
tion ein streckenweise dasselbe iibergreifendes ,transzendentales“ Erkenntnisleben. Strek-
kenweise lasse ich meinen transzendentalen ,Beruf ruhen und lebe weiter mein naturliches
Leben; aber habituell bleibe ich Transzendentalist, fahre in den frither abgebrochenen Be-
schreibungen fort, kehre wieder in die transzendentale Einstellung zuriick, wie dann nach-
her wieder in die natiirliche Einstellung. Ich lebe ein gespaltenes Leben [...].“



394 Christoph Staub

bleibt der Weltbezug des natiirlichen Lebens weiter bestehen; durch den
Wechsel in die phianomenologische Einstellung ist das natiirliche Leben
aber in modifizierter Einstellung gegeben.80

Mit der Frage nach der praktischen Bedeutung des theoretischen Er-
kennens erweitert Husserl den Horizont der phanomenologischen Thema-
tik in mehrfacher Hinsicht. Zum einen weist er auf die ethische Relevanz
des Einstellungswechsels hin. Mit dem Wechsel in die phanomenologische
Einstellung bildet sich idealerweise eine ethische Lebensform aus, in der
der phdnomenologisch Eingestellte sich darum bemiiht, sein Handeln den
Normen der Vernunft zu unterstellen. Durch die Hinwendung zu Proble-
men der praktischen Vernunft wird zudem die enge Verflechtung der In-
tersubjektivitatsthematik mit sozialethischen Fragestellungen deutlich. Vor
allem aber hat die starkere Beriicksichtigung praktischer Aspekte des pha-
nomenologischen Weltbezugs eine Riickwirkung auf die Gestalt der pha-
nomenologischen Theorie selbst. Theoretisches Forschungsinteresse und
ethisch-praktische Reflexion werden eng miteinander verkntipft. Die Ausge-
staltung des phanomenologischen Reduktionsverfahrens fiithrt zur Bildung
eines begrifflichen Rahmens, innerhalb dessen metaphysische Positionen,
zu denen auch gewisse Formen des philosophischen Idealismus und Rea-
lismus gehoren, keinen Platz mehr haben.8

Den metaphysikkritischen Intentionen, die mit dem in der Phanomeno-
logie praktizierten Einstellungswechsel einhergehen, entsprechen auf budd-
histischer Seite grundlegende Vorbehalte gegeniiber jeglicher Behauptung
seigenwesentlicher Naturen®. Diese wie jene sind Ausdruck einer gewan-
delten Haltung zu bestimmten theoretischen Fragen. Der geschichtliche
Verlauf der buddhistischen Philosophie laf3t sich — dhnlich wie der Weg in
die Phinomenologie - als ein Vorgang der stetigen Ausweitung des Reduk-
tionsverfahrens beschreiben. Es sind Fragen nach der empirischen Gestalt
der Personlichkeit und der Realitat der Erscheinungswelt, die in der budd-
histischen Philosophie zu einem wesentlichen Teil die Theoriebildung und
die Weiterentwicklung der philosophischen Lehre bestimmt haben. Den
verschiedenen Phasen der Entwicklung der buddhistischen Philosophie
korreliert nach dieser phanomenologischen Betrachtungsweise eine fort-
schreitende Radikalisierung des philosophischen Denkens in Hinsicht auf
eine ,voraussetzungslose, alle ontologischen Annahmen thematisierende
Einstellung. Das begriffliche Vokabular, das Husserl der Ausgestaltung des
phdanomenologischen Reduktionsverfahrens zugrunde gelegt hat, kann

80 HUSSERL, Edmund: Zur phdnomenologischen Reduktion, 16f.

81 Vgl. HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phdanomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Drittes Buch. Hua Bd. V. Den Haag: Nijhoff 1971, 151: ,,[...] daf ich nach wie vor
jede Gestalt des tiblichen philosophischen Realismus fiir prinzipiell widersinnig halte, nicht
minder jeden Idealismus, zu welchem er sich in seinen Argumentationen in Gegensatz stellt,

[

den er ,widerlegt".



Zur phanomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 395

dem Komparatisten als Darstellungsmittel fiir die Beschreibung des in der
buddhistischen Philosophie angestrebten Einstellungswechsels dienen.

Zusammenfassung:

In seinem Wiener Vortrag von 1935 uber ,Die Philosophie in der Krisis der
europdischen Menschheit® unterscheidet Husserl deutlich zwischen der
theoretischen Einstellung der europdischen philosophischen Tradition und
der praktischen Ausrichtung des indischen Denkens. Verschiedene Texte aus
den 20er Jahren zeigen allerdings, dass Husserls Verstdndnis des Buddhis-
mus differenzierter ist und er sich der engen Verschrdnkung von Theorie und
Praxis im buddhistischen Denken bewusst ist. In diesem Sinne kann der Ver-
gleich zwischen Buddhismus und Phdnomenologie Husserls Auseinander-
setzung mit ethischen Fragen und seine ,Vertiefung der phdnomenologi-
schen Methode“ aus einer anderen Perspektive zeigen.

Abstract

In his Vienna lecture on ,Philosophie in der Krisis der europdischen Mensch-
heit“ given in 1935 Husserl makes a clear distinction between the practical
intention of Indian-Buddhist thinking and the theoretical attitude that is
characteristic of the European tradition of philosophy. Some texts from the
1920s however show that Husserl’s comprehension of Buddhist thinking is
more sophisticated than that and that he is aware of the close link which
exists in Buddhist thinking between the theoretical and the practical. In this
respect the comparison between Buddhism and phenomenology may shed
new light on Husserl’s discussion of ethical aspects of the method of
reduction and on the practical significance of theoretical knowledge, his
“deepening of the phenomenological method”.



	Theoretische oder praktische Philosophie? : Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus

