
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Theoretische oder praktische Philosophie? : Zur phänomenologischen
Auseinandersetzung mit dem Buddhismus

Autor: Staub, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Staub

Theoretische oder praktische Philosophie?
Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem

Buddhismus

l. Die Problematik komparativen Philosophierens

Stärker als andere philosophische Disziplinen ist die komparative Philosophie,

die sich mit nichteuropäischen Traditionen des Denkens beschäftigt,
mit der Forderung konfrontiert, Rechenschaft abzulegen über den Gegenstand

und die Methode ihrer Untersuchungen. Vorbehalte gegenüber dem
komparativen Unternehmen haben sowohl Vertreter der eurozentrischen
Philosophieauffassung geäussert, die durch die Auseinandersetzung mit
östlichen Traditionen den klassischen Philosophiebegriff in Frage gestellt
sehen, als auch Repräsentanten der sich neu etablierenden Disziplin der
interkulturellen Philosophie, deren Kritik vor allem methodischer Natur
ist. Ein weiterer Kritikpunkt wird von hermeneutischer Seite gegen die
komparative Philosophie ins Feld geführt. Er besagt, dass es für die
Begriffe der westlichen Philosophie in den östlichen Traditionen keine
Entsprechung gebe und ein Vergleich im eigentlichen Sinn daher nicht möglich

sei. Die These, dass Begriffssysteme unterschiedlicher philosophischer
Traditionen nicht vergleichbar sind, ist Teil von Gadamers hermeneutischer

Theorie, gemäss der die Begriffsstruktur, die unser Verstehen prägt,
ausserhalb des besonderen Rahmens der eigenen Tradition nicht zur
Anwendung kommen kann. Deutlich zum Ausdruck bringt Gadamer diese
Auffassung in dem Aufsatz Begriffsgeschichte als Philosophie:

„Nur sie [sc. die philosophische Tradition des Abendlandes] können wir
befragen; denn die rätselhaften Aussageformen von Tiefsinn und Weisheit, die
in anderen Kulturen, insbesondere des Fernen Ostens, entwickelt worden
sind, stehen mit dem, was abendländische Philosophie heisst, in einem letzten

Endes nicht überprüfbaren Verhältnis, insbesondere deshalb, weil die
Wissenschaft, in deren Namen wir fragen, selber eine abendländische
Entdeckung ist."1

Trotz der kritischen Stellungnahme Gadamers zur Möglichkeit fremdkulturellen

Verstehens ist seine hermeneutische Theorie durchaus von Relevanz

für die methodischen Probleme der vergleichenden Philosophie.
Darauf haben Komparatisten wie Jean-Paul Reding und Wilhelm Halbfass

1 GADAMER, Hans-Georg: Begriffsgeschichte als Philosophie, in: Archiv für Begriffsgeschichte

14 (1970) 137-151, hier 137.



376 Christoph Staub

hingewiesen. Massgeblich ist dabei eine Theorie des Textverstehens, die

von der Möglichkeit ausgeht, dass das Verstehen eines Textes durch
unterschiedliche Traditionen bestimmt sein kann. Die „Verschmelzung" betrifft
dann nicht nur zeitlich auseinander liegende Verstehenshorizonte,
sondern auch getrennte Überlieferungen. Die Texte anderer Traditionen werden

so aufgefaßt, als seien sie innerhalb der eigenen Tradition entstanden,
aber wie neue Werke noch ohne Wirkungsgeschichte.2

Auseinanderzusetzen hat sich die komparative Philosophie auch mit
bestimmten Vorurteilen, die unter westlichen Philosophen verbreitet sind.
So ist die Rezeption der östlichen, insbesondere der indischen Philosophie
- das zeigt auch das Zitat von Gadamer - vorwiegend durch
religionsgeschichtliche und religionswissenschaftliche Fragestellungen bestimmt, wobei

der Soteriologieproblematik ein besonderer Stellenwert zukommt. Dass

die philosophische Rationalität im indischen Denken nicht auf die theoretische

Bewältigung soteriologischer Probleme beschränkt ist, ist in jüngerer

Zeit vor allem von Amartya Sen betont worden. Aufgrund der emphatischen

Kontrastierung von „östlichem" praktisch-religiösem Denken und
„westlichem" theoretischem Denken wird nach Sen die säkulare Tradition
der indischen Philosophie, innerhalb welcher wissenschaftstheoretische,
skeptische und auch atheistische Abhandlungen eine wichtige Rolle spielen,

nur unzureichend zur Kenntnis genommen.3 Auch B.K. Matilal, Jonar-
don Ganeri und andere weisen in ihren Untersuchungen darauf hin, dass
die Komplexität der begrifflichen Analyse und die Differenziertheit der
methodischen Reflexion in der indischen Philosophie Vergleiche in
verschiedenen Bereichen der Philosophie, wie z.B. der Logik, der Sprachphilosophie

oder der Epistemologie, möglich machen.4
Die komparative Philosophie beschränkt sich bei der Beschäftigung mit

Texten nichteuropäischer philosophischer Traditionen nicht auf die
Feststellung von Gemeinsamkeiten und Unterschieden. Für den Komparatisten
geht es auch darum, neue Fragestellungen und Problemhorizonte
aufzuzeigen und damit einen kreativen Prozeß des Denkens in Gang zu setzen.
Dieses kreative Moment des Vergleichens wird insbesondere in der
komparativen Ethik deutlich. In unserem alltäglichen Umgang mit anderen

2 HALBFASS, Wilhelm: Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung. Basel:
Schwabe 1981, 183ft.; REDING, Jean-Paul: La philosophie comparée, in: Encyclopédie philosophique

universelle. Vol. 4. Paris: Presses universitaires de France 1998, 1203-1214, hier 1211.

3 SEN, Amartya: The Argumentative Indian. Writings on Indian Culture, History and
Identity. London: Penguin 2006, 2iff. Vgl. ebd. 23: „Indeed, Sanskrit not only has a bigger body

of religious literature than exists in any other classical language, it also has a larger
volume of agnostic or atheistic writings than in any other classical language."

4 Vgl. z.B. Matilal, Bimal K./Shaw, Jaysankar Lai (Hgg.): Analytical Philosophy in
Comparative Perspective. Exploratory Essays in Current Theories and Classical Indian Theories of
Meaning and Reference. Dordrecht: Reidel 1985; MATILAL, Bimal K.: Logic, Language and Reality.

Indian Philosophy and Contemporary Issues. Delhi: Motilal Banarsidass 1990; GANERI,

Jonardon: Philosophy in Classical India. London: Routledge 2001.



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 377

Menschen sind wir dazu herausgefordert, unsere eigene moralische
Haltung mit derjenigen anderer Menschen in Beziehung zu setzen. Dies ist
vor allem dann der Fall, wenn die Haltung des Anderen durch ein uns
fremdes Wertesystem geprägt ist. Mit dem Vergleich von Wertesystemen
unterschiedlicher Kulturen erweitert sich der Horizont von
Handlungsmöglichkeiten; das Bewußtsein, das wir davon haben, stellt, wie Wilhelm
Halbfass in seinem Aufsatz Beobachtungen zur Grundlegung vergleichender
Ethik sagt, „eine Verlängerung, eine Extrapolation individuellen Alterna-
tivbewusstseins und individueller Wahlmöglichkeiten" dar.5 Hier und in
anderen Schriften weist Halbfass darauf hin, daß die neueren Versuche
einer hermeneutischen Grundlegung der komparativen Philosophie nicht,
wie dies in der Entstehungszeit der vergleichenden Disziplinen der Fall

war, einem positivistischen Wissenschaftsideal verpflichtet sind. Was den
Komparatisten nach Halbfass auszeichnet, ist die „Bereitschaft zum
Angesprochensein" - die Bereitschaft also, sich im Vergleich mit anderen
„Gedanken und Orientierungsweisen" auf die Befragung der eigenen Prämissen

einzulassen. Zugleich betont Halbfass die Notwendigkeit, die
Voreingenommenheit des Verstehens zu akzeptieren. Die Intention, das Andere
oder Fremde gänzlich „aus sich selbst" verstehen zu wollen, würde dem
Ziel einer philosophischen Auseinandersetzung mit anderen Denktraditionen

nicht dienen.6

2. Husserls Deutung der indischen Philosophie

Die Kontrastierung verschiedener Rationalitätstypen und die Fokussierung
auf die Soteriologieproblematik kennzeichnen zu einem grossen Teil auch
die Ausführungen Husserls zur indischen Philosophie. Seine Äusserungen
zum indischen Denken machen deutlich, dass er diesem einerseits einen
hohen Stellenwert zumisst, dass er es aber andererseits nicht als Philosophie

im eigentlichen Sinne gelten lassen will. Die in der indischen Philosophie

erbrachten Leistungen sieht Husserl weniger im theoretischen als im
praktischen Bereich.7

Husserl hat sich nur sporadisch zur indischen Philosophie geäussert.
Bezug auf das indische Denken nimmt er in dem 1935 in Wien gehaltenen

5 HALBFASS, Wilhelm: Beobachtungen zur Grundlegung vergleichender Ethik, in: MALL, Ram
A./SCHNEIDER, Notker (Hgg.): Ethik und Politik aus interkultureller Sicht. Amsterdam: Rodo-
pi 1996, 31-38, hier 31.

6 HALBFASS, Wilhelm: Beobachtungen zur Grundlegung vergleichender Ethik, 33, 35; DERS.:

Indien und Europa, 186.

7 Zu Husserls Auseinandersetzung mit dem Buddhismus vgl. auch den kürzlich erschienenen

Aufsatz von Ni, Liangkang: Husserl und der Buddhismus, in: Husserl Studies 27 (2011)

143-160.



378 Christoph Staub

Vortrag „Die Philosophie in der Krisis der europäischen Menschheit",8 in
welchem die dichotomisierende Sichtweise klar zum Ausdruck kommt.
Husserl vertritt hier die These, dass die „theoretische Einstellung" in
Philosophie und Wissenschaften erstmals in der griechischen Philosophie
zum Durchbruch gekommen sei. Die orientalische Philosophie sei dagegen
ein durch die „religiös-mythische Einstellung" geprägtes Denken, das als

praktisches, interessebestimmtes Denken von der europäischen Gestalt der
Philosophie zu unterscheiden sei. Nur die europäische Philosophie habe
Sinngebilde hervorgebracht, die eine universale, die eigene kulturelle
Sonderwelt transzendierende Intention hätten.9 Kulturen wie Indien oder
China stellten dagegen „bloss empirische [...] anthropologische [...] Typ[en]"
dar, deren Entwicklung im Rahmen einer „relativ geschlossenen Geschichtlichkeit"

verlaufen sei.10 Die daraus abgeleitete Forderung Husserls, dass
die europäische Philosophie andern Traditionen des Denkens als
massgebliche Gestalt zu dienen habe, ist zum Gegenstand kontroverser Diskussionen

geworden. Husserl wird vorgeworfen, mit seiner Theorie von der
„Europäisierung der Menschheit" einer eurozentrischen Position Vorschub
zu leisten, die lediglich dazu diene, die Überlegenheit der eigenen
Tradition zu behaupten.11 Allerdings gibt es auch Versuche, Husserls
„Eurozentrismus" - seine Rückführung von Wissenschaft und Philosophie auf die
Urstiftung bei den Griechen - methodologisch zu deuten. Seine These, dass
die in der griechischen Philosophie zum Durchbruch gekommene theoretische

Einstellung anderen kulturellen Welten als Leitbild zu dienen habe,
sei nicht Ausdruck einer unrechtmässigen Homogenisierungsforderung.
„Europa" diene Husserl nicht als empirischer, sondern als transzendentaler
Begriff; entsprechend sei der Ausdruck nicht in einem mundanen, sondern
in einem transzendentalen, und damit in gewisser Weise „ortlosen" Sinn
zu verstehen.12

Die in den 20er Jahren entstandenen Texte zur indischen bzw. buddhistischen

Philosophie - es handelt sich im Wesentlichen um eine im Frühjahr

1925 erschienene Rezension einer Neuausgabe der Übersetzung von
Teilen der Lehrreden Buddhas aus dem Suttapitaka durch Karl Eugen
Neumann und einen im Januar 1926 verfassten Text über Sokrates und

8 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie. Hua Bd. VI. Den Haag: Nijhoff 1976, 314ft. Die Schriften von Husserl werden

mit Ausnahme des Textes Sokrates - Buddha nach der Husserliana-Ausgabe (Hua)
zitiert.

9 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften, 328, 322.
10 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften, 14, 326.
11 HOLENSTEIN, Elmar: Europa und die Menschheit. Zu Husserls kulturphilosophischen

Meditationen, in: JAMME, Christoph/PÖGGELER, Otto (Hgg.): Phänomenologie im Widerstreit. Zum

50. Todestag Edmund Husserls. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, 40-64.
12 SEPP, Hans Rainer: Homogenisierung ohne Gewalt? Zu einer Phänomenologie der Inter-

kulturalität im Anschluss an Husserl, in: SCHNEIDER, Notker (Hg.): Philosophie aus interkul-
tureller Sicht. Amsterdam: Rodopi 1997, 263-275.



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 379

Buddhao - machen deutlich, dass die dichotomisierende Sichtweise, wie
sie für den Vortrag von 1935 kennzeichnend ist, Husserls Zugang zur
indischen Philosophie nicht vollständig bestimmt hat. Im Vordergrund beider
Texte steht das Bemühen, Anknüpfungspunkte für die westliche Philosophie

im indischen Denken zu finden und Verbindungslinien zwischen beiden

Denktraditionen aufzuzeigen. So würdigt Husserl im Rezensionstext
in emphatischer Weise die philosophische Bedeutung der kanonischen
Schriften des Buddhismus und vergleicht sie mit den grossen Werken der
europäischen Philosophie. Die Phänomenologie stellt nach Husserl einen
geeigneten Ausgangspunkt dar, um eine dem europäischen Denken „völlig
entgegengesetzte" Weltanschauung kennen zu lernen. Es ist die „religiösethische

Methodik seelischer Reinigung" bzw. die im Buddhismus gelehrte
Art, die „Welt [...] zu überwinden", die es dem Phänomenologen ermöglicht,

das buddhistische Denken zur transzendentalen Gestalt der
Phänomenologie in Beziehung zu setzen. Das Fundament, von dem aus die
Bezugnahme erfolgt, ist die Unterscheidung von natürlicher und
phänomenologischer Einstellung. So sei dem buddhistischen Denken die Einstellung

des Phänomenologen nicht fremd; wie dem Phänomenologen gehe es
dem buddhistischen Philosophen darum, die natürliche Einstellung aufzuheben

und einen transzendentalen Standpunkt zu gewinnen.h
Im Text Sokrates und Buddha weist Husserl zunächst wie im Wiener

Vortrag auf die unterschiedliche Ausrichtung der indischen und der
griechischen Philosophie hin: Das indische Denken „geht auf Erlösung"; die
griechische Philosophie hingegen zielt auf die von allen praktischen
Interessen befreite theoretische Erkenntnis.x5 Was nach Husserl indische und
griechische Philosophie unterscheidet, ist die Weise, wie in der indischen
Philosophie das theoretische wissenschaftliche „Erkenntnisstreben" dem
praktischen Ziel der „eigenen .Seligkeit'" untergeordnet wird.16 Im weiteren
Verlauf der Abhandlung geht es Husserl allerdings darum, über die blosse

Kontrastierung der beiden Denktraditionen hinaus auf übereinstimmende
philosophische Intentionen insbesondere von indischer Philosophie und
Phänomenologie hinzuweisen. Husserl nennt die radikale Einstellung, die
diese gegenüber dem natürlichen „Weltleben" einnehmen: Nicht bestimmte

Tatsachen oder bestimmte Werte, sondern die Welt „als ganze" soll zum

'3 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge (1922-1937). Hua Bd. XXVII. Dordrecht: Klu-
wer 1989, 125h; HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, in: Husserl Studies 26 (2010) 5-17. Zur
Entstehung dieser Texte vgl. SCHUHMANN, Karl: Husserl and Indian Thought, in: CHATTO-

PADHYAYA, D.P./EMBREE, Lester/MOHANTY, Jitendranath (Hgg.): Phenomenology and Indian
Philosophy. New York: State University of New York Press 1992, 20-43, hier 25ff., und das
editorische Vorwort von LUFT, Sebastian: Editorial Report, in: Husserl Studies 26 (2010) 1-4.
Schuhmann (ebd. 2yf.) weist darauf hin, dass Husserl die buddhistische Philosophie mit der
indischen Philosophie gleichsetzt.

x4 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 125h
x5 HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, 5, 7.
16 HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, 12.



380 Christoph Staub

Gegenstand der erkennenden und wertenden Betrachtung gemacht
werden.1? In dem Phänomenologie und indisches Denken verbindenden Motiv
des Einsteilungswechsels lassen sich sowohl theoretische als auch
praktische Aspekte unterscheiden. So bleibt die praktische Motivationskraft,
die die philosophische Daseinsform für den phänomenologisch Interessierten

hat, auch in phänomenologischer Einstellung erhalten. Im Buddhismus
wiederum wird mit dem Einstellungswechsel auch eine die Welt als ganze
„überschauende" Haltung angestrebt. Die Gemeinsamkeit zwischen
phänomenologischer und buddhistischer Philosophie sucht Husserl weniger in
sachhaltigen philosophischen Fragestellungen als in einer bestimmten
Haltung zur philosophischen Tätigkeit selbst.

Bemerkenswert ist, dass Husserl die Ausrichtung auf das praktische Ziel
der „Weltentsagung", die für ihn ein Wesensmerkmal der indischen
Philosophie darstellt, mit Hilfe phänomenologischer Termini beschreibt: Der
Einzelne kann zur Verfolgung dieses praktischen Ziels „die absolute
Seinssetzung der Welt inhibieren"; er kann es unterlassen, „sich auf ihren
Boden zu stellen". Das Ich kann in theoretischer und praktischer Weise „Epo-
ché" üben; es lebt dann „in gewollter Willenslosigkeit, in theoretischer und
praktischer Weltentsagung".18

Der Frage nach der praktischen Bedeutung theoretischer Erkenntnis
widmet sich Husserl in den 20er Jahren in verschiedenen Schriften.
Wissenschaftstheoretische Probleme, mit denen sich Husserl bereits in seinen
frühen Arbeiten beschäftigt, werden in seiner mittleren Schaffensperiode,
aus der auch die beiden Texte zur indischen Philosophie stammen,
vermehrt im Kontext einer ethischen Fragestellung diskutiert. Aufschlussreich

sind in diesem Zusammenhang die von Husserl verfassten „Kaizo"-
Aufsätze, die in den Jahren 1923 und 1924 in der japanischen Zeitschrift
The Kaizo („Erneuerung") veröffentlicht wurden.^ Entsprechend dem Titel
der Zeitschrift stellt Husserl seine Überlegungen zur politisch-sozialen
Situation in den Nachkriegsjahren unter das Motto der „Erneuerung" im Sinne
einer „ethischen Umkehr".20 Husserl vertritt in diesen Aufsätzen die Auffassung,

dass das „gesamte [...] handelnde [...] Leben" des Menschen unter dem
„einheitlich regelnden Gesichtspunkt der Vernunft" zu stehen habe.21

17 HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, 11.

18 HUSSERL, Edmund: Sokrates - Buddha, 16. Vgl. hierzu auch SlNHA Debabrata: Theory
and Practice in Indian Thought. Husserl's Observations, in: Philosophy East and West 21 (1971)

255-264, hier 262, Fn. 12.

9 Es handelt sich um fünf Aufsätze, von denen damals allerdings nur drei publiziert
wurden. Vgl. HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 3ff.

20 HUSSERL, Edmund: Brießvechsel, in: Husserliana. Dokumente Bd. 3 Tl. 7. Dordrecht:
Kluwer 1994, 253.

21 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 21. Als Beispiel eines „Lebens aus reiner
Vernunft" nennt Husserl Sokrates' ethische Lebensform. Diese beinhaltet „ein Leben, in dem
der Mensch in unermüdlicher Selbstbesinnung und radikaler Rechenschaftsabgabe Kritik -
letztauswertende Kritik - an seinen Lebenszielen und dann natürlich, und durch sie vermit-



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 381

Die in den „Kaizo"-Aufsätzen erhobene Forderung nach Erneuerung
richtet sich auch an die Wissenschaften. In verschiedenen Texten weist
Husserl auf die Verknüpfung von theoretischem Begründungsanspruch in
den Wissenschaften und ethischer Besinnung hin. So sind nach Husserl
die Wissenschaften in der durch die neuzeitliche Wissenschaftsentwicklung

bedingten „objektivistischen" Gestalt als „Mittel praktischer Weisheit"

nicht von Nutzen.22 Erst durch die Radikalisierung der Idee der
Wissenschaftlichkeit wird die praktische Bedeutung der Wissenschaften für
das Leben des Einzelnen und für die Gesellschaft deutlich. Dem „positivistischen

Begriff der Wissenschaft" setzt Husserl das Konzept einer universalen,

„sich absolut rechtfertigenden" Wissenschaft entgegen, das nur auf
der Grundlage der selbstverantwortlichen Tätigkeit des Wissenschaftlers
und Philosophen zu realisieren ist.23 Zu einem selbstverantwortlichen Wesen

macht ihn die Bereitschaft, die Geltungsansprüche der wissenschaftlichen

Erkenntnis und die in der eigenen Lebenshaltung implizierten
Setzungen zu rechtfertigen.24 In phänomenologischer Einstellung wird der
„naive Erkenntnisprozess" einer den jeweiligen Erkenntnisinteressen
nachgehenden Forschung „inhibiert" und „ein neues Leben inszeniert", in dem
die wissenschaftliche Erkenntnispraxis den in der phänomenologischen
„Besinnung" herausgestellten Normen untersteht.25

Mit dem Wechsel von der natürlichen in die phänomenologische
Einstellung werden ethische Implikationen verknüpft. Eine zentrale Rolle
spielt dabei der Begriff der ethischen Lebensform: „Jeder für sich [...] muss"

- so heisst es in den „Kaizo"-Aufsätzen in einer an die Meditationen von
Descartes angelehnten Formulierung - „einmal im Leben jene universale
Selbstbesinnung vollziehen", die ihn zur philosophischen Reflexion
befähigt und auf deren Grundlage „sein Leben als ein ethisches ursprünglich
begründet" wird.26 Der ethische Mensch lebt „nicht bloss naiv [...] in seine
äussere Umwelt hinein"; indem er zum „neuen" Menschen wird, verliert er

telt, an seinen Lebenswegen, an seinen jeweiligen Mitteln übt". Vgl. HUSSERL, Edmund: Erste
Philosophie (1923/24). 1. Teil. Hua Bd. VII. Haag: Nijhoff 1956, 9. Die hier von Husserl vertretene

ethische Position bezeichnet Melle als „ethischen Rationalismus". Vgl. MELLE, Ullrich:
Edmund Husserl. From Reason to Love, in: DRUMMOND, John J./EMBREE, Lester (Hgg.): Pheno-

menological Approaches to Moral Philosophy. Dordrecht: Kluwer 2002, 229-248, hier 242.
22 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 115.

23 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften, 6; HUSSERL, Edmund:
Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil. Hua Bd. VIII. Haag: Nijhoff 1959, 3.

24 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 197: „Echte Philosophie" ist
„universale Wissenschaft, beständig unter der Idee absoluter Rechtfertigung und universaler
Wahrheit aus solcher Rechtfertigung stehend [...]." Dieser „Idee der absoluten Selbstverantwortung

- einer Verantwortung für volle und absolute Wahrheit" ist das „philosophierende
Subjekt unterstellt".

25 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 203h; vgl. ebd. 244ff.
26 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 43.



382 Christoph Staub

„alle Naivität".27 Wiederholt verwendet Husserl die Metapher des
Erwachens, um den Vorgang zu beschreiben, der es dem Menschen ermöglicht,
sich der ethischen Forderung zu stellen.28 Dabei ist nach Husserl zwischen
ethischer und phänomenologischer Epoché zu unterscheiden. Der ethische
Mensch vollzieht, wie es in Erste Philosophie (1923/24) heißt, eine „Epoché",
durch die sein Leben in ethischer Hinsicht zum Thema wird. Die ethische
Epoché hat dabei vorbereitenden Charakter für den Vollzug der „streng
universalen Epoché".29

Für das Verständnis des Zusammenhangs von ethischer Besinnung und
phänomenologischer Einstellung ist zudem die Weise von Bedeutung, wie
Husserl die Motivation für den Vollzug der jeweiligen Epoché erklärt. Im
Falle der „ethischen Umkehr" spricht Husserl von dem „Entschluss" des

Menschen, sich in seinem Handeln den Normen der Vernunft zu
unterstellen. 30 Die „Möglichkeit freier Selbstgestaltung", das Streben, „dem
persönlichen Leben hinsichtlich seiner jeweiligen urteilenden, wertenden und
praktischen Stellungnahmen die Form der Einsichtigkeit bzw. [...] der [...]

Vernünftigkeit zu geben", kennzeichnen nach Husserl die ethische Lebensform

des Menschen.31 Nicht durch äussere Bestimmung, sondern nur „aus
eigener Freiheit" kann ein Mensch sein Leben als ethisches begründen.32
Der Wechsel von der natürlichen in die phänomenologische Einstellung
ist, wie Husserl in den Ideen (1913) sagt, „Sache unserer vollkommenen
Freiheit".33 Der Vollzug der phänomenologischen Epoché, der zur
Thematisierung unseres Weltbezugs führt und in dem die natürliche Einstellung
eine Umwertung erfahrt, setzt, wie Husserl in Erste Philosophie betont,
einen freien Willensentschluss voraus. Der Philosoph „bedarf notwendig
eines eigenen, ihn als Philosophen überhaupt erst und ursprünglich
schaffenden Entschlusses, sozusagen einer Urstiftung, die ursprüngliche
Selbstschöpfung ist".34

27 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 34, 37, 43.
28 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 46f., 50t.
29 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 155: „[...] Aber immerhin kann

uns das ethische Leben und seine ethisch reflektive Art, sofern wir es auch in seiner Strenge
sehr wohl für möglich halten, vorbereiten, die Möglichkeit einer streng universalen Epoché,
sei es auch zu anderen Zwecken, in den Blick zu bekommen." Vgl. ebd. 319. Zum Problem
der ethischen Epoché vgl. GOTO, Hiroshi: Der Begriff der Person in der Phänomenologie
Edmund Husserls. Würzburg: Königshausen & Neumann 2004, 244ff.

3° HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 43.
31 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 26.

32 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 42.
33 HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie. Erstes Buch. Hua Bd. III.i. Den Haag: Nijhoff 1976, 63. Vgl. ebd. 62: „Der universelle

Zweifelsversuch gehört in das Reich unserer vollkommenen Freiheit Ebd. 64: „In
Beziehung auf jede Thesis können wir und in voller Freiheit diese eigentümliche Epoché
üben, eine gewisse Urteilsenthaltung [...]."

34 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 6f., 19.



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 383

Husserls Ausführungen zur praktischen Bedeutung theoretischer
Erkenntnis und zum Verhältnis von phänomenologischer Reduktion und
ethischer Besinnung bilden den Horizont, innerhalb dessen sein Verständnis

der indischen Philosophie zu explizieren ist. Die in den 20er Jahren
verfassten Texte zu diesem Thema stehen in einem Kontext, in dem es
Husserl darum geht, die ethischen Aspekte des phänomenologischen Ein-
stellungswechsels deutlich zu machen und das Konzept einer ethischen
Lebensform von einem phänomenologischen Standpunkt aus darzustellen.

3. INTERSUBJEKTIVITÄT UND ETHIK

In ihrem Aufsatz Empathy and Compassion as Experiential Praxis.
Confronting Phenomenological Analysis and Buddhist Teachings unternimmt
Natalie Depraz den Versuch, zentrale Begriffe der phänomenologischen
Intersubjektivitätstheorie und der altruistischen Ethik des Mahäyäna-
Buddhismus miteinander in Beziehung zu setzen. Die verschiedenen Phasen

der von Husserl beschriebenen Fremderfahrung - Depraz nennt die drei
Phasen der eigenen Leiberfahrung, der assoziativen Paarung mit einem
anderen Leib und des wechselseitigen imaginativen Transfers psychischer
Zustände - ordnet sie bestimmten Haltungen zu, die im buddhistischen
Versenkungsprozess eingenommen werden. Der Vergleich beider Traditionen

dient nach Depraz dazu zu zeigen, „how much the phenolmenological
analysis can profit from the concretely anchored pragmatic fruitfulness of
the Buddhist approach while the latter may take some insights from the

accuracy of the conceptual tools Husserl laid out in his analysis."35 Einem
weitergehenden Vergleich steht nach Depraz im Wege, dass Husserls
Intersubjektivitätstheorie vorwiegend epistemologisch ausgerichtet ist, und
nicht „ethisch-spirituell" wie die buddhistische Theorie des Mitleids. Sie

stimmt damit mit jenen Vertretern der Husserlforschung überein, die einen
Zusammenhang zwischen der Intersubjektivitätsproblematik und
ethischen Fragestellungen bestreiten und die These vertreten, dass Husserl in
seiner phänomenologischen Analyse der Intersubjektivität keine Verbindung

zu ethischen Problemen hergestellt habe.36

Tatsächlich ist Husserls grundlegende Darstellung der
Intersubjektivitätsproblematik in den Cartesianischen Meditationen vorwiegend
konstitutionstheoretischen Fragen der Fremderfahrung gewidmet. Mit den Begriffen

der „Appräsentation", der „Paarung" und der „apperzeptiven Übertragung"

führt Husserl hier ein spezielles Vokabular ein, um den Vorgang der
Fremderfahrung bzw. der Einfühlung phänomenologisch zu beschreiben.

35 DEPRAZ, Natalie: Empathy and Compassion as Experiential Praxis. Confronting
Phenomenological Analysis and Buddhist Teachings, in: CARR, David/CHAN-FAI, Cheung (Hgg.):
Space, Time and Culture. Dordrecht: Kluwer 2004,189-200, hier 192.

36 RÖMPP, Georg: Husserls Phänomenologie der Intersubjektivität. Dordrecht: Kluwer
1992,11, Anm. 2.



384 Christoph Staub

Bei der Erklärung des Begriffs der Appräsentation bzw. der Mitgegenwärti-
gung geht Husserl von dem Beispiel der äusseren Wahrnehmung aus, bei
der uns ein Gegenstand nur nach einer bestimmten Seite hin anschaulich
gegeben ist, während die übrigen Seiten bloss appräsentiert werden. In
ähnlicher Weise ist im Falle der Fremderfahrung der Andere als Körper im
eigentlichen Sinne wahrgenommen, seine „leiblichen" Eigenschaften -
damit meint Husserl auch „psychische Bestimmungen" - sind hingegen bloss
„mitgegenwärtig". Deren „erfüllende Präsentation" ist, anders als im Falle
der ungesehenen Seiten des Wahrnehmungsgegenstandes, „apriori
ausgeschlossen".37 Dass der andere Körper als Leib aufgefasst wird, geschieht
durch apperzeptive Übertragung: Er wird von uns aufgrund seiner
Ähnlichkeit mit dem eigenen Leib als ebenso empfindender und wahrnehmender

Körper apperzipiert und ist uns, wie Husserl mit einem aus der
Assoziationspsychologie stammenden Begriff sagt, „notwendig in ursprünglicher

Paarung" mit diesem gegeben.38 Die von uns in der Erfahrung des
Anderen mitgesetzten psychischen Bestimmungen - wir erwarten, dass der
Andere als empfindendes und wahrnehmendes Wesen sich in bestimmter
Weise verhält - werden durch dessen Handlungen und Reaktionsweisen
eventuell bestätigt; eine eigentliche Erfüllung der auf Fremdes gerichteten
Intentionen ist aber nicht möglich.39

Die Fremderfahrung ist nach Husserl nicht allein mit Hilfe
assoziationspsychologischer Begriffe zu beschreiben; ihre Analyse erfordert auch
den Rekurs auf Akte der Imagination. So spricht Husserl in den Carte-
sianischen Meditationen von der Möglichkeit, dass das Ich, das in seiner
räumlichen Orientierung den Anderen im „Modus ,Dort"' wahrnimmt, sich
in die Position des Anderen „versetzen" kann. Konstitutiv für die Fremderfahrung

ist die Vorstellung, dass die „räumlichen Erscheinungsweisen", die
der Andere hat, mir „in Gleichheit" zukommen würden, „wenn ich dorthin
ginge und dort wäre".4« Husserl beschreibt diesen Vorgang in einem
anderen Text als ein „Sich-Hineinphantasieren" in den Anderen.41 Es handelt
sich dabei um einen wechselseitigen Prozess, in welchem ich den Anderen
als jemanden erfahre, der selber wiederum auf Andere, und damit eventuell

auf mich selbst, bezogen ist. Dieses „Wechselseitig-für-einander-Sein"

37 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Hua Bd. I. Den
Haag: Nijhoff 1950, 139.

38 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, 140ft.
39 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, 144: „In dieser

Art bewährbarer Zugänglichkeit des original Unzugänglichen gründet der Charakter des
seienden Fremden. Was je original präsentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst, bzw.
gehört zu mir selbst als Eigenes. Was dadurch in jener fundierten Weise einer primordinal
unerfüllbaren Erfahrung, einer nicht original selbstgebenden, aber Indiziertes konsequent
bewährenden, erfahren ist, ist Fremdes."

4° HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, 146.
41 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der InterSubjektivität. 3. Teil (ig2g-igj5). Hua

Bd. XV. Den Haag: Nijhoff 1973, 250.



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 385

führt zu einer „objektivierenden Gleichstellung" meines und des Daseins
aller Anderen.42 Die Erfahrung der Gleichrangigkeit beschreibt Husserl in
einem frühen Text von 1910 in folgenden Worten:

„Es verschwindet der Unterschied zwischen Selbst und fremdem Ich, der
Andere fasst mich als Fremden auf, wie ich ihn als für mich Fremden auffasse, er
ist sich selbst ein .Selbst' usw. So erfolgt Gleichordnung: eine Mannigfaltigkeit

gleichartiger, in gleichem Sinn selbständiger, sich fühlender, wollender
Ich. "43

Dass für Husserl die Frage nach dem Anderen auch eine ethische Intention
hat, wird deutlich, wenn neben den Intersubjektivitätsstudien im engeren
Sinne Husserls Texte zum Begriff der Sympathie und seine Ausführungen
zu bestimmten Formen der personalen Gemeinschaft mitberücksichtigt
werden.44 Hier zeigt sich, dass sich ethische Fragestellungen und Probleme
der Intersubjektivität nicht voneinander ablösen lassen. In den Texten zur
Sympathie und zum „Gemeingeist" weist Husserl daraufhin, dass den
Prozessen der intersubjektiven Vergemeinschaftung nicht bloss Akte der
einfühlenden Kenntnisnahme des Anderen zugrunde liegen. Zur Bildung
personaler Gemeinschaften sind vielmehr auch „soziale" Akte erforderlich, in
denen der Andere versteht, dass ich mich an ihn wende. In ihnen kommt
es zur „Berührung" zwischen dem Ich und dem Du; es entsteht eine
„Wirkungsbeziehung", in der sich die personalen Subjekte in ihrem Handeln
wechselseitig motivieren.45

Zu den sozialen Akten gehören die Akte der Sympathie bzw. des
Mitfühlens. Die Sympathie geht, wie Husserl betont, über das blosse Billigen
oder Missbilligen des Verhaltens des Andern, zu dem die Einfühlung
befähigt, hinaus.46 In der Sympathie bin ich als Person mit den andern
Personen in einer Weise verbunden, dass ich mein Handeln an ihren Zielen
ausrichte. Durch sie werde ich dazu veranlaßt, bestimmte Handlungen zu

42 HUSSERL, Edmund: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, 157F

43 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 1. Teil (1905-1920). Hua
Bd. XIII. Den Haag: Nijhoff 1973, 243F

44 Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil (1921-1928).
Hua Bd. XIV. Den Haag: Nijhoff 1973: Texte Nr. 9 und 10; Beilagen XXIII-XXIX; HUSSERL,

Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 3. Teil: Beilage XXXI.
45 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil, 166F Vgl. ebd.

171: „Ich als Motivationssubjekt trete nun in der ursozialen Ich-Du-Beziehung nicht nur
neben den Anderen als Anderen, sondern ich motiviere ihn, er motiviert mich; und in dem
ausgezeichneten Verhältnis, das die Ich-Du-Beziehung, die durch soziale Akte, herstellt, liegt
eine beide Subjekte umgreifende Einheit des Strebens oder spezifischen Wollens vor, in der
beide wechselseitig aufeinander bezogen sind im aktuellen Bewusstsein, aufeinander als

Strebenssubjekte wechselseitig zu .wirken' [...]"
46 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil, 191: „In der

Sympathie lebe ich nicht in der Einfühlung [...] und vollziehe nicht nur als mich mit ihm
deckendes Ich meine Billigungen und Missbilligungen [...]. Sondern in der „Sympathie" ist
das andere Ich und sein Aktverhalten Thema meines Wertens, meines Liebens etc."



386 Christoph Staub

vollziehen und in eine „praktische Willensgemeinschaft" mit ihnen zu
treten.47 Sympathie als „Mitfühlen" liegt sowohl den Akten des Mitleids als
auch den Akten der Mitfreude zugrunde.4« Das Mitleiden bedeutet aus
phänomenologischer Sicht nicht, daß man unmittelbar unter dem Leid des
Anderen leidet, sondern „daß man in ihn versunken in Deckung mit ihm
fühlt"'.49 Man denkt sich dabei nicht bloß in den Anderen versetzt;
vielmehr leidet man „wirklich". Anders als das bloße Einfühlen ist das Mitfühlen

ein „Mittun [...] im Wahrnehmen, Denken, Fühlen, Sich-entschei-
den".5° Neben dem Mitleiden ist auch die Mitfreude eine bestimmte Weise
des Mitfühlens. Auch sie kann uns zum „Mittun" mit Anderen bewegen
und ein Gefühl der Verbundenheit mit ihnen entstehen lassen. Eine besondere

Form personaler Gemeinschaften ist die Liebesgemeinschaft. Sie ist
nach Husserl dadurch gekennzeichnet, daß in wechselseitiger Weise das
Streben des einen in das Streben des andern miteingeht. Sowohl im Fühlen
als auch im Handeln bildet sich eine Einheit des Strebens und Wollens, die
beide Subjekte auf einen gemeinsamen Gegenstand bezieht.51

Ullrich Melle hat darauf hingewiesen, daß Husserl in dem Text
Einführung in die Philosophie von 1919/20 den Blick stärker auf die Sozialethik
richtet.52 Auch in den „Kaizo"-Aufsätzen werden die zentralen Begriffe der
Erneuerung und der ethischen Lebensform nicht nur im Hinblick auf den
einzelnen, sondern vor allem in Bezug auf das „Gemeinschaftsleben"
thematisiert.53 Die phänomenologische Analyse führt über die Akte des
Einfühlens hinaus zu den Akten, in denen sich Sozialität konstituiert und
in denen die Subjekte in eine aktive Beziehung zueinander treten. Mit der
Thematisierung der sozialitätskonstituierenden Akte, insbesondere der
Akte der Sympathie, in denen die Verflechtung von phänomenologischer

47 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil, 169, 171.

48 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil, 185. Husserl
sagt, daß die Akte des Mitleids und der Mitfreude in Akten des Mitfühlens „fundiert" sind.
Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 3. Teil, 514).

49 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 3. Teil, 513.

5° HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil, 188. Vgl. HUSSERL,

Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen 1921/1924. Hua Bd. XXXVII. Dordrecht:
Kluwer 2004, 194: „Mitleiden, das heisst nicht, an demselben leiden wie ein anderer, sondern
ihn bemitleiden, daran leiden, dass er leidet und weil er leidet. Unser Leid ist nur mittelbar
auf dasselbe Objekt gerichtet wie das des anderen. Wenn ich den anderen um den Tod seines

Vaters bemitleide, so leide ich direkt nicht an dem Tod seines Vaters, sondern daran,
dass er seinen Vater verloren hat."

51 HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil, i7iff.
52 MELLE, Ullrich: Edmund Husserl. From Reason to Love, 239: „The lecture course from

1919/20 marks the transition to Husserl's late ethics in yet another respect. In it Husserl
moves from individual ethics to social ethics, claiming that any fully developed individual
ethics leads necessarily into community-ethics."

53 HUSSERL, Edmund: Aufsätze und Vorträge, 4, 2of.



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 387

Intersubjektivitätstheorie und praktischen Problemen der Ethik deutlich
sichtbar wird,54 kommt die intentionale Analyse erst zur vollen Entfaltung.

In seinen Schriften zur Sympathie und zur personalen Gemeinschaft
nimmt Husserl nur selten auf Scheler Bezug. Von Scheler erschien 1913 die
Arbeit Zur Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle und von Liebe
und Hass; eine erweiterte Fassung dieser Arbeit wurde 1923 unter dem Titel
Wesen und Formen der Sympathie veröffentlicht. Husserl äussert sich meist
kritisch zu Schelers Philosophie.55 Gleichwohl ist davon auszugehen, dass
dessen Schrift einen Einfluss auf Husserls Ausführungen zum Sympathiebegriff

hatte.56 Scheler kommt jedenfalls das Verdienst zu, den Begriff der
Sympathie, der in der Gefühlsethik der schottischen Moralphilosophen eine

zentrale Rolle spielte, wieder zum Gegenstand der philosophischen
Diskussion gemacht zu haben.57

In unserem Zusammenhang ist von Interesse, dass Scheler in Wesen
und Formen der Sympathie sich wiederholt zum Buddhismus und zur
Stifterfigur des Buddha äussert. In der Beschreibung von dessen Erfahrung
fremden Leids kommt nach Scheler zum Ausdruck, dass das Mitfühlen
kein blosses „Epiphänomen des jeweilig real Erlebten" ist, sondern ein
„selbständiges", vom „Wechsel der äusseren Reize" unabhängiges Gefühl".58
Dies entspricht der phänomenologischen Auffassung, für welche das
Mitgefühl ein „apriorischer Akt" ist, der sich nicht durch „empirisch-genetische
Theorien" erklären lässt, sondern etwas Letztgegebenes ist.59 Die Schilderungen

im Palikanon zeigen nach Scheler, dass die phänomenologische
Methode der Ideierung auch auf die Akte und Inhalte des Fühlens
anzuwenden ist. Am Beispiel zufalliger Begegnungen mit Leidenden lässt sich
„ideierend" das „Wesen des Fremdleidens" erfassen. Der „Herzenswandlung"

des Buddha entspricht aus phänomenologischer Sicht ein
„Gesinnungswandel", durch den die „Gleichwertigkeit des Menschen als Men-

54 Vgl. SPAHN, Christine: Phänomenologische Handlungstheorie. Edmund Husserls
Untersuchungen zur Ethik. Würzburg: Königshausen & Neumann 1996, i4off.

55 Vgl. HUSSERL, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 2. Teil, 335 und den
Vortrag Phänomenologie und Anthropologie (1931), in: Philosophy and Phenomenological
Research 2 (1941) 1-14.

56 Nach SPAHN, Christine: Phänomenologische Handlungstheorie, 140 beeinflussten sich
Husserl und Scheler in dieser Frage wechselseitig. Spahn (ebd. 142) vertritt sogar die These,
dass „die Anregungen zu Husserls Überlegungen über Sympathie und Mitfühlen zum grossen

Teil auf Scheler zurückgehen".
57 ANDREE, Georg Johannes: Sympathie und Unparteilichkeit. Adam Smiths System der

natürlichen Moralität. Paderborn: Mentis 2003, 35 Anm. 4.
58 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie. Bern: Francke 1973, 61.

59 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie, 66: „[...] dass Nachfühlen und Mitgefühl

Urphänomena sind, die nur in ihrem Wesen aufgewiesen werden können, nicht aber
psychogenetisch aus einfacheren Tatsachen ableitbare Erscheinungen."



388 Christoph Staub

sehen" bewusst wird und der andere seine „schattenhafte und ichbezügliche

Existenzform" verliert.60
Sowohl Scheler als auch Husserl distanzieren sich in ihren Untersuchungen

zum Sympathiebegriff von der Sympathieethik Humes. Sympathie

als Mitgefühl ist nach Hume die Fähigkeit, unsere Affekte mit denen
anderer Menschen in Übereinstimmung zu bringen. Hume vergleicht den
Vorgang, bei dem wir die Gefühle anderer in uns aufnehmen, mit der
Übertragung der Schwingungen zweier gleichgespannter Saiten.61 Eine solche

Übertragung von Gefühlen ist nach Husserl von dem eigentlichen
Mitgefühl zu unterscheiden. Sympathiegefühle beruhen, wie Husserl gegen
Hume betont, nicht auf „suggestiver Gefühlsübertragung". Nach
phänomenologischer Auffassung ist im Falle des Mitleids unser Leiden nur „mittelbar"

auf dasselbe Objekt gerichtet; beim Mitleid handelt es sich somit
nicht um ein „paralleles und gleichgerichtetes Fühlen von kommunizierenden

Personen".62 Auch fehle Hume die Begrifflichkeit, um zwischen dem
Nachfühlen der Einfühlung und dem durch Wohlwollen und Liebe
charakterisierten Mitfühlen zu unterscheiden.^ Vor allem aber wird der Humeschen

Sympathieethik von phänomenologischer Seite vorgeworfen, dass
sie das Gefühl der Sympathie zur alleinigen Grundlage moralischer
Unterscheidungen mache. Das Mitgefühl als solches ist, wie Scheler betont,
„prinzipiell wertblind"; sittlich wertvoll sind Mitfreude und Mitleid nur,
wenn der Sachverhalt, auf den sie sich beziehen, selbst in sich sittlich
wertvoll ist.64 Das Gefühl der Sympathie kann aus phänomenologischer
Sicht daher nicht als Kriterium der Billigung oder Missbilligung von
Handlungen und Verhaltensweisen dienen.65

60 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie, 70t. Vgl. ebd. 71: „Darum sehen wir
[...] z.B. im Falle der Bekehrung Buddhas, dass jene Herzenswandlung, von der wir sprachen,
da und nur da auftritt, wo ein an sich einzelner Fall, eine „zufällige Tatsache" mitgefühlten
fremden Seins und Erlebens nur „als Beispiel" aufgefasst wird („ein" Bettler, „ein" Kranker,
„ein" Toter usw.), an dem nun das Wesen des Fremdleidens überhaupt „ideierend" erfasst
wird, und die „reine" Funktion des Mitfühlens als dauernden, konstitutiven Verhaltens weit
hinaus über diese seine erstmalige „Veranlassung" allem Fremdseienden und Fremdwertigen
gegenüber freigesetzt und entfaltet wird."

61 HUME, David: Ein Traktat über die menschliche Natur. Buch II/III. Hamburg: Meiner
1978, 329: „Sind zwei Saiten gleichgespannt, so teilt sich die Bewegung der einen der anderen

mit; in gleicher Weise gehen die Gemütsbewegungen leicht von einer Person auf die
andere über und erzeugen korrespondierende Bewegungen in allen menschlichen Wesen."

62 HUSSERL, Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen 1921/1924, 194.
63 HUSSERL, Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen 1921/1924, 194. Vgl. SCHELER,

Max: Wesen und Formen der Sympathie, 19ft.
64 SCHELER, Max: Wesen und Formen der Sympathie, îyf. HUSSERL, Edmund: Einleitung in

die Ethik. Vorlesungen 1921/1924, 181 spricht vom Fühlen als einem „Bewerten, das je nachdem

ein richtiges oder unrichtiges, ein zu dem Gegenstand passendes oder nicht passendes
sein kann, bzw. ein Werten sein kann, das einen wahren Wert setzt oder einen falschen."

65 Eine solche Funktion im Bereich der Moral schreibt Hume der Sympathie zu, wenn er
sie als Quelle des sittlichen Wertes von Handlungen bezeichnet. Vgl. HUME, David: Ein
Traktat über die menschliche Natur, 327F.: „Wir bemerkten [...], dass sittliche Unterscheidun-



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 389

Husserl stimmt allerdings der Auffassung der schottischen Moralphilosophen

zu, dass die Gefühle aufgrund ihrer motivationalen Kraft eine
zentrale Bedeutung für das Handeln haben. In den Gefühlen der Sympathie,
und zwar sowohl im Mitleiden als auch in der Mitfreude, nehmen wir in
wohlwollender Weise Anteil am Schicksal anderer Menschen. Eine Theorie
des Handelns, welche die gefühlsmässige Bestimmtheit des Willens nicht
berücksichtigt, kann, wie Husserl mit Hume betont, die motivationale
Grundlage unseres moralischen Bewusstseins nicht verständlich machen.66

Eine Schwierigkeit bei dem Versuch, die phänomenologische Intersub-
jektivitätstheorie und Ethik mit der buddhistischen Philosophie in Beziehung

zu setzen, stellt zunächst der soteriologische Kontext dar, in dem die
philosophischen Theorien des Buddhismus stehen. Nach Lambert Schmit-
hausen ist es ein Merkmal zentraler Lehren der buddhistischen Philosophie,

daß sie aus spiritueller Praxis, d.h. aus moralisch-ethischen Übungen
und Versenkungspraktiken, hervorgegangen sind. Dies gilt zum Beispiel
für die idealistische Yogäcära-Theorie, deren Terminologie zunächst dazu
diente, die Versenkungsobjekte zu beschreiben.6? Die Verwurzelung in der
spirituellen Praxis läßt sich auch bei der von den meisten buddhistischen
Schulen vertretenen Lehre vom Nichtselbst - der Lehre, daß es keinen
Ätman bzw. kein substantielles Selbst gebe - nachweisen. Der Hinweis
darauf, daß die psychischen und physischen Konstituenten der menschlichen

Person nicht das „Selbst" seien, diente ursprünglich der Konsolidierung

der meditativen Praxis und der Konzentration auf die Loslösung von
selbsthaften Bestrebungen. In besonderem Masse stellt sich die Frage nach
dem Verhältnis von philosophischer Theorie und spiritueller Praxis bei der
Lehre vom Mitleid oder Mitgefühl. Ist der Impuls für altruistisches Handeln

allein in der im Versenkungsprozess gemachten Erfahrung des Nicht-
selbsts verankert oder hat er nicht vielmehr seine Grundlage in einer Geis¬

gen durchaus abhängig sind von bestimmten Lust- und Unlustgefühlen, d.h. dass jede geistige

Eigenschaft, die uns bei uns selbst oder bei anderen mit Befriedigung erfüllt, sich der
Betrachtung oder Reflexion natürlicherweise als tugendhaft darstellt." Ebd. 372: „[...] so können

wir nicht zweifeln, dass Mitgefühl die Hauptquelle der sittlichen Unterscheidungen ist."
66 Vgl. HUSSERL, Edmund: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen ig2i/ic)24, 174, 214h Zum

Verhältnis der Husserlschen Ethik zur Sympathieethik von Adam Smith vgl. FRICKE,

Christel/FOLLESDAL, Dagfinn (Hgg.): Intersubjectivity and Objectivity in Adam Smith and
Edmund Husserl. Frankfurt: Ontos Verlag 2012.

67 Vgl. SCHMITHAUSEN, Lambert: Spirituelle Praxis und philosophische Theorie im
Buddhismus, in: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 57 (1973) 161-186,
hier i68f.: „Mit dem Terminus vijnaptimätra - in dem Sinne, daß die Erkenntnis blosser
Bewusstmachungsakt und das Objekt nichts außerhalb dieses Bewusstmachungsaktes ist -
hat das Sarpdhinirmocanasütra den zentralen und charakteristischen Terminus des Yogä-
cära-Idealismus geschaffen. Es verwendet ihn [...] zunächst zur Charakterisierung der Idealität

der Versenkungsobjekte. [...] Der universale Idealismus der Yogäcäras ist entstanden aus
der Reflexion über eine bestimmte spirituelle Praxis und aus der Generalisierung der dabei
beobachteten Verhältnisse."



390 Christoph Staub

tes- und Gemütshaltung, die sich durch das Üben von Mitgefühl bildet?68
In beiden Fällen wird das, was zu altruistischem Handeln bewegt, in
ethisch-spiritueller Erfahrung gesucht. Im ersten Fall soll die Erkenntnis,
daß die vergänglichen und leidvollen Persönlichkeitskonstituenten nicht
mit dem Selbst gleichzusetzen sind, zum Handeln zugunsten Anderer
motivieren; im zweiten Fall geschieht die Motivation durch die gezielte
Kultivierung altruistischer Gefühle, wie z.B. des Wohlwollens oder des
Mitleids.

Es sind, wie in der Buddhismusforschung betont wird, gegensätzliche
Vorgehensweisen, durch die man eine altruistische Ethik zu begründen
versucht, nämlich einerseits durch die „Entleerung" des Selbsts und
andererseits durch dessen Erweiterung. Im Mittelpunkt der an zweiter Stelle

genannten Vorgehensweise steht die in kanonischen und postkanonischen
Schriften dargestellte Lehre von den vier apramänas - den vier
„unbegrenzten" Übungen -, nämlich der Kultivierung der Gefühle des
Wohlwollens (maitrl), des Mitleids (karunä), der (Mit-)Freude (muditä) und des

Gleichmuts (upeksä). Diese Übungen sind, wie Buddhismusforscher
betonen, ursprünglich „kaum als eine Anleitung zum praktischen Handeln,
sondern vielmehr als [Ausdruck einer] Geisteshaltung zu verstehen, die
zum Zwecke der spirituellen Selbstvervollkommnung kultiviert wird", mit
dem Ziel, den eigenen Geist von negativen Emotionen wie Übelwollen,
Schädigungsabsicht, Gier oder Hass zu befreien. Die Schrankenlosigkeit
des jeweiligen Gefühls bewirkt, daß das Selbst nicht auf bestimmte Personen

bezogen bleibt, sondern ins „Unbegrenzte" erweitert wird.69 Der
andere Weg zur Begründung altruistischen Verhaltens rekurriert auf die
Leerheitserfahrung. Sie soll dazu führen, die gewohnte Einstellung, in der
das eigene Selbst der privilegierte Bezugspunkt des Strebens ist, aufzugeben

und die anderen Lebewesen als „der eigenen Person gleichrangige
Bezugspunkte des Strebens" aufzufassen. Bei der Beseitigung oder Verhinderung

von Leid läßt sich aufgrund seines unpersönlichen Charakters in der
Folge kein Unterschied zwischen eigenem und fremdem Leid machen.

Der soteriologische Kontext, in dem die philosophischen Theorien des

Buddhismus stehen, hat Vertreter der Buddhismusforschung dazu veranlaßt,

eine Trennlinie zwischen westlicher, wissenschaftlicher Philosophie

68 SCHMITHAUSEN, Lambert: Nichtselbst, Leerheit und altruistische Ethik im Bodhicaryä-
vatära, in: PREISENDANZ, Karin (Hg.): Expanding and Merging Horizons: Contributions to
South Asian and Cross-Cultural Studies in Commemoration of Wilhelm Halbfass. Wien:
Austrian Academy of Sciences Press 2007, 551-570, hier 551.

69 MAITHRIMURTHI, Mudagamuwe: Wohlwollen, Mitleid, Freude und Gleichmut. Eine
ideengeschichtliche Untersuchung der vier apramänas in der buddhistischen Ethik und Spiritualität.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1999, 164.

7° SCHMITHAUSEN, Lambert: Nichtselbst, Leerheit und altruistische Ethik, 565, 568.



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 391

und östlichem, religiösem Denken zu ziehen.71 Es ist allerdings schon früh
daraufhingewiesen worden, daß die logisch-erkenntnistheoretische Schule
des Buddhismus, welche sich im 6. und 7. Jahrhundert n. Chr. mit Dignäga
und Dharmaklrti ausgebildet hat, nicht in dieses Schema paßt. Der Budd-
hologe Stcherbatsky hat die These vertreten, daß in den Lehren dieser
Schule die Anfange eines der westlichen Philosophie parallel zu setzenden
säkularen, wissenschaftlichen Denkens zu finden sind.72 Es gibt gemäß
dieser Auffassung einen Bruch zwischen der soteriologischen und der epis-
temologischen Tradition des buddhistischen Denkens. Die buddhistischen
Philosophen der epistemologischen Tradition werden als analytische
Philosophen betrachtet, die sich hauptsächlich der Logik und der Semantik
gewidmet haben. Diese Einschätzung wird in neueren Untersuchungen in
Frage gestellt. Eine solche Interpretation versäumt es, wie Eli Franco sagt,
die Frage nach dem „Selbstverständnis der Tradition", und das heißt auch
nach dem soteriologischen Verständnis der eigenen Tradition zu stellen.
Die genaue Textanalyse mache deutlich, daß der soteriologische Kontext
auch in der logisch-erkenntnistheoretischen Tradition bestimmend bleibe

.73 Unbestreitbar ist, daß in der logisch-erkenntnistheoretischen Schule
des Buddhismus die theoretische Philosophie an Bedeutung gewinnt und
nicht mehr in gleichem Masse in die ethisch-spirituelle Praxis der
Erlösungslehre eingebunden ist. Gleichwohl bleibt die Bestimmung des
Verhältnisses von philosophischer Theorie und spiritueller Praxis auch für die
Vertreter der logisch-erkenntnistheoretischen Schule als Aufgabe bestehen.

4. Wege und Einsichten

Die Überlegungen zum Verhältnis von philosophischer Theorie und
spiritueller Praxis haben gezeigt, dass der soteriologische Kontext, in dem die
philosophischen Theorien des Buddhismus stehen, kein Hindernis für die
philosophische Auseinandersetzung darstellt. Überlegungen dazu, wie die
spirituelle Praxis die Entstehung theoretischer Konzepte bestimmt, können

beim Vergleich zwischen Phänomenologie und buddhistischer
Philosophie vielmehr einen wichtigen Bezugspunkt bilden. Aus phänomenologischer

Sicht ist das Zusammenwirken von spiritueller Praxis und philoso-

71 Vgl. CONZE, Edward: Buddhistisches Denken. Drei Phasen buddhistischer Philosophie in
Indien. Frankfurt a.M.: Insel Verlag 1988, 15ft.

72 STCHERBATSKY, Theodore: Buddhist Logic. Vol. 1. Leningrad: Akad. Nauk 1932, xii:
„There is a widely spread prejudice that positive philosophy is to be found only in Europe.
[...] We are on the eve of a reform. The consideration [...] of the independent and altogether
different way in which the problems of logic, formal as well as epistemological, have been
tackled by Dignäga and Dharmakirti will possibly be found of some importance. [...] The
philosopher [...] will be tempted not only to interpret Indian ideas in European terms, but also

to try the converse operation and to interpret European ideas in Indian terms."
73 FRANCO, Eli: Zum religiösen Hintergrund der buddhistischen Logik, in: Berliner

Wissenschaftliche Gesellschaft, Jahrbuch iggolgi, 177-^3.



392 Christoph Staub

phischer Theorie vor allem deshalb von Interesse, weil es auch für die
Phänomenologie darum geht, eine Umwendung des Bewußtseins bzw. einen
Wandel der Einstellung zu beschreiben. Die Suche nach einem angemessenen

Verständnis der phänomenologischen Einstellung ist der Beweggrund,
der Husserl zur Weiterentwicklung und Radikalisierung der Reduktionsmethode

veranlaßt hat. Der Weg in die Phänomenologie nimmt in
Husserls Darstellung bekanntlich unterschiedliche Gestalten an; Husserl
nennt den Cartesianischen Weg, den Weg über die Psychologie und den
Weg über die Ontologie. Der Cartesianische Weg, der, wie Husserl in
späteren Texten einräumt, solipsistischen Mißdeutungen ausgesetzt ist,
vermag den Bereich des phänomenologisch Gegebenen nur unzureichend zu
erfassen. Die Wege über die Psychologie und die Ontologie sollen dagegen
die intersubjektive und geschichtliche Verfaßtheit des phänomenologisch
Gegebenen mitberücksichtigen und so zu einer „Vertiefung der
phänomenologischen Methode" führen.74 Sie machen deutlich, daß mit dem Wechsel

von der natürlichen zur phänomenologischen Einstellung der Bezug
zur Welt nicht preisgegeben wird; der Wechsel führt nicht zu einer
Abstraktion von allem Externen, sondern zu einer Thematisierung des sinn-
und geltungstheoretischen Bezugs dazu. Die Kontrastierung von unthematischem

und thematischem Weltbezug bzw. von implizitem und explizitem

Weltbewußtsein bringt zum Ausdruck, daß der Übergang von der
natürlichen zur phänomenologischen Einstellung nicht durch ontologische,
sondern durch modale Merkmale bestimmt ist. Die phänomenologische
Einstellung unterscheidet sich von der natürlichen Einstellung nicht durch
einen Zuwachs an ontologischen Annahmen; sie erschliesst keine von der
Alltagserfahrung grundsätzlich verschiedene Dimension des Wirklichen,
sondern eröffnet einen neuen, „theoretischen" Zugang zu ihr. Husserl
beschreibt die Epoché als eine „eigenartige Bewusstseinsweise, die zur
ursprünglichen schlichten Thesis [...] hinzutritt und sie in einer eben
eigenartigen Weise umwertet". Durch den Vollzug der Epoché entfällt der
unmittelbare Geltungsanspruch aller in natürlicher Einstellung gemachten
Behauptungen. Die Epoché ermöglicht den „theoretischen Blick" auf das

Denken und Sprechen.75
In neueren Untersuchungen zur phänomenologischen Methode wird

das Bemühen deutlich, die Epoché als eine besondere Form der „Praxis" zu
beschreiben. Die Epoché ist weniger als Teil eines erkenntnistheoretischen
Vorgangs, sondern vor allem als ein Prozeß zu verstehen, bei welchem
Akte der Aufmerksamkeit und des gewohnheitsmäßigen Einübens eine

74 HUSSERL, Edmund: Erste Philosophie (1923/24). 2. Teil, 130.
75 HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie. Erstes Buch, 63, 70.



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 393

wichtige Rolle spielen.76 Aufmerksamkeit, Bemühung, Einübung und
Empfänglichkeit sind die Kategorien, anhand derer die verschiedenen Schritte
des Prozesses, der zum Einstellungswechsel führt, zu beschreiben sind.
Den phänomenologischen Vorgängen der „Umkehrung des Blickes" und
des Erfassens neuer Gegebenheiten entsprechen Phasen der Aufmerksamkeit,

in denen sich das Bewußtsein der Vollzugsweise der Akte zuwendet,
und der Rezeptivität, in welchen neue Gestalten und Konfigurationen ins
Bewußtsein treten. Diese Phasen setzen, wie auch im Hinblick auf die
Meditationspraxis betont wird, Praktiken des Einübens voraus, d.h. „lange
Zyklen des Trainings, vom Lernen bis hin zur Stabilisierung".77

Dass sich die Darstellung des Reduktionsverfahrens nicht auf
erkenntnistheoretische Aspekte beschränkt, macht Husserl in Texten zur
phänomenologischen Reduktion aus den späten 20er Jahren deutlich. Stärker in
den Vordergrund des Interesses rücken hier Fragen nach der Weise, wie
wir selber den Übergang in die phänomenologische Einstellung erleben.
Die phänomenologische Einstellung ist keine bloße „Erkenntniseinstellung",

sondern auch eine „praktische Einstellung".78 Die Tätigkeit des

phänomenologischen Beschreibens setzt voraus, daß der Beschreibende die
Epoché selber vollzieht und dass er sich dieser Modifikation bewußt ist.
Zudem stellt sich für Husserl die Frage, wie sich „das phänomenologische
Ich mit dem „unteren" reflektierten natürlichen Ich" verträgt. Ein „gespaltenes

Leben" zu führen, bei welchem zwei verschiedene Einstellungen
miteinander abwechseln, ohne sich wirklich zu durchdringen, ist, wie Husserl

sagt, gerade nicht das Ziel des Einsteilungswechsels.79 Was die
phänomenologische Reduktionsmethode bewirken will, ist vielmehr die
„Synthesis" von natürlicher und phänomenologischer Weltbetrachtung. In ihr

76 Vgl. hierzu SEPP, Hans Rainer: Epoché vor Theorie, in: KÜHN, Rolf/STAUDIGL, Michael
(Hgg.): Epoché und Reduktion. Formen und Praxis der Reduktion in der Phänomenologie.
Würzburg: Königshausen & Neumann 2003, 199-211.

77 DEPRAZ, Natalie/VARELA, Francisco J./VERMERSCH, Pierre: Die phänomenologische
„Epoché" als Praxis, in: KÜHN, Rolf/STAUDIGL, Michael (Hgg.): Epoché und Reduktion. Formen
und Praxis der Reduktion in der Phänomenologie. Würzburg: Königshausen & Neumann 2003,
213-228.

78 HUSSERL, Edmund: Zur phänomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-
1935). Hua Bd. XXXIV. Dordrecht: Kluwer 2002, 15: „Ich habe die thematische Einstellung des
transzendentalen Ich als Erkenntniseinstellung beschrieben. Es ist natürlich insofern eine
praktische Einstellung, als sie auf „Einklammerung", auf anschauende Betrachtung, auf
Entfaltung und Beschreibung geht. Also hier liegt eine Selbstbestimmung des transzendentalen
Ich vor, ein Sich-selbst-Behandeln in Richtung auf transzendentale Erkenntnis."

79 HUSSERL, Edmund: Zur phänomenologischen Reduktion, 9, 16. Vgl. ebd. nf.: „Ich lebe
ein natürliches Leben und etabliere auf Grund einer wie immer zu beschreibenden Motivation

ein streckenweise dasselbe übergreifendes „transzendentales" Erkenntnisleben. Strek-
kenweise lasse ich meinen transzendentalen „Beruf' ruhen und lebe weiter mein natürliches
Leben; aber habituell bleibe ich Transzendentalist, fahre in den früher abgebrochenen
Beschreibungen fort, kehre wieder in die transzendentale Einstellung zurück, wie dann nachher

wieder in die natürliche Einstellung. Ich lebe ein gespaltenes Leben [...]."



394 Christoph Staub

bleibt der Weltbezug des natürlichen Lebens weiter bestehen; durch den
Wechsel in die phänomenologische Einstellung ist das natürliche Leben
aber in modifizierter Einstellung gegeben.80

Mit der Frage nach der praktischen Bedeutung des theoretischen
Erkennens erweitert Husserl den Horizont der phänomenologischen Thematik

in mehrfacher Hinsicht. Zum einen weist er auf die ethische Relevanz
des Einsteilungswechsels hin. Mit dem Wechsel in die phänomenologische
Einstellung bildet sich idealerweise eine ethische Lebensform aus, in der
der phänomenologisch Eingestellte sich darum bemüht, sein Handeln den
Normen der Vernunft zu unterstellen. Durch die Hinwendung zu Problemen

der praktischen Vernunft wird zudem die enge Verflechtung der In-
tersubjektivitätsthematik mit sozialethischen Fragestellungen deutlich. Vor
allem aber hat die stärkere Berücksichtigung praktischer Aspekte des

phänomenologischen Weltbezugs eine Rückwirkung auf die Gestalt der
phänomenologischen Theorie selbst. Theoretisches Forschungsinteresse und
ethisch-praktische Reflexion werden eng miteinander verknüpft. Die
Ausgestaltung des phänomenologischen Reduktionsverfahrens führt zur Bildung
eines begrifflichen Rahmens, innerhalb dessen metaphysische Positionen,
zu denen auch gewisse Formen des philosophischen Idealismus und
Realismus gehören, keinen Platz mehr haben.81

Den metaphysikkritischen Intentionen, die mit dem in der Phänomenologie

praktizierten Einstellungswechsel einhergehen, entsprechen auf
buddhistischer Seite grundlegende Vorbehalte gegenüber jeglicher Behauptung
„eigenwesentlicher Naturen". Diese wie jene sind Ausdruck einer gewandelten

Haltung zu bestimmten theoretischen Fragen. Der geschichtliche
Verlauf der buddhistischen Philosophie läßt sich - ähnlich wie der Weg in
die Phänomenologie - als ein Vorgang der stetigen Ausweitung des
Reduktionsverfahrens beschreiben. Es sind Fragen nach der empirischen Gestalt
der Persönlichkeit und der Realität der Erscheinungswelt, die in der
buddhistischen Philosophie zu einem wesentlichen Teil die Theoriebildung und
die Weiterentwicklung der philosophischen Lehre bestimmt haben. Den
verschiedenen Phasen der Entwicklung der buddhistischen Philosophie
korreliert nach dieser phänomenologischen Betrachtungsweise eine
fortschreitende Radikalisierung des philosophischen Denkens in Hinsicht auf
eine „voraussetzungslose", alle ontologischen Annahmen thematisierende
Einstellung. Das begriffliche Vokabular, das Husserl der Ausgestaltung des

phänomenologischen Reduktionsverfahrens zugrunde gelegt hat, kann

80 HUSSERL, Edmund: Zur phänomenologischen Reduktion, i6f.
81 Vgl. HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie. Drittes Buch. Hua Bd. V. Den Haag: Nijhoff 1971, 151: „[...] daß ich nach wie vor
jede Gestalt des üblichen philosophischen Realismus für prinzipiell widersinnig halte, nicht
minder jeden Idealismus, zu welchem er sich in seinen Argumentationen in Gegensatz stellt,
den er .widerlegt'."



Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus 395

dem Komparatisten als Darstellungsmittel für die Beschreibung des in der
buddhistischen Philosophie angestrebten Einsteilungswechsels dienen.

Zusammenfassung:
In seinem Wiener Vortrag von 1935 über „Die Philosophie in der Krisis der
europäischen Menschheit" unterscheidet Husserl deutlich zwischen der
theoretischen Einstellung der europäischen philosophischen Tradition und
der praktischen Ausrichtung des indischen Denkens. Verschiedene Texte aus
den 20er Jahren zeigen allerdings, dass Husserls Verständnis des Buddhismus

differenzierter ist und er sich der engen Verschränkung von Theorie und
Praxis im buddhistischen Denken bewusst ist. In diesem Sinne kann der
Vergleich zwischen Buddhismus und Phänomenologie Husserls Auseinandersetzung

mit ethischen Fragen und seine „Vertiefung der phänomenologischen

Methode" aus einer anderen Perspektive zeigen.

Abstract
In his Vienna lecture on „Philosophie in der Krisis der europäischen Menschheit"

given in 193g Husserl makes a clear distinction between the practical
intention of Indian-Buddhist thinking and the theoretical attitude that is
characteristic of the European tradition ofphilosophy. Some texts from the

1920s however show that Husserl's comprehension of Buddhist thinking is

more sophisticated than that and that he is aware of the close link which
exists in Buddhist thinking between the theoretical and the practical. In this
respect the comparison between Buddhism and phenomenology may shed

new light on Husserl's discussion of ethical aspects of the method of
reduction and on the practical significance of theoretical knowledge, his
"deepening of the phenomenological method".


	Theoretische oder praktische Philosophie? : Zur phänomenologischen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus

