Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Religionsfreiheit : ein Menschenrecht im Konflikt
Autor: Kirchschlager, Peter G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER G. KIRCHSCHLAGER

Religionsfreiheit -
ein Menschenrecht im Konflikt:

1. EINLEITUNG

Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit schiitzt einen ganz besonderen
Bereich der menschlichen Existenz - Religiositat und ihre Praxis, Sinnsu-
che und Auseinandersetzung mit den letzten Fragen des Lebens - und ist
unter den Menschenrechten aus offensichtlichen Griinden von ausseror-
dentlicher Bedeutung fiir Theologie und Kirche. Dariiber hinaus besitzt
das Menschenrecht auf Religionsfreiheit nicht nur hohe Relevanz in der
Gegenwart, sondern auch aus einer historischen Perspektive: Neben dem
Umstand, dass das Menschenrecht auf Religionsfreiheit hdaufig im Zentrum
von aktuellen Menschenrechtsdiskussionen steht, tragt sein Schutzinhalt
ebenfalls zur Entstehung der Menschenrechte an sich bei.

Im Vordergrund meines Artikels stehen der Inhalt dieses Menschen-
rechts und die Frage seiner Abgrenzung. Des Weiteren ist zu iiberpriifen,
wie sich das Menschenrecht auf Religionsfreiheit begriinden ldsst. Es legt
sich nahe, dass ich dafiir das von mir in meiner Habilitationsschrift ent-
wickelte Instrumentarium heranziehe. Mit einem Ausblick auf das Verhalt-
nis zwischen der katholischen Kirche und dem Menschenrecht auf Reli-
gionsfreiheit werde ich meine Ausfiihrungen abschliessen.

2. DAS MENSCHENRECHT AUF RELIGIONSFREIHEIT

2.1 Inhalt des Menschenrechts auf Religionsfreiheit

Die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte von 1948 formuliert in ihrem
Artikel 18 folgenden Rechtsanspruch jedes Menschen:

sJeder hat das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit; dieses
Recht schlieflt die Freiheit ein, seine Religion oder seine Weltanschauung zu
wechseln, sowie die Freiheit, seine Religion oder seine Weltanschauung allein
oder in Gemeinschaft mit anderen, 6ffentlich oder privat durch Lehre, Aus-
tibung, Gottesdienst und Kulthandlungen zu bekennen.”

War dieser Artikel als Teil der Allgemeinen Erkliarung der Menschenrechte
von 1948 und damit als Element dieses politischen Programms noch recht-
lich unverbindlich, wird das Menschenrecht auf Religionsfreiheit als Arti-

1 Uberarbeitete Fassung meines Habilitationsvortrags an der Theologischen Fakultit der
Universitat Fribourg/Schweiz vom 13. Dezember 2012.



354 Peter G. Kirchschlager

kel 18 des UN-Paktes II von 1966 schliesslich rechtlich bindend.. Das Recht
auf Religionsfreiheit gewdhrt den Schutz des Rechts auf Freiheit der Ge-
danken, des Gewissens, der Religion, schiitzt vor Diskriminierung aufgrund
des Glaubens und der Religion, gewdhrleistet die Freiheit, keiner Religion
anzugehoren, die offentliche Praxis des Glaubens und der Religion3 und
moglicherweise — wie von Ronald Dworkin im Rahmen einer im Dezember
2011 an der Universitdt Bern gehaltenen Vorlesungsreihe angedacht - den
Schutz von gottlosen Religionen. Letzteres erweist sich noch als kontro-
vers.4 Unumstritten ist der Schutz von theistischen, nicht theistischen und
atheistischen Anschauungen durch das Recht auf Religionsfreiheit sowie
die Sicherung des Rechts, sich zu keiner Religion oder Weltanschauung zu
bekennen.s Mit dem Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfrei-
heit werden demnach die Grundfreiheiten der ,spirituellen und intellek-
tuellen Sphdre“é geschiitzt. Gewdhrleistet werden also ein religioser und
weltanschaulicher Pluralismus sowie geistige Entfaltungsmoglichkeiten des
Menschen.7 Diese Grundfreiheiten gelten in Bezug auf das ,forum inter-
num® vorbehaltlos und sind notstandsfest.8 Dies betonte auch Heiner Bie-
lefeldt, UN-Sonderberichterstatter fiir das Recht auf Religionsfreiheit, in
seinem Statement vor der UN-Generalversammlung vom 25. Oktober

2 Auch spiter folgende Menschenrechtsvertrage beinhalten das Recht auf Religionsfrei-
heit, so z.B. die UN-Kinderrechtskonvention von 1989 (vgl. dazu ausfithrlicher BELLAMY,
Carol/ZERMATTEN, Jean/KIRCHSCHLAGER, Peter G./KIRCHSCHLAGER, Thomas (Hgg.): Realizing
the Rights of the Child. Swiss Human Rights Book Vol. II. Ziirich: Riiffer & Rub 2007.) Vgl.
dazu BOGNER, Daniel: Die Instituierung der Religion im Rech, in: BOGNER, Daniel/HEIMBACH-
STEINS, Marianne (Hgg.): Freiheit, Gleichheit, Religion. Orientierungen moderner Religionspo-
litik. Wiirzburg: Ergon Verlag 2012, 27-52.

3 Vgl. dazu ausfiihrlicher KALIN, Walter/MULLER, Lars/WYTTENBACH, Judith (Hgg.): Das
Bild der Menschenrechte. Baden: Lars Miiller Publisher 2004, 404-429. Vgl. zur nationalen
Umsetzung des Rechts auf Religionsfreiheit die rechtsvergleichende Studie zur Umsetzung
in der Schweiz, in den USA und in Syrien von Marcel Stiissi (vgl. STUSSI, Marcel: Models of
Religious Freedom. Switzerland, the United States, and Syria by Analytical, Methodological,
and Eclectic Representation [= ReligionsRecht im Dialog 12]. Munster: LIT Verlag 2012.)

4 Dabei entsteht der Eindruck, dass sich die Diskussion vielmehr um das richtige Ver-
stindnis von ,Religion“ als um das Recht auf Religionsfreiheit dreht.

5 Vgl. General Comments vom 23. Juli 1993, Allgemeine Bemerkung Nr. 22; dazu ,As
enshrined in Article 9, freedom of thought, conscience and religion is one of the foundations
of a democratic society within the meaning of the Convention. It is, in its religious dimen-
sion, one of the most vital elements that go to make up the identity of believers and their
conception of life, but it is also a precious asset for atheists, agnostics, skeptics and the
unconcerned. The pluralism indissociable from a democratic society, which has been dearly
won over centuries, depends on it” WALTER, Christian: Religions- und Gewissensfreiheit, in:
GROTHE, Rainer/MARAUHN, Thilo (Hgg.): EMRK/GG - Konkordanzkommentar. 1. Auflage. Ti-
bingen: Mohr Siebeck 2006, 817-894.

6 KALIN, Walter/KUNZLI, Jorg: Universeller Menschenrechtsschutz. 2. Auflage. Baden-
Baden: Nomos 2008, 457.

7 KOTZUR, Markus: Gewissens-, Religions-, Meinungsfreiheit, in: POLLMANN, Arnd/LOH-
MANN, Georg (Hgg.): Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart: ].B. Metzler
2012, 251-255.

8 Vgl. KOTZUR: Gewissens-, Religions-, Meinungsfreiheit, 252.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 355

2012.9 Im Bereich des ,forum externum® (z.B. mit Bezug auf Gottesdienst,
religiose Riten und Praktiken, Religionsunterricht und sonstige Formen re-
ligioser Unterweisung, aber auch auf Verweigerung lebenserhaltender Be-
handlungsmassnahmen aus religiésen Griinden) kénnen diese Grundfrei-
heiten — wie Markus Kotzur es benennt - ,an den Freiheiten der anderen
oder an den (auf Verfassungsebene verankerten) Wertgrundlagen politi-
scher Gemeinschaften“ an Grenzen stossen. ,Dass nicht jede im Namen
einer Religion begriindete Praxis als solche schon zu achten und zu
schiitzen ist, bedarf keiner ausgefeilten Begriindung. [...] Denn auch reli-
giose Uberzeugungen kénnen unbedingt geltende ethische Anspriiche
nicht suspendieren.“s Das Recht auf Religionsfreiheit ist als Menschen-
recht eingebettet in den Kanon der Menschenrechte und steht daher nicht
tiber den anderen Menschenrechten.

Als Menschenrecht muss Religionsfreiheit in Verbindung mit Gedan-
ken- und Gewissensfreiheit und mit Gleichheit zusammen gedacht wer-
den, was zur Nichtdiskriminierung fiihrt und beinhaltet, aus Sicht des
Staates im Zusammenhang mit dem Recht auf Religionsfreiheit gegeniiber
Religionen Neutralitdt walten zu lassen. Diese ist jedoch nicht als sterile
Trennung und Privatisierung von Religion zu verstehen,2 da Letzteres
auch zur Unterdrickung von religiosen Menschen bzw. religiosen Gemein-
schaften fithren konnte. Zurzeit kann man dies in Europa an Entscheidun-
gen gegen religiose Prdsenz im Alltag, v.a. gegen Angehorige muslimischer
Traditionen, beobachten. Neutralitdit muss als Fairness gesehen werden,
aus der eine gleiche Behandlung von allen folgt.

2.2 Trdgerinnen und Trdger des Rechts auf Religionsfreiheit

Trager des Rechts auf Religionsfreiheit ist nicht eine religiose Gemein-
schaft, sondern das Individuum, z.B. als Mitglied einer religiosen Gemein-

9 “Moreover, it is generally agreed that within the ambit of freedom of religion or belief
the forum internum, i.e. the internal dimension of a person’s religious or belief related con-
viction, enjoys absolute protection. Consequently, the right to conversion (in the sense of
changing one’s own religion or belief) has the rank of an absolutely protected right within
freedom of religion or belief and does not permit any limitations or restrictions for whatever
reasons” (BIELEFELDT, Heiner: Statement by the Special Rapporteur on freedom of religion or
belief, Heiner Bielefeldt, during the 67th session of the General Assembly in New York.
http://www.ohchr.org/EN/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?NewsID=12799&LangID=E
(26.11.12).)

10 KOTZUR: Gewissens-, Religions-, Meinungsfreiheit, 252-253.

u GOERTZ, Stephan: Von der Religionsfreiheit zur Gewissensfreiheit. Erwdgungen im An-
schluss an Dignitatis humanae, in: Trierer Theologische Zeitschrift 119 (2010) 235-249, hier
238.

12 Vgl. zur Diskussion tiber das Verhadltnis zwischen der Postsakularitat der Gesellschaft
und der Sakularitat des Staates HABERMAS, Jiirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des
Deutschen Buchhandels 2001. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001; JOAS, Hans: Religion postsdku-
lar? Zu einer Begriffsprdgung von Jiirgen Habermas, in: JOAS, Hans (Hg.): Braucht der Mensch
Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz. Freiburg: Herder 2004, 122-128.



356 Peter G. Kirchschldger

schaft. Der Schutz des Rechts auf Religionsfreiheit gilt somit nicht der
Identitat eines Kollektivs.

2.3 Die Bedeutung der Religionsfreiheit fiir die Entstehung der Menschen-
rechte

Die grundlegende Bedeutung der Religionsfreiheit fiir die menschliche
Existenz wird auch deutlich, wenn man ihren Beitrag zur Entstehung der
Menschenrechte beachtet.3 Georg Jellinek4 zeigt, dass der Wunsch nach
Religionsfreiheit zur Entstehung der Menschenrechte fithrte und die Ent-
stehung der Menschenrechte auf einem religiosen Boden basierte.’s Er
stellt eine direkte Verbindung her zwischen den Bills of Rights, welche die
Grundlage der Verfassungen der Einzelstaaten der nordamerikanischen
Union bildeten - v.a. der dltesten von ihnen, der Virginia Declaration of
Rights von 1776 - und der franzosischen Menschenrechtserklarung.:6

Zur Festlegung von Religionsfreiheit in den USA kam es gemass Jelli-
nek, weil die nach Nordamerika emigrierten, puritanischen Menschen nach
einer Trennung von Kirche und Staat und dem Recht jeder religiosen Ge-
meinschaft auf Selbstbestimmung strebten.

Gegen die These Jellineks ist jedoch einzuwenden,7 dass die auf den
amerikanischen Kontinent Emigrierten wohl eher nach ,Toleranz” als nach
»Religionsfreiheit“ suchten, weil die Zulassung und Duldung einer
religiosen Gemeinschaft und nicht ein individuelles Recht auf dem Spiel
stand. Ausserdem waren in der zeitlichen Abfolge der Entstehung der Vir-
ginia Declaration of Rights von 1776 bereits vor dem Recht auf Religions-
freiheit flinfzehn Rechte formuliert. Nichtsdestotrotz war die Religions-
freiheit fir die Entstehung der Menschenrechte von ausserordentlicher Re-
levanz.

13 Vgl. dazu ausfiihrlicher JOAS, Hans: Die Sakralitdt der Person. Eine neue Genealogie der
Menschenrechte. Berlin: Suhrkamp 2o11.

14 JELLINEK, Georg: Die Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte (1895), in: SCHNUR, Ro-
man (Hg.): Zur Geschichte der Erkldrung der Menschenrechte. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1964, 1-77.

15 ,Die Idee, unverdusserliche, angeborene, geheiligte Rechte des Individuums gesetzlich
festzustellen, ist nicht politischen, sondern religiosen Ursprungs. Was man bisher fiir ein
Werk der Revolution gehalten hat, ist in Wahrheit eine Frucht der Reformation und ihrer
Kampfe. Thr erster Apostel ist nicht Lafayette, sondern jener Roger Williams, der, von gewal-
tigem, tief religiosem Enthusiasmus getrieben, in die Eindde auszieht, um ein Reich der
Glaubensfreiheit zu griitnden“ (JELLINEK, Georg: Die Erkldrung der Menschen- und Biirgerrech-
te (1895), 57).

16 STEIN, Tine: Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiése Voraussetzungen des frei-
heitlichen Verfassungsstaates. 1. Auflage. Frankfurt a.M.: Campus 2007, 195, Anmerkung 120.

17 Vgl. HILPERT, Konrad: Menschenrechte und Theologie. Forschungsbeitrdge zur ethi-
schen Dimension der Menschenrechte (= Studien zur Theologischen Ethik 85). Freiburg i.U.
2001, 117.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 357

3. DIE BEGRUNDUNG DES MENSCHENRECHTS AUF RELIGIONSFREIHEIT

Wie lasst sich begriinden, dass Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit
Bereiche der menschlichen Existenz sind, die des besonderen Schutzes als
Menschenrecht bediirfen? Mein diesbeziiglicher Begriindungsansatz8 ver-
sucht bewusst, minimalistisch zu bleiben, um anschlussfdhig fiir religiose
und sdkulare Menschenrechtskonzeptionen zu sein. Damit ist natirlich
nicht ein Hinausfiltern oder Streichen des transzendenten Bezugs gemeint,
sondern mein Begriindungsansatz ist als eine Fundierung zu verstehen, die
gleichzeitig weniger und mehr ist als eine Begriindung: Sie ist weniger als
eine ,theologische Begriindung®, da sie bewusst nicht maximalistisch (z.B.
metaphysisch basierend auf einem substantiellen Menschenwiirdever-
standnis) verfdhrt. Sie ist mehr als eine philosophische Begriindung, weil
der theologische Sinniiberschuss die Menschenrechte in einen bestimmten
Sinnhorizont setzt.

Mein Begriindungsversuch baut auf die Frage auf, ob das Recht auf Re-
ligionsfreiheit Elemente und Bereiche des menschlichen Lebens umfasst,
die den besonderen Schutz der Menschenrechte verlangen, d.h. also: den
Schutz durch spezifische Menschenrechte verdienen. In diesem Zusam-
menhang sind sowohl ,Elemente“ wie auch ,Bereiche“ zu benennen, denn
es geht um Elemente menschlichen Lebens (wie z.B. das Recht auf Leben)
und Bereiche menschlichen Lebens (wie z.B. die Informations- und Mei-
nungsfreiheit).

Generell sind fir die Festlegung der Menschenrechte zwei Fragen ent-
scheidend:

(1) Welche Elemente und Bereiche des menschlichen Lebens sind von
besonderer Bedeutung und Notwendigkeit, damit der Mensch iiberleben
kann, (was eine notwendige Bedingung darstellt, damit sie/er auch Trage-
rin und Trager von Rechten sein kann)?

(2) Welche der Elemente und Bereiche des menschlichen Lebens sind
von besonderer Bedeutung und Notwendigkeit, damit der Mensch auch als
Mensch leben kann?

Diese Entscheidung iiber diese Fragen wird anhand der folgenden sechs
Kriterien gefdllt, die nach kritischer Evaluation auch fiir das Menschen-
recht auf Religionsfreiheit als erfiillt zu erachten sind:

1. Universalitdtio 4. Individuelle Geltung
2. Kategorischer Charakter 5. Justizierbarkeit
3. Egalitat 6. Fundamentalitat

18 Vgl. KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Wie konnen Menschenrechte begriindet werden? Ein fir
religiose und sdkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfdhiger Ansatz (= Religions-
Recht im Dialog 16). Minster: LIT Verlag 2013.

19 Vgl. dazu ausfiihrlicher KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Das ethische Charakteristikum der
Universalisierung im Zusammenhang des Universalitdtsanspruchs der Menschenrechte, in:



358 Peter G. Kirchschlager

3.1 Erster Filterungsschritt zur Fundamentalitdt: Prinzip der Verletzbarkeit

Im Bezug auf das sechste Kriterium, namlich ob es sich beim Recht auf Re-
ligionsfreiheit um ein fundamentales Recht handelt, helfen zwei Filte-
rungsschritte weiter: Der erste Filterungsschritt dreht sich um die Frage,
warum Menschen tiberhaupt Tragerinnen und Trager von Menschenrech-
ten sind. Diese Frage beantworte ich mit dem Prinzip der Verletzbarkeit;
das heisst: Der Mensch ist der Moglichkeit ausgesetzt, angegriffen oder
physisch oder psychisch verletzt zu werden. Gleichzeitig ist der Mensch
unfahig, sich von dieser Verletzbarkeit zu befreien. In diesem Zusammen-
hang kommen alle anderen Menschen, der Kontext und die Umwelt als
Quellen der Verletzbarkeit in Frage. Der Mensch erfdhrt sich als abhédngig
von sich selbst, von anderen Menschen, vom Kontext und von der Umwelt,
denn alle konnen seine Verletzbarkeit aktivieren. Der Mensch wird sich
seiner eigenen Verletzbarkeit bewusst. Letztere basiert auf seiner Selbst-
wahrnehmung. Ob diese Selbstwahrnehmung empirischen Fakten ent-
spricht, erweist sich als irrelevant. Das Entscheidende bildet die Selbst-
wahrnehmung, die zu einer Verunsicherung fithren kann, die einem Ver-
lust von Moglichkeiten, besser zu leben, einem Mangel an Fahigkeiten, gut
zu leben und im Extremfall einem Lebensendezo gleichkommt.

Im Zuge der Bewusstwerdung der eigenen Verletzbarkeit erdffnet sich
dem Menschen des Weiteren ex negativo die ,Erste-Person-Perspektive“a.
Der Mensch nimmt wahr, dass er diese anthropologische Grundsituation
der Verletzbarkeit als das Ich-Subjekt (d.h. als die erste Person Singular)
macht und interpretiert, das handelt, entscheidet und leidet - und das als
Mensch lebt.

,Denn handelnd und leidend erfdahrt er sich als das Lebewesen, das nicht
einfach lebt wie alle anderen Lebewesen, sondern das nur lebt, indem es sein
Leben fiihrt. Sich zu sich zu verhalten, weder naturnotwendig noch beliebig
zu handeln, sondern sich an Griinden zu orientieren und frei gewdhlte
Zwecke zu verfolgen, macht die Lebensform aus, die ihn mit allen Menschen
als seinesgleichen verbindet. Sie macht ihn zugleich verletzbar, ist doch das
zu seiner Lebensform gehorende Selbstverhdltnis auf fundamentale Realisie-
rungsbedingungen angewiesen.“22

AsT, Stephan/MATHIS, Klaus/HANNI, Julia/ZABEL, Benno (Hgg.): Gleichheit und Universalitit,
in: ARSP-Beihefte, Bd. 128. Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2001, 301-312.

20 Vgl. HOFFMASTER, Barry: What Does Vulnerability Mean?, in: Hastings Center Report
36/2 (2006) 38-45, hier 42.

21 Vgl. RUNGGALDIER, Edmund: Deutung menschlicher Grunderfahrungen im Hinblick auf
unser Selbst, in: RAGER, Glinter/QUITTERER, Josef/DERS. (Hgg.): Unser Selbst - Identitdt im
Wandel neuronaler Prozesse. Paderborn: Ferdinand Schoningh *2003, 143-221.

22 HONNEFELDER, Ludger: Theologische und metaphysische Menschenrechtsbegriindun-
gen, in: POLLMANN, Arnd/LOHMANN, Georg (Hgg.): Menschenrechte. Ein interdisziplindres
Handbuch. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler 2012, 171-178, hier 171-172.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 359

Gleichzeitig erkennt er, dass auch die ,Erste-Person-Perspektive“ und das
~Selbstverhaltnis® verletzbar sind.

Der Mensch setzt sich in diesem Bewusstwerdungsprozess seiner Ver-
letzbarkeit und seiner ,Erste-Person-Perspektive® in ein Selbstverhdltnis
und in das Verhaltnis zu allen anderen Menschen und nimmt so die eigene
Verletzbarkeit und die Verletzbarkeit aller anderen wahr.

Wenn der Mensch sich die eigene Verletzbarkeit und die Verletzbarkeit
aller anderen Menschen und damit verbunden die ,Erste-Person-Perspek-
tive“ und das ,Selbstverhdltnis“ bewusst macht, nimmt der Mensch wahr,
dass er nicht nur die Verletzbarkeit mit allen anderen Menschen, sondern
auch die je individuelle ,Erste-Person-Perspektive“ auf die je eigene Ver-
letzbarkeit und auf die Verletzbarkeit von allen anderen Menschen und
das je individuelle ,Selbstverhaltnis® teilt: Jeder Mensch ist Subjekt seines
Lebens. Das mit der ,Erste-Person-Perspektive“ verbundene ,Selbstver-
haltnis“ erkennt der Mensch als Bedingung der Moglichkeit eines Lebens
als Mensch.

Basierend auf dem Bewusstsein der Verletzbarkeit der eigenen ,Erste-
Person-Perspektive“ und des eigenen ,Selbstverhdltnisses® erschliesst sich
dem Menschen die Verletzbarkeit der ,Erste-Person-Perspektive“ und des
,Selbstverhaltnisses“ aller anderen Menschen, die ihm in der Verletz-
barkeit, der ,Erste-Person-Perspektive“ und im ,Selbstverhdltnis“ gleich
sind.

Aufgrund der Wahrnehmung der eigenen Verletzbarkeit und der Ver-
letzbarkeit aller anderen Menschen, aufgrund der Bewusstwerdung der ei-
genen ,Erste-Person-Perspektive® und der ,Erste-Person-Perspektive“ aller
anderen Menschen, aufgrund des Bewusstseins des eigenen ,Selbstver-
haltnisses“ und des ,Selbstverhaltnisses“ aller anderen Menschen, auf-
grund der Verletzbarkeit der ,Erste-Person-Perspektive“ und des ,Selbst-
verhadltnisses” aller Menschen und aufgrund der Bewusstwerdung des
,Selbstverhdltnisses“ als Bedingung der Moglichkeit eines Lebens als
Mensch ist der Mensch bereit, allen Menschen und sich selbst die ,Erste-
Person-Perspektive” und das ,Selbstverhaltnis® zuzugestehen und sich und
alle anderen Menschen aufgrund der Verletzbarkeit aller Menschen, die
auch die ,Erste-Person-Perspektive“ und das ,Selbstverhaltnis® betrifft, mit
Menschenrechten zu schiitzen und einen Ausgleich vorzusehen, um bei ei-
ner allfalligen Transformation von Verletzbarkeit zu konkreten Verletzun-
gen aktive Kompensation zu erfahren.

Im Prinzip der Verletzbarkeit als den mit der Verletzbarkeit, der ,Erste-
Person-Perspektive“ und dem ,Selbstverhaltnis“ verbundenen moralischen
Anspruch steckt das Normative, denn die Verletzbarkeit an sich besitzt
noch keine moralische Qualitdt. Dieses Prinzip der Verletzbarkeit betrifft
alle Menschen, und es unterscheidet sie von allen anderen Lebewesen.
Aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit sprechen sich die Menschen
gegenseitig Menschenrechte zu. Sie einigen sich darauf, sich selbst und



360 Peter G. Kirchschlager

alle Menschen mit Menschenrechten vor den moglichen Konsequenzen
der Verletzbarkeit in essentiellen Elementen und Bereichen der mensch-
lichen Existenz zu schiitzen. Es handelt sich dabei um eine Entscheidung
der moralischen Gemeinschaft, dass sich die Menschen gegenseitig auf-
grund des Prinzips der Verletzbarkeit Menschenrechte zusprechen und so
alle Menschen zu Tragerinnen und Trdgern von Menschenrechten machen.

Verletzbarkeit aus einer biblischen Perspektive riickt das Geschaffen-
sein des Menschen, seine Abhangigkeit von Gott, seine Begrenztheit und
Endlichkeit (Gen 1) in den Vordergrund. Gott steht dem Menschen in sei-
ner vielfaltigen Verletzbarkeit bei, wie uns paradigmatisch von Hiob er-
zahlt wird.23 Die Menschen sind gleich in ihrer Verletzbarkeit. Die Folgen
davon zu beseitigen stellt einen unverzichtbaren Anspruch der christli-
chen Verkiindigung dar, wie sich aus dem Gleichnis vom Weltgericht in
Mt 25 ableiten lasst (vgl. Mt 25,31-46). Wegen ihrer Abhangigkeit und weil
als Beziehungswesen geschaffen sind alle Menschen auf Lieben und Ge-
liebtwerden angewiesen. In der biblischen Tradition wird dies im Gebot
der Nachstenliebe konkretisiert (Lev 19,11-18; Mk 12,28-34 par; Rom 13,8-
10; Gal s5,14). In seiner Verletzbarkeit kann sich der christlich glaubende
Mensch in seiner Nachfolge mit Jesus Christus in dessen Tod und Aufer-
stehung identifizieren (vgl. Rom 6,3-22). Eine spezifisch christliche Argu-
mentation muss tiberdies die Kenosis der Inkarnation Jesu Christi im Blick
haben, die sogar den Tod miteinschliesst. (In einer weiterfiihrenden theo-
logischen Anndherung ist spatestens an diesem Ort das soteriologische
Handeln Gottes einzubringen, das nach Phil 2 im Tod Jesu die entschei-
dende Wende zum Leben auslost.) Der Wert dieser Argumentation wird
durch die Notwendigkeit eines religionsiibergreifenden Zugangs zu diesem
Problemkreis in keiner Weise geschmalert.

Im Anschluss an die Anerkennung des Menschen als Tragerinnen und
Trager von Menschenrechten durch die moralische Gemeinschaft unter
Bezugnahme auf das Prinzip der Verletzbarkeit stellt sich die Frage, von
welchen spezifischen Menschenrechten der Mensch Tragerin bzw. Trager
ist, d.h. die Frage nach denjenigen essentiellen Elementen und Bereichen
der menschlichen Existenz, die den menschenrechtlichen Schutz in An-
spruch nehmen. Auch die Antwort auf diese Frage geht auf eine morali-
sche Entscheidung aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit zurtick, nam-
lich dass die essentiellen Elemente und Bereiche der menschlichen Exis-
tenz von besonderer Bedeutung und Notwendigkeit sind und daher von
spezifischen Menschenrechten geschiitzt werden miissen. Um der Verletz-
barkeit des Menschen gerecht zu werden und um Verletzungserfahrungen
zu vermeiden bzw. zu unterbinden, schiitzen die Menschenrechte die es-
sentiellen Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz. Damit der

23 Vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche. Lernpro-
zesse, Konfliktfelder, Zukunftschancen. Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag. 2001, 135-140.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 361

Mensch Tragerin und Trager von Rechten sein kann, muss der Mensch
tiberleben, und er muss als Mensch leben. Dementsprechend folgt aus dem
Prinzip der Verletzbarkeit die Notwendigkeit des Schutzes der tiberlebens-
notwendigen (diese teilt der Mensch auch mit anderen Lebewesen) und
lebensnotwendigen (spezifisch menschlichen) Elemente und Bereiche der
menschlichen Existenz.

3.2 Zweiter Filterungsschritt zur Fundamentalitdt: Historische Leidens- und
Unrechtserfahrungen

Welche sind jedoch diese iiberlebensnotwendigen und lebensnotwendigen
Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz? Diese zweite Filterung
im Blick auf das Kriterium der Fundamentalitit eines Menschenrechts
geht von historischen Leidens- und Unrechtserfahrungen aus, denen der
Mensch aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit des Menschen ausge-
liefert ist bzw. sein konnte. Wegen historisch gravierender Unrechts- und
Verletzungserfahrungen und wegen des Bewusstseins des Prinzips der Ver-
letzbarkeit wachst im Menschen die Bereitschaft, etwas fiir die zukiinftige
Unterbindung und Verhinderung von Verletzungen zu unternehmen.
Dieser Filterungsschritt beinhaltet auch die Herausforderungen der histo-
rischen Kontingenz und der Universalisierung von partikularen Unrechts-
erfahrungen. Gleichzeitig zeichnet er sich durch seine immanente Offen-
heit fiir neue Bedrohungen, Risiken und Unrechtserfahrungen aus, die sich
in der Gegenwart noch dem Bewusstsein und der Vorstellungskraft ent-
ziehen bzw. noch nicht aufgetreten sind, sowie fiir Unrechtserfahrungen,
die in unterschiedlichen Kulturen, Religionen, Traditionen und Weltan-
schauungen auftreten bzw. wahrgenommen werden konnen. Im Bezug auf
das Recht auf Religionsfreiheit gilt es im Anschluss an die erste Filterung,
namlich der Entscheidung der moralischen Gemeinschaft, dass der
Mensch aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit Menschenrechte hat, die
zweite Filterung vorzunehmen, namlich die Frage nach historischen Lei-
dens- und Unrechtserfahrungen zu stellen, die auf das Prinzip der Verletz-
barkeit des Menschen zuriickgehen. Heiner Bielefeldt stellt die Weitver-
zweigtheit der aktuellen Verletzungen der Religionsfreiheit fest.24 Tat-

24 UNITED NATIONS GENERAL ASSEMBLY, A/HRC/19/60 paragraph 13: “Key issues of con-
cern include death threats and discrimination against converts, as well as violent attacks
against and killings of members of religious communities and statements inciting violence
directed against members of religious minorities. The Special Rapporteur has also taken up
allegations of public manifestations of religious intolerance and stigmatization of persons
based on their religion or belief. Recent cases involve attacks on places of worship and re-
ligious tensions related to religious sites and cases of peaceful protests and assembly in this
context. In addition, the Special Rapporteur has also analysed problematic constitutional
and legislative systems and draft legislation that fail to provide adequate and effective gua-
rantees of freedom of thought, conscience, religion and belief to all without distinction or
provide additional burdensome practices of recognition and identity for members of reli-
gious or belief communities”.



362 Peter G. Kirchschldger

sachlich fithren zahlreiche gravierende Verletzungs- und Unrechtserfah-
rungen im Bezug auf die Religionsfreiheit zum Bewusstsein dieser Verletz-
barkeit des Menschen. Dieses Bewusstsein lasst beim Menschen das Ver-
langen nach ihrer zukinftigen Unterbindung und Verhinderung aufkom-
men. Die entsprechende Aufgabe wird dem menschenrechtlichen Schutz
durch ein spezifisches Menschenrecht auf Religionsfreiheit tibertragen.

3.3 Dritter Filterungsschritt zur Fundamentalitdt: Historische Unrechtser-
fahrungen universalisieren

Damit den Herausforderungen der historischen Kontingenz und der Uni-
versalisierung von partikularen Unrechtserfahrungen Rechnung getragen
wird und wegen des Prinzips der Verletzbarkeit inklusive der ,Erste-Per-
son-Perspektive®, verlangt ein dritter Filterungsschritt, dass fiir die Ent-
scheidung, eine Unrechts- und Verletzungserfahrung sei fundamental und
verlange nach dem Schutz durch die Menschenrechte, sprich: sie sei men-
schenrechtsrelevant, rationale Griinde angegeben werden. Die notwendige
Voraussetzung der Angabe von rationalen Griinden erméglicht den Uber-
gang von einer subjektiven Unrechts- und Verletzungserfahrung zur uni-
versalisierbaren Unrechts- und Verletzungserfahrung.2s Ohne die Religions-
freiheit ware der Mensch in seinem Menschsein dusserst massiv einge-
schrankt, da sein spirituelles und intellektuelles Potential auf dem Spiel
stiinde. Religion, Glaube, Gewissen zdhlen zu den essentiellen Bereichen
und Elementen der menschlichen Existenz und werden daher durch das
Recht auf Religionsfreiheit geschiitzt.

4 DAS MENSCHENRECHT DER RELIGIONSFREIHEIT IN KONFLIKT MIT ANDEREN
RECHTEN - AKTUELLE UBERLEGUNGEN

4.1 Ausgangslage

Die Aktualitdt der Diskussion iiber die Menschenrechtsqualitdt von Reli-
gionsfreiheit wird anhand der vielfdltigen Streitfille erkennbar.26 Sie reicht
vom Problemkreis eines obligatorischen Schwimmunterrichts bis zur Frage
von genitaler Verstimmelung, neuerdings auch bis zur Beschneidung von
Knaben. Paradigmatisch fiir die Diskussion erscheinen mir die verschiede-

25 Hornle halt fest: ,Wenn es um die Bestimmung verletzter Menschenwiirde geht, kann
das subjektive Gefiihl, gekrankt worden zu sein, nicht ausreichen. Wiirde man die Feststel-
lung einer Verletzung von Menschenwiirde von individuellen Reaktionen abhdngig machen,
wdre ausschlaggebend, ob der konkret Betroffene besonders diinnhdutig oder dickfellig ist.
Bei einem derart subjektivierten Massstab wadren die fiir rechtliche Zwecke erforderlichen
einheitlichen Wertungen nicht méglich“ (HORNLE, Tatjana: Zur Konkretisierung des Begriffs
»~Menschenwiirde®, in: JOERDEN, Jan/HILGENDORF, Eric/PETRILLO, Natalia/THIELE, Felix (Hgg.):
Menschenwiirde und moderne Medizintechnik. Baden-Baden: Nomos 2011, 67).

26 Vgl. dazu BIELEFELDT, Heiner: Freedom of Religion or Belief - A Human Right under
Pressure, in: Oxford Journal of Law and Religion 1 (2012) 15-35.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 363

nen Vorwiirfe einer Diffamierung von Religionen. Dem vom US-amerikani-
schen Regisseur Nakoula Basseley Nakoula gedrehten Film ,Die Unschuld
der Muslime“ wird beispielsweise vorgeworfen, im Film werde der Prophet
Mohammed ins Lacherliche gezogen und der Islam diffamiert. Der Film ist
Beispiel fiir einen Problembereich, iiber den auf internationaler Ebene im
UN-Menschenrechtsrat in den letzten Jahren intensiv diskutiert worden
ist. In diesem Rahmen wurden Uberlegungen angestellt, ob das Recht auf
Meinungs- und Informationsfreiheit so eingeschrankt werden soll, dass
jegliche Kritik an bzw. Diffamierung von Religionen unterbunden wird.
Die hier zur Diskussion stehendenden Rechte sind das Recht auf Reli-
gionsfreiheit und das Recht auf Meinungs- und Informationsfreiheit.

4.2 Diffamierung von Religionen — Grenzbereich der Religionsfreiheit mit
der Meinungsfreiheit?

Ich mo6chte anhand des Beispiels der Kritik an bzw. der Diffamierung von
Religionen zeigen, wie mehrere betroffene Menschenrechte zusammen zu
denken sind. Die UN-Mitgliedstaaten der Organisation fiir Islamische Zu-
sammenarbeit (OIC) brachten in den UN-Menschenrechtsrat die For-
derung ein, unter Bezug auf das Recht auf Religionsfreiheit die Kritik an
Religionen zu verbieten und das Recht auf Meinungs- und Informations-
freiheit entsprechend einzuschranken. Diese Initiative hatte im UN-Men-
schenrechtsrat eine Diskussion dariiber zur Folge, ob das Recht auf
Religionsfreiheit so weit verstanden werden kann, dass es eine Einschran-
kung des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit beinhaltet, so-
dass jegliche Kritik an Religionen verboten wird.

Die katholische Kirche vertrat 2010 durch Erzbischof Silvano M. To-
masi, Permanenter Beobachter des Heiligen Stuhls bei den Vereinten Na-
tionen, im Rahmen dieser Diskussion die Position, dass die Einfiihrung ei-
nes vagen Konzeptes von ,Diffamierung” keinen effektiven Weg darstelle,
um verletzende Haltungen gegen Religionen zu bekdmpfen und eher zu
mehr Unterdriickung von religiosen Minderheiten fithren konnte.27 Diese
Zurlickhaltung gegeniiber einem sehr weiten Verstandnis des Rechts auf
Religionsfreiheit und einer damit einhergehenden rechtlichen Einschran-

27 ,Combating offensive attitudes towards religion by moving away from the universality
provided by our common humanity and relying on the discretion of the State by introducing
a vague concept of ‘defamation’ into the human rights system, do not support an effective
and satisfactory solution. There is the additional real risk that the interpretation of what de-
famation entails may change according to the censor’s attitude towards religion or belief,
often at the tragic expense of minorities” (TOMASI, Silvano M.: Statement at the 13rd Session
of the Human Rights Council (Agenda item g: racism, racial Discrimination, Xenophobia and
Related Forms of Intolerance, Follow-up and Implementation of the Durban declaration and
Programme of Action).
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/2010/documents/rc_seg-
st_20100323_human-rights-council fr.html (26.11.2012).)



364 Peter G. Kirchschldger

kung des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit bedeutet nicht,
dass die Kirche die muslimischen Bedenken nicht ernst nimmt. Die Worte
Papst Benedikts XVI. an den Botschafter von Marokko vom 20. Februar
2006 stellen ein deutliches Zeichen fiir die Solidaritat der Kirche mit der
muslimischen Gemeinschaft und ihren Sorgen aufgrund der Mohammed-
Comics und anderer Vorfalle dar. Darin heisst es,

,dass es zur Forderung des Friedens und der Verstandigung zwischen den
Volkern und zwischen den Menschen notwendig und dringend geboten ist,
die Religionen und ihre Symbole zu respektieren; die Glaubigen diirfen nicht
zur Zielscheibe von Provokationen werden, die ihre Einstellung und ihre reli-
giosen Gefiihle verletzen.“28

Ahnlich betont die gemeinsame Erkldrung des Katholisch-Muslimischen
Forums 2008 im Vatikan, Griinderfiguren und heilige Symbole von Religio-
nen “should not be subject to any form of mockery or ridicule”9. In die
gleiche Richtung geht eine gemeinsame Erklarung des Pdpstlichen Rates
fiir den Interreligiosen Dialog und der Al-Azhar-Universitat Kairo, welche
die Medien dazu aufrief, iiberall auf der Welt darauf zu achten, dass die
Meinungsfreiheit nicht als Vorwand dient, Religionen, Uberzeugungen, re-
ligiose Symbole und alles, was als heilig betrachtet wird, zu verletzen.3°
Die katholische Kirche positionierte sich auch in diesen Erklarungen gegen
eine rechtliche Veranderung, verband dies aber mit einem Aufruf zur Selbst-
beschrankung durch die Akteure im Dienste des Rechts auf Religionsfrei-
heit. Marianne Heimbach-Steins kommentiert:

,Dass aus Sicht der Religionen ein Schutz gegen die Verletzung religioser Ge-
fiihle gegentiber der Freiheit der Meinungsdusserung postuliert wird, ist ver-
standlich und entspricht einem legitimen Bediirfnis nach Respekt und Aner-
kennung. [...] Richtigerweise argumentiert das Dossier [...] nicht mit dem Recht
auf Religionsfreiheit, denn diese wird durch religionskritische Meinungsaus-
serung eben nicht verletzt, und die Religionen als solche sind nicht durch das
Recht auf Religionsfreiheit geschiitzt.“3

28 PAPST BENEDIKT XVI.: Ansprache von Benedikt XVI. an den neuen Botschafter des
Konigreichs Marokko beim HI. Stuhl, Ali Achour.
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_be
n-xvi_spe_20060220_morocco-ambassador_ge.html (26.11.2012).

29 Katholisch-Muslimischer Dialog: A Common Word. Joint Manifesto.
http://www.reuters.com/article/2008/11/06/us-religion-dialogue-idUSTRE49T54420081106
(26.11.2012).

30 Vg]. PAPSTLICHER RAT FUR DEN INTERRELIGIOSEN DIALOG/AL-AZHAR-UNIVERSITAT KAIRO:
Final Declaration of Annual Meeting of the Joint Committee for Dialogue of the Permanent
Committee of Al-Azhar for Dialogue among the Monotheistic Religions and the Pontifical
Council for Interreligious Dialogue (Cairo, 25-26 February 2008).
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg
_doc_20080226_cairo-declaration_en.html (26.11.2012).

31 HEIMBACH-STEINS, Marianne: Religionsfreiheit - ein Menschenrecht unter Druck. Pader-
born: Ferdinand Schéningh 2012, 173.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 365

Der Standpunkt der Kirche steht im Einklang mit der UN-Position zu die-
ser Frage an der Grenze zwischen dem Recht auf Religionsfreiheit und dem
Recht auf Meinungs- und Informationsfreiheit, die im Bericht vom 16. Mai
2011 von Frank La Rue, UN-Sonderberichterstatter fiir das Recht auf Mei-
nungs- und Informationsfreiheit, an den UN-Menschenrechtsrat deutlich
wird: Das Recht auf Meinungsfreiheit beinhaltet die Ausserung von An-
sichten und Meinungen, die verletzen, schockieren oder storen.32 Ausnah-
men bilden Kinderpornographie, Hassrede und Verleumdungss, direkte
und oOffentliche Anstiftung zu Genozid, und religiéser Hass.34+ Der UN-
Menschenrechtsrat kam schliesslich als Ergebnis dieser internationalen
Diskussion in einer einstimmig verabschiedeten Resolution 16/18 zum
Schluss, dass gerade eine 6ffentliche Debatte und interreligioser Dialog am
besten vor religioser Intoleranz schiitzen, die Demokratie und die Be-
kiampfung von religits motiviertem Hass férdern und das Uberwinden von
existierenden Vorurteilen erreichen kann.3s

32 “The right to freedom of expression includes expression of views and opinions that
offend, shock or disturb. Moreover, as the Human Rights Council has also stated in its
resolution 12/16, restrictions should never be applied, inter alia, to discussion of Government
policies and political debate; reporting on human rights, Government activities and corrupt-
tion in Government; engaging in election campaigns, peaceful demonstrations or political
activities, including for peace or democracy; and expression of opinion and dissent, religion
or belief, including by persons belonging to minorities or vulnerable groups” (UNITED NA-
TIONS GENERAL ASSEMBLY, A/HRC/17/27 paragraph 37: Report of the Special Rapporteur on the
promotion and protection of the right to freedom of opinion and expression, Frank La Rue.
http://www2z.ohchr.org/english/bodies/hrcouncil/docs/17session/a.hrc.17.27_en.pdf
(26.11.2012).

Auch Asma Jahangir, ehemalige UN-Sonderberichterstatterin fiir das Recht auf Reli-
gionsfreiheit, hilt 2006 fest: ,Religiose Gemeinschaften und Uberzeugungen sind Ziel kriti-
scher Meinungsdusserungen. Das Spektrum reicht hier von blosser theologischer Kritik an
Glaubensinhalten bis den extremsten Formen der Aufwiegelung zu Hass oder gar Gewalt ge-
geniiber Mitgliedern von Religionsgemeinschaften. Haufig zieht dies nur Aufmerksamkeit
auf sich, wenn die grossen Weltreligionen betroffen sind, und so bleiben viele Fille von reli-
gibsem Hass gegeniiber Mitgliedern kleinerer Religionsgemeinschaften unbemerkt“ (JAHAN-
GIR, Asma: Religionsfreiheit und Meinungsfreiheit, in: BIELEFELDT, Heiner [Hg.]: Jahrbuch
Menschenrechte 2009. Wien: Béhlau 2008, 117-122).

33 UNITED NATIONS GENERAL ASSEMBLY, A/HRC/17/27 paragraph 25.

34 UNITED NATIONS GENERAL ASSEMBLY, A/HRC/17/27 paragraph 25.

35 Vgl. UNITED NATIONS GENERAL ASSEMBLY A/HRC/Res/16/18, paragraph 4. Helmut Zan-
der erklart die Ablehnung einer Veranderung der rechtlichen Situation und einer Einschrdn-
kung der Meinungs- und Informationsfreiheit seitens westlicher Staaten ,aus der Furcht, der
Schutz vor Diffamierung konnen zu einem Instrument werden, jegliche Kritik zu unterbin-
den“ (ZANDER, Helmut: Religionsfreiheit im Rahmen der Verfassung - ein Assimilationspro-
jekt?, in: HEIT, Alexander/PFLEIDERER, Georg (Hgg.): Religions-Politik 1I. Zur pluralistischen
Religionskultur in Europa [= Religion - Wirtschaft - Politik 7]. Ziirich: Pano 2012, 145).



366 Peter G. Kirchschlager

5. KEIN KONFLIKT, SONDERN HAND IN HAND: DAS VERHALTNIS ZWISCHEN DEM
RECHT AUF RELIGIONSFREIHEIT UND ANDEREN MENSCHENRECHTEN

5.1 Grundlage: Prinzip der Unteilbarkeit

Wie aber ist ausgehend von diesen Stellungnahmen das Verhdltnis
zwischen dem Recht auf Religionsfreiheit und dem Recht auf Meinungs-
und Informationsfreiheit zu denken? Dem Verhdltnis liegt das den Men-
schenrechten inhdrente Prinzip der Unteilbarkeit zugrunde. Das Prinzip
der Unteilbarkeit besagt, dass der Katalog der Menschenrechte implizit
zusammengehort, d.h. dass die Menschenrechte unteilbar sind.3¢ Unteilbar
bezieht sich dabei nicht auf ihre Beschaffenheit und darauf, dass man sie
nicht unterteilen kann, sondern dass man alle Teile realisieren muss und
nicht nur einen Teil. Daraus folgt, dass immer der optimale Schutz von al-
len Menschenrechten verfolgt werden muss. Diese Unteilbarkeit der Men-
schenrechte lasst sich zum Einen mit den Menschenrechten an sich be-
grinden, denn eine Tragerin bzw. ein Trager von Menschenrechten kann
die Menschenrechte nicht nur selektiv haben, sondern ist Tragerin bzw.
Trager von allen Menschenrechten.

Zum anderen schiitzt jedes spezifische Menschenrecht ein essentielles
Element bzw. einen essentiellen Bereich der menschlichen Existenz, das
bzw. der aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit nach menschenrechtli-
chem Schutz verlangt. Daraus folgt, dass ein spezifisches Menschenrecht
erst dort an seine Grenzen stosst, wo es nicht mehr im Einklang mit ande-
ren Menschenrechten oder mit den Menschenrechten von anderen steht.

Dieses Prinzip der Unteilbarkeit der Menschenrechte erteilt der Rede
von einem Konflikt zwischen zwei Menschenrechten eine Absage und pro-
pagiert ein Verstandnis des Nebeneinanders aller Menschenrechte - auch
des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit und des Rechts auf
Religionsfreiheit im Fall der Diffamierung von Religionen.

5.2 Konkretisierungen

5.2.1 Ein Recht Teil des anderen Rechts
Hand in Hand bzw. ein Nebeneinander des Rechts auf Meinungs- und In-
formationsfreiheit und des Rechts auf Religionsfreiheit meint erstens, dass
das eine Recht im anderen Recht enthalten ist, in diesem Fall das Recht
auf Meinungs- und Informationsfreiheit im Recht auf Religionsfreiheit, wie
Heiner Bielefeldt und Frank La Rue, sowie Githu Muigai, Letzerer als UN-
Sonderberichterstatter zu Rassismus, in ihrer gemeinsamen Erklarung von
201 im Bezug auf die Unteilbarkeit der Menschenrechte hervorheben:

36 Vgl. zum Folgenden LOHMANN, Georg/GOSEPATH, Stefan/POLLMANN, Arnd/MAHLER,
Claudia/WEISS, Norman: Die Menschenrechte: unteilbar und gleichgewichtig? (= Studien zu
Grund- und Menschenrechten 11). Potsdam: Universitatsverlag Potsdam 200s5.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 367

Meinungsfreiheit erweist sich dabei als bedeutsam fiir die Bildung eines
fiir die kritische Diskussion iiber Religion foérderlichen Kontextes. Gedan-
ken-, Gewissens- und Religionsfreiheit beinhalten eine intensive Auseinan-
dersetzung und Kritik von religiosen Lehren und Praktiken.37

5.2.2 Gegenseitige Pragung der Menschenrechte
Zweitens wird der Inhalt der einzelnen spezifischen Menschenrechte - im
angefiihrten Konfliktfall das Recht auf Religionsfreiheit und das Recht auf
Meinungs- und Informationsfreiheit - durch die Menschenrechte an sich
(z.B. dass allen Menschen dieses spezifische Recht zusteht) und durch die
anderen spezifischen Menschenrechte (z.B. wie das Verhaltnis zwischen
Individuum und Gemeinschaft zu denken ist38) gepragt.

5.2.3 Gegenseitige Grenzziehung der Menschenrechte

Drittens definieren jeweils die Menschenrechte an sich und die anderen
spezifischen Menschenrechte die Grenzen des jeweiligen spezifischen Men-
schenrechts. Fiir das Recht auf Religionsfreiheit legt z.B. die Meinungs-
und Informationsfreiheit eine solche Grenze fest, indem das Recht auf
Meinungs- und Informationsfreiheit als vom Recht auf Religionsfreiheit
geschiitztes Element verstanden wird.39 Fiir das Recht auf Meinungs- und
Informationsfreiheit bildet das Recht auf Religionsfreiheit eine Schranke.
Denn es gibt Formen von Meinungsdusserung, die nicht mit anderen Men-
schenrechten zu vereinbaren sind. Frank La Rue benennt diese in seinem
Bericht vom 16. Mai 2011 an die UN-Generalversammlung.4° Diese Auswahl
wird damit begriindet, dass sie andere Menschenrechte und/oder die Men-
schenrechte von anderen (z.B. das Recht auf Privatleben) verletzen wir-
den. In Artikel 20 des UN-Paktes II von 1966 findet sich folgende Grenzzie-
hung des Rechts auf Meinungsfreiheit:

»(3) Die Ausilibung der [...] vorgesehenen Rechte ist mit besonderen Pflichten
und einer besonderen Verantwortung verbunden. Sie kann daher bestimm-

37 Vgl. BIELEFELDT, Heiner/LA RUE, Frank/MUIGAI, Githu: OHCHR expert workshops on
the prohibition of incitement to national, racial or religious hatred. Expert workshop on Asia-
Pacific (6-7 July 2011, Bangkok).

http://www2.ohchr.org/english/issues/opinion/articlesig20_iccpr/docs/expert_papers_B
angkok/SRSubmissionBangkokWorkshop.pdf (26.11.2012), 13.

38 Vgl. Artikel 29 der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte von 1948.

39 Simone Zurbuchen stellt diesbeziiglich klar: “While I do not deny that human rights
establish moral boundaries, it needs also to be seen that these rights enable members of reli-
gious communities and of other variants of cultural groups to maintain their distinct
identity” (ZURBUCHEN, Simone: Universal Human Rights and the Claim to Recognition of Cul-
tural Difference, in: SITTER-LIVER, Beat (Hg.): Universality: From Theory to Practice. An inter-
cultural and interdisciplinary debate about facts, possibilities, lies and myths, 25" Colloquium
of the Swiss Academy of Humanities and Social Sciences. Freiburg i.U.: Fribourg Academic
Press 2009, 285.)

40 UNITED NATIONS GENERAL ASSEMBLY, A/HRC/17/27 paragraph 2s.



368 Peter G. Kirchschlager

ten, gesetzlich vorgesehenen Einschrinkungen unterworfen werden, die er-
forderlich sind a) fiir die Achtung der Rechte oder des Rufs anderer; b) fiir
den Schutz der nationalen Sicherheit, der 6ffentlichen Ordnung (ordre public),
der Volksgesundheit oder der 6ffentlichen Sittlichkeit.*

Dies schliesst auch ein Verbot der Kriegspropaganda und der Aufhetzung
zum Rassenhass mit ein.+

Liegt auch die Kritik an Religionen ausserhalb dieser Grenzen und so-
mit ausserhalb des Schutzbereichs des Rechts auf Meinungs- und Informa-
tionsfreiheit? Dies ist zu verneinen. Auch die Kritik an Religionen gehort
zum Schutzbereich des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit
und somit zum Schutzbereich des Rechts auf Religionsfreiheit. Bielefeldt,
La Rue und Muigai halten fest: “the right to freedom of religion or belief,
as enshrined in relevant international legal standards, does not include the
right to have a religion or a belief that is free from criticism or ridicule.”42

6. AUSBLICK: DIE KATHOLISCHE KIRCHE UND DAS MENSCHENRECHT DER RELI-
GIONSFREIHEIT

6.1 ,,Expertin der Menschlichkeit“

In der oben beschriebenen Position der katholischen Kirche im Sinne der
Unteilbarkeit der Menschenrechte und in ihrem Eintreten fir ein Ver-
standnis des Nebeneinanders vom Recht der Religionsfreiheit mit anderen
Menschenrechten wird erstens deutlich, dass sich die Kirche gemass Papst
Paul VI. als ,Expertin der Menschlichkeit“43 und - wie es Dieter Witschen
ausdriickt - ,als Anwaltin und Hiiterin der Menschenrechte“44 versteht,
welche nach Papst Johannes XXIII. bei allen Menschen zusammen mit den
korrespondierenden Pflichten ,,unmittelbar und gleichzeitig aus seiner ei-
genen Natur hervorgehen®.45

41 Vgl. UN-MENSCHENRECHTSAUSSCHUSS: General Comment 11, 1983.

42 BIELEFELDT, Heiner/LA RUE, Frank/MUIGAI, Githu: OHCHR expert workshops on the
prohibition of incitement to national, racial or religious hatred, 13.

43 PAPST PAUL VI.: Allocutio in consilio nationum unitarum (4.10.1965), in: AAS 57 (1965)
878.

44 WITSCHEN, Dieter: Christliche Ethik der Menschenrechte. Systematische Studien (= Stu-
dien der Moraltheologie 28). Minster: LIT Verlag 2002, 12. Vgl. dazu ausfiithrlicher 23-31.

45 UTZ, Arthur-Fridolin (Hg.): Die Friedensenzyklika Papst Johannes’ XXIII iiber den Frie-
den unter allen Vélkern in Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Freiburg i.B.: Herder
1963; Vgl. ausfiihrlicher zum Verhdltnis der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit HEIM-
BACH-STEINS, Marianne: Religionsfreiheit - ein Menschenrecht unter Druck.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 369

6.2 Menschenrechte als sozialethischer Referenzpunkt der katholischen Kir-
che

Zweitens zeigt der Verlauf der internationalen Diskussion {iber das Recht
auf Religionsfreiheit, dass die Menschenrechte der Kirche als sozialethi-
scher Referenzpunkt dienen. Damit meine ich,

dass die Kirche heute den Menschen unter Einbezug der Menschen-
rechte versteht46;

dass die kirchliche Sozialethik die Menschenrechte als elementare Stand-
ards ansieht und mit ihnen entsprechende Erwartungen auf Uberwindung
der Gewalt zwischen Menschen verbindet47;

dass die Menschenrechte ein elementares Umdenken ausgelost haben,
da die Menschenrechte als sozialethischer Referenzpunkt48 wirken.49

6.3 Eigene Akzentsetzung

Drittens wird an der aktuellen Diskussion iiber das Recht auf Religions-
freiheit und an dem kirchlichen Beitrag dazu sichtbar, dass die katholische
Kirche bei ihrer Bezugnahme zu den Menschenrechten eigene Akzente
setzt, so z.B. auf das Recht auf die Religionsfreiheit.sc Andere christliche
Kirchen setzen andere Akzente.s: Papst Johannes Paul II. sagte in seiner
Botschaft zum Weltfriedenstag 1988:

,Die Freiheit, mit der der Mensch vom Schopfer ausgestattet ist, ist die ihm
fortwahrend gegebene Fahigkeit, mit dem Verstand die Wahrheit zu suchen
und mit dem Herzen dem Guten anzuhangen, zu dem er von Natur aus hin-
strebt, ohne irgendeiner Art von Druck, Zwang oder Gewalt ausgesetzt zu
sein. Es gehort zur Personenwiirde, dem moralischen Anspruch des eigenen
Gewissens bei der Suche nach der Wahrheit entsprechen zu kénnen.“s2

46 Vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, 25.

47 Vgl. HOPPE, Thomas: Menschenrechte: international verpflichtende Minimalstandards
oder Manifestationen sdkularisierter Religiositdt?, in: FRITZSCHE, Andreas/KWIRAN, Manfred
(Hgg.): Der Mensch. Miinchen: Don Bosco 1998, 28.

48 Vgl. dazu HILPERT, Konrad: Menschenrechte und Theologie, 189.

49 ,Die Grundidee der Menschenrechte, so sehr diese historisch eine Frucht der Neuzeit
ist, dem biblischen und christlichen Verstindnis des Menschen zutiefst entspricht, ja dass
sie entscheidend dazu beitragen kann, christliches Denken in das Denken der modernen
Welt zu transformieren (HEIMBACH-STEINS, Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und
Kirche, 24-25).

so Vgl. LUF, Gerhard: Menschenrechte aus katholischer Sicht, in: GABRIEL, Ingeborg (Hg.):
Politik und Theologie in Europa. Perspektiven 6kumenischer Sozialethik. Ostfildern: Matthias-
Griinewald-Verlag 2008, 62. Vgl. zur Entstehung der Religionsfreiheit ZANDER, Helmut: Reli-
gionsfreiheit im Rahmen der Verfassung - ein Assimilationsprojekt?, 130-137.

51 Vgl. z.B. die Position der Russisch-Orthodoxen Kirche (HALLENSLEBEN, Barbara: Russ-
ische Beitrage zur westlichen Menschenrechtsdebatte, in: G2W 37 (2009) 25-27.

52 PAPST JOHANNES PAUL I1.: Botschaft zum Weltfriedenstag 1988.
http://www.iupax.at/index.php/liste-friedensbotschaften/89-1988-botschaft-zur-feier-des-
weltfriedenstages-papst-johannes-paul-ii.html (26.11.2012)



370 Peter G. Kirchschlager

Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit ist in der Erklarung des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils tiber die Religionsfreiheit Dignitatis humanaes3
verortet worden. Die Religionsfreiheit wird dort zudem in der von Jesus
Christus verliehenen Sendung und Autoritdt begriindet.s4

Die Vater des Konzils fithren anhand ihrer diesbeziiglichen Aussagen
zu Offenbarungss, Wiirde des Menschens6, Zusammenarbeit der Menschens?
und friedliche Koexistenzs8 als zusdtzliche Argumente an, die sich in theo-
logische und pragmatische Zugdnge unterscheiden lassen.

Mitzulesen ist an dieser Stelle auch die Erklarung des Zweiten Vatikani-
schen Konzils iiber das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Re-

53 Vgl. DH 2. ,Das Vatikanische Konzil erklart, dass die menschliche Person das Recht
auf religiose Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein miissen
von Zwang sowohl von Seiten einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen und jeglicher mensch-
lichen Macht, und zwar so, dass im religiosen Bereich niemand gezwungen wird, gegen sein
Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als einzelner oder in
Verbindung mit anderen innerhalb der gebiihrenden Grenzen nach seinem Gewissen zu
handeln.“ (DH 2). Siebenrock hebt in seinem Kommentar hervor: ,Die gesamte Lehrautoritét
des Konzils wird dadurch in Anspruch genommen. Ein Zeichen ist gesetzt, das einen ge-
schichtlichen Einschnitt anzeigt, der tatsiachlich als ,Paradigmenwechsel bezeichnet werden
darf* (SIEBENROCK, Roman A.: Theologischer Kommentar zur Erkldrung tber die religiése Frei-
heit Dignitatis humanae, in: HUNERMANN, Peter/HILBERATH, Bernd J. (Hgg.): Herders Theo-
logischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Bd. 4. Freiburg i.B.: Herder 2005,
173).

54 Vgl. DH 13. Heimbach-Steins stellt fest: ,die Aneignung der Menschenrechte, zumal
des Rechtes auf Religionsfreiheit, ermoglicht und verlangt eine theologische Neubesinnung
auf die Freiheit als Fundament des Glaubens; die Neuvermessung des Verhdltnisses zwi-
schen katholischer Kirche und Menschenrechten wird zu einem Priifstein der Glaubwiirdig-
keit und zu einem Instrument der Selbstkritik fiir die Kirche“ (HEIMBACH-STEINS, Marianne:
Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, 12).

55 ,Kraft des ihr anvertrauten Evangeliums verkiindet (also) die Kirche die Rechte des
Menschen, und sie anerkennt und schatzt die Dynamik der Gegenwart, die diese Rechte
tiberall fordert (GS 41). Vgl. dazu auch DH 2, DH 9. Der Menschenrechtsbezug von Gau-
dium et spes stellt gleichzeitig ein paradigmatisches Beispiel fiir ,Adaption® (vgl. dazu
unteren Abschnitt 6.4 Adaption) dar, wenn es im Folgenden heisst: ,Diese Bewegung muss
jedoch vom Geist des Evangeliums erfiillt und gegen jede Art falscher Autonomie geschiitzt
werden“ (GS 41).

56 ,Ferner erklart das Konzil, das Recht auf religiose Freiheit sei in Wahrheit in der Wiir-
de der menschlichen Person selbst gegriindet, so wie sie sowohl durch das geoffenbarte
Wort Gottes als auch durch die Vernunft selbst erkannt wird“ (DH 2).

57 ,Deshalb [wegen der Notwendigkeit der Zusammenarbeit aller] beklagt sie [die Kir-
che] die Diskriminierung zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden, die gewisse Staatslen-
ker in Nichtachtung der Grundrechte der menschlichen Person ungerechterweise durchfiih-
ren“ (GS 21).

58 ,Denn es ist eine offene Tatsache, dass alle Volker immer mehr eine Einheit werden,
dass Menschen verschiedener Kultur und Religion enger miteinander in Beziehung kommen,
und dass das Bewusstsein der eigenen Verantwortlichkeit im Wachsen begriffen ist. Damit
nun friedliche Beziehungen und Eintracht in der Menschheit entstehen und gefestigt wer-
den, ist es erforderlich, dass tiberall auf Erden die Religionsfreiheit einen wirksamen Rechts-
schutz geniesst und dass die hochsten Pflichten und Rechte des Menschen, ihr religioses Le-
ben in der Gesellschaft in Freiheit zu gestalten, wohl beachtet werden“ (DH 15).



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 371

ligionen Nostra aetates9, damit die Religionsfreiheit nicht als binnenkirch-
liche Qualitat verstanden wird, sondern in ihrem universalen, alle Religio-
nen und Weltanschauungen umfassenden Charakter, und das entspre-
chende Verstiandnis als Individualrechtéo gewahrt bleibt.6

Der Katechismus der Katholischen Kirche sagt zwar, ,das Recht auf Re-
ligionsfreiheit bedeutet weder die moralische Erlaubnis, einem Irrtum
anzuhdngen [...], noch ein angebliches Recht auf Irrtum®é2, halt allerdings
auch fest: ,es ist ein natiirliches Recht des Menschen auf die biirgerliche
Freiheit, dass heisst darauf, dass im religiosen Bereich - innerhalb der ge-
biithrenden Grenzen - von der politischen Gewalt kein dusserer Zwang aus-
getibt wird. Dieses natiirliche Recht ist in der Rechtsordnung der Gesell-
schaft anzuerkennen, so dass es zum staatlichen Recht wird“63.

59 ,Wir konnen aber Gott, den Vater aller, nicht anrufen, wenn wir es ablehnen, uns
gegeniiber bestimmten Menschen, die doch nach dem Ebenbild Gottes geschaffen sind, brii-
derlich zu verhalten. Das Verhalten des Menschen zu Gott, dem Vater, und sein Verhalten
zu den Menschen als seinen Briidern sind so eng verbunden, dass die Schrift sagt: ,Wer nicht
liebt, kennt Gott nicht’ (1 Joh 4,8). Also wird jeder Theorie und Praxis das Fundament entzo-
gen, die zwischen Mensch und Mensch, zwischen Volk und Volk beziiglich der menschli-
chen Wiirde und der Rechte, die sich daraus ergeben, einen Unterschied macht“ (NA 5). Sie-
benrock kommentiert: ,Da die Verwerfung jeglicher Form von Verfolgung theologisch prin-
zipiell begriindet ist, gewinnt die Menschenrechtsdebatte eine elementare Begriindung, die
mit der Vaterschaft Gottes zusammenhdngt. Daher kann die Kirche ihre Sendung nicht ver-
wirklichen, ohne fiir die Menschenrechte aller einzutreten. Dass damit auch die Anerken-
nung der Menschenrechte im eigenen Bereich unverzichtbar wird, ist impliziert, auch wenn
die Konsequenzen dieser Aussage erst allmdhlich bewusst werden® (SIEBENROCK, Roman A.:
Theologischer Kommentar zur Erkldrung iiber die religise Freiheit Dignitatis humanae, 664).

6o ,In der menschlichen Gesellschaft und angesichts einer jeden 6ffentlichen Gewalt
erhebt die Kirche Anspruch auf Freiheit als geistliche, von Christus dem Herrn gestiftete
Autoritat, die kraft gottlichen Auftrags die Pflicht hat, in die ganze Welt zu gehen, um das
Evangelium allen Geschépfen zu verkiindigen (...). Ebenso fordert die Kirche Freiheit fiir
sich, insofern sie auch eine Gesellschaft von Menschen ist, die das Recht besitzen, nach den
Vorschriften des christlichen Glaubens in der biirgerlichen Gesellschaft zu leben (...). Wenn
der Grundsatz der Religionsfreiheit nicht nur mit Worten proklamiert oder durch Gesetze
festgelegt, sondern auch ernstlich in die Praxis iibergefithrt ist und in der Geltung steht,
dann erst erhilt die Kirche rechtlich und tatsichlich die gefestigte Stellung, welche die Be-
dingung zu jener Unabhdngigkeit darstellt, die fiir ihre gottliche Sendung noétig ist und wie
sie die kirchlichen Autoritdten in der Gesellschaft mit immer gréosserem Nachdruck gefor-
dert haben (...). Zugleich haben die Christen wie die iibrigen Menschen das biirgerliche
Recht, dass sie nach ihrem Gewissen leben diirfen und darin nicht gehindert werden. So
steht also die Freiheit der Kirche im Einklang mit jener religiosen Freiheit, die fiir alle Men-
schen und Gemeinschaften als ein Recht anzuerkennen und in der juristischen Ordnung zu
verankern ist“ (DH 13).

61 ,Sie [die Kirche] hat keinen dringlicheren Wunsch, als sich selbst im Dienst des
Wohles aller frei entfalten zu konnen unter jeglicher Regierungsform, die die Grundrechte
der Person und der Familie und die Erfordernisse des Gemeinwohls anerkennt” (GS 42). Vgl.
dazu auch GS 76. '

62 Katechismus der Katholischen Kirche n. 2108.
63 Katechismus der Katholischen Kirche n. 2108.



372, Peter G. Kirchschlager

6.4 Adaption

Aus dem Gesagten ergibt sich: Die Bezugnahme der Kirche auf die Men-
schenrechte kann als Adaption64 der Menschenrechte bezeichnet werden.
Adaption bewahrt im Unterschied zur Interpretation, die eine Verande-
rung des Inhalts nicht ausschliesst, die Identitat der Menschenrechte, tiber-
setzt diese jedoch in eine Sprache und Denkweise der Kirche und setzt
dariiber hinaus Akzente, Schwerpunkte und Gewichtungen. Dabei definie-
ren der Menschenrechtsbegriff und die Menschenrechte selbst die Gren-
zen fiir eine Adaption der Menschenrechte. Die christliche Adaption der
Menschenrechte erweist sich als dialogisch, indem sie Entwicklungen in
der Menschenrechtsdiskussion kritisch benennt. So schaltet sie sich aktiv
in die Verhdltnisbestimmung der Menschenrechte auf Religionsfreiheit
und auf Meinungsfreiheit ein - wie oben aufgezeigt. So kritisiert sie z.B.
auch mit der befreiungstheologischen Analyse des gegenwartigen Men-
schenrechtsdiskursesés die missbrauchliche Priorisierung der subjektiven
Freiheitsrechte und politischen Teilnahmerechte gegeniiber den sozialen
Teilhaberechten und fordert, Menschenrechte konsequenter von der un-
terdriickten und vergewaltigten Mehrheit der Armen her zu denken. Ein
als Adaption verstandener Prozess ermoglicht eine Anknilipfung an die
Menschenrechte vom katholischen Fundament her und er6ffnet einen Zu-
gang zu den Menschenrechten aus der Perspektive der Kirche.66

Mit der Religionsfreiheit ist fiir die Kirche eine Aufgabe gegen aussen®7
und gegen innen verbunden.68 ,Die Kirche kann allein um der eigenen

64 Vgl. dazu ausfiihrlicher KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Wie kénnen Menschenrechte be-
griindet werden? Ein fiir religiése und sdkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfihiger
Ansatz, 162-184.

65 Vgl. dazu BOFF, Leonardo: Menschenrechte — Rechte der Armen, in: DERS.: Aus dem Tal
der Trdnen ins Gelobte Land. Der Weg der Kirche mit den Unterdriickten. Diisseldorf: Patmos
1982, 124-128; sowie die grundsitzliche Position von Gustavo Gutiérrez (vgl. DELGADO,
Mariano: Die Theologie Gustavo Gutiérrez' oder Das Recht der Armen aufihre Gottes-Rede, in:
GUTIERREZ, Gustavo: Nachfolge Jesu und Option fiir die Armen. Beitrdge zur Theologie der Be-
freiung im Zeitalter der Globalisierung (= Studien zur christlichen Religions- und Kulturge-
schichte 10). Freiburg i.U.: Academic Press 2009, 9-23.)

66 Der sdkulare Staat ist auf die Er6ffnung eines Zugangs zu den Menschenrechten durch
Religionen angewiesen und kann diese fordern, wie Guido Vergauwen erkennt: ,Der Staat in
seiner Sakularitdt hat heute ein neues Interesse daran, auf glaubwiirdige, universale Begriin-
dungen der Menschenrechte aus den Sinnressourcen seiner Biirger und Biirgerinnen zuriick-
zugreifen” (VERGAUWEN, Guido: Homo homini amicus. Zur Grundlegung der Menschenrechte,
Rektoratsrede am Dies Academicus der Universitdt Fribourg, 14. November 2009, in: SKZ 177
(2009) 847-855, hier 855.)

67 Vgl. DELGADO, Mariano: Vierzig Jahre ,Dignitatis humanae‘ oder Die Religionsfreiheit
als Bedingung fiir Mission und interreligiésen Dialog, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft 89 (2005) 297-310; vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne/BIELEFELDT,
Heiner in Kooperation mit der Deutschen Kommission Justitia et Pax (Hgg.): Religionen und
Religionsfreiheit. Menschenrechtliche Perspektiven im Spannungsfeld von Mission und Kon-
version. (Judentum - Christentum - Islam) (= Bamberger Interreligiése Studien 7). Wiirz-
burg: ergon 2010.



Religionsfreiheit — ein Menschenrecht im Konflikt 373

Glaubwiirdigkeit willen nicht nach innen so agieren, wie sie es nach aussen
ablehnt.“69 Daher wirkt auch die Adaption in diese zwei Richtungen: Ge-
gen aussen wirken Akzent- und Schwerpunktsetzungen, konzeptionelle
Klarungen7e zu Ambivalenzen und Beitrdage der katholischen Tradition zur
gegenwartigen Menschenrechtsdiskussion (z.B. zu Schutzbereich und Gren-
zen der Religionsfreiheit, z.B. zur Beantwortung der Frage nach der Not-
wendigkeit einer moralischen Begriindung der Menschenrechte” und ei-
nem allfdlligen Begriindungsversuch der Menschenrechte) und beeinflus-
sen den Diskurs iiber und die Entwicklung der Menschenrechte.72

Gegen innen wirkt die Adaption der Menschenrechte in Form eines so-
zialethischen Referenzpunktes, der das Engagement seitens der Kirche fir
die Menschenrechte gegeniiber den Staaten und den nichtstaatlichen Ak-
teuren in seiner Glaubwiirdigkeit erhalt.

Das Zusammenspiel zwischen den Aufgaben der Kirche gegen aussen
und gegen innen wird an einer Beobachtung von Daniel Bogner deutlich:
es bedeutet

,einen Pfadwechsel in ihrem Verhdltnis zum Staat, wenn die Erwartungen an
Gesetzgebung und Rechtsprechung verbunden sind mit dem Verweis auf das
von ihnen ausdriicklich formulierte religiose Selbstverstandnis. Denn es miisste
dann eine Auseinandersetzung um das aus ihrer religiésen Sicht wirklich
Schutzwiirdige der eigenen Praxis gefiihrt werden. Dafiir wdre eine intensive,
auch theologisch durchdrungene Erorterung dariiber erforderlich, was ei-
gentlich die Praxis des christlichen Glaubens ausmacht.“73

Das Recht auf Religionsfreiheit meint keine Beliebigkeit, sondern ermog-
licht dem einzelnen Individuum, frei seine Entscheidung nach der eigenen
weltanschaulichen Lebensausrichtung zu fillen. Die im letzten Konzil vor-
gelegte diesbeziigliche kirchliche Perspektive mit dem Prinzip der Verletz-

68 Heimbach-Steins meint zu Letzterem: ,Die Aneignung der Menschenrechte, zumal
des Rechtes auf Religionsfreiheit, ermoglicht und verlangt eine theologische Neubesinnung
auf die Freiheit als Fundament des Glaubens; die Neuvermessung des Verhdltnisses zwi-
schen katholischer Kirche und Menschenrechten wird zu einem Priifstein der Glaub-
wiirdigkeit und zu einem Instrument der Selbstkritik fiir die Kirche“ (HEIMBACH-STEINS,
Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, 12). Die Pastoralkonstitution Gaudium
et spes des Zweiten Vatikanischen Konzils bezeichnet das Gewissen als ,,verborgenste Mitte*
und ,Heiligtum“ des Menschen (vgl. DHH 4301-4345).

69 GOERTZ, Stephan: Von der Religionsfreiheit zur Gewissensfreiheit, 249.

70 Vgl. z.B. zum Verstindnis von ,Leben“ HOLDEREGGER, Adrian: Art. Leben, in: Lexikon
der Ethik. Paderborn: Ferdinand Schoningh 2006, 211-219.

71 Vgl. dazu ausfiihrlicher KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Brauchen die Menschenrechte eine
(moralische) Begriindung?, in: KIRCHSCHLAGER, Peter G./KIRCHSCHLAGER, Thomas/BELLIGER,
Andrea/KRIEGER, David (Hgg.): Menschenrechte und Kinder, 4. Internationales Menschen-
rechtsforum Luzern (IHRF). Bern: Stampfli 2007, 55-63.

72 Vgl. dazu mit spezifischen Bezug auf das Recht auf Religionsfreiheit BOGNER, Daniel:
Wer definiert den Schutzbereich der Religionsfreiheit? Zur Rolle der Religionsgemeinschaften
bei der Auslegung des Rechts, in: Amosinternational 6 (2012) 3-9.

73 BOGNER, Daniel: Wer definiert den Schutzbereich der Religionsfreiheit?, 5.



374 Peter G. Kirchschlager

barkeit zu verbinden, erschliesst fiir die Zukunft eine verstarkte Argu-
mentationsbasis zugunsten einer universellen Akzeptanz des Menschen-
rechts auf Religionsfreiheit.

Zusammenfassung

Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit schiitzt einen ganz besonderen
Bereich der menschlichen Existenz — Religiositdt und ihre Praxis, Sinnsuche
und Auseinandersetzung mit den letzten Fragen des Lebens - und ist von
ausserordentlicher Bedeutung fiir Theologie und Kirche. Der Artikel widmet
sich dem Inhalt dieses Menschenrechts und der Frage seiner Abgrenzung.
Des Weiteren wird die Frage nach der Begriindung des Menschenrechts auf
Religionsfreiheit untersucht. Schliesslich bildet ein Ausblick auf das Verhdlt-
nis zwischen der katholischen Kirche und dem Menschenrecht auf Religions-
freiheit den Abschluss.

Abstract

The human right to freedom of religion protects a very special area of
human existence - religiosity and its practice, the quest for meaning and
reflection on the fundamental questions of life - and it is of extraordinary
significance for theology and church. This article discusses the content of
this human right and the question of its delimitation. Furthermore the
question will be examined how the human right to freedom of religion can be
justified. Finally an outlook on the relation between the Catholic Church and
the human right to freedom of religion forms the conclusion of this article.



	Religionsfreiheit : ein Menschenrecht im Konflikt

