
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Religionsfreiheit : ein Menschenrecht im Konflikt

Autor: Kirchschläger, Peter G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter G. Kirchschläger

Religionsfreiheit -
ein Menschenrecht im Konflikt1

1. Einleitung

Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit schützt einen ganz besonderen
Bereich der menschlichen Existenz - Religiosität und ihre Praxis, Sinnsuche

und Auseinandersetzung mit den letzten Fragen des Lebens - und ist
unter den Menschenrechten aus offensichtlichen Gründen von
ausserordentlicher Bedeutung für Theologie und Kirche. Darüber hinaus besitzt
das Menschenrecht auf Religionsfreiheit nicht nur hohe Relevanz in der
Gegenwart, sondern auch aus einer historischen Perspektive: Neben dem
Umstand, dass das Menschenrecht auf Religionsfreiheit häufig im Zentrum
von aktuellen Menschenrechtsdiskussionen steht, trägt sein Schutzinhalt
ebenfalls zur Entstehung der Menschenrechte an sich bei.

Im Vordergrund meines Artikels stehen der Inhalt dieses Menschenrechts

und die Frage seiner Abgrenzung. Des Weiteren ist zu überprüfen,
wie sich das Menschenrecht auf Religionsfreiheit begründen lässt. Es legt
sich nahe, dass ich dafür das von mir in meiner Habilitationsschrift
entwickelte Instrumentarium heranziehe. Mit einem Ausblick auf das Verhältnis

zwischen der katholischen Kirche und dem Menschenrecht auf
Religionsfreiheit werde ich meine Ausführungen abschliessen.

2. Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit

2.1 Inhalt des Menschenrechts aufReligionsfreiheit

Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948 formuliert in ihrem
Artikel r8 folgenden Rechtsanspruch jedes Menschen:

„Jeder hat das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit; dieses
Recht schließt die Freiheit ein, seine Religion oder seine Weltanschauung zu
wechseln, sowie die Freiheit, seine Religion oder seine Weltanschauung allein
oder in Gemeinschaft mit anderen, öffentlich oder privat durch Lehre,
Ausübung, Gottesdienst und Kulthandlungen zu bekennen."

War dieser Artikel als Teil der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte
von r948 und damit als Element dieses politischen Programms noch rechtlich

unverbindlich, wird das Menschenrecht auf Religionsfreiheit als Arti-

1 Überarbeitete Fassung meines Habilitationsvortrags an der Theologischen Fakultät der
Universität Fribourg/Schweiz vom 13. Dezember 2012.



354 Peter G. Kirchschläger

kel 18 des UN-Paktes II von 1966 schliesslich rechtlich bindend.2 Das Recht
auf Religionsfreiheit gewährt den Schutz des Rechts auf Freiheit der
Gedanken, des Gewissens, der Religion, schützt vor Diskriminierung aufgrund
des Glaubens und der Religion, gewährleistet die Freiheit, keiner Religion
anzugehören, die öffentliche Praxis des Glaubens und der Religion3 und
möglicherweise - wie von Ronald Dworkin im Rahmen einer im Dezember
2011 an der Universität Bern gehaltenen Vorlesungsreihe angedacht - den
Schutz von gottlosen Religionen. Letzteres erweist sich noch als kontroverse

Unumstritten ist der Schutz von theistischen, nicht theistischen und
atheistischen Anschauungen durch das Recht auf Religionsfreiheit sowie
die Sicherung des Rechts, sich zu keiner Religion oder Weltanschauung zu
bekennen.5 Mit dem Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit

werden demnach die Grundfreiheiten der „spirituellen und intellektuellen

Sphäre"6 geschützt. Gewährleistet werden also ein religiöser und
weltanschaulicher Pluralismus sowie geistige Entfaltungsmöglichkeiten des

Menschen.7 Diese Grundfreiheiten gelten in Bezug auf das „forum internum"

vorbehaltlos und sind notstandsfest.8 Dies betonte auch Heiner Bie-
lefeldt, UN-Sonderberichterstatter für das Recht auf Religionsfreiheit, in
seinem Statement vor der UN-Generalversammlung vom 25. Oktober

2 Auch später folgende Menschenrechtsverträge beinhalten das Recht auf Religionsfreiheit,

so z.B. die UN-Kinderrechtskonvention von 1989 (vgl. dazu ausführlicher BELLAMY,

Carol/ZERMATTEN, Jean/KlRCHSCHLÄGER, Peter G./KIRCHSCHLÄGER, Thomas (Hgg.): Realizing
the Rights of the Child. Swiss Human Rights Book Vol. II. Zürich: Rüffer & Rub 2007.) Vgl.
dazu BOGNER, Daniel: Die Instituierung der Religion im Rech, in: BOGNER, Daniel/HEIMBACH-
STEINS, Marianne (Hgg.): Freiheit, Gleichheit, Religion. Orientierungen moderner Religionspolitik.

Würzburg: Ergon Verlag 2012, 27-52.
3 Vgl. dazu ausführlicher KÄLIN, Walter/MÜLLER, Lars/WYTTENBACH, Judith (Hgg.): Das

Bild der Menschenrechte. Baden: Lars Müller Publisher 2004, 404-429. Vgl. zur nationalen
Umsetzung des Rechts auf Religionsfreiheit die rechtsvergleichende Studie zur Umsetzung
in der Schweiz, in den USA und in Syrien von Marcel Stüssi (vgl. STÜSSI, Marcel: Models of
Religious Freedom. Switzerland, the United States, and Syria by Analytical, Methodological,
and Eclectic Representation [= ReligionsRecht im Dialog 12], Münster: LIT Verlag 2012.)

4 Dabei entsteht der Eindruck, dass sich die Diskussion vielmehr um das richtige
Verständnis von „Religion" als um das Recht auf Religionsfreiheit dreht.

5 Vgl. General Comments vom 23. Juli 1993, Allgemeine Bemerkung Nr. 22; dazu „As
enshrined in Article 9, freedom of thought, conscience and religion is one of the foundations
of a democratic society within the meaning of the Convention. It is, in its religious dimension,

one of the most vital elements that go to make up the identity of believers and their
conception of life, but it is also a precious asset for atheists, agnostics, skeptics and the
unconcerned. The pluralism indissociable from a democratic society, which has been dearly
won over centuries, depends on it" WALTER, Christian: Religions- und Gewissensfreiheit, in:
GROTHE, Rainer/MARAUHN, Thilo (Hgg.): EMRK/GG - Konkordanzkommentar. 1. Auflage.
Tübingen: Mohr Siebeck 2006, 817-894.

6 KÄLIN, Walter/KÜNZLI, Jörg: Universeller Menschenrechtsschutz. 2. Auflage. Baden-
Baden: Nomos 2008, 457.

7 KOTZUR, Markus: Gewissens-, Religions-, Meinungsfreiheit, in: POLLMANN, Arnd/LOH-
MANN, Georg (Hgg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart: J.B. Metzler
2012, 251-255.

8 Vgl. KOTZUR: Gewissens-, Religions-, Meinungsfreiheit, 252.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 355

2012.9 Im Bereich des „forum externum" (z.B. mit Bezug auf Gottesdienst,
religiöse Riten und Praktiken, Religionsunterricht und sonstige Formen
religiöser Unterweisung, aber auch auf Verweigerung lebenserhaltender Be-

handlungsmassnahmen aus religiösen Gründen) können diese Grundfreiheiten

- wie Markus Kotzur es benennt - „an den Freiheiten der anderen
oder an den (auf Verfassungsebene verankerten) Wertgrundlagen politischer

Gemeinschaften"111 an Grenzen stossen. „Dass nicht jede im Namen
einer Religion begründete Praxis als solche schon zu achten und zu
schützen ist, bedarf keiner ausgefeilten Begründung. [...] Denn auch
religiöse Überzeugungen können unbedingt geltende ethische Ansprüche
nicht suspendieren."11 Das Recht auf Religionsfreiheit ist als Menschenrecht

eingebettet in den Kanon der Menschenrechte und steht daher nicht
über den anderen Menschenrechten.

Als Menschenrecht muss Religionsfreiheit in Verbindung mit Gedanken-

und Gewissensfreiheit und mit Gleichheit zusammen gedacht werden,

was zur Nichtdiskriminierung führt und beinhaltet, aus Sicht des
Staates im Zusammenhang mit dem Recht auf Religionsfreiheit gegenüber
Religionen Neutralität walten zu lassen. Diese ist jedoch nicht als sterile
Trennung und Privatisierung von Religion zu verstehen,12 da Letzteres
auch zur Unterdrückung von religiösen Menschen bzw. religiösen Gemeinschaften

führen könnte. Zurzeit kann man dies in Europa an Entscheidungen

gegen religiöse Präsenz im Alltag, v.a. gegen Angehörige muslimischer
Traditionen, beobachten. Neutralität muss als Fairness gesehen werden,
aus der eine gleiche Behandlung von allen folgt.

2.2 Trägerinnen und Träger des Rechts aufReligionsfreiheit

Träger des Rechts auf Religionsfreiheit ist nicht eine religiöse Gemeinschaft,

sondern das Individuum, z.B. als Mitglied einer religiösen Gemein-

9 "Moreover, it is generally agreed that within the ambit of freedom of religion or belief
the forum internum, i.e. the internal dimension of a person's religious or belief related
conviction, enjoys absolute protection. Consequently, the right to conversion (in the sense of
changing one's own religion or belief) has the rank of an absolutely protected right within
freedom of religion or belief and does not permit any limitations or restrictions for whatever
reasons" (BlELEFELDT, Heiner: Statement by the Special Rapporteur on freedom of religion or
belief, Heiner Bielefeldt, during the 6yth session of the General Assembly in New York.
http://www.ohchr.org/EN/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?NewsID=i2799&LangID=E
(26.11.12).)

10 KOTZUR: Gewissens-, Religions-, Meinungsfreiheit, 252-253.
11 GOERTZ, Stephan: Von der Religionsfreiheit zur Gewissensfreiheit. Erwägungen im

Anschluss an Dignitatis humanae, in: Trierer Theologische Zeitschrift 119 (2010) 235-249, hier
238.

12 Vgl. zur Diskussion über das Verhältnis zwischen der Postsäkularität der Gesellschaft
und der Säkularität des Staates HABERMAS, Jürgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des

Deutschen Buchhandels 2001. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001; JOAS, Hans: Religion postsäkular?

Zu einer Begriffsprägung von Jürgen Habermas, in: JOAS, Hans (Hg.): Braucht der Mensch
Religion? Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz. Freiburg: Herder 2004, 122-128.



356 Peter G. Kirchschläger

schaft. Der Schutz des Rechts auf Religionsfreiheit gilt somit nicht der
Identität eines Kollektivs.

2.3 Die Bedeutung der Religionsfreiheit für die Entstehung der Menschenrechte

Die grundlegende Bedeutung der Religionsfreiheit für die menschliche
Existenz wird auch deutlich, wenn man ihren Beitrag zur Entstehung der
Menschenrechte beachtet.>3 Georg Jellineku zeigt, dass der Wunsch nach
Religionsfreiheit zur Entstehung der Menschenrechte führte und die
Entstehung der Menschenrechte auf einem religiösen Boden basierte.»5 Er
stellt eine direkte Verbindung her zwischen den Bills ofRights, welche die
Grundlage der Verfassungen der Einzelstaaten der nordamerikanischen
Union bildeten - v.a. der ältesten von ihnen, der Virginia Declaration of
Rights von 1776 - und der französischen Menschenrechtserklärung.16

Zur Festlegung von Religionsfreiheit in den USA kam es gemäss Jelli-
nek, weil die nach Nordamerika emigrierten, puritanischen Menschen nach
einer Trennung von Kirche und Staat und dem Recht jeder religiösen
Gemeinschaft auf Selbstbestimmung strebten.

Gegen die These Jellineks ist jedoch einzuwenden,1? dass die auf den
amerikanischen Kontinent Emigrierten wohl eher nach „Toleranz" als nach
„Religionsfreiheit" suchten, weil die Zulassung und Duldung einer
religiösen Gemeinschaft und nicht ein individuelles Recht auf dem Spiel
stand. Ausserdem waren in der zeitlichen Abfolge der Entstehung der
Virginia Declaration of Rights von 1776 bereits vor dem Recht auf Religionsfreiheit

fünfzehn Rechte formuliert. Nichtsdestotrotz war die Religionsfreiheit

für die Entstehung der Menschenrechte von ausserordentlicher
Relevanz.

13 Vgl. dazu ausführlicher JOAS, Hans: Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der
Menschenrechte. Berlin: Suhrkamp 2011.

14 JELLINEK, Georg: Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte (1895), in: SCHNUR,

Roman (Hg.): Zur Geschichte der Erklärung der Menschenrechte. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1964, 1-77.

15 „Die Idee, unveräusserliche, angeborene, geheiligte Rechte des Individuums gesetzlich
festzustellen, ist nicht politischen, sondern religiösen Ursprungs. Was man bisher für ein
Werk der Revolution gehalten hat, ist in Wahrheit eine Frucht der Reformation und ihrer
Kämpfe. Ihr erster Apostel ist nicht Lafayette, sondern jener Roger Williams, der, von gewaltigem,

tief religiösem Enthusiasmus getrieben, in die Einöde auszieht, um ein Reich der
Glaubensfreiheit zu gründen" (JELLINEK, Georg: Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte

(1895), 57).
16 STEIN, Tine: Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiöse Voraussetzungen des

freiheitlichen Verfassungsstaates. 1. Auflage. Frankfurt a.M.: Campus 2007,195, Anmerkung 120.

17 Vgl. HILPERT, Konrad: Menschenrechte und Theologie. Forschungsbeiträge zur
ethischen Dimension der Menschenrechte Studien zur Theologischen Ethik 85). Freiburg i.Ü.

2001,117.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 357

3. Die Begründung des Menschenrechts auf Religionsfreiheit

Wie lässt sich begründen, dass Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit
Bereiche der menschlichen Existenz sind, die des besonderen Schutzes als
Menschenrecht bedürfen? Mein diesbezüglicher Begründungsansatz18
versucht bewusst, minimalistisch zu bleiben, um anschlussfähig für religiöse
und säkulare Menschenrechtskonzeptionen zu sein. Damit ist natürlich
nicht ein Hinausfiltern oder Streichen des transzendenten Bezugs gemeint,
sondern mein Begründungsansatz ist als eine Fundierung zu verstehen, die
gleichzeitig weniger und mehr ist als eine Begründung: Sie ist weniger als
eine „theologische Begründung", da sie bewusst nicht maximalistisch (z.B.
metaphysisch basierend auf einem substantiellen Menschenwürdeverständnis)

verfährt. Sie ist mehr als eine philosophische Begründung, weil
der theologische Sinnüberschuss die Menschenrechte in einen bestimmten
Sinnhorizont setzt.

Mein Begründungsversuch baut auf die Frage auf, ob das Recht auf
Religionsfreiheit Elemente und Bereiche des menschlichen Lebens umfasst,
die den besonderen Schutz der Menschenrechte verlangen, d.h. also: den
Schutz durch spezifische Menschenrechte verdienen. In diesem
Zusammenhang sind sowohl „Elemente" wie auch „Bereiche" zu benennen, denn
es geht um Elemente menschlichen Lebens (wie z.B. das Recht auf Leben)
und Bereiche menschlichen Lebens (wie z.B. die Informations- und
Meinungsfreiheit).

Generell sind für die Festlegung der Menschenrechte zwei Fragen
entscheidend:

(1) Welche Elemente und Bereiche des menschlichen Lebens sind von
besonderer Bedeutung und Notwendigkeit, damit der Mensch überleben
kann, (was eine notwendige Bedingung darstellt, damit sie/er auch Trägerin

und Träger von Rechten sein kann)?
(2) Welche der Elemente und Bereiche des menschlichen Lebens sind

von besonderer Bedeutung und Notwendigkeit, damit der Mensch auch als
Mensch leben kann?

Diese Entscheidung über diese Fragen wird anhand der folgenden sechs
Kriterien gefällt, die nach kritischer Evaluation auch für das Menschenrecht

auf Religionsfreiheit als erfüllt zu erachten sind:

1. Universalitätig 4. Individuelle Geltung
2. Kategorischer Charakter 5. Justizierbarkeit
3. Egalität 6. Fundamentalität

18 Vgl. KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Wie können Menschenrechte begründet werden? Ein für
religiöse und säkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfähiger Ansatz Religions-
Recht im Dialog 16). Münster: LIT Verlag 2013.

19 Vgl. dazu ausführlicher KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Das ethische Charakteristikum der
Universalisierung im Zusammenhang des Universalitätsanspruchs der Menschenrechte, in:



358 Peter G. Kirchschläger

3.J Erster Filterungsschritt zur Fundamentalitât: Prinzip der Verletzbarkeit

Im Bezug auf das sechste Kriterium, nämlich ob es sich beim Recht auf
Religionsfreiheit um ein fundamentales Recht handelt, helfen zwei
Filterungsschritte weiter: Der erste Filterungsschritt dreht sich um die Frage,
warum Menschen überhaupt Trägerinnen und Träger von Menschenrechten

sind. Diese Frage beantworte ich mit dem Prinzip der Verletzbarkeit;
das heisst: Der Mensch ist der Möglichkeit ausgesetzt, angegriffen oder
physisch oder psychisch verletzt zu werden. Gleichzeitig ist der Mensch
unfähig, sich von dieser Verletzbarkeit zu befreien. In diesem Zusammenhang

kommen alle anderen Menschen, der Kontext und die Umwelt als

Quellen der Verletzbarkeit in Frage. Der Mensch erfahrt sich als abhängig
von sich selbst, von anderen Menschen, vom Kontext und von der Umwelt,
denn alle können seine Verletzbarkeit aktivieren. Der Mensch wird sich
seiner eigenen Verletzbarkeit bewusst. Letztere basiert auf seiner
Selbstwahrnehmung. Ob diese Selbstwahrnehmung empirischen Fakten
entspricht, erweist sich als irrelevant. Das Entscheidende bildet die
Selbstwahrnehmung, die zu einer Verunsicherung führen kann, die einem Verlust

von Möglichkeiten, besser zu leben, einem Mangel an Fähigkeiten, gut
zu leben und im Extremfall einem Lebensende2o gleichkommt.

Im Zuge der Bewusstwerdung der eigenen Verletzbarkeit eröffnet sich
dem Menschen des Weiteren ex negativo die „Erste-Person-Perspektive'bi.
Der Mensch nimmt wahr, dass er diese anthropologische Grundsituation
der Verletzbarkeit als das Ich-Subjekt (d.h. als die erste Person Singular)
macht und interpretiert, das handelt, entscheidet und leidet - und das als
Mensch lebt.

„Denn handelnd und leidend erfährt er sich als das Lebewesen, das nicht
einfach lebt wie alle anderen Lebewesen, sondern das nur lebt, indem es sein
Leben führt. Sich zu sich zu verhalten, weder naturnotwendig noch beliebig
zu handeln, sondern sich an Gründen zu orientieren und frei gewählte
Zwecke zu verfolgen, macht die Lebensform aus, die ihn mit allen Menschen
als seinesgleichen verbindet. Sie macht ihn zugleich verletzbar, ist doch das

zu seiner Lebensform gehörende Selbstverhältnis auf fundamentale
Realisierungsbedingungen angewiesen."22

AST, Stephan/MATHIS, Klaus/HÄNNI, Julia/ZABEL, Benno (Hgg.): Gleichheit und Universalität,
in: ARSP-Beihefte, Bd. 128. Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2001, 301-312.

20 Vgl. HOFFMASTER, Barry: What Does Vulnerability Mean?, in: Hastings Center Report
36/2 (2006) 38-45, hier 42.

21 Vgl. RUNGGALDIER, Edmund: Deutung menschlicher Grunderfahrungen im Hinblick auf
unser Selbst, in: RAGER, Günter/QuiTTERER, Josef/DERS. (Hgg.): Unser Selbst - Identität im
Wandel neuronaler Prozesse. Paderborn: Ferdinand Schöningh V003,143-221.

22 HONNEFELDER, Ludger: Theologische und metaphysische Menschenrechtsbegründungen,
in: POLLMANN, Arnd/LOHMANN, Georg (Hgg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinäres

Handbuch. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler 2012, 171-178, hier 171-172.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 359

Gleichzeitig erkennt er, dass auch die „Erste-Person-Perspektive" und das

„Selbstverhältnis" verletzbar sind.
Der Mensch setzt sich in diesem Bewusstwerdungsprozess seiner

Verletzbarkeit und seiner „Erste-Person-Perspektive" in ein Selbstverhältnis
und in das Verhältnis zu allen anderen Menschen und nimmt so die eigene
Verletzbarkeit und die Verletzbarkeit aller anderen wahr.

Wenn der Mensch sich die eigene Verletzbarkeit und die Verletzbarkeit
aller anderen Menschen und damit verbunden die „Erste-Person-Perspek-
tive" und das „Selbstverhältnis" bewusst macht, nimmt der Mensch wahr,
dass er nicht nur die Verletzbarkeit mit allen anderen Menschen, sondern
auch die je individuelle „Erste-Person-Perspektive" auf die je eigene
Verletzbarkeit und auf die Verletzbarkeit von allen anderen Menschen und
das je individuelle „Selbstverhältnis" teilt: Jeder Mensch ist Subjekt seines
Lebens. Das mit der „Erste-Person-Perspektive" verbundene „Selbstverhältnis"

erkennt der Mensch als Bedingung der Möglichkeit eines Lebens
als Mensch.

Basierend auf dem Bewusstsein der Verletzbarkeit der eigenen „Erste-
Person-Perspektive" und des eigenen „Selbstverhältnisses" erschliesst sich
dem Menschen die Verletzbarkeit der „Erste-Person-Perspektive" und des

„Selbstverhältnisses" aller anderen Menschen, die ihm in der Verletzbarkeit,

der „Erste-Person-Perspektive" und im „Selbstverhältnis" gleich
sind.

Aufgrund der Wahrnehmung der eigenen Verletzbarkeit und der
Verletzbarkeit aller anderen Menschen, aufgrund der Bewusstwerdung der
eigenen „Erste-Person-Perspektive" und der „Erste-Person-Perspektive" aller
anderen Menschen, aufgrund des Bewusstseins des eigenen „Selbstverhältnisses"

und des „Selbstverhältnisses" aller anderen Menschen,
aufgrund der Verletzbarkeit der „Erste-Person-Perspektive" und des
„Selbstverhältnisses" aller Menschen und aufgrund der Bewusstwerdung des

„Selbstverhältnisses" als Bedingung der Möglichkeit eines Lebens als
Mensch ist der Mensch bereit, allen Menschen und sich selbst die „Erste-
Person-Perspektive" und das „Selbstverhältnis" zuzugestehen und sich und
alle anderen Menschen aufgrund der Verletzbarkeit aller Menschen, die
auch die „Erste-Person-Perspektive" und das „Selbstverhältnis" betrifft, mit
Menschenrechten zu schützen und einen Ausgleich vorzusehen, um bei
einer allfälligen Transformation von Verletzbarkeit zu konkreten Verletzungen

aktive Kompensation zu erfahren.
Im Prinzip der Verletzbarkeit als den mit der Verletzbarkeit, der „Erste-

Person-Perspektive" und dem „Selbstverhältnis" verbundenen moralischen
Anspruch steckt das Normative, denn die Verletzbarkeit an sich besitzt
noch keine moralische Qualität. Dieses Prinzip der Verletzbarkeit betrifft
alle Menschen, und es unterscheidet sie von allen anderen Lebewesen.
Aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit sprechen sich die Menschen
gegenseitig Menschenrechte zu. Sie einigen sich darauf, sich selbst und



360 Peter G. Kirchschläger

alle Menschen mit Menschenrechten vor den möglichen Konsequenzen
der Verletzbarkeit in essentiellen Elementen und Bereichen der menschlichen

Existenz zu schützen. Es handelt sich dabei um eine Entscheidung
der moralischen Gemeinschaft, dass sich die Menschen gegenseitig
aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit Menschenrechte zusprechen und so
alle Menschen zu Trägerinnen und Trägern von Menschenrechten machen.

Verletzbarkeit aus einer biblischen Perspektive rückt das Geschaffensein

des Menschen, seine Abhängigkeit von Gott, seine Begrenztheit und
Endlichkeit (Gen 1) in den Vordergrund. Gott steht dem Menschen in seiner

vielfältigen Verletzbarkeit bei, wie uns paradigmatisch von Hiob
erzählt wird.23 Die Menschen sind gleich in ihrer Verletzbarkeit. Die Folgen
davon zu beseitigen stellt einen unverzichtbaren Anspruch der christlichen

Verkündigung dar, wie sich aus dem Gleichnis vom Weltgericht in
Mt 25 ableiten lässt (vgl. Mt 25,31-46). Wegen ihrer Abhängigkeit und weil
als Beziehungswesen geschaffen sind alle Menschen auf Lieben und
Geliebtwerden angewiesen. In der biblischen Tradition wird dies im Gebot
der Nächstenliebe konkretisiert (Lev 19,11-18; Mk 12,28-34 par; Rom 13,8-
10; Gal 5,14). In seiner Verletzbarkeit kann sich der christlich glaubende
Mensch in seiner Nachfolge mit Jesus Christus in dessen Tod und
Auferstehung identifizieren (vgl. Rom 6,3-22). Eine spezifisch christliche
Argumentation muss überdies die Kenosis der Inkarnation Jesu Christi im Blick
haben, die sogar den Tod miteinschliesst. (In einer weiterführenden
theologischen Annäherung ist spätestens an diesem Ort das soteriologische
Handeln Gottes einzubringen, das nach Phil 2 im Tod Jesu die entscheidende

Wende zum Leben auslöst.) Der Wert dieser Argumentation wird
durch die Notwendigkeit eines religionsübergreifenden Zugangs zu diesem
Problemkreis in keiner Weise geschmälert.

Im Anschluss an die Anerkennung des Menschen als Trägerinnen und
Träger von Menschenrechten durch die moralische Gemeinschaft unter
Bezugnahme auf das Prinzip der Verletzbarkeit stellt sich die Frage, von
welchen spezifischen Menschenrechten der Mensch Trägerin bzw. Träger
ist, d.h. die Frage nach denjenigen essentiellen Elementen und Bereichen
der menschlichen Existenz, die den menschenrechtlichen Schutz in
Anspruch nehmen. Auch die Antwort auf diese Frage geht auf eine moralische

Entscheidung aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit zurück, nämlich

dass die essentiellen Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz

von besonderer Bedeutung und Notwendigkeit sind und daher von
spezifischen Menschenrechten geschützt werden müssen. Um der Verletzbarkeit

des Menschen gerecht zu werden und um Verletzungserfahrungen
zu vermeiden bzw. zu unterbinden, schützen die Menschenrechte die
essentiellen Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz. Damit der

23 Vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche. Lernprozesse,

Konßiktfelder, Zukunftschancen. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag. 2001,135-140.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 361

Mensch Trägerin und Träger von Rechten sein kann, muss der Mensch
überleben, und er muss als Mensch leben. Dementsprechend folgt aus dem
Prinzip der Verletzbarkeit die Notwendigkeit des Schutzes der
überlebensnotwendigen (diese teilt der Mensch auch mit anderen Lebewesen) und
lebensnotwendigen (spezifisch menschlichen) Elemente und Bereiche der
menschlichen Existenz.

3.2 Zweiter Filterungsschritt zur Fundamentalitât: Historische Leidens- und
Unrechtserfahrungen

Welche sind jedoch diese überlebensnotwendigen und lebensnotwendigen
Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz? Diese zweite Filterung
im Blick auf das Kriterium der Fundamentalität eines Menschenrechts
geht von historischen Leidens- und Unrechtserfahrungen aus, denen der
Mensch aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit des Menschen ausgeliefert

ist bzw. sein könnte. Wegen historisch gravierender Unrechts- und
Verletzungserfahrungen und wegen des Bewusstseins des Prinzips der
Verletzbarkeit wächst im Menschen die Bereitschaft, etwas für die zukünftige
Unterbindung und Verhinderung von Verletzungen zu unternehmen.
Dieser Filterungsschritt beinhaltet auch die Herausforderungen der
historischen Kontingenz und der Universalisierung von partikularen
Unrechtserfahrungen. Gleichzeitig zeichnet er sich durch seine immanente Offenheit

für neue Bedrohungen, Risiken und Unrechtserfahrungen aus, die sich
in der Gegenwart noch dem Bewusstsein und der Vorstellungskraft
entziehen bzw. noch nicht aufgetreten sind, sowie für Unrechtserfahrungen,
die in unterschiedlichen Kulturen, Religionen, Traditionen und
Weltanschauungen auftreten bzw. wahrgenommen werden können. Im Bezug auf
das Recht auf Religionsfreiheit gilt es im Anschluss an die erste Filterung,
nämlich der Entscheidung der moralischen Gemeinschaft, dass der
Mensch aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit Menschenrechte hat, die
zweite Filterung vorzunehmen, nämlich die Frage nach historischen
Leidens- und Unrechtserfahrungen zu stellen, die auf das Prinzip der Verletzbarkeit

des Menschen zurückgehen. Heiner Bielefeldt stellt die
Weitverzweigtheit der aktuellen Verletzungen der Religionsfreiheit fest.24 Tat-

24 United Nations General Assembly, A/HRC/19/60 paragraph 13: "Key issues of concern

include death threats and discrimination against converts, as well as violent attacks
against and killings of members of religious communities and statements inciting violence
directed against members of religious minorities. The Special Rapporteur has also taken up
allegations of public manifestations of religious intolerance and stigmatization of persons
based on their religion or belief. Recent cases involve attacks on places of worship and
religious tensions related to religious sites and cases of peaceful protests and assembly in this
context. In addition, the Special Rapporteur has also analysed problematic constitutional
and legislative systems and draft legislation that fail to provide adequate and effective
guarantees of freedom of thought, conscience, religion and belief to all without distinction or
provide additional burdensome practices of recognition and identity for members of
religious or belief communities".



362 Peter G. Kirchschläger

sächlich führen zahlreiche gravierende Verletzungs- und Unrechtserfahrungen

im Bezug auf die Religionsfreiheit zum Bewusstsein dieser Verletzbarkeit

des Menschen. Dieses Bewusstsein lässt beim Menschen das
Verlangen nach ihrer zukünftigen Unterbindung und Verhinderung aufkommen.

Die entsprechende Aufgabe wird dem menschenrechtlichen Schutz
durch ein spezifisches Menschenrecht auf Religionsfreiheit übertragen.

3.3 Dritter Filterungsschritt zur Fundamentalität: Historische Unrechtserfahrungen

universalisieren

Damit den Herausforderungen der historischen Kontingenz und der Uni-
versalisierung von partikularen Unrechtserfahrungen Rechnung getragen
wird und wegen des Prinzips der Verletzbarkeit inklusive der „Erste-Per-
son-Perspektive", verlangt ein dritter Filterungsschritt, dass für die
Entscheidung, eine Unrechts- und Verletzungserfahrung sei fundamental und
verlange nach dem Schutz durch die Menschenrechte, sprich: sie sei men-
schenrechtsrelevant, rationale Gründe angegeben werden. Die notwendige
Voraussetzung der Angabe von rationalen Gründen ermöglicht den Übergang

von einer subjektiven Unrechts- und Verletzungserfahrung zur uni-
versalisierbaren Unrechts- und Verletzungserfahrung.25 Ohne die Religionsfreiheit

wäre der Mensch in seinem Menschsein äusserst massiv
eingeschränkt, da sein spirituelles und intellektuelles Potential auf dem Spiel
stünde. Religion, Glaube, Gewissen zählen zu den essentiellen Bereichen
und Elementen der menschlichen Existenz und werden daher durch das
Recht auf Religionsfreiheit geschützt.

4 Das Menschenrecht der Religionsfreiheit in Konflikt mit anderen
Rechten - aktuelle Überlegungen

4.J Ausgangslage

Die Aktualität der Diskussion über die Menschenrechtsqualität von
Religionsfreiheit wird anhand der vielfaltigen Streitfalle erkennbar.26 Sie reicht
vom Problemkreis eines obligatorischen Schwimmunterrichts bis zur Frage
von genitaler Verstümmelung, neuerdings auch bis zur Beschneidung von
Knaben. Paradigmatisch für die Diskussion erscheinen mir die verschiede-

25 Hörnle hält fest: „Wenn es um die Bestimmung verletzter Menschenwürde geht, kann
das subjektive Gefühl, gekränkt worden zu sein, nicht ausreichen. Würde man die Feststellung

einer Verletzung von Menschenwürde von individuellen Reaktionen abhängig machen,
wäre ausschlaggebend, ob der konkret Betroffene besonders dünnhäutig oder dickfellig ist.
Bei einem derart subjektivierten Massstab wären die für rechtliche Zwecke erforderlichen
einheitlichen Wertungen nicht möglich" (HÖRNLE, Tatjana: Zur Konkretisierung des Begriffs
„Menschenwürde", in: JOERDEN, Jan/HlLGENDORF, Eric/PETRILLO, Natalia/THIELE, Felix (Hgg.):
Menschenwürde und moderne Medizintechnik. Baden-Baden: Nomos 2011, 67).

26 Vgl. dazu BlELEFELDT, Heiner: Freedom of Religion or Belief - A Human Right under
Pressure, in: Oxford Journal of Law and Religion 1 (2012) 15-35.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 363

nen Vorwürfe einer Diffamierung von Religionen. Dem vom US-amerikanischen

Regisseur Nakoula Basseley Nakoula gedrehten Film „Die Unschuld
der Muslime" wird beispielsweise vorgeworfen, im Film werde der Prophet
Mohammed ins Lächerliche gezogen und der Islam diffamiert. Der Film ist
Beispiel für einen Problembereich, über den auf internationaler Ebene im
UN-Menschenrechtsrat in den letzten Jahren intensiv diskutiert worden
ist. In diesem Rahmen wurden Überlegungen angestellt, ob das Recht auf
Meinungs- und Informationsfreiheit so eingeschränkt werden soll, dass

jegliche Kritik an bzw. Diffamierung von Religionen unterbunden wird.
Die hier zur Diskussion stehendenden Rechte sind das Recht auf
Religionsfreiheit und das Recht auf Meinungs- und Informationsfreiheit.

4.2 Diffamierung von Religionen - Grenzbereich der Religionsfreiheit mit
der Meinungsfreiheit?

Ich möchte anhand des Beispiels der Kritik an bzw. der Diffamierung von
Religionen zeigen, wie mehrere betroffene Menschenrechte zusammen zu
denken sind. Die UN-Mitgliedstaaten der Organisation für Islamische
Zusammenarbeit (OIC) brachten in den UN-Menschenrechtsrat die
Forderung ein, unter Bezug auf das Recht auf Religionsfreiheit die Kritik an
Religionen zu verbieten und das Recht auf Meinungs- und Informationsfreiheit

entsprechend einzuschränken. Diese Initiative hatte im
UN-Menschenrechtsrat eine Diskussion darüber zur Folge, ob das Recht auf
Religionsfreiheit so weit verstanden werden kann, dass es eine Einschränkung

des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit beinhaltet,
sodass jegliche Kritik an Religionen verboten wird.

Die katholische Kirche vertrat 2010 durch Erzbischof Silvano M. To-
masi, Permanenter Beobachter des Heiligen Stuhls bei den Vereinten
Nationen, im Rahmen dieser Diskussion die Position, dass die Einführung
eines vagen Konzeptes von „Diffamierung" keinen effektiven Weg darstelle,
um verletzende Haltungen gegen Religionen zu bekämpfen und eher zu
mehr Unterdrückung von religiösen Minderheiten führen könnte.27 Diese
Zurückhaltung gegenüber einem sehr weiten Verständnis des Rechts auf
Religionsfreiheit und einer damit einhergehenden rechtlichen Einschrän-

27 „Combating offensive attitudes towards religion by moving away from the universality
provided by our common humanity and relying on the discretion of the State by introducing
a vague concept of 'defamation' into the human rights system, do not support an effective
and satisfactory solution. There is the additional real risk that the interpretation of what
defamation entails may change according to the censor's attitude towards religion or belief,
often at the tragic expense of minorities" (TOMASI, Silvano M.: Statement at the 13rd Session

of the Human Rights Council (Agenda item 9: racism, racial Discrimination, Xenophobia and
Related Forms of Intolerance, Follow-up and Implementation of the Durban declaration and
Programme ofAction).
http://www.vatican.va/r0man_curia/secretariat_state/2010/d0cuments/rc_seg-
st_20100323_human-rights-c0uncil_fr.html (26.11.2012).)



364 Peter G. Kirchschläger

kung des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit bedeutet nicht,
dass die Kirche die muslimischen Bedenken nicht ernst nimmt. Die Worte
Papst Benedikts XVI. an den Botschafter von Marokko vom 20. Februar
2006 stellen ein deutliches Zeichen für die Solidarität der Kirche mit der
muslimischen Gemeinschaft und ihren Sorgen aufgrund der Mohammed-
Comics und anderer Vorfalle dar. Darin heisst es,

„dass es zur Förderung des Friedens und der Verständigung zwischen den
Völkern und zwischen den Menschen notwendig und dringend geboten ist,
die Religionen und ihre Symbole zu respektieren; die Gläubigen dürfen nicht
zur Zielscheibe von Provokationen werden, die ihre Einstellung und ihre
religiösen Gefühle verletzen."28

Ähnlich betont die gemeinsame Erklärung des Katholisch-Muslimischen
Forums 2008 im Vatikan, Gründerfiguren und heilige Symbole von Religionen

"should not be subject to any form of mockery or ridicule"29. In die
gleiche Richtung geht eine gemeinsame Erklärung des Päpstlichen Rates
für den Interreligiösen Dialog und der Al-Azhar-Universität Kairo, welche
die Medien dazu aufrief, überall auf der Welt darauf zu achten, dass die
Meinungsfreiheit nicht als Vorwand dient, Religionen, Überzeugungen,
religiöse Symbole und alles, was als heilig betrachtet wird, zu verletzen.3°
Die katholische Kirche positionierte sich auch in diesen Erklärungen gegen
eine rechtliche Veränderung, verband dies aber mit einem Aufruf zur
Selbstbeschränkung durch die Akteure im Dienste des Rechts auf Religionsfreiheit.

Marianne Heimbach-Steins kommentiert:

„Dass aus Sicht der Religionen ein Schutz gegen die Verletzung religiöser
Gefühle gegenüber der Freiheit der Meinungsäusserung postuliert wird, ist
verständlich und entspricht einem legitimen Bedürfnis nach Respekt und
Anerkennung. [...] Richtigerweise argumentiert das Dossier [...] nicht mit dem Recht
auf Religionsfreiheit, denn diese wird durch religionskritische Meinungsäusserung

eben nicht verletzt, und die Religionen als solche sind nicht durch das
Recht auf Religionsfreiheit geschützt."31

28 PAPST Benedikt XVI.: Ansprache von Benedikt XVI. an den neuen Botschafter des

Königreichs Marokko beim Hl. Stuhl, Ali Achour.
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/february/documents/hf_be
n-xvi_spe_2oo6022o_mor0cco-ambassador_ge.html (26.11.20x2).

29 Katholisch-Muslimischer Dialog: A Common Word. Joint Manifesto.
http://www.reuters.c0m/article/2008/11/06/us-religion-dialogue-idUSTRE49T54420081106
(26.11.2012).

30 Vgl. Päpstlicher Rat für den Interreligiösen Dialog/Al-Azhar-Universität Kairo:
Final Declaration of Annual Meeting of the Joint Committee for Dialogue of the Permanent
Committee of Al-Azhar for Dialogue among the Monotheistic Religions and the Pontifical
Council for Interreligious Dialogue (Cairo, 25-26 February 2008).
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_counciIs/interelg/documents/rc_pc_interelg
_doc_20080226_cairo-declaration_en.html (26.11.2012).

31 HeiMBACH-STEINS, Marianne: Religionsfreiheit - ein Menschenrecht unter Druck. Paderborn:

Ferdinand Schöningh 2012, 173.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 365

Der Standpunkt der Kirche steht im Einklang mit der UN-Position zu dieser

Frage an der Grenze zwischen dem Recht auf Religionsfreiheit und dem
Recht auf Meinungs- und Informationsfreiheit, die im Bericht vom 16. Mai
2011 von Frank La Rue, UN-Sonderberichterstatter für das Recht auf
Meinungs- und Informationsfreiheit, an den UN-Menschenrechtsrat deutlich
wird: Das Recht auf Meinungsfreiheit beinhaltet die Äusserung von
Ansichten und Meinungen, die verletzen, schockieren oder stören.32 Ausnahmen

bilden Kinderpornographie, Hassrede und Verleumdung33, direkte
und öffentliche Anstiftung zu Genozid, und religiöser Hass.34 Der UN-
Menschenrechtsrat kam schliesslich als Ergebnis dieser internationalen
Diskussion in einer einstimmig verabschiedeten Resolution 16/18 zum
Schluss, dass gerade eine öffentliche Debatte und interreligiöser Dialog am
besten vor religiöser Intoleranz schützen, die Demokratie und die
Bekämpfung von religiös motiviertem Hass fördern und das Überwinden von
existierenden Vorurteilen erreichen kann.35

32 "The right to freedom of expression includes expression of views and opinions that
offend, shock or disturb. Moreover, as the Human Rights Council has also stated in its
resolution 12/16, restrictions should never be applied, inter alia, to discussion of Government
policies and political debate; reporting on human rights, Government activities and corrupt-
tion in Government; engaging in election campaigns, peaceful demonstrations or political
activities, including for peace or democracy; and expression of opinion and dissent, religion
or belief, including by persons belonging to minorities or vulnerable groups" (UNITED
NATIONS GENERAL ASSEMBLY, A/HRC/17/27 paragraph 37: Report of the Special Rapporteur on the
promotion and protection of the right to freedom of opinion and expression, Frank La Rue.

http://www2.ohchr.0rg/english/bodies/hrcouncil/docs/17session/a.hrc.17.27_en.pdf
(26.11.2012).

Auch Asma Jahangir, ehemalige UN-Sonderberichterstatterin für das Recht auf
Religionsfreiheit, hält 2006 fest: „Religiöse Gemeinschaften und Überzeugungen sind Ziel
kritischer Meinungsäusserungen. Das Spektrum reicht hier von blosser theologischer Kritik an
Glaubensinhalten bis den extremsten Formen der Aufwiegelung zu Hass oder gar Gewalt
gegenüber Mitgliedern von Religionsgemeinschaften. Häufig zieht dies nur Aufmerksamkeit
auf sich, wenn die grossen Weltreligionen betroffen sind, und so bleiben viele Fälle von
religiösem Hass gegenüber Mitgliedern kleinerer Religionsgemeinschaften unbemerkt" (JAHANGIR,

Asma: Religionsfreiheit und Meinungsfreiheit, in: BlELEFELDT, Heiner [Hg.]: Jahrbuch
Menschenrechte 200g. Wien: Böhlau 2008, 117-122).

33 United Nations General Assembly, A/HRC/17/27 paragraph 25.
34 United Nations General Assembly, A/HRCA7/27 paragraph 25.
35 Vgl. United Nations General Assembly A/HRC/Res/16/18, paragraph 4. Helmut Zander

erklärt die Ablehnung einer Veränderung der rechtlichen Situation und einer Einschränkung

der Meinungs- und Informationsfreiheit seitens westlicher Staaten „aus der Furcht, der
Schutz vor Diffamierung können zu einem Instrument werden, jegliche Kritik zu unterbinden"

(ZANDER, Helmut: Religionsfreiheit im Rahmen der Verfassung - ein Assimilationsprojekt?,
in: Heit, Alexander/PFLEIDERER, Georg (Hgg.): Religions-Politik II. Zur pluralistischen

Religionskultur in Europa [= Religion - Wirtschaft - Politik 7]. Zürich: Pano 2012, 145).



366 Peter G. Kirchschläger

5. Kein Konflikt, sondern Hand in Hand: Das Verhältnis zwischen dem
Recht auf Religionsfreiheit und anderen Menschenrechten

5.1 Grundlage: Prinzip der Unteilbarkeit

Wie aber ist ausgehend von diesen Stellungnahmen das Verhältnis
zwischen dem Recht auf Religionsfreiheit und dem Recht auf Meinungsund

Informationsfreiheit zu denken? Dem Verhältnis liegt das den
Menschenrechten inhärente Prinzip der Unteilbarkeit zugrunde. Das Prinzip
der Unteilbarkeit besagt, dass der Katalog der Menschenrechte implizit
zusammengehört, d.h. dass die Menschenrechte unteilbar sind.36 Unteilbar
bezieht sich dabei nicht auf ihre Beschaffenheit und darauf, dass man sie
nicht unterteilen kann, sondern dass man alle Teile realisieren muss und
nicht nur einen Teil. Daraus folgt, dass immer der optimale Schutz von
allen Menschenrechten verfolgt werden muss. Diese Unteilbarkeit der
Menschenrechte lässt sich zum Einen mit den Menschenrechten an sich
begründen, denn eine Trägerin bzw. ein Träger von Menschenrechten kann
die Menschenrechte nicht nur selektiv haben, sondern ist Trägerin bzw.
Träger von allen Menschenrechten.

Zum anderen schützt jedes spezifische Menschenrecht ein essentielles
Element bzw. einen essentiellen Bereich der menschlichen Existenz, das
bzw. der aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit nach menschenrechtlichem

Schutz verlangt. Daraus folgt, dass ein spezifisches Menschenrecht
erst dort an seine Grenzen stösst, wo es nicht mehr im Einklang mit anderen

Menschenrechten oder mit den Menschenrechten von anderen steht.
Dieses Prinzip der Unteilbarkeit der Menschenrechte erteilt der Rede

von einem Konflikt zwischen zwei Menschenrechten eine Absage und
propagiert ein Verständnis des Nebeneinanders aller Menschenrechte - auch
des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit und des Rechts auf
Religionsfreiheit im Fall der Diffamierung von Religionen.

5.2 Konkretisierungen

5.2.1 Ein Recht Teil des anderen Rechts
Hand in Hand bzw. ein Nebeneinander des Rechts auf Meinungs- und
Informationsfreiheit und des Rechts auf Religionsfreiheit meint erstens, dass
das eine Recht im anderen Recht enthalten ist, in diesem Fall das Recht
auf Meinungs- und Informationsfreiheit im Recht auf Religionsfreiheit, wie
Heiner Bielefeldt und Frank La Rue, sowie Githu Muigai, Letzerer als UN-
Sonderberichterstatter zu Rassismus, in ihrer gemeinsamen Erklärung von
2011 im Bezug auf die Unteilbarkeit der Menschenrechte hervorheben:

36 Vgl. zum Folgenden LOHMANN, Georg/GOSEPATH, Stefan/POLLMANN, Arnd/MAHLER,
Claudia/WEISS, Norman: Die Menschenrechte: unteilbar und gleichgewichtig? Studien zu
Grund- und Menschenrechten 11). Potsdam: Universitätsverlag Potsdam 2005.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 367

Meinungsfreiheit erweist sich dabei als bedeutsam für die Bildung eines
für die kritische Diskussion über Religion förderlichen Kontextes. Gedanken-,

Gewissens- und Religionsfreiheit beinhalten eine intensive
Auseinandersetzung und Kritik von religiösen Lehren und Praktiken.37

5.2.2 Gegenseitige Prägung der Menschenrechte
Zweitens wird der Inhalt der einzelnen spezifischen Menschenrechte - im
angeführten Konfliktfall das Recht auf Religionsfreiheit und das Recht auf
Meinungs- und Informationsfreiheit - durch die Menschenrechte an sich
(z.B. dass allen Menschen dieses spezifische Recht zusteht) und durch die
anderen spezifischen Menschenrechte (z.B. wie das Verhältnis zwischen
Individuum und Gemeinschaft zu denken ist38) geprägt.

5.2.3 Gegenseitige Grenzziehung der Menschenrechte
Drittens definieren jeweils die Menschenrechte an sich und die anderen
spezifischen Menschenrechte die Grenzen des jeweiligen spezifischen
Menschenrechts. Für das Recht auf Religionsfreiheit legt z.B. die Meinungsund

Informationsfreiheit eine solche Grenze fest, indem das Recht auf
Meinungs- und Informationsfreiheit als vom Recht auf Religionsfreiheit
geschütztes Element verstanden wird.39 Für das Recht auf Meinungs- und
Informationsfreiheit bildet das Recht auf Religionsfreiheit eine Schranke.
Denn es gibt Formen von Meinungsäusserung, die nicht mit anderen
Menschenrechten zu vereinbaren sind. Frank La Rue benennt diese in seinem
Bericht vom 16. Mai 2011 an die UN-Generalversammlung.40 Diese Auswahl
wird damit begründet, dass sie andere Menschenrechte und/oder die
Menschenrechte von anderen (z.B. das Recht auf Privatleben) verletzen würden.

In Artikel 20 des UN-Paktes II von 1966 findet sich folgende Grenzziehung

des Rechts auf Meinungsfreiheit:

„(3) Die Ausübung der [...] vorgesehenen Rechte ist mit besonderen Pflichten
und einer besonderen Verantwortung verbunden. Sie kann daher bestimm-

37 Vgl. BlELEFELDT, Heiner/LA RUE, Frank/MUIGAI, Githu: OHCHR expert workshops on
the prohibition of incitement to national, racial or religious hatred. Expert workshop on Asia-
Pacific (6-7 July 2011, Bangkok).

http://www2.ohchr.org/english/issues/opinion/articles1920_iccpr/docs/expert_papers_B
angkok/SRSubmissionBangkokWorkshop.pdf (26.11.2012), 13.

38 Vgl. Artikel 29 der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948.

39 Simone Zurbuchen stellt diesbezüglich klar: "While 1 do not deny that human rights
establish moral boundaries, it needs also to be seen that these rights enable members of
religious communities and of other variants of cultural groups to maintain their distinct
identity" (ZURBUCHEN, Simone: Universal Human Rights and the Claim to Recognition of
Cultural Difference, in: SITTER-LIVER, Beat (Hg.): Universality: From Theory to Practice. An inter-
cultural and interdisciplinary debate about facts, possibilities, lies and myths, 25th Colloquium
of the Swiss Academy of Humanities and Social Sciences. Freiburg i.Ü.: Fribourg Academic
Press 2009, 285.)

40 United Nations General Assembly, A/HRC/17/27 paragraph 25.



368 Peter G. Kirchschläger

ten, gesetzlich vorgesehenen Einschränkungen unterworfen werden, die
erforderlich sind a) für die Achtung der Rechte oder des Rufs anderer; b) für
den Schutz der nationalen Sicherheit, der öffentlichen Ordnung (ordre public),
der Volksgesundheit oder der öffentlichen Sittlichkeit."

Dies schliesst auch ein Verbot der Kriegspropaganda und der Aufhetzung
zum Rassenhass mit ein.41

Liegt auch die Kritik an Religionen ausserhalb dieser Grenzen und
somit ausserhalb des Schutzbereichs des Rechts auf Meinungs- und
Informationsfreiheit? Dies ist zu verneinen. Auch die Kritik an Religionen gehört
zum Schutzbereich des Rechts auf Meinungs- und Informationsfreiheit
und somit zum Schutzbereich des Rechts auf Religionsfreiheit. Bielefeldt,
La Rue und Muigai halten fest: "the right to freedom of religion or belief,
as enshrined in relevant international legal standards, does not include the
right to have a religion or a belief that is free from criticism or ridicule."42

6. Ausblick: Die katholische Kirche und das Menschenrecht der
Religionsfreiheit

6.1 „Expertin der Menschlichkeit"

In der oben beschriebenen Position der katholischen Kirche im Sinne der
Unteilbarkeit der Menschenrechte und in ihrem Eintreten für ein
Verständnis des Nebeneinanders vom Recht der Religionsfreiheit mit anderen
Menschenrechten wird erstens deutlich, dass sich die Kirche gemäss Papst
Paul VI. als „Expertin der Menschlichkeit"43 und - wie es Dieter Witschen
ausdrückt - „als Anwältin und Hüterin der Menschenrechte'^ versteht,
welche nach Papst Johannes XXIII. bei allen Menschen zusammen mit den
korrespondierenden Pflichten „unmittelbar und gleichzeitig aus seiner
eigenen Natur hervorgehen".45

41 Vgl. UN-MENSCHENRECHTSAUSSCHUSS: General Commenta, 1983.

42 BIELEFELDT, Heiner/LA Rue, Frank/MUIGAI, Githu: OHCHR expert workshops on the
prohibition of incitement to national, racial or religious hatred, 13.

43 PAPST PAUL VI.: Allocutio in consilio nationum unitarum (4.10.1965), in: AAS 57 (1965)
878.

44 WITSCHEN, Dieter: Christliche Ethik der Menschenrechte. Systematische Studien
Studien der Moraltheologie 28). Münster: LIT Verlag 2002,12. Vgl. dazu ausführlicher 23-31.

45 UTZ, Arthur-Fridolin (Hg.): Die Friedensenzyklika Papst Johannes' XXIII über den Frieden

unter allen Völkern in Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Freiburg i.B.: Herder
1963; Vgl. ausführlicher zum Verhältnis der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit HEIM-
BACH-STEINS, Marianne: Religionsfreiheit - ein Menschenrecht unter Druck.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 369

6.2 Menschenrechte als sozialethischer Referenzpunkt der katholischen Kirche

Zweitens zeigt der Verlauf der internationalen Diskussion über das Recht
auf Religionsfreiheit, dass die Menschenrechte der Kirche als sozialethischer

Referenzpunkt dienen. Damit meine ich,
dass die Kirche heute den Menschen unter Einbezug der Menschenrechte

versteht^6;
dass die kirchliche Sozialethik die Menschenrechte als elementare Standards

ansieht und mit ihnen entsprechende Erwartungen auf Überwindung
der Gewalt zwischen Menschen verbindet47;

dass die Menschenrechte ein elementares Umdenken ausgelöst haben,
da die Menschenrechte als sozialethischer Referenzpunkt-^ wirken.49

6.3 Eigene Akzentsetzung

Drittens wird an der aktuellen Diskussion über das Recht auf Religionsfreiheit

und an dem kirchlichen Beitrag dazu sichtbar, dass die katholische
Kirche bei ihrer Bezugnahme zu den Menschenrechten eigene Akzente
setzt, so z.B. auf das Recht auf die Religionsfreiheit.5° Andere christliche
Kirchen setzen andere Akzente.51 Papst Johannes Paul II. sagte in seiner
Botschaft zum Weltfriedenstag 1988:

„Die Freiheit, mit der der Mensch vom Schöpfer ausgestattet ist, ist die ihm
fortwährend gegebene Fähigkeit, mit dem Verstand die Wahrheit zu suchen
und mit dem Herzen dem Guten anzuhangen, zu dem er von Natur aus
hinstrebt, ohne irgendeiner Art von Druck, Zwang oder Gewalt ausgesetzt zu
sein. Es gehört zur Personenwürde, dem moralischen Anspruch des eigenen
Gewissens bei der Suche nach der Wahrheit entsprechen zu können."52

46 Vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, 25.

47 Vgl. HOPPE, Thomas: Menschenrechte: international verpflichtende Minimalstandards
oder Manifestationen säkularisierter Religiosität?, in: FRITZSCHE, Andreas/KWIRAN, Manfred
(Hgg.): Der Mensch. München: Don Bosco 1998, 28.

48 Vgl. dazu HILPERT, Konrad: Menschenrechte und Theologie, 189.

49 „Die Grundidee der Menschenrechte, so sehr diese historisch eine Frucht der Neuzeit
ist, dem biblischen und christlichen Verständnis des Menschen zutiefst entspricht, ja dass
sie entscheidend dazu beitragen kann, christliches Denken in das Denken der modernen
Welt zu transformieren" (HEIMBACH-STEINS, Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und
Kirche, 24-25).

50 Vgl. LUF, Gerhard: Menschenrechte aus katholischer Sicht, in: GABRIEL, Ingeborg (Hg.):
Politik und Theologie in Europa. Perspektiven ökumenischer Sozialethik. Ostfildern: Matthias-
Grünewald-Verlag 2008, 62. Vgl. zur Entstehung der Religionsfreiheit ZANDER, Helmut:
Religionsfreiheit im Rahmen der Verfassung - ein Assimilationsprojekt?, 130-137.

51 Vgl. z.B. die Position der Russisch-Orthodoxen Kirche (HALLENSLEBEN, Barbara: Russische

Beitrage zur westlichen Menschenrechtsdebatte, in: G2W 37 (2009) 25-27.
52 PAPST JOHANNES PAUL II.: Botschaft zum Weltfriedenstag 1988.

http://www.iupax.at/index.php/liste-friedensbotschaften/89-1988-botschaft-zur-feier-des-
weltfriedenstages-papst-johannes-paul-ii.html (26.11.2012)



370 Peter G. Kirchschläger

Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit ist in der Erklärung des Zweiten

Vatikanischen Konzils über die Religionsfreiheit Dignitatis humanaev
verortet worden. Die Religionsfreiheit wird dort zudem in der von Jesus
Christus verliehenen Sendung und Autorität begründet.54

Die Väter des Konzils führen anhand ihrer diesbezüglichen Aussagen
zu Offenbarung55, Würde des Menscher^, Zusammenarbeit der Menschensz
und friedliche Koexistenzs^ als zusätzliche Argumente an, die sich in
theologische und pragmatische Zugänge unterscheiden lassen.

Mitzulesen ist an dieser Stelle auch die Erklärung des Zweiten Vatikanischen

Konzils über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Re-

53 Vgl. DH 2. „Das Vatikanische Konzil erklärt, dass die menschliche Person das Recht
auf religiöse Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein müssen
von Zwang sowohl von Seiten einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen und jeglicher menschlichen

Macht, und zwar so, dass im religiösen Bereich niemand gezwungen wird, gegen sein
Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und öffentlich, als einzelner oder in
Verbindung mit anderen innerhalb der gebührenden Grenzen nach seinem Gewissen zu
handeln." (DH 2). Siebenrock hebt in seinem Kommentar hervor: „Die gesamte Lehrautorität
des Konzils wird dadurch in Anspruch genommen. Ein Zeichen ist gesetzt, das einen
geschichtlichen Einschnitt anzeigt, der tatsächlich als ,Paradigmenwechsel' bezeichnet werden
darf' (SIEBENROCK, Roman A.: Theologischer Kommentar zur Erklärung über die religiöse Freiheit

Dignitatis humanae, in: HÜNERMANN, Peter/HlLBERATH, Bernd J. (Hgg.): Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Bd. 4. Freiburg i.B.: Herder 2005,
173)-

54 Vgl. DH 13. Heimbach-Steins stellt fest: „die Aneignung der Menschenrechte, zumal
des Rechtes auf Religionsfreiheit, ermöglicht und verlangt eine theologische Neubesinnung
auf die Freiheit als Fundament des Glaubens; die Neuvermessung des Verhältnisses
zwischen katholischer Kirche und Menschenrechten wird zu einem Prüfstein der Glaubwürdigkeit

und zu einem Instrument der Selbstkritik für die Kirche" (Heimbach-Steins, Marianne:
Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, 12).

55 „Kraft des ihr anvertrauten Evangeliums verkündet (also) die Kirche die Rechte des

Menschen, und sie anerkennt und schätzt die Dynamik der Gegenwart, die diese Rechte
überall fördert" (GS 41). Vgl. dazu auch DH 2, DH 9. Der Menschenrechtsbezug von
Gaudium et spes stellt gleichzeitig ein paradigmatisches Beispiel für „Adaption" (vgl. dazu
unteren Abschnitt 6.4 Adaption) dar, wenn es im Folgenden heisst: „Diese Bewegung muss
jedoch vom Geist des Evangeliums erfüllt und gegen jede Art falscher Autonomie geschützt
werden" (GS 41).

56 „Ferner erklärt das Konzil, das Recht auf religiöse Freiheit sei in Wahrheit in der Würde

der menschlichen Person selbst gegründet, so wie sie sowohl durch das geoffenbarte
Wort Gottes als auch durch die Vernunft selbst erkannt wird" (DH 2).

57 „Deshalb [wegen der Notwendigkeit der Zusammenarbeit aller] beklagt sie [die
Kirche] die Diskriminierung zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden, die gewisse Staatslenker

in Nichtachtung der Grundrechte der menschlichen Person ungerechterweise durchführen"

(GS 21).

58 „Denn es ist eine offene Tatsache, dass alle Völker immer mehr eine Einheit werden,
dass Menschen verschiedener Kultur und Religion enger miteinander in Beziehung kommen,
und dass das Bewusstsein der eigenen Verantwortlichkeit im Wachsen begriffen ist. Damit
nun friedliche Beziehungen und Eintracht in der Menschheit entstehen und gefestigt werden,

ist es erforderlich, dass überall auf Erden die Religionsfreiheit einen wirksamen Rechtsschutz

geniesst und dass die höchsten Pflichten und Rechte des Menschen, ihr religiöses
Leben in der Gesellschaft in Freiheit zu gestalten, wohl beachtet werden" (DH 15).



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 371

ligionen Nostra aetate59, damit die Religionsfreiheit nicht als binnenkirchliche

Qualität verstanden wird, sondern in ihrem universalen, alle Religionen

und Weltanschauungen umfassenden Charakter, und das entsprechende

Verständnis als Individualrecht60 gewahrt bleibt.61
Der Katechismus der Katholischen Kirche sagt zwar, „das Recht auf

Religionsfreiheit bedeutet weder die moralische Erlaubnis, einem Irrtum
anzuhängen [...], noch ein angebliches Recht auf Irrtum"62, hält allerdings
auch fest: „es ist ein natürliches Recht des Menschen auf die bürgerliche
Freiheit, dass heisst darauf, dass im religiösen Bereich - innerhalb der
gebührenden Grenzen - von der politischen Gewalt kein äusserer Zwang
ausgeübt wird. Dieses natürliche Recht ist in der Rechtsordnung der Gesellschaft

anzuerkennen, so dass es zum staatlichen Recht wird"63.

59 „Wir können aber Gott, den Vater aller, nicht anrufen, wenn wir es ablehnen, uns
gegenüber bestimmten Menschen, die doch nach dem Ebenbild Gottes geschaffen sind,
brüderlich zu verhalten. Das Verhalten des Menschen zu Gott, dem Vater, und sein Verhalten
zu den Menschen als seinen Brüdern sind so eng verbunden, dass die Schrift sagt: ,Wer nicht
liebt, kennt Gott nicht' (1 Joh 4,8). Also wird jeder Theorie und Praxis das Fundament entzogen,

die zwischen Mensch und Mensch, zwischen Volk und Volk bezüglich der menschlichen

Würde und der Rechte, die sich daraus ergeben, einen Unterschied macht" (NA 5).
Siebenrock kommentiert: „Da die Verwerfung jeglicher Form von Verfolgung theologisch
prinzipiell begründet ist, gewinnt die Menschenrechtsdebatte eine elementare Begründung, die
mit der Vaterschaft Gottes zusammenhängt. Daher kann die Kirche ihre Sendung nicht
verwirklichen, ohne für die Menschenrechte aller einzutreten. Dass damit auch die Anerkennung

der Menschenrechte im eigenen Bereich unverzichtbar wird, ist impliziert, auch wenn
die Konsequenzen dieser Aussage erst allmählich bewusst werden" (SIEBENROCK, Roman A.:
Theologischer Kommentar zur Erklärung über die religiöse Freiheit Dignitatis humanae, 664).

60 „In der menschlichen Gesellschaft und angesichts einer jeden öffentlichen Gewalt
erhebt die Kirche Anspruch auf Freiheit als geistliche, von Christus dem Herrn gestiftete
Autorität, die kraft göttlichen Auftrags die Pflicht hat, in die ganze Welt zu gehen, um das

Evangelium allen Geschöpfen zu verkündigen Ebenso fordert die Kirche Freiheit für
sich, insofern sie auch eine Gesellschaft von Menschen ist, die das Recht besitzen, nach den
Vorschriften des christlichen Glaubens in der bürgerlichen Gesellschaft zu leben Wenn
der Grundsatz der Religionsfreiheit nicht nur mit Worten proklamiert oder durch Gesetze

festgelegt, sondern auch ernstlich in die Praxis übergeführt ist und in der Geltung steht,
dann erst erhält die Kirche rechtlich und tatsächlich die gefestigte Stellung, welche die
Bedingung zu jener Unabhängigkeit darstellt, die für ihre göttliche Sendung nötig ist und wie
sie die kirchlichen Autoritäten in der Gesellschaft mit immer grösserem Nachdruck gefordert

haben Zugleich haben die Christen wie die übrigen Menschen das bürgerliche
Recht, dass sie nach ihrem Gewissen leben dürfen und darin nicht gehindert werden. So

steht also die Freiheit der Kirche im Einklang mit jener religiösen Freiheit, die für alle
Menschen und Gemeinschaften als ein Recht anzuerkennen und in der juristischen Ordnung zu
verankern ist" (DH 13).

61 „Sie [die Kirche] hat keinen dringlicheren Wunsch, als sich selbst im Dienst des
Wohles aller frei entfalten zu können unter jeglicher Regierungsform, die die Grundrechte
der Person und der Familie und die Erfordernisse des Gemeinwohls anerkennt" (GS 42). Vgl.
dazu auch GS 76.

62 Katechismus der Katholischen Kirche n. 2108.
63 Katechismus der Katholischen Kirche n. 2108.



Peter G. Kirchschläger

6.4 Adaption

Aus dem Gesagten ergibt sich: Die Bezugnahme der Kirche auf die
Menschenrechte kann als Adaption^ der Menschenrechte bezeichnet werden.
Adaption bewahrt im Unterschied zur Interpretation, die eine Veränderung

des Inhalts nicht ausschliesst, die Identität der Menschenrechte, übersetzt

diese jedoch in eine Sprache und Denkweise der Kirche und setzt
darüber hinaus Akzente, Schwerpunkte und Gewichtungen. Dabei definieren

der Menschenrechtsbegriff und die Menschenrechte selbst die Grenzen

für eine Adaption der Menschenrechte. Die christliche Adaption der
Menschenrechte erweist sich als dialogisch, indem sie Entwicklungen in
der Menschenrechtsdiskussion kritisch benennt. So schaltet sie sich aktiv
in die Verhältnisbestimmung der Menschenrechte auf Religionsfreiheit
und auf Meinungsfreiheit ein - wie oben aufgezeigt. So kritisiert sie z.B.
auch mit der befreiungstheologischen Analyse des gegenwärtigen
Menschenrechtsdiskurses6? die missbräuchliche Priorisierung der subjektiven
Freiheitsrechte und politischen Teilnahmerechte gegenüber den sozialen
Teilhaberechten und fordert, Menschenrechte konsequenter von der
unterdrückten und vergewaltigten Mehrheit der Armen her zu denken. Ein
als Adaption verstandener Prozess ermöglicht eine Anknüpfung an die
Menschenrechte vom katholischen Fundament her und eröffnet einen
Zugang zu den Menschenrechten aus der Perspektive der Kirche.66

Mit der Religionsfreiheit ist für die Kirche eine Aufgabe gegen aussen67
und gegen innen verbunden.68 „Die Kirche kann allein um der eigenen

64 Vgl. dazu ausführlicher KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Wie können Menschenrechte
begründet werden? Ein für religiöse und säkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfähiger
Ansatz, 162-184.

65 Vgl. dazu BOFF, Leonardo: Menschenrechte - Rechte der Armen, in: DERS.: Aus dem Tal
der Tränen ins Gelobte Land. Der Weg der Kirche mit den Unterdrückten. Düsseldorf: Patmos
1982, 124-128; sowie die grundsätzliche Position von Gustavo Gutierrez (vgl. DELGADO,
Mariano: Die Theologie Gustavo Gutiérrez' oder Das Recht der Armen auf ihre Gottes-Rede, in:
GUTIÉRREZ, Gustavo: Nachfolge Jesu und Option für die Armen. Beiträge zur Theologie der
Befreiung im Zeitalter der Globalisierung Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte

10). Freiburg i.Ü.: Academic Press 2009, 9-23.)
66 Der säkulare Staat ist auf die Eröffnung eines Zugangs zu den Menschenrechten durch

Religionen angewiesen und kann diese fördern, wie Guido Vergauwen erkennt: „Der Staat in
seiner Säkularität hat heute ein neues Interesse daran, auf glaubwürdige, universale Begründungen

der Menschenrechte aus den Sinnressourcen seiner Bürger und Bürgerinnen
zurückzugreifen" (VERGAUWEN, Guido: Homo homini amicus. Zur Grundlegung der Menschenrechte,
Rektoratsrede am Dies Academicus der Universität Fribourg, 14. November 200g, in: SKZ 177

(2009) 847-855, hier 855.)
67 Vgl. DELGADO, Mariano: Vierzig Jahre ,Dignitatis humanae' oder Die Religionsfreiheit

als Bedingung für Mission und interreligiösen Dialog, in: Zeitschrift für Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft 89 (2005) 297-310; vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne/BlELEFELDT,
Heiner in Kooperation mit der Deutschen Kommission Justitia et Pax (Hgg.): Religionen und
Religionsfreiheit. Menschenrechtliche Perspektiven im Spannungsfeld von Mission und
Konversion. (Judentum - Christentum - Islam) Bamberger Interreligiöse Studien 7). Würzburg:

ergon 2010.



Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt 373

Glaubwürdigkeit willen nicht nach innen so agieren, wie sie es nach aussen
ablehnt."69 Daher wirkt auch die Adaption in diese zwei Richtungen:
Gegen aussen wirken Akzent- und Schwerpunktsetzungen, konzeptionelle
Klärungen7° zu Ambivalenzen und Beiträge der katholischen Tradition zur
gegenwärtigen Menschenrechtsdiskussion (z.B. zu Schutzbereich und Grenzen

der Religionsfreiheit, z.B. zur Beantwortung der Frage nach der
Notwendigkeit einer moralischen Begründung der Menschenrechtezi und
einem allfälligen Begründungsversuch der Menschenrechte) und beeinflussen

den Diskurs über und die Entwicklung der Menschenrechte.72
Gegen innen wirkt die Adaption der Menschenrechte in Form eines

sozialethischen Referenzpunktes, der das Engagement seitens der Kirche für
die Menschenrechte gegenüber den Staaten und den nichtstaatlichen
Akteuren in seiner Glaubwürdigkeit erhält.

Das Zusammenspiel zwischen den Aufgaben der Kirche gegen aussen
und gegen innen wird an einer Beobachtung von Daniel Bogner deutlich:
es bedeutet

„einen Pfadwechsel in ihrem Verhältnis zum Staat, wenn die Erwartungen an
Gesetzgebung und Rechtsprechung verbunden sind mit dem Verweis auf das

von ihnen ausdrücklich formulierte religiöse Selbstverständnis. Denn es müsste
dann eine Auseinandersetzung um das aus ihrer religiösen Sicht wirklich
Schutzwürdige der eigenen Praxis geführt werden. Dafür wäre eine intensive,
auch theologisch durchdrungene Erörterung darüber erforderlich, was
eigentlich die Praxis des christlichen Glaubens ausmacht."73

Das Recht auf Religionsfreiheit meint keine Beliebigkeit, sondern ermöglicht

dem einzelnen Individuum, frei seine Entscheidung nach der eigenen
weltanschaulichen Lebensausrichtung zu fallen. Die im letzten Konzil
vorgelegte diesbezügliche kirchliche Perspektive mit dem Prinzip der Verletz-

68 Heimbach-Steins meint zu Letzterem: „Die Aneignung der Menschenrechte, zumal
des Rechtes auf Religionsfreiheit, ermöglicht und verlangt eine theologische Neubesinnung
auf die Freiheit als Fundament des Glaubens; die Neuvermessung des Verhältnisses
zwischen katholischer Kirche und Menschenrechten wird zu einem Prüfstein der
Glaubwürdigkeit und zu einem Instrument der Selbstkritik für die Kirche" (HEIMBACH-STEINS,
Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, 12). Die Pastoralkonstitution Gaudium
et spes des Zweiten Vatikanischen Konzils bezeichnet das Gewissen als „verborgenste Mitte"
und „Heiligtum" des Menschen (vgl. DHH 4301-4345).

69 GOERTZ, Stephan: Von der Religionsfreiheit zur Gewissensfreiheit, 249.
70 Vgl. z.B. zum Verständnis von „Leben" HOLDEREGGER, Adrian: Art. Leben, in: Lexikon

der Ethik. Paderborn: Ferdinand Schöningh 2006, 211-219.
71 Vgl. dazu ausführlicher KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Brauchen die Menschenrechte eine

(moralische) Begründung?, in: KIRCHSCHLAGER, Peter G./KIRCHSCHLÄGER, Thomas/BELLIGER,
Andrea/KRIEGER, David (Hgg.): Menschenrechte und Kinder, 4. Internationales
Menschenrechtsforum Luzern (IHRF). Bern: Stämpfli 2007, 55-63.

72 Vgl. dazu mit spezifischen Bezug auf das Recht auf Religionsfreiheit BOGNER, Daniel:
Wer definiert den Schutzbereich der Religionsfreiheit? Zur Rolle der Religionsgemeinschaften
bei der Auslegung des Rechts, in: Amosinternational 6 (2012) 3-9.

73 BOGNER, Daniel: Wer definiert den Schutzbereich der Religionsfreiheit?, 5.



374 Peter G. Kirchschläger

barkeit zu verbinden, erschliesst für die Zukunft eine verstärkte
Argumentationsbasis zugunsten einer universellen Akzeptanz des Menschenrechts

auf Religionsfreiheit.

Zusammenfassung
Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit schützt einen ganz besonderen
Bereich der menschlichen Existenz - Religiosität und ihre Praxis, Sinnsuche
und Auseinandersetzung mit den letzten Fragen des Lebens - und ist von
ausserordentlicher Bedeutung für Theologie und Kirche. Der Artikel widmet
sich dem Inhalt dieses Menschenrechts und der Frage seiner Abgrenzung.
Des Weiteren wird die Frage nach der Begründung des Menschenrechts auf
Religionsfreiheit untersucht. Schliesslich bildet ein Ausblick auf das Verhältnis

zwischen der katholischen Kirche und dem Menschenrecht auf Religionsfreiheit

den Abschluss.

Abstract
The human right to freedom of religion protects a very special area of
human existence - religiosity and its practice, the quest for meaning and
refection on the fundamental questions of life - and it is of extraordinary
significance for theology and church. This article discusses the content of
this human right and the question of its delimitation. Furthermore the
question will be examined how the human right to freedom of religion can be

justified. Finally an outlook on the relation between the Catholic Church and
the human right to freedom of religion forms the conclusion of this article.


	Religionsfreiheit : ein Menschenrecht im Konflikt

