Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Zwischen Entdecken und Erfinden : der Beitrag relationaler Ontologie
zur Realismus-ldealismus-Problematik

Autor: Kraschl, Dominikus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOMINIKUS KRASCHL

Zwischen Entdecken und Erfinden.
Der Beitrag relationaler Ontologie zur Realismus-
Idealismus-Problematik

1. REALISTEN UND IDEALISTEN IM WIDERSTREIT

Hilary Putnam meinte einmal, dass die Philosophie seit dem siebzehnten
Jahrhundert zwischen gleichermafden untauglichen Realismen und Idealis-
men hin und her schwankt.: Wie immer man zu diesem etwas pauschal an-
mutenden Urteil stehen mag, eines ist kaum zu iibersehen: Seit Berkeley,
Hume und Kant durchzieht die neuzeitliche Philosophie ein Widerstreit
zwischen Realisten und Idealisten, der bis heute nicht zur Ruhe gekom-
men ist.2 Das machen nicht zuletzt auch die Debatten zu dieser Thematik,
wie sie seit den 7oer Jahren innerhalb der analytisch orientierten Philoso-
phie gefiihrt werden, deutlich.3

Inhaltlich dreht sich die Kontroverse zwischen Realisten und Idealisten,
letztere werden oft auch als Antirealisten bezeichnet, vorrangig um zwei
Fragekreise: Zum einen ist strittig, ob es eine von unserer Denk- und
Sprachpraxis unabhangige Wirklichkeit gibt, wie es der ontologische Rea-
list behauptet und der ontologische Idealist bestreitet.4 Zum anderen ist
nicht ausgemacht, ob wir diese Wirklichkeit erkennen konnen. Der episte-
mische Realist bejaht dies grundsadtzlich, wahrend der epistemische Idea-
list ebendies verneint.

Die vorliegende Abhandlung méchte zur Klarung der Realismus-Idea-
lismus-Kontroverse beitragen, indem sie diese mit einem bislang kaum
bekannten, nichtsdestotrotz aber originellen ontologischen Entwurf in Zu-
sammenhang bringt. Dabei soll gezeigt werden, dass die entgegengesetz-

1 Vgl. PUTNAM, Hilary: Sense, Nonsense, and the Senses: An Inquiry into the Powers of
Human Mind, in: The Journal of Philosophy 91 (1994) 445-517, hier 488.

2 Vgl. POPPER, Karl: Zwei Seiten des Alltagsverstands. Ein Plddoyer fiir den Realismus des
Alltagsverstands und gegen die Erkenntnistheorie des Alltagsverstands, in: DERS.: Objektive
Erkenntnis. Ein evolutiondrer Entwurf. Hamburg: Hoffmann & Campe *1973, 44-122, hier s1.

3 Vgl. z.B. BROCK, Stuart/MARES, Edwin: Realism and Anti-Realism. Trowbridge: Cronwell
Press 2007; WILLASCHEK, Marcus (Hg.): Realismus. Paderborn: Schoningh 2000; HEINRICH,
Elisabeth/SCHONECKER, Dietrich (Hgg.): Wirklichkeit und Wahrnehmung des Heiligen, Sché-
nen, Guten. Neue Beitrdge zur Realismusdebatte. Paderborn: Mentis 2o1.

4 Der Begriff des ,Realen“ oder ,Wirklichen® ist nicht nur vielschichtig, sondern auch
hinsichtlich seines Umfangs strittig. Auf die damit zusammenhangenden Diskussionen kann
hier nicht eingegangen werden. Die Uberlegungen dieses Beitrags sind zudem von so grund-
satzlicher Art, dass sie auf das jeweils vorausgesetzte Verstindnis des Realen angewendet
werden konnen.



Zwischen Entdecken und Erfinden 335

ten Grundanliegen realistischer und anti-realistischer Erkenntnistheorien
insofern ihre Berechtigung haben, als sie in der ,Geschopflichkeit” des
Menschen und seines Erkennens griinden und von dieser her verstandlich
gemacht werden konnen. Das theologische Konzept der Geschopflichkeit
wird dabei mithilfe der von Peter Knauer entwickelten ,relationalen Onto-
logie“ expliziert und reformuliert.s

Die Realismus-Idealismus-Problematik ist vielschichtig. Der Fokus die-
ses Beitrags richtet sich auf einen spezifischen, nichtsdestoweniger aber
signifikanten Aspekt dieser Problematik. Es handelt sich dabei um die
Frage, ob und wenn ja wie ein und derselbe Erkenntnisakt realistische und
anti-realistische Momente in sich vereinen kann, was anzunehmen ist,
wenn es so etwas wie ein anndherungsweises Erkennen der objektiven
Wirklichkeit gibt. In diesem Sinn wdére zu fragen, wie es widerspruchsfrei
zu denken ist, dass ein menschlicher Erkenntnisakt das, worauf er sich be-
zieht, zugleich zutreffend und doch auch wieder nicht-zutreffend erfasst.
Ein solches Zugleich kontradiktorisch entgegengesetzter Bestimmungen ist
erklarungsbediirftig; denn gemafd dem ontologischen Nichtwiderspruchs-
prinzip ist es ,unmoglich, dass dasselbe demselben in der derselben Be-
ziehung zugleich zukomme und nicht zukomme®.6

Ein Versuch, dieses Problem zu umgehen, konnte darin bestehen, einen
der beiden extremen Standpunkte innerhalb des Spektrums moglicher Er-
kenntnistheorien einzunehmen. In diesem Fall miisste man sich entweder
auf einen kompromisslosen epistemischen Realismus oder einen ebenso
kompromisslosen epistemischen Idealismus verpflichten. Besonders at-
traktiv sind allerdings beide Alternativen nicht: Ein kompromissloser Rea-
lismus, den man auch als ,naiven Realismus® bezeichnen konnte, blendet
die konstruktiv-spontanen Anteile und damit die nicht-realistischen As-
pekte des menschlichen Erkennens aus. Der naive Realist betrachtet die
Welt gewissermaflen wie mit einer Stirnlampe, die zwar alles erhellt, was
vor ihm ist, ihn selbst und seine Betrachtungsweise aber im Dunkeln lasst.
Ein kompromissloser Antirealismus wiederum, der modern mitunter auch
als ,radikaler Konstruktivismus“ firmiert, verfallt ins andere Extrem. In-
dem er einen kognitiven Bezug der menschlichen Vernunft zur objektiven
Wirklichkeit leugnet, schiittet er damit das Kind mit dem Bade aus. Denn
ohne einen solchen Bezug gibt es kein Erkennen, wenn Erkennen heift,

5 Vgl. KNAUER, Peter: Dialektik und Relation. Zur Einsicht in das metaphysische Kausali-
tatsprinzip im Gottesbeweis, in: ThPh 41 (1966) 54-74; KNAUER, Peter: Natiirliche Gotteser-
kenntnis?, in: WAHLMANN, ]./WERBECK, W.: Verifikationen. Tibingen: Mohr 1982, 275-294;
KNAUER, Peter: Der Glaube kommt vom Héren. Okumenische Fundamentaltheologie. Freiburg:
Herder 1991, 26-83. Eine ausfiithrlichere Darstellung des Zusammenhangs von menschli-
chem Erkennen und relationaler Ontologie entwickle ich in: KRASCHL, Dominikus: Relatio-
nale Ontologie. Ein Diskussionsbeitrag zu offenen Fragen der Philosophie (= Religion in der
Moderne 24). Wiirzburg: Echter 2012, Kap. 3.

6 ARISTOTELES: Metaphysik IV 3 1005b 19f.



336 Dominikus Kraschl

sich im Hinblick auf die Bildung und Priifung von Uberzeugungen am
objektiv Gegebenen zu orientieren. Indem der kompromisslose Antirealist
bestreitet, dass wir die grundlegenden Strukturen und Zusammenhdnge
der Wirklichkeit zutreffend erfassen und beschreiben konnen, oder anders
formuliert, dass wir jemals gute Anhaltspunkte dafiir haben, eine Beschrei-
bung auch nur fiir anndahernd wirklichkeitsgetreu zu halten, verschlief3t er
sich im Skeptizismus.7

Wenn allerdings weder ein kompromissloser Realismus noch ein kom-
promissloser Antirealismus ernst zu nehmende erkenntnistheoretische
Standpunkte darstellen, dann stellt sich nicht so sehr die Frage, ob es eine
vom menschlichen Denken und Sprechen unabhdngige Wirklichkeit iiber-
haupt gibt und ob wir diese in irgend einem Sinn erkennen kénnen; viel-
mehr drangt sich die Frage auf, wie es zu verstehen ist, dass wir die Wirk-
lichkeit allem Anschein nach in ein und demselben Akt des Erkennens zu-
gleich zutreffend erfassen und doch wieder nicht ganz zutreffend erfassen,
wenn wir sie im Modus approximativer Erkenntnis beschreiben und dar-
stellen. Dieselbe Problemstellung lasst sich auch folgendermaflen formu-
lieren: Wie konnen unsere Begriffe und Theorien, mithilfe derer wir die
objektive Wirklichkeit beschreiben, durch die Wirklichkeit festgelegt wer-
den und ihr entsprechen, wenn unsere Begriffe und Theorien der Wirklich-
keit zugleich nicht entsprechen, sondern unsere Wahrnehmung der Wirk-
lichkeit zum Teil iiberhaupt erst strukturieren und konstituieren?8

7 Vgl. zur ausfiihrlicheren Begriindung: KRASCHL: Relationale Ontologie (s.o. Anm. 5), Kap.
3, Pkt. 2.

8 Eine Kompromissposition, welche das Extrem des naiven Realismus ebenso vermeiden
will wie das des radikalen Antirealismus, stellt etwa der kritische Rationalismus dar: ,Der
kritische Rationalismus, der von Karl Popper begriindet wurde, verbindet bekanntlich einen
konsequenten Fallibilismus mit der sogenannten Korrespondenztheorie der Wahrheit und
der Auffassung, daf? die Idee der objektiven Wahrheit als regulative Idee fiir die menschliche
Erkenntnis und die Kultur iberhaupt unentbehrlich ist. Er betont also einerseits die Fehl-
barkeit des Menschen [..]. Und andererseits halt er daran fest, daff Erkenntnis im echten
Sinne dieses Wortes moglich ist, im Alltag und in der Wissenschaft, und das heifdt, dafd wir
prinzipiell in der Lage sind, zu wahren Auffassungen zu gelangen, und damit zur zu-
treffenden Darstellung wirklicher Zusammenhénge, wenn das Ergebnis dieser Bemiithungen
auch stets hypothetischen Charakter behdlt und damit grundsitzlich revidierbar bleibt.”
ALBERT, Hans: Der Mythos des Rahmens und der moderne Antirealismus. Zur Kritik des idea-
listischen Riickfalls im gegenwdrtigen Denken, in: GADENNE, Volker/WENDEL, Hans Jirgen
(Hgg.): Rationalitdt und Kritik. Tubingen: Mohr Siebeck 1996, 9-28, hier 9. Die zwischen rea-
listischen und antirealistischen Momenten vermittelnde Position des kritischen Realismus
erscheint mir ebenso erklirungsbediirftig wie Putnams modelltheoretischer Realismus.
Denn wenn, wie Putnam behauptet, ,die Moglichkeit der Wahrnehmung von einem ganzen
Begriffsschema, von einer bestimmten Sprache abhdngig ist“, und es daher ,eine graduelle
Angelegenheit [ist], was tatsiachlich und was konventionell ist“, dann scheint dies zu impli-
zieren, dass unser Wahrnehmen zugleich abhdngig und unabhangig von menschlichen Kon-
ventionen ist. Genau das aber ist erklarungsbediirftig. PUTNAM, Hilary: Realismus mit einem
menschlichen Antlitz. Schriften zu Sprache und Wirklichkeit, in: DERS.: Von einem realisti-
schem Standpunkt. Reinbek: Rowohlt 1993, 248.



Zwischen Entdecken und Erfinden 337

Das so verstandene Realismus-Idealismus-Problem ldsst sich nicht ohne
Weiteres losen, indem man annimmt, dass der menschliche Erkenntnisakt
einige Aspekte eines Erkenntnisgegenstandes zutreffend erfasst, wahrend
er einige andere unzutreffend erfasst. Eine derartige Strategie der Ver-
teilung, die eine anndherungsweise zutreffende Erkenntnis in zutreffende
und unzutreffende Teilmomente zerlegt, wiirde die gegenseitigen Bezo-
genheit dieser kontradiktorisch entgegengesetzten Teilmomente und da-
mit ihre Einheit im konkreten Erkenntnisakt unberiicksichtigt lassen.
Auch wenn die genannten Teilmomente begrifflich unterscheidbar sein
mogen, so konstituieren sie doch diesen bestimmten, so-und-so beschaffe-
nen Erkenntnisakt nur zusammen, d.h. als Teile eines Ganzen. Die Strate-
gie der Zerlegung und Verteilung scheint dariiber hinaus aus zwei anderen
Griinden problematisch zu sein: (a) Sie scheint namlich zum einen zu im-
plizieren, dass es Erkenntnis im Modus der Annaherung streng genommen
gar nicht geben kann: ist doch der Wahrheitswert einer komplexen Aussa-
ge, die aus noch so vielen wahren Teilaussagen plus einer einzigen fal-
schen Teilaussage zusammengesetzt ist, als falsch zu bestimmen.s (b)
Nimmt man zum anderen an, dass eine Einzelerkenntnis erst vor dem
Hintergrund einer komplexen Theoriebildung, in den sie eingebettet ist,
addaquat verstanden werden kann, und geht man dariiber hinaus davon
aus, dass komplexe Theoriebildungen sich dem regulativen Ideal vollstan-
diger Adaquatheit immer nur anndhern kénnen, so partizipiert jede auch
noch so zutreffende Einzelaussage an der relativen Inadaquatheit ihres
Theoriehintergrunds. Die Einheit von realistischen und antirealistischen
Momenten im menschlichen Erkenntnisvollzug ist, wenn man so will, mit
einem Magneten vergleichbar: Sobald man diesen teilt, ist jedes Teilstiick
wiederum zweipolig. Es gelingt nicht, die antagonistischen Momente eines
Erkenntnisaktes vollstaindig voneinander zu isolieren, da sie aufeinander
bezogen sind und die Einheit eines konkreten Erkenntnisaktes bilden.

Nachdem die Problemstellung, die in diesem Beitrag behandelt werden
soll, erlautert wurde, gilt es nun, Peter Knauers Entwurf einer relationalen
Ontologie vorzustellen (Teil II). Im Anschluss daran wird schlieflich der
Versuch unternommen, die Erklarungskraft dieser Ontologie fiir die
Realismus-Idealismus-Problematik zu skizzieren (Teil III).

II. RELATIONALE ONTOLOGIE ALS EXPLIKATION VON GESCHOPFLICHKEIT

Knauer zufolge bringt die christliche Botschaft ein eigenes Wirklichkeits-
verstandnis mit sich, das sich mithilfe einer philosophisch-ontologischen
Begrifflichkeit rekonstruieren ldsst. Biblisch-christlichem Denken zufolge
ist die Welt, in der wir leben, von Gott absolut abhdangig. Die Welt kann

9 Vgl. SCRUTON, Roger: Modern Philosophy. An Introduction and Survey. New York: Pen-
guin 1994, 67.



338 Dominikus Kraschl

ohne Gott nicht sein. Die Glaubensiiberlieferung spricht in diesem Zusam-
menhang von der ,creatio ex nihilo (Schopfung aus dem Nichts)“.10

Der Begriff einer ,creatio ex nihilo“ versteht sich allerdings nicht von
selbst. Mit ihm verbinden sich eine Reihe von Verstehensschwierigkeiten,
die mitunter folgenschwere Missverstandnisse nach sich ziehen. Es ist hier
nicht moglich, auf diese im Einzelnen einzugehen. Zu betonen ist aller-
dings, dass Vorstellungen, die das Geschaffensein der Welt auf ihren zeitli-
chen Anfang einschranken, fragwiirdig sind. In diesem Fall miisste der Be-
griff der ,Schopfung” (creatio) durch den der ,Erhaltung® (creatio continua)
erganzt werden. Dies macht deutlich: Ein rein inchoativer Schopfungsbe-
griff reicht nicht hin, die schlechthinnige Abhangigkeit des Geschopfs von
Gott so auszusagen, dass damit alle seine Zeitmomente umfasst werden.u
Problematisch sind aber auch Vorstellungen, die sich unbesehen auf ein
metaphysisches Kausalprinzip berufen, das Gott und Welt gleichsam tiber-
greift. Im Zusammenhang kosmologischer Argumente wird Gott zum Be-
standteil eines Schlussverfahrens gemacht, womit Gottes Absolutheit und
Unbegreiflichkeit im Ansatz unterlaufen wird. Gott wiirde in diesem Fall
unter menschliche Begriffe fallen. Nach traditioneller theologischer Uber-
zeugung entzieht sich Gott aber aller Kategorialitit, Objektivierbarkeit
und insofern auch menschlicher Verfiigbarkeit.:z Derartige Argumente
kranken in der Sicht Knauers daran, dass sie die Analogielehre erst nach-
traglich einfiihren.

Im Gegensatz zu diesen nicht unproblematischen Vorstellungsmodel-
len ist zu betonen: Geschopflichkeit ist gemafd der biblisch-christlichen
Tradition ein derart umfassender Begriff, dass ausnahmslos von aller welt-
lichen Wirklichkeit gilt, dass sie ,aus dem Nichts geschaffen® ist. Nun fragt
sich: Was ist genauerhin unter einem ,Geschaffensein aus dem Nichts® zu
verstehen? Im Anschluss an die biblisch-traditionelle Verwendung des Be-
griffs — im Sinne der vollstandigen Abhangigkeit aller weltlichen Wirklich-
keit von Gott - schlagt Knauer zundchst vor, den Ausdruck ,aus dem
Nichts“ durch den Ausdruck ,restlos“ zu ersetzen. Dass etwas ,aus dem
Nichts“ geschaffen ist, bedeutet dann:

»In allem, worin es sich vom Nichts unterscheidet, also schlechthin in jeder
Hinsicht, in der es tiberhaupt ist, ist es geschaffen. ,Restlos’ meint dabei die
ganz konkrete Eigenwirklichkeit der jeweiligen Sache; von dieser Eigenwirk-
lichkeit muss man ausgehen, um das Wort ,restlos’ sinnvoll zu gebrauchen.

10 Vgl. GANOCZY, Alexandre: Schopfungslehre, in: BEINERT, Wolfgang (Hg.): Glaubenszu-
gdnge. Lehrbuch der katholischen Dogmatik. Bd. 1. Paderborn: Schéningh 1995, 365-495.

11 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 32.
12 Vgl. z.B. I. Vatikanum, DF, DH 3001.



Zwischen Entdecken und Erfinden 339

Konnte man das Geschaffensein einer Sache wegstreichen, bliebe von ihr
selber nichts mehr Gibrig.“13

Wenn es dartuber hinaus zutrifft, dass sich unsere Vernunft in recto auf die
Wirklichkeit unserer Erfahrung bezieht, und wenn Gott, wie die christliche
Theologie stets betont hat, in sich selbst unbegreiflich ist, dann lasst sich
von Gott immer nur das ganzlich Verschiedene begreifen, welches zugleich
ganzlich auf ihn verweist: namlich die Welt in ihrer vollstdindigen Ab-
hdngigkeit von Gott. Dies fithrt Knauer dazu, die weltliche Wirklichkeit als
eine ganz einzigartige Relation zu interpretieren: Er bestimmt das Geschaf-
fensein aus dem Nichts (CN) ,als ein restloses Bezogensein auf ein solches
anderes, das allein durch die Restlosigkeit des Bezogenseins auf es iiber-
haupt bestimmt werden kann“.4

(CN) ,,Geschaffensein’ bedeutet also ein ,restloses Bezogensein auf.../in
restloser Verschiedenheit von .... Das Woraufhin dieser Beziehung nennen
wir: ,Gott’: Gott ist der, ohne den nichts ist.“15

Mit den drei Punktchen mochte Knauer andeuten,

»dass wir nicht zuerst wissen, wer Gott ist, um dann sagen zu kdénnen, dass
die Welt ohne ihn nicht ware. Vielmehr besteht die einzige Moglichkeit,
iiberhaupt von Gott sprechen zu konnen, darin, das Geschaffensein der Welt
anzuerkennen, was aber - das ist die Pointe - nichts anderes bedeutet, als
dass sie ein ,restloses Bezogensein auf ... / in restloser Verschiedenheit von ...
sei.“16

2.1 Relation und Analogie

Knauers relational-ontologische Reformulierung des biblisch-christlichen
Geschopflichkeitsbegriffs impliziert einen bestimmten Relationsbegriff,
welcher der Verdeutlichung bedarf. Die Relation als solche ist Knauer zu-
folge durch ihr ,Woraufhin konstituiert“. Eine Beziehung gibt es namlich
nicht ohne ein dazugehoriges Beziehungsziel (Terminus). [hrem ontologi-
schen Status nach ist die Relation demzufolge als ein Seiendes auszusagen,
welches nicht ohne Terminus sein kann. Die Relation ist so gesehen ein
,Nicht-sein-Kénnen-ohne ...“. Dies lasst sich {ibrigens gut an unserem

13 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.0. Anm. 5), 31. Das I. Vatikanum (DH 3025) erlautert
den Ausdruck ,aus dem Nichts“ durch ,seiner ganzen Wirklichkeit nach (secundam totam
substantiam)®.

14 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 32.

15 Ebd. (s.0. Anm. 5), 32 (im Original kursiv). In diesem Zusammenhang ist es wichtig,
zwischen dem ,bloflen Geschaffensein“ (dem Geschaffensein, insofern es Gegenstand der
Vernunft ist) und dem , In-Christus-Geschaffensein“ (dem Geschaffensein als Glaubensgegen-
stand) zu unterscheiden. Im vorliegenden Beitrag geht es allein um das blofie Geschaffen-
sein. Es handelt sich gegeniiber dem ,In-Christus-Geschaffensein“ um einen eingeschrank-
ten Begriff von Geschaffensein. Vgl. z.B. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 179,
Anm. 241.

16 KNAUER, Peter: Anselms Geschépflichkeitsbeweis, in: ZKTh 132 (2010) 165-181, hier 168.



340 Dominikus Kraschl

Sprachgebrauch demonstrieren. Wenn ich etwa sage, ,das ist mein Buch®,
dann bezeichnet das Possessivpronomen ,mein“ eine Relation des Buches
auf mich als seinen Besitzer. Ohne mich konnte das Buch nicht mehr mein
Buch sein. Wahrend das Buch freilich nicht darin aufgeht, auf seinen
Besitzer bezogen zu sein — es konnte auch ohne mich existieren —, kann die
geschopfliche Wirklichkeit in keiner Hinsicht ohne das Woraufhin ihres
Bezogenseins sein.17

Peter Knauers Rekonstruktion der Geschopflichkeitsrelation vollzieht
einen Paradigmenwechsel. Indem Knauer das Sein der Welt als restloses
Bezogensein beschreibt, setzt er sich von einem weithin verbreiteten und
in der abendlandischen Philosophie lange vorherrschenden substanzmeta-
physischen Vorverstiandnis ab, das die Kategorie der Relation der Substanz
grundsatzlich nachordnet und sie als eine sekunddre Bestimmung des
Seienden klassifiziert.:8

Knauer stellt nicht in Abrede, dass das traditionelle, an der Substanz
orientierte Relationsverstandnis in Bezug auf innerweltliche Verhaltnisse
in vieler Hinsicht sinnvoll und sachgemaf? ist.9 Im Hinblick auf das Ver-
haltnis der Welt zu Gott bestreitet er jedoch eine Vorordnung der Sub-
stanz gegeniiber der Relation und geht im Gegenteil von einer Vorordnung
der Relation gegeniiber der Substanz aus. Diese einzigartige Relation
,hafte“ weder einfach einer bestehenden Substanz an, noch sei sie ein das
Sein des Geschopfes bestimmender Faktor unter anderen.ze Die Substanz
der Welt ist fiir Knauer vielmehr als Relation (auf Gott) konstituiert. Die

17 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.0. Anm. 5), 33, Anm. 29, wo Knauer weiter
differenziert: (a) Eine Relation ist ,real”, wenn ihr Terminus als Terminus real ist. (b) Blof3
,begrifflich [relatio rationis]“ ist eine Relation, wenn der Terminus als solches nur gedacht
wird. (c) Eine begriffliche Relation ist dann ,real begriindet [relatio rationis cum fundamen-
to in re], wenn ihr eine reale Relation wenigstens in der umgekehrten Richtung zugrunde
liegt®.

18 So etwa Aristoteles (vgl. z.B. Kat, 6-7 6a-8b) und die gesamte scholastische Diskus-
sion. Letztere klassifiziert die Relation zwar nicht ausschliefilich (wie Aristoteles) als akzi-
dentielle, durchwegs aber als sekunddre Bestimmung (vgl. SCHONBERGER, Rolf: Relation als
Vergleich. Die Relationstheorie des Johannes Buridan im Kontext seines Denkens und der
Scholastik. Leiden: Brill 1994, 54). Thomas v. Aquin bezeichnet selbst noch die trinitarischen
Relationen als ,ens minimum® (vgl. 1 Sent. d. 26 q. 2 a. 2 ad 2). Im Rahmen der Hoch- und
Spatscholastik ist eine Tendenz zur Aufwertung der Relation zu bemerken, die wesentlich
mit der Frage nach der Geschopflichkeitsrelation zu tun hat.

19 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.0o. Anm. 5), 4of.

20 Nicht eindeutig ist die Position Thomas v. Aquins. Er scheint die Relation des Ge-
schaffenen auf Gott trotz allem als einem Akzidens gleich zu bestimmen, welches dessen
Sein spezifiziert, nicht aber konstituiert (vgl. STh I q. 45 a. 3 ad 3). Duns Scotus, Concl. 22
lehrt, dass die Relation der Geschaffenen auf Gott mit ihrem Fundament zwar real identisch,
in formaler Hinsicht jedoch von ihm verschieden sei (im Unterschied zu allen anderen ge-
schopflichen Beziehungen, bei denen Fundament und Relation nicht nur formal, sondern
auch real verschieden seien). Vgl. auch: DERS.: Concl. 13-21, Opera fol. 156 r; Ord. 2 d2 n261.



Zwischen Entdecken und Erfinden 341

Kategorie der ,Relation® avanciert auf diese Weise zur fundamentalsten
Kategorie des Seienden.

Das wesentliche Bezogensein des Geschdpfes auf seinen Schopfer ist so
radikal als moéglich zu denken: Das Seiende ist in seiner konkreten Eigen-
wirklichkeit restlos als Relation auf einen Terminus bestimmt, welcher nur
durch die Anerkennung der Restlosigkeit dieser Relation bestimmt werden
kann. ,Das Bezogensein kommt hier also nicht zu einem vorausgesetzten
Trager nur hinzu. Dieser geht vielmehr selbst vollstdndig in seinem Bezo-
gensein auf.“22

Die Geschopflichkeitsrelation kann ndher als unmittelbares und
einseitiges Bezogensein bestimmt werden. Unmittelbar ist diese Relation,
weil sie nicht durch eine wie immer geartete Ursachenkette vermittelt ist.
Einseitig ist sie zumindest insofern, als der Begriff eines ,restlosen Be-
zogenseins auf ... / in restloser Verschiedenheit ...“ keine hermeneutische
Grundlage bietet, auf ein reales Bezogensein Gottes auf die Welt riickzu-
schlieflen.23s Dem einseitigen Bezogensein der Welt auf Gott entspricht
eine einseitige Analogie. Innerhalb derselben bilden die drei Erkenntnis-
wege (via affirmativa, via negativa und via eminentiae) einander einschlies-
sende Momente der Entfaltung dieses Ahnlichkeitsverhiltnisses.

(1) Via affirmativa (Begriffszuweisung): Die Ahnlichkeit weltlicher
Wirklichkeit gegeniiber Gott ist in ihrem ,restlosen Bezogensein auf... / in
restloser Verschiedenheit von ...“ begriindet. Insofern die weltliche Wirk-
lichkeit restlos bezogen auf Gott ist, ist sie ihm in ihrem relativen Sein,
ihrer relativen Identitdt und ihrer relativen Vollkommenheit auch ahnlich.

(2) Via negativa (Begriffsabweisung): Wahrend die ,via affirmativa bzw.
positiva“ bei der relativen Vollkommenheit der Welt ansetzt, tragt die ,via
negativa“ der inneren Begrenztheit weltlicher Vollkommenheit Rechnung.
Die Negativitat weltlicher Wirklichkeit hat ihren Sachgrund darin, dass
diese in ihrem ,restlosen Bezogensein auf ...“ zugleich ,restloses Verschie-
densein von ...“ ist.

(3) Via eminentiae (Begriffsiiberstieg): Die Einseitigkeit der Analogie
wird in der ,via affirmativa“ und ,via negativa“ implizit schon mitausge-
sagt. Im Rahmen der ,via eminentiae“ wird sie jedoch eigens thematisiert:
Wahrend von aller weltlichen Wirklichkeit auszusagen ist, dass sie Gott

21Vgl. z.B. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.0o. Anm. 5), 62.

22 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 35.

23 Ebd., 37. Vgl. THOMAS v. AQUIN: STh 1 gq.13 a. 7 ¢: ,Da Gott auflerhalb der gesamten
Ordnung des Geschaffenen steht und alle Geschopfe auf ihn hingeordnet sind, nicht aber
umgekehrt, so ist manifest, dass die Geschopfe sich real auf Gott selbst beziehen. Aber in
Gott gibt es keinerlei reale Relation von ihm auf die Geschopfe, sondern nur eine gedachte
Relation (secundum rationem tantum), insofern namlich die Geschopfe sich auf ihn bezie-
hen.“ THOMAS v. AQUIN: STh I g. 13 a. 7 c. Eine reale Relation Gottes auf die Welt ldsst sich
nach Knauer nur als innergoéttlich konstituierte Relation denken, in die die Welt als sekun-
dires Beziehungsziel aufgenommen ist. Vgl. dazu ausfiihrlich: KNAUER, Fundamentaltheo-
logie (s.0. Anm. 5), 83-158.



342 Dominikus Kraschl

dhnlich ist, ist eine Ahnlichkeit Gottes mit der Welt zu verneinen.* Die via
eminentiae besagt, dass hinweisende Aussagen tiber Gott ,logische End-
begriffe darstellen und keine Riickschliisse tiber das Verhaltnis Gottes zur
Welt erlauben. Analoge Aussagen haben den Charakter einer epistemi-
schen Einbahnstrafde.2s

2.2 Aufweis der Geschépflichkeit

Nachdem Knauer den Sachverhalt der Geschopflichkeit in der dargestell-
ten Weise reformuliert hat, fragt er, ob dieser Sachverhalt auch tatsachlich
besteht. Knauer bejaht diese Frage. Er versucht aufzuweisen, dass eine
sachgemafde Beschreibung von Grundsachverhalten, in denen alle weltli-
che Wirklichkeit iibereinkommt, die Anerkennung ihrer ,Geschdopflich-
keit” impliziert. Solche Grundsachverhalte sind v.a. die innere Endlichkeit
der Wirklichkeit, ihre Veranderung, ihre Kontingenz, ihre begrenzte Voll-
kommenheit sowie auch das menschliche Erkennen.

In einem ersten Schritt legt Knauer dar, dass die metaphysische Be-
schreibung der Wirklichkeit nicht umhinkommt, die Grundstruktur der-
selben als unauflésliche Einheit von einander ausschliefSenden Gegensdtzen
zu begreifen. Da es sich dabei begriffslogisch gesehen um kontradiktori-
sche Gegensdtze handelt, die von ein und demselben Gegenstand ausge-
sagt werden (miissen), stellt sich in Bezug auf die philosophische Beschrei-
bung der Wirklichkeit ein Widerspruchsproblem. In diesem Beitrag be-
schrianke ich mich auf zwei Beispiele: die innere Endlichkeit und die quali-
tative Veranderung weltlicher Wirklichkeiten.26

(a) Das endliche Seiende ist wesensmdfiig ein innerlich begrenztes
Seiendes. Als solches stellt es eine unauflosliche und unteilbare Einheit von
Sein und Nicht-Sein dar. Es ware also vergeblich, im endlichen Seienden
reines Sein (ohne Nicht-Sein) von reinem Nicht-Sein (ohne Sein) unter-
scheiden zu wollen. Da Sein seinem formalen Begriffsinhalt nach keinerlei
Begrenzung impliziert, muss man, um das konkrete Seiende als ein inner-
lich begrenztes, d.h. endliches Seiendes bestimmen zu konnen, auf den
dem Sein kontradiktorisch entgegengesetzten Begriff des Nicht-Seins zu-

24 Vgl. THOMAS v. AQUIN: STh, I q. 4 a. 3 ad 4: ,Mag man auch in gewisser Hinsicht zu-
geben konnen, dass das Geschopf Gott dhnlich ist, so ist doch in keiner Weise zuzugeben,
dass Gott dem Geschopf dhnlich sei. Denn [...] eine gegenseitige Ahnlichkeit kann nur bei dem
angenommen werden, was der gleichen Ordnung zugehért [...].“

25 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 61-70.

26 Zu anderen Beispielen fiir widerspruchsproblematische Sachverhalte vgl. KRASCHL, D.:
Relationale Ontologie (s.0. Anm. 5), bes.: 16-18.63-74; KRASCHL, Dominikus: Das Leib-Seele-
Problem als Ausdruck menschlicher Geschépflichkeit, in: NZSTh 53 (4/2011) 399-417; DEIN-
HAMMER, R.: Erkenntnistheoretische und ontologische Aspekte der menschlichen Freiheit, in:
DURNBERGER, Martin/GRUBER, Franz/KOGERLER, Reinhart (Hgg.): Homo animal materiale. Die
materielle Bestimmtheit des Menschen. Linz: Wagner 2008, 65-86.



Zwischen Entdecken und Erfinden 343

riickgreifen.27 Das Sein des Seienden ist zuinnerst vom Nicht-Sein be-
stimmt; andererseits unterscheidet sich das Nicht-Sein des konkreten
Seienden durch seinen Bezug auf das Sein des Seienden vom absoluten
Nicht-Sein. Dies wirft die Frage auf, wie sich eine solche Gegensatz-Einheit
ohne logischen Widerspruch aussagen lasst.28

(b) Verdnderung ist nach Knauer letztlich als Zugleich von Identitdt und
Nichtidentitdt zu beschreiben. Er fiithrt diese These wie folgt aus:

»Ein Mensch verdndert sich: Ein und derselbe Mensch wechselt seine Eigen-
schaften, indem er etwa dlter wird und neue Erfahrungen macht. Er wird da-
durch nicht zu einem vollig anderen Menschen, sondern er bleibt derselbe.
Andererseits bleibt er sich nicht vollkommen gleich. Die neuen Eigenschaften
betreffen ihn bis in sein innerstes Selbstsein. Zur Beschreibung solcher Ver-
dnderung reicht es nicht aus, etwa zwischen einem sich gleich bleibenden
Subjekt und seinen wechselnden Eigenschaften zu unterscheiden; man muf
zugleich auch die Zusammengehorigkeit beider bedenken. Es ist das angeb-
lich sich gleichbleibende Subjekt selbst, das die wechselnden Eigenschaften
hat und sich eben dadurch mitverindert. Es verdndert sich vielleicht nur in
seinem Bezug zu den jeweils wechselnden Eigenschaften, aber es ist selbst
mit diesem jeweiligen Bezug materialidentisch.“29

Die Beschreibung von Veranderung fiihrt demnach strukturell zu Aussa-
gen der Art: ,Dasselbe ist in der Verdanderung dasselbe und doch nicht das-
selbe“. Damit wird eine Einheit kontradiktorischer Gegensdtze behauptet
(namlich von Identitat und der Nicht-Identitat), die ein Widerspruchspro-
blem generiert: Wie ldsst sich eine derartige Beschreibung von einer defi-

27 Knauers Analyse scheint die traditionelle Unterscheidung zwischen reinen und ge-
mischten Vollkommenheiten vorauszusetzen. Unter Vollkommenheiten (perfectiones) wer-
den in der aristotelisch-scholastischen Philosophie ganz allgemein Bestimmungen oder Ei-
genschaften verstanden, die Seienden zukommen. Im Unterschied zur gemischten Voll-
kommenheit (perfectio mixta) wird die reine Vollkommenheit (perfectio pura), wie Walter
Brugger erldutert, ,ihrem Begriff nach (also nicht ihrer Realisierungsweise nach!) nicht als
das verstanden, was jede Unvollkommenheit ausschliefdt, sondern blof als dasjenige, was
dem Begriff nach keine Unvollkommenheit einschlief3t. Das Sein solcher Vollkommenheiten
ist nicht blof in gewisser Hinsicht, sondern schlechthin besser als ihr Nichtsein, wie etwa
Einsicht, Liebe. Hierher gehoren die transzendentalen Vollkommenheiten (Sein, Wahrheit,
Gutheit), die geistigen, immateriellen Vollkommenheiten, soweit sie nicht schon dem Begriff
nach kategorial bestimmt sind. Die genannte Unterscheidung betrifft nur den absoluten und
formalen Begriffsinhalt ohne die konkrete Existenzweise [...].“ BRUGGER, Walter: Summe ei-
ner philosophischen Theologie. Miinchen: Johannes Berchmans 1979, 92f. Vgl. in diesem Zu-
sammenhang auch Kurt Godels Reformulierung des ontologischen Gottesbeweises, die auf
einer Axiomatisierung der Logik ,positiver Eigenschaften“ beruht. Vgl. MUcCk, Otto: Eigen-
schaften Gottes im Licht des Gidelschen Argument, in: ThPh 78 (2003) 61-85.

28 Die obige Argumentation setzt, wie anzumerken ist, einen analogen Seinsbegriff vor-
aus. Zu den verschiedenen Bedeutungen und Gebrauchsweisen des Seinsbegriffs vgl. z.B.
WEISSMAHR, Béla: Die Wirklichkeit des Geistes. Eine philosophische Hinfiihrung. Stuttgart:
Kohlhammer 2006, 135-159.

29 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.0. Anm. 5), 45f.



344 Dominikus Kraschl

nitiv widerspriichlichen und insofern unsinnigen Beschreibung unterschei-
den?

Die Analyse fiihrt zu folgendem Problembefund: Es scheint einige uni-
versale Sachverhalte zu geben, die sich nur als Einheit kontradiktorischer
Gegensdtze auf den Begriff bringen lassen: (Qualitative) Veranderung als
Einheit von Identitat und Nichtidentitdt, Endlichkeit als Einheit von Sein
und Nichtsein, endliche Vollkommenheit als Einheit von Vollkommenheit
und Nicht-Vollkommenbheit usf.

Die Addquatheit dieses Beschreibungsbefundes einmal vorausgesetzt,
drangt sich die Frage auf: Wie ist eine solche Gegensatz-Einheit weltlicher
Wirklichkeit mit der Anerkennung des Nichtwiderspruchsprinzips (NWP)
vereinbar? Das NWP besagt grundsatzlich gesprochen, dass einander aus-
schlieffende Gegensitze weder unter derselben Riicksicht zugleich beste-
hen kénnen noch unter verschiedenen, jedoch einander ausschliefdenden
Riicksichten. Die Frage ist nun, ob sich im Hinblick auf die von Knauer
beschriebenen Gegensdtze Hinsichten finden lassen, die einander nicht
ausschliessen. Solche Hinsichten scheinen sich allerdings kaum finden zu
lassen. Die Gegensatze durchdringen einander gegenseitig in einer Weise,
dass alles und jedes in der Welt am Widerspruchsproblem teilhat. So ist
beispielsweise alles, was ist, in irgendeiner Hinsicht auch endlich oder
verdnderlich. Die widerspruchsproblematische Struktur der Erfahrungs-
wirklichkeit ist einem Magneten vergleichbar: Teilt man ihn, ist jedes Teil-
stiick wiederum zweipolig. Es gelingt nicht, die gegensatzlichen Pole von-
einander zu trennen. Es erscheint aussichtslos, innerhalb der widerspruchs-
problematischen Sachverhalte verschiedene Bereiche zu finden, auf die
man die Gegensatze der Identitit und der Nicht-Identitdt, des Seins und
des Nicht-Seins, der Notwendigkeit und der Nichtnotwendigkeit usf. ver-
teilen konnte. Noch weniger gelingt es freilich, die gesuchten Riicksichten
aufSerhalb der widerspruchsproblematischen Sachverhalte aufzufinden. Selbst
wenn sich solche Riicksichten benennen lief3en, konnten sie das Widerspruchs-
problem, welches innerhalb dieser Sachverhalte besteht, nicht beantwor-
ten.3e

Die Pointe relationaler Ontologie besteht nun darin, dass sich die
Widerspruchsproblematik relational interpretieren lasst. Es ist namlich
moglich, die gesuchten Riicksichten insofern innerhalb der widerspruchs-
problematischen Wirklichkeit zu lokalisieren, als diese als ein restloses Be-
zogensein auf ein von ihr restlos Verschiedenes begriffen wird. Die Wider-
spruchsproblematik weltlicher Wirklichkeit ldsst sich mithilfe des relatio-
nal-ontologisch konzeptualisierten Begriffs der Geschopflichkeit auflésen:

,Durch die Aussage, dafd ein widerspruchsproblematischer Sachverhalt ein
,restloses Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von ... ist, 1af3t

30 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 50f.



Zwischen Entdecken und Erfinden 345

sich seine Beschreibung tatsachlich von einem logischen Widerspruch und
damit von einer falschen und unsinnigen Redeweise unterscheiden.“3t

In welchem Sinn erkldaren die genannten Riicksichten nun die Gegensatz-
Einheit weltlicher Wirklichkeit? Es ist zu antworten: Insofern weltlicher
Wirklichkeit Sein, Identitat und Vollkommenheit zukommt, ist sie ,restlos
bezogen auf ...“. Insofern all diese positiven Qualititen von ihrem Gegen-
teil, also von Nichtsein, Nichtidentitat und Negativitat bzw. Unvollkom-
menheit begrenzt werden, ist weltliche Wirklichkeit zugleich ,restlos
verschieden von ...

Da die genannten Gegensdtze einander in der konkreten Wirklichkeit
unaufléslich durchdringen, muss man sie stets in ihrem Zugleich-Gege-
bensein betrachten: ,Die Identitat in der Nichtidentitat ist im ,restlosen
Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von ..." begriindet, wah-
rend die Nichtidentitdt in der Identitat im ,restlosen Verschiedensein von ...
/ in restlosem Bezogensein auf ... begriindet ist.“32 Weltliche Wirklichkeit
ist als relatives Sein, relative Identitdt, relative Vollkommenheit usf. auszu-
sagen. Es handelt sich um die Entfaltung einer logischen Implikation, der
Knauer zufolge der Charakter eines Aufweises zukommt.33

Alles in der WELT

= Einheit von Sein + Nichtsein, Identitit
+ Nichtidentitat, Positivitat + Negativitat

nur beschreibbar als

N

w

E

L

T ; _
@ widerspruchsfrei

»restloses Bezogensein auf ... /
in restloser Verschiedenheit von ...”

31 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.0. Anm. 5), 51. Wir konnen nun noch einmal fragen,
ob Knauers Begriff der Geschopflichkeit die Widerspruchsproblematik weltlicher Wirklich-
keit tatsidchlich erkliren kann. (a) Handelt es sich wirklich um verschiedene Riicksichten,
die zugleich eine Einheit bilden kénnen? Die Riicksichten scheinen verschieden zu sein:
»Restloses Bezogensein auf ...“ impliziert dem Begriff nach insofern nicht ,restlose Verschie-
denheit von ...% als durchaus denkbar ist, dass eine Wirklichkeit auf sich selbst bezogen ist.
Die Differenz zwischen Beziehungssubjekt und Beziehungsziel wire in diesem Fall keine
reale, sondern nur eine formale. Noch weniger besagt ,restloses Verschiedensein von ...“ sei-
nem Begriff nach ein ,restloses Bezogensein auf ..“. (b) Sind die beiden Riicksichten mit-
einander vereinbar? Die beiden Riicksichten schlieflen sich nicht aus. Es scheint dem nichts
entgegenzustehen, dass eine Wirklichkeit in der Weise vollstandig auf eine von ihr verschie-
dene Wirklichkeit bezogen ist, ohne mit derselben in irgendeiner Hinsicht identisch zu sein.

32 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.0. Anm. 5), 52.

33 Zur Graphik, die fiir diesen Beitrag leicht modifiziert wurde, vgl. KNAUER, Peter: 1375
Folien zu ,,Unseren Glauben verstehen“ und ,Ethik“ (*.ppt),

http://peter-knauer.de/knauero.html (23.10.2011).



346 Dominikus Kraschl

3. DAS REALISMUS-IDEALISMUS-PROBLEM ALS AUSDRUCK MENSCHLICHER GE-
SCHOPFLICHKEIT

Auf der Basis der bisherigen Ausfithrungen lasst sich eine Briicke zwischen
dem Entwurf der relationalen Ontologie und der Realismus-Idealismus-
Problematik schlagen. Letztere wurde im ersten Teil dieser Abhandlung
auf die Frage zugespitzt, wie von ein und demselben menschlichen Er-
kenntnisakt widerspruchsfrei ausgesagt werden kann, dass er zugleich rea-
listische und anti-realistische Momente in sich vereint, insofern er die un-
abhdngig von unserem Denken und Sprechen existierende Wirklichkeit
zugleich zutreffend und doch wieder nicht vollkommen zutreffend erfasst.
Es stellte sich anders gewendet die Frage, wie es zu verstehen ist, dass un-
sere Begriffe und Theorien, mit denen wir die Wirklichkeit beschreiben,
durch die Wirklichkeit festgelegt werden und ihr so gesehen entsprechen,
wdhrend unsere Begriffe und Theorien der Wirklichkeit zugleich nicht ent-
sprechen, sondern die Wirklichkeit, so wie sie sich uns darstellt, bis zu
einem gewissen Grad tiberhaupt erst konstituieren.

Die Ausfiihrungen des folgenden Abschnitts stiitzen sich auf die Ver-
mutung, dass die erklarungsbediirftige Gegensatz-Einheit von realistisch-
entdeckenden und antirealistisch-erfindenden Momenten, die das mensch-
liche Erkennen zu charakterisieren scheint, sich als Ausdrucksform der alles
umfassenden Widerspruchsproblematik weltlicher Wirklichkeit auffassen
lasst.3# Den Schliissel fiir eine widerspruchsfreie Beschreibung der
Gegensatz-Einheit menschlichen Erkennens, welche die ebenso irredu-
ziblen wie diametral entgegengesetzten Anliegen realistischer und anti-
realistischer Erkenntnistheorien zu integrieren vermag, liefert dabei eine
ricksichtsbezogene und d.h. relational-ontologische Rekonstruktion der
Widerspruchsproblematik. Dies fiihrt zu folgender These (T):

(T) Das menschliche Erkennen entspricht der Wirklichkeit und erfasst
sie zutreffend, insofern es ,restlos bezogen auf .../ restlos verschieden
von ...“ ist. Insofern sich dasselbe Erkennen aber auch als ,restlos bezogen
auf ... / restlos verschieden von ...“ erweist, entspricht es der Wirklichkeit

34 Knauer weist an einer Stelle darauf hin, dass das menschliche Erkennen Anteil an der
widerspruchsproblematischen Struktur der Wirklichkeit habe, ohne dies ausdriicklich in Zu-
sammenhang mit der Realismus-ldealismus-Problematik zu bringen. ,In jedem Bewufit-
seinsakt besteht eine Einheit von Vollzug und Gehalt. Sie 1df8t sich nicht als nachtragliche
Verbindung unabhdngig voneinander bestehender Gréfden verstehen. Ein Bewusstseinsge-
genstand kann nur als Moment an einem Bewufitseinsakt Bewuftseinsgegenstand sein. Um-
gekehrt ist auch kein Bewufitseinsakt denkbar ohne einen Bewufitseinsgegenstand. Als real
bestehend ist der Bewufitseinsgegenstand unabhdngig vom Bewufitsein; als Bewuftseinsge-
genstand ist er jedoch abhangig vom Bewuf3tsein. Nun aber ist der Bewuftseinsgegenstand
als solcher mit dem BewufStseinsgegenstand als solchem identisch und somit zugleich vom
Bewufitsein unabhingig und gerade darin abhingig.“ KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o.
Anm. 5), 47. Die folgenden Ausfiihrungen verstehen sich als Versuch, diese Bemerkung
Knauers auszulegen und fiir das Realismus-Idealismus-Problem fruchtbar zu machen.



Zwischen Entdecken und Erfinden 347

zugleich nicht und erfasst sie nicht zutreffend. Die Gegensatz-Einheit von
Erkennen und Nicht-Erkennen griindet somit in der konstitutiven End-
lichkeit des menschlichen Erkennens, die wiederum Ausdruck seiner ,Ge-
schopflichkeit” ist. Die Realismus-Idealismus-Problematik lasst sich somit in
ihrem Kern auf die Geschopflichkeit von Mensch und Welt zurtickfiithren.

Die so formulierte These ist nun genauer zu erldutern. Das menschliche
Erkennen bezieht sich auf die Wirklichkeit selbst und wird von ihr be-
stimmt, insofern es ,restlos bezogen auf ... [ restlos verschieden von ...“ ist.
Unter der Ricksicht des ,restlosen Bezogenseins auf...“ entspricht unser
Erkennen objektiv bestehenden Sachverhalten und Tatsachen und vermag
sie als solche zu erfassen. In diesem Sinn mag die Erkenntnis des Apfel-
baums, der vor meinem Fenster steht, bis zu einem gewissen Grad zwar
auch von einem Begriffsschema abhangig sein, das bestimmte Aspekte des
Erkenntnisobjekts anndhernd angemessen zur Sprache bringt und andere
Aspekte wieder nicht.35 Dies schlief3t jedoch nicht aus, dass ich den Apfel-
baum unter der Hinsicht des ,restlosen Bezogenseins auf ... / in restloser
Verschiedenheit von ...“ so erkenne, wie er ,an sich selbst“ ist, und nicht
blof3 so, wie er uns aufgrund unserer apriorischen Erkenntnisbedingungen
»erscheint oder wie wir ihn uns ,konstruierend zurechtlegen®. Die Hin-
sicht des ,restlosen Bezogenseins auf ... / in restloser Verschiedenheit von ...“
begriindet daher das berechtigte Grundanliegen aller realistischen Er-
kenntnistheorien.

Mit der Hinsicht des ,restlosen Bezogenseins auf ... / in restloser Ver-
schiedenheit von ...“ diirfte iibrigens - unbeschadet aller nicht zu leugnen-
den sprachlich-symbolischen und kausalen Vermitteltheit extramentaler
Erkenntnisgegenstinde - eine nicht ganz leicht zu erlauternde Unmittel-
barkeit des Erkennenden gegeniiber dem Erkannten gegeben sein. In die-
ser Unmittelbarkeit ist das Wahrheitsmoment des direkten Erkenntnisrea-
lismus begriindet, demzufolge die extramentalen Erkenntnisgegenstinde
primdre Objekte der Erkenntnis sind und nicht nur, wie der Reprasentatio-
nalismus behauptet, auf der Grundlage von Sinneswahrnehmungen nach-
traglich erschlossen werden (auf die unser Erkennen eigentlich gerichtet
sei). Der Relation zwischen dem Erkenntnissubjekt und dem extramenta-
len Erkenntnisobjekt kommt demnach nicht in erster Linie ein kausaler,
sondern ein kognitiver Charakter zu.36

35 Vgl. die bereits zitierte Behauptung Putnams (Anm. 8 dieses Beitrags), der zufolge ,die
Moglichkeit der Wahrnehmung von einem ganzen Begriffsschema, von einer bestimmten
Sprache abhdngig ist“, und es daher ,eine graduelle Angelegenheit [ist], was tatsdchlich und
was konventionell ist“.

36 Vgl. PUTNAM, Hilary: Das modelltheoretische Argument und die Suche nach dem Realis-
mus, in: WILLASCHEK, Marcus (Hg.): Realismus. Paderborn: Schéningh 2000, 125-142, bes.
126-131. Eine urspriingliche und wenn man will paradigmatische Einheit von Erkennendem
und Erkanntem diirfte beim Selbstbewusstsein gegeben sein. Im Fall des bewussten Bei-sich-
Seins sind Wirklichkeit und Wirklichkeitserkenntnis miteinander realidentisch. Einen trans-
zendentalphilosophisch motivierten Versuch, den ontologischen Status der ,epistemischen



348 Dominikus Kraschl

Die bisherigen Ausfilhrungen nahmen vorwiegend die realistische Di-
mension des Erkennens in den Blick. Das menschliche Erkennen enthalt
aber auch eine konstruktive und spontane Dimension. Es wird der objek-
tiven Wirklichkeit niemals voll und ganz gerecht, sondern vereinfacht,
verkompliziert oder verzerrt den jeweiligen Erkenntnisgegenstand auch
mehr oder weniger. Insofern ist menschliches Erkennen zugleich ,restlos
bezogen auf ... / restlos verschieden von ...“. So nehme ich etwa den Apfel-
baum vor meinem Fenster immer nur so wahr, wie die subjektiven Bedin-
gungen meiner Sinnlichkeit denselben mir erscheinen lassen. Mit der Sin-
nengebundenheit, der ,conversio ad phantasmata“, eng zusammen hangt
die unhintergehbare Perspektivitit, Vorlaufigkeit und Unvollstandigkeit
des menschlichen Erkennens.

Addquate und inaddquate Wirklichkeitserfassung scheinen beim
menschlichen Erkennen unaufloslich miteinander verquickt zu sein, wes-
halb dieses eine unauflosliche Gegensatz-Einheit von erfassender Rezepti-
vitdt und erfindender Konstruktivitat darstellt. Im Hinblick auf den anti-
realistisch-konstruktivistischen Aspekt des Erkennens ist zusammenfas-
send festzuhalten: Die Riicksicht des ,restlosen Verschiedenseins von ...
macht es moglich, das berechtigte Grundanliegen konstruktivistischer Er-
kenntnismodelle zu bewahren, ohne damit eine kritisch-realistische Op-
tion von vornherein zu verunmoglichen. Das Gesagte sei an folgender Ge-
gentiiberstellung veranschaulicht:

Endliches Erkennen

Gegensatz-Einheit
von
realistisch-rezeptiven +/- idealistisch-konstruktivistischen

l Momenten l
zurtickzufiihren auf

,restloses Bezogensein auf ... / in restloser Verschiedenheit von ...

Nachdem erlautert wurde, inwiefern die Realismus-Idealismus-Problema-
tik mit der Geschopflichkeit des Menschen und seines Erkennens zusam-
menhdngen und in ihr griinden konnte, scheinen mir zwei Erlduterungen
vonnoten.

Das vorgestellte Modell vermag erstens zu erldutern, wie es zu denken
ist, dass das menschliche Erkennen die Wirklichkeit zugleich zutreffend
und doch wieder nicht zutreffend erfasst. Damit ist aber noch nichts tiber

Identitat“ von Erkennendem und Erkanntem ndher zu bestimmen, unternimmt: WEISSMAHR:
Wirklichkeit des Geistes, 88-102.



Zwischen Entdecken und Erfinden 349

das Mafl der Addquatheit oder Inaddaquatheit des Erkennens gesagt. Das
menschliche Erkennen hat zwar, sofern man tiberhaupt von Erkennen
sprechen kann, stets die Struktur eines ,restlosen Bezogenseins auf ... / in
restloser Verschiedenheit von ...“. Es besagt Entsprechung von Vorstellung
und Wirklichkeit bei gleichzeitiger Nicht-Entsprechung. Der Grad der
Entsprechung kann dabei freilich erheblich variieren. Sie ist in umso
hoherem Mafde gegeben, je weniger das Erkennen von Elementen des
Nicht-Erkennens durchsetzt und dadurch begrenzt bzw. eingeschrankt ist.
Das menschliche Erkennen kann sich allerdings in und trotz seiner Be-
grenztheit und Endlichkeit auch selbst transzendieren. Es kann je grofdere
vollstandigere Gegenstandsgemaf3heit anstreben und bisweilen auch errei-
chen. Dabei bildet das ,restlose Bezogensein auf ... / in restloser Verschie-
denheit von ...“ des Erkennens den ontologischen Sachgrund dafiir, dass
schlechthinnige Objektivitit fiir die menschliche Vernunft ein regulatives
Ideal darstellt, welches sich lediglich im Modus der Approximation ver-
wirklichen lasst.

Zweitens lasst sich gegeniiber der vorgetragenen Sicht fragen: Wenn
menschliches Erkennen als Gleichzeitigkeit von Wirklichkeitsaddaquatheit
und -inaddquatheit mit Sachverhalten und Tatsachen zu begreifen sei,
dann waren keine Aussagen moglich, die ohne Wenn und Aber mit der
objektiven Wirklichkeit ibereinstimmen. Wenn jemand beispielsweise die
Kanten eines vor sich liegenden Wiirfels mithilfe eines Lineals abgemessen
hat und dann behauptet, die Linge derselben betrage etwa 10 cm, inwie-
fern kann hier eine auch noch so geringfiigige Nicht-Ubereinstimmung des
Erkennenden mit dem Erkannten vorliegen? Ist diese Aussage nicht voll-
kommen zutreffend? Sogar eine gewisse Messungenauigkeit wird in Rech-
nung gestellt! Darauf ist zu erwidern, dass dieser Eindruck nur entsteht,
wenn man nicht berticksichtigt, dass derartige Einzelaussagen theoriege-
leitet sind und erst auf der Grundlage einer holistischen Semantik ver-
standlich werden; d.h. vor dem Hintergrund einer bestimmten Geometrie,
Physik, Erkenntnistheorie, Metaphysik usf. Insofern jede Einzelaussage
erst vor einem vorausgesetzten Theoriehintergrund, in den sie eingebettet
ist, adaquat verstanden werden kann, und andererseits komplexe Theorie-
bildungen niemals vollstandig addquat sind, partizipiert die Einzelaussage
an der Inaddaquatheit des jeweiligen Theoriehintergrunds.37

37 Man kann mit Michael Esfeld dafiirhalten, dass die Bedeutung von Uberzeugungen
durch soziale, normative Praktiken bestimmt wird, wahrend der Wirklichkeitsbezug dersel-
ben Uberzeugungen, sofern sie wahr sind, sich im Sinn eines direkten Realismus verstehen
lisst. Mit dieser Uberlegung trigt Esfeld dem Umstand Rechnung, dass unsere Gedanken ge-
gebenenfalls feingliedriger sein konnen als ihr jeweiliger Bezugsgegenstand. Vgl. ESFELD,
Michael: Wie direkt soll ein Realismus sein?, in: HALBIG, Christoph/SUHM, Christian (Hgg.):
Was ist wirklich? Neuere Beitrdge zu Realismusdebatten in der Philosophie. Frankfurt a.M.:
Ontos 2004, 81-96. Es ist freilich eine offene Frage, ob sich die Bedeutung von Gedanken
unabhdngig von ihrem Wirklichkeitsbezug verstehen lasst (vgl. z.B. PUTNAM, H. in: Reason,
Truth and History. Cambridge: Cambridge UP 1981, wo Putnam eine externalistische Seman-



350 Dominikus Kraschl

Die Relevanz des skizzierten relational-ontologischen Erklarungsan-
satzes sei abschlief3end erldutert, indem noch einmal auf die die eingangs
erwdhnten Extrempositionen innerhalb der Erkenntnistheorie Bezug ge-
nommen wird. Sowohl der naive Realismus als auch der radikale Antirea-
lismus bzw. Konstruktivismus verkennt namlich das berechtigte Wahr-
heitsmoment der jeweiligen Gegenposition. In beiden Fallen handelt es
sich um Ausschlussmodelle, die entweder den realistisch-rezeptiven oder
den antirealistisch-konstruktiven Anteil im Erkenntnisvorgang verabsolu-
tieren. Die Logik der Ausschliefung erfasst dem ungeachtet auch etwas
Richtiges: Das Zugleich-Gegebensein von Erkennen und Nichterkennen,
von kognitiver Rezeptivitat und blosser Konstruktivitat, erweist sich in sei-
ner Vereinbarkeit zunachst als logisch problematisch. Es hat den Charak-
ter eines Beschreibungsproblems. Dieses muss dem Erkennen, solange es
keine akzeptable Losung findet, als Antinomie oder gar als Aporie erschei-
nen. Dabei ist die Versuchung grof3, sich auf die eine oder andere Seite zu
schlagen, um dem drohenden Widerspruch zu entgehen. Die Dialektik der
Geschichte der neuzeitlichen Erkenntnistheorie mit ihrem Schwanken
zwischen gleichermaflen untauglichen Realismen und Idealismen lasst sich
vor dem Hintergrund derartiger Uberlegungen plausibilisieren.3® Anderer-
seits tritt vor demselben Hintergrund das Erklarungspotential der relatio-
nalen Ontologie im Hinblick auf die Realismus-Idealismus-Problematik
ans Licht: Das Konzept der relationalen Ontologie vermag aufzuzeigen,
dass und warum im konkreten Erkenntnisakt sowohl realistisch-rezeptive
als auch antirealistisch-konstruktivistische Elemente ohne logischen Wi-

tik verteidigt). Aber selbst wenn man die Angemessenheit einer rein internalistischen Se-
mantik zugesteht, bleibt m.E. noch immer das Problem bestehen, wie es zu verstehen ist,
dass eine Uberzeugung begrenzt zutreffend oder anndhernd angemessen sein kann. Eine
nachtrigliche Aufspaltung einer nur annihernd zutreffenden Uberzeugung in wahre und fal-
sche Teiliberzeugungen scheint mir, wie eingangs bereits angedeutet wurde, insofern pro-
blematisch zu sein, als sie die zuvor gewahlte holistische Semantik nachtraglich wieder un-
terlduft (vgl. Teil I).

38 PUTNAM: Sense, 448 (s.0. Anm. 2): “Since the seventeenth century, philosophy has
oscillated between equally unworkable realisms and idealisms”. Solche Pendelschlange voll-
ziehen sich mitunter innerhalb der geistigen Entwicklung ein und desselben Denkers. Ein
Beispiel der neueren Philosophiegeschichte ist Hilary Putnams eigener philosophischer Wer-
degang, der ihn von einem ,wissenschaftlichen Realismus“ zu dem von ihm so getauften
sinternen Realismus“ (einer dem transzendentalen Idealismus Kants nahestehende Posi-
tion), und von dort zum ,direkten Realismus“ gefiihrt hat. Es handelt sich dabei um eine
Form des Common-Sense-Realismus, den Putnam im Anschluss an Austin vorzugsweise als
ynattirlichen Realismus“ bezeichnet. Er betrachtet ihn als schmalen Pfad zwischen den
Siimpfen traditioneller metaphysischer Realismen und den Flieffsinden entgegengesetzter
Antirealismen (wie bei M. Dummet) oder Relativismen (wie bei N. Goodman). Wahrend Put-
nam in seiner mittleren Phase die Auffassung vertrat, dass unsere geistigen Operationen bei
Sinnesdaten als inneren Repradsentationen ansetzen, und dass diese Sinnesdaten allenfalls
durch eine Kausalbeziehung mit den Dingen auflerhalb des Geistes in Beziehung stehen,
meint der spdtere Putnam, dass das Verhdltnis von Begriff und bezeichneter Wirklichkeit
kein blofd kausales, sondern ein kognitives ist. Was Putnam dabei vorschwebt, ist eine Art
»2Aristotelian realism without metaphysics“. Vgl. PUTNAM: Sense (s.o. Anm. 2), 447ff.



Zwischen Entdecken und Erfinden 351

derspruch in unaufléslicher Einheit gegeben sein konnen und miissen. Die
Gegensatz-Einheit des menschlichen Erkenntnisaktes griindet letztlich in
seiner Kreatiirlichkeit.

Realismus und Antirealismus (bzw. Idealismus oder Konstruktivismus)
schlieffen sich allem Anschein nach nicht aus, sondern sind in jedem
menschlichen Erkenntnisakt miteinander verschrankt. In diesem Beitrag
wurde eingangs (Teil I) versucht zu zeigen, dass diese Annahme nicht tri-
vial ist, sondern sich vielmehr als erklarungsbediirftig erweist. Es wurde
sodann dafiir argumentiert, dass moglicherweise erst der Rahmen eines
relational-ontologischen Wirklichkeitsverstandnisses (Teil II) zu erldutern
vermag, warum das menschliche Erkennen sowohl realistische als auch
diesen entgegengesetzte anti-realistische Momente in unaufl6slicher Ein-
heit umfasst: Das menschliche Erkennen besitzt die Struktur einer derarti-
gen Gegensatz-Einheit, weil es sich um ein endliches und als solches um
ein ,geschopfliches” Erkennen handelt (Teil III).

Die relational-ontologisch motivierte Lesart der Realismus-Idealismus-
Problematik, die hier nur in Grundziigen umrissen werden konnte, bedarf
freilich weiterer Diskussion. Diesen Vorschlag tiberhaupt erst einmal in die
Diskussion einzubringen, war das bescheidene Ziel dieses Beitrags.



352 Dominikus Kraschl

Zusammenfassung

Der Beitrag schldgt eine Briicke zwischen der Realismus-Idealismus-Kontro-
verse und dem auf Peter Knauer zuriickgehenden Entwurf der ,relationalen
Ontologie®. Im ersten Teil des Beitrags wird dafiir argumentiert, dass alles
menschliche Erkennen sowohl rezeptiv-entdeckende als auch konstruktiv-er-
findende Momente einschliefst. Diese beiden Momente bilden im konkreten
Erkenntnisvollzug eine Einheit von Gegensdtzen, die sich als erkldrungsbe-
diirftig erweist. Der zweite Teil des Beitrags stellt den Entwurf der relationa-
len Ontologie vor. Im dritten Teil schliefdlich wird dafiir argumentiert, dass
die Realismus-Idealismus-Problematik Ausdruck der Endlichkeit menschli-
chen Erkennens ist und seinen sachgemdfSen Erkldrungsgrund in der relatio-
nal-ontologisch reformulierten Geschépflichkeit des Menschen findet.

Abstract

This contribution links the ongoing controversy between realists and
idealists with Peter Knauer’s outline of a “relational ontology”. The first part
argues that human cognition contains both receptive-discovering and con-
structive-inventive moments. In every single act of cognition these two
moments constitute a unity of opposites which is in need of explanation. The
second part presents Knauer’s outline of a “relational ontology”. In the third
part, finally, it will be argued that the controversy between realists and
idealists is an expression of the finitude of human knowing and finds its ade-
quate explanation in the creatureliness of man insofar as this is refor-
mulated in relational-ontological terms.



	Zwischen Entdecken und Erfinden : der Beitrag relationaler Ontologie zur Realismus-Idealismus-Problematik

