
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Zwischen Entdecken und Erfinden : der Beitrag relationaler Ontologie
zur Realismus-Idealismus-Problematik

Autor: Kraschl, Dominikus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominikus Kraschl

Zwischen Entdecken und Erfinden.
Der Beitrag relationaler Ontologie zur Realismus-

Idealismus-Problematik

l. Realisten und Idealisten im Widerstreit

Hilary Putnam meinte einmal, dass die Philosophie seit dem siebzehnten
Jahrhundert zwischen gleichermaßen untauglichen Realismen und Idealismen

hin und her schwankt.1 Wie immer man zu diesem etwas pauschal
anmutenden Urteil stehen mag, eines ist kaum zu übersehen: Seit Berkeley,
Hume und Kant durchzieht die neuzeitliche Philosophie ein Widerstreit
zwischen Realisten und Idealisten, der bis heute nicht zur Ruhe gekommen

ist.2 Das machen nicht zuletzt auch die Debatten zu dieser Thematik,
wie sie seit den 70er Jahren innerhalb der analytisch orientierten Philosophie

geführt werden, deutlich.3
Inhaltlich dreht sich die Kontroverse zwischen Realisten und Idealisten,

letztere werden oft auch als Antirealisten bezeichnet, vorrangig um zwei
Fragekreise: Zum einen ist strittig, ob es eine von unserer Denk- und
Sprachpraxis unabhängige Wirklichkeit gibt, wie es der ontologische Realist

behauptet und der ontologische Idealist bestreitet.4 Zum anderen ist
nicht ausgemacht, ob wir diese Wirklichkeit erkennen können. Der episte-
mische Realist bejaht dies grundsätzlich, während der epistemische Idealist

ebendies verneint.
Die vorliegende Abhandlung möchte zur Klärung der

Realismus-Idealismus-Kontroverse beitragen, indem sie diese mit einem bislang kaum
bekannten, nichtsdestotrotz aber originellen ontologischen Entwurf in
Zusammenhang bringt. Dabei soll gezeigt werden, dass die entgegengesetz-

1 Vgl. PUTNAM, Hilary: Sense, Nonsense, and the Senses: An Inquiry into the Powers of
Human Mind, in: The Journal of Philosophy 91 (1994) 445-517, hier 488.

2 Vgl. POPPER, Karl: Zwei Seiten des Alltagsverstands. Ein Plädoyer für den Realismus des

Alltagsverstands und gegen die Erkenntnistheorie des Alltagsverstands, in: OERS.: Objektive
Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf. Hamburg: Hoffmann & Campe T973, 44-122, hier 51.

3 Vgl. z.B. BROCK, Stuart/MARES, Edwin: Realism and Anti-Realism. Trowbridge: Cronwell
Press 2007; WlLLASCHEK, Marcus (Hg.): Realismus. Paderborn: Schöningh 2000; HEINRICH,
Elisabeth/SCHÖNECKER, Dietrich (Hgg.): Wirklichkeit und Wahrnehmung des Heiligen, Schönen,

Guten. Neue Beiträge zur Realismusdebatte. Paderborn: Mentis 2011.

4 Der Begriff des „Realen" oder „Wirklichen" ist nicht nur vielschichtig, sondern auch
hinsichtlich seines Umfangs strittig. Auf die damit zusammenhängenden Diskussionen kann
hier nicht eingegangen werden. Die Überlegungen dieses Beitrags sind zudem von so
grundsätzlicher Art, dass sie auf das jeweils vorausgesetzte Verständnis des Realen angewendet
werden können.



Zwischen Entdecken und Erfinden 335

ten Grundanliegen realistischer und anti-realistischer Erkenntnistheorien
insofern ihre Berechtigung haben, als sie in der „Geschöpflichkeit" des
Menschen und seines Erkennens gründen und von dieser her verständlich
gemacht werden können. Das theologische Konzept der Geschöpflichkeit
wird dabei mithilfe der von Peter Knauer entwickelten „relationalen Ontologie"

expliziert und reformuliert.5
Die Realismus-Idealismus-Problematik ist vielschichtig. Der Fokus dieses

Beitrags richtet sich auf einen spezifischen, nichtsdestoweniger aber
signifikanten Aspekt dieser Problematik. Es handelt sich dabei um die
Frage, ob und wenn ja wie ein und derselbe Erkenntnisakt realistische und
anti-realistische Momente in sich vereinen kann, was anzunehmen ist,
wenn es so etwas wie ein annäherungsweises Erkennen der objektiven
Wirklichkeit gibt. In diesem Sinn wäre zu fragen, wie es widerspruchsfrei
zu denken ist, dass ein menschlicher Erkenntnisakt das, worauf er sich
bezieht, zugleich zutreffend und doch auch wieder nicht-zutreffend erfasst.
Ein solches Zugleich kontradiktorisch entgegengesetzter Bestimmungen ist
erklärungsbedürftig; denn gemäß dem ontologischen Nichtwiderspruchs-
prinzip ist es „unmöglich, dass dasselbe demselben in der derselben
Beziehung zugleich zukomme und nicht zukomme".6

Ein Versuch, dieses Problem zu umgehen, könnte darin bestehen, einen
der beiden extremen Standpunkte innerhalb des Spektrums möglicher
Erkenntnistheorien einzunehmen. In diesem Fall müsste man sich entweder
auf einen kompromisslosen epistemischen Realismus oder einen ebenso
kompromisslosen epistemischen Idealismus verpflichten. Besonders
attraktiv sind allerdings beide Alternativen nicht: Ein kompromissloser
Realismus, den man auch als „naiven Realismus" bezeichnen könnte, blendet
die konstruktiv-spontanen Anteile und damit die nicht-realistischen
Aspekte des menschlichen Erkennens aus. Der naive Realist betrachtet die
Welt gewissermaßen wie mit einer Stirnlampe, die zwar alles erhellt, was
vor ihm ist, ihn selbst und seine Betrachtungsweise aber im Dunkeln lässt.
Ein kompromissloser Antirealismus wiederum, der modern mitunter auch
als „radikaler Konstruktivismus" firmiert, verfallt ins andere Extrem.
Indem er einen kognitiven Bezug der menschlichen Vernunft zur objektiven
Wirklichkeit leugnet, schüttet er damit das Kind mit dem Bade aus. Denn
ohne einen solchen Bezug gibt es kein Erkennen, wenn Erkennen heißt,

5 Vgl. KNAUER, Peter: Dialektik und Relation. Zur Einsicht in das metaphysische
Kausalitätsprinzip im Gottesbeweis, in: ThPh 41 (1966) 54-74; KNAUER, Peter: Natürliche
Gotteserkenntnis?, in: WAHLMANN, ]./Werbeck, W.: Verifikationen. Tübingen: Mohr 1982, 275-294;
KNAUER, Peter: Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie. Freiburg:
Herder 6i99i, 26-83. Eine ausführlichere Darstellung des Zusammenhangs von menschlichem

Erkennen und relationaler Ontologie entwickle ich in: KRASCHL, Dominikus: Relationale

Ontologie. Ein Diskussionsbeitrag zu offenen Fragen der Philosophie Religion in der
Moderne 24). Würzburg: Echter 2012, Kap. 3.

6 Aristoteles: Metaphysik IV 3 1005b 19h



336 Dominikus Kraschl

sich im Hinblick auf die Bildung und Prüfung von Überzeugungen am
objektiv Gegebenen zu orientieren. Indem der kompromisslose Antirealist
bestreitet, dass wir die grundlegenden Strukturen und Zusammenhänge
der Wirklichkeit zutreffend erfassen und beschreiben können, oder anders
formuliert, dass wir jemals gute Anhaltspunkte dafür haben, eine Beschreibung

auch nur für annähernd wirklichkeitsgetreu zu halten, verschließt er
sich im Skeptizismus.7

Wenn allerdings weder ein kompromissloser Realismus noch ein
kompromissloser Antirealismus ernst zu nehmende erkenntnistheoretische
Standpunkte darstellen, dann stellt sich nicht so sehr die Frage, ob es eine
vom menschlichen Denken und Sprechen unabhängige Wirklichkeit
überhaupt gibt und ob wir diese in irgend einem Sinn erkennen können;
vielmehr drängt sich die Frage auf, wie es zu verstehen ist, dass wir die
Wirklichkeit allem Anschein nach in ein und demselben Akt des Erkennens
zugleich zutreffend erfassen und doch wieder nicht ganz zutreffend erfassen,
wenn wir sie im Modus approximativer Erkenntnis beschreiben und
darstellen. Dieselbe Problemstellung lässt sich auch folgendermaßen formulieren:

Wie können unsere Begriffe und Theorien, mithilfe derer wir die
objektive Wirklichkeit beschreiben, durch die Wirklichkeit festgelegt werden

und ihr entsprechen, wenn unsere Begriffe und Theorien der Wirklichkeit

zugleich nicht entsprechen, sondern unsere Wahrnehmung der
Wirklichkeit zum Teil überhaupt erst strukturieren und konstituieren?8

7 Vgl. zur ausführlicheren Begründung: KRASCHL: Relationale Ontologie (s.o. Anm. 5), Kap.
3, Pkt. 2.

8 Eine Kompromissposition, welche das Extrem des naiven Realismus ebenso vermeiden
will wie das des radikalen Antirealismus, stellt etwa der kritische Rationalismus dar: „Der
kritische Rationalismus, der von Karl Popper begründet wurde, verbindet bekanntlich einen
konsequenten Fallibilismus mit der sogenannten Korrespondenztheorie der Wahrheit und
der Auffassung, daß die Idee der objektiven Wahrheit als regulative Idee für die menschliche
Erkenntnis und die Kultur überhaupt unentbehrlich ist. Er betont also einerseits die Fehl-
barkeit des Menschen [...]. Und andererseits hält er daran fest, daß Erkenntnis im echten
Sinne dieses Wortes möglich ist, im Alltag und in der Wissenschaft, und das heißt, daß wir
prinzipiell in der Lage sind, zu wahren Auffassungen zu gelangen, und damit zur
zutreffenden Darstellung wirklicher Zusammenhänge, wenn das Ergebnis dieser Bemühungen
auch stets hypothetischen Charakter behält und damit grundsätzlich revidierbar bleibt."
ALBERT, Hans: Der Mythos des Rahmens und der moderne Antirealismus. Zur Kritik des
idealistischen Rückfalls im gegenwärtigen Denken, in: GADENNE, Volker/WENDEL, Hans Jürgen
(Hgg.): Rationalität und Kritik. Tübingen: Mohr Siebeck 1996, 9-28, hier 9. Die zwischen
realistischen und antirealistischen Momenten vermittelnde Position des kritischen Realismus
erscheint mir ebenso erklärungsbedürftig wie Putnams modelltheoretischer Realismus.
Denn wenn, wie Putnam behauptet, „die Möglichkeit der Wahrnehmung von einem ganzen
Begriffsschema, von einer bestimmten Sprache abhängig ist", und es daher „eine graduelle
Angelegenheit [ist], was tatsächlich und was konventionell ist", dann scheint dies zu
implizieren, dass unser Wahrnehmen zugleich abhängig und unabhängig von menschlichen
Konventionen ist. Genau das aber ist erklärungsbedürftig. PUTNAM, Hilary: Realismus mit einem
menschlichen Antlitz. Schriften zu Sprache und Wirklichkeit, in: DERS.: Von einem realistischem

Standpunkt. Reinbek: Rowohlt 1993, 248.



Zwischen Entdecken und Erfinden 337

Das so verstandene Realismus-Idealismus-Problem lässt sich nicht ohne
Weiteres lösen, indem man annimmt, dass der menschliche Erkenntnisakt
einige Aspekte eines Erkenntnisgegenstandes zutreffend erfasst, während
er einige andere unzutreffend erfasst. Eine derartige Strategie der
Verteilung, die eine annäherungsweise zutreffende Erkenntnis in zutreffende
und unzutreffende Teilmomente zerlegt, würde die gegenseitigen Bezo-

genheit dieser kontradiktorisch entgegengesetzten Teilmomente und
damit ihre Einheit im konkreten Erkenntnisakt unberücksichtigt lassen.
Auch wenn die genannten Teilmomente begrifflich unterscheidbar sein
mögen, so konstituieren sie doch diesen bestimmten, so-und-so beschaffenen

Erkenntnisakt nur zusammen, d.h. als Teile eines Ganzen. Die Strategie

der Zerlegung und Verteilung scheint darüber hinaus aus zwei anderen
Gründen problematisch zu sein: (a) Sie scheint nämlich zum einen zu
implizieren, dass es Erkenntnis im Modus der Annäherung streng genommen
gar nicht geben kann: ist doch der Wahrheitswert einer komplexen Aussage,

die aus noch so vielen wahren Teilaussagen plus einer einzigen
falschen Teilaussage zusammengesetzt ist, als falsch zu bestimmen.9 (b)
Nimmt man zum anderen an, dass eine Einzelerkenntnis erst vor dem
Hintergrund einer komplexen Theoriebildung, in den sie eingebettet ist,
adäquat verstanden werden kann, und geht man darüber hinaus davon
aus, dass komplexe Theoriebildungen sich dem regulativen Ideal vollständiger

Adäquatheit immer nur annähern können, so partizipiert jede auch
noch so zutreffende Einzelaussage an der relativen Inadäquatheit ihres
Theoriehintergrunds. Die Einheit von realistischen und antirealistischen
Momenten im menschlichen Erkenntnisvollzug ist, wenn man so will, mit
einem Magneten vergleichbar: Sobald man diesen teilt, ist jedes Teilstück
wiederum zweipolig. Es gelingt nicht, die antagonistischen Momente eines
Erkenntnisaktes vollständig voneinander zu isolieren, da sie aufeinander
bezogen sind und die Einheit eines konkreten Erkenntnisaktes bilden.

Nachdem die Problemstellung, die in diesem Beitrag behandelt werden
soll, erläutert wurde, gilt es nun, Peter Knauers Entwurf einer relationalen
Ontologie vorzustellen (Teil II). Im Anschluss daran wird schließlich der
Versuch unternommen, die Erklärungskraft dieser Ontologie für die
Realismus-Idealismus-Problematik zu skizzieren (Teil III).

II. Relationale Ontologie als Explikation von Geschöpflichkeit

Knauer zufolge bringt die christliche Botschaft ein eigenes Wirklichkeitsverständnis

mit sich, das sich mithilfe einer philosophisch-ontologischen
Begrifflichkeit rekonstruieren lässt. Biblisch-christlichem Denken zufolge
ist die Welt, in der wir leben, von Gott absolut abhängig. Die Welt kann

9 Vgl. SCRUTON, Roger: Modern Philosophy. An Introduction and Survey. New York: Penguin

1994, 67.



33« Dominikus Kraschl

ohne Gott nicht sein. Die Glaubensüberlieferung spricht in diesem
Zusammenhang von der „creatio ex nihilo (Schöpfung aus dem Nichts)".10

Der Begriff einer „creatio ex nihilo" versteht sich allerdings nicht von
selbst. Mit ihm verbinden sich eine Reihe von Verstehensschwierigkeiten,
die mitunter folgenschwere Missverständnisse nach sich ziehen. Es ist hier
nicht möglich, auf diese im Einzelnen einzugehen. Zu betonen ist
allerdings, dass Vorstellungen, die das Geschaffensein der Welt auf ihren zeitlichen

Anfang einschränken, fragwürdig sind. In diesem Fall müsste der
Begriff der „Schöpfung" (creatio) durch den der „Erhaltung" (creatio continua)
ergänzt werden. Dies macht deutlich: Ein rein inchoativer Schöpfungsbegriff

reicht nicht hin, die schlechthinnige Abhängigkeit des Geschöpfs von
Gott so auszusagen, dass damit alle seine Zeitmomente umfasst werden.11
Problematisch sind aber auch Vorstellungen, die sich unbesehen auf ein
metaphysisches Kausalprinzip berufen, das Gott und Welt gleichsam
übergreift. Im Zusammenhang kosmologischer Argumente wird Gott zum
Bestandteil eines Schlussverfahrens gemacht, womit Gottes Absolutheit und
Unbegreiflichkeit im Ansatz unterlaufen wird. Gott würde in diesem Fall
unter menschliche Begriffe fallen. Nach traditioneller theologischer
Überzeugung entzieht sich Gott aber aller Kategorialität, Objektivierbarkeit
und insofern auch menschlicher Verfügbarkeit.12 Derartige Argumente
kranken in der Sicht Knauers daran, dass sie die Analogielehre erst
nachträglich einführen.

Im Gegensatz zu diesen nicht unproblematischen Vorstellungsmodellen
ist zu betonen: Geschöpflichkeit ist gemäß der biblisch-christlichen

Tradition ein derart umfassender Begriff, dass ausnahmslos von aller
weltlichen Wirklichkeit gilt, dass sie „aus dem Nichts geschaffen" ist. Nun fragt
sich: Was ist genauerhin unter einem „Geschaffensein aus dem Nichts" zu
verstehen? Im Anschluss an die biblisch-traditionelle Verwendung des
Begriffs - im Sinne der vollständigen Abhängigkeit aller weltlichen Wirklichkeit

von Gott - schlägt Knauer zunächst vor, den Ausdruck „aus dem
Nichts" durch den Ausdruck „restlos" zu ersetzen. Dass etwas „aus dem
Nichts" geschaffen ist, bedeutet dann:

„In allem, worin es sich vom Nichts unterscheidet, also schlechthin in jeder
Hinsicht, in der es überhaupt ist, ist es geschaffen. ,Restlos' meint dabei die

ganz konkrete Eigenwirklichkeit der jeweiligen Sache; von dieser Eigenwirklichkeit

muss man ausgehen, um das Wort .restlos' sinnvoll zu gebrauchen.

10 Vgl. GaNOCZY, Alexandre: Schöpfungslehre, in: BEINERT, Wolfgang (Hg.): Glaubenszugänge.

Lehrbuch der katholischen Dogmatik. Bd. 1. Paderborn: Schöningh 1995, 365-495.
11 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 32.
12 Vgl. z.B. I. Vatikanum, DF, DH 3001.



Zwischen Entdecken und Erfinden 339

Könnte man das Geschaffensein einer Sache wegstreichen, bliebe von ihr
selber nichts mehr übrig."1?

Wenn es darüber hinaus zutrifft, dass sich unsere Vernunft in recto auf die
Wirklichkeit unserer Erfahrung bezieht, und wenn Gott, wie die christliche
Theologie stets betont hat, in sich selbst unbegreiflich ist, dann lässt sich
von Gott immer nur das gänzlich Verschiedene begreifen, welches zugleich
gänzlich auf ihn verweist: nämlich die Welt in ihrer vollständigen
Abhängigkeit von Gott. Dies führt Knauer dazu, die weltliche Wirklichkeit als
eine ganz einzigartige Relation zu interpretieren: Er bestimmt das Geschaffensein

aus dem Nichts (CN) „als ein restloses Bezogensein auf ein solches
anderes, das allein durch die Restlosigkeit des Bezogenseins auf es
überhaupt bestimmt werden kann".h

(CN) ,„Geschaffensein' bedeutet also ein .restloses Bezogensein auf.../in
restloser Verschiedenheit von ...'. Das Woraufhin dieser Beziehung nennen
wir: ,Gott': Gott ist der, ohne den nichts ist."1?

Mit den drei Pünktchen möchte Knauer andeuten,

„dass wir nicht zuerst wissen, wer Gott ist, um dann sagen zu können, dass
die Welt ohne ihn nicht wäre. Vielmehr besteht die einzige Möglichkeit,
überhaupt von Gott sprechen zu können, darin, das Geschaffensein der Welt
anzuerkennen, was aber - das ist die Pointe - nichts anderes bedeutet, als
dass sie ein .restloses Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von ...'

sei."16

2.1 Relation und Analogie

Knauers relational-ontologische Reformulierung des biblisch-christlichen
Geschöpflichkeitsbegriffs impliziert einen bestimmten Relationsbegriff,
welcher der Verdeutlichung bedarf. Die Relation als solche ist Knauer
zufolge durch ihr „Woraufhin konstituiert". Eine Beziehung gibt es nämlich
nicht ohne ein dazugehöriges Beziehungsziel (Terminus). Ihrem ontologi-
schen Status nach ist die Relation demzufolge als ein Seiendes auszusagen,
welches nicht ohne Terminus sein kann. Die Relation ist so gesehen ein
„Nicht-sein-Können-ohne ...". Dies lässt sich übrigens gut an unserem

•3 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 31. Das I. Vatikanum (DH 3025) erläutert
den Ausdruck „aus dem Nichts" durch „seiner ganzen Wirklichkeit nach (secundam totam
substantiam)".

'4 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 32.
'5 Ebd. (s.o. Anm. 5), 32 (im Original kursiv). In diesem Zusammenhang ist es wichtig,

zwischen dem „bloßen Geschaffensein" (dem Geschaffensein, insofern es Gegenstand der
Vernunft ist) und dem „In-Christus-Geschaffensein" (dem Geschaffensein als Glaubensgegenstand)

zu unterscheiden. Im vorliegenden Beitrag geht es allein um das bloße Geschaffensein.

Es handelt sich gegenüber dem „In-Christus-Geschaffensein" um einen eingeschränkten

Begriff von Geschaffensein. Vgl. z.B. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 179,
Anm. 241.

16 KNAUER, Peter: Anselms Geschöpflichkeitsbeweis, in: ZKTh 132 (2010) 165-181, hier 168.



340 Dominikus Kraschl

Sprachgebrauch demonstrieren. Wenn ich etwa sage, „das ist mein Buch",
dann bezeichnet das Possessivpronomen „mein" eine Relation des Buches
auf mich als seinen Besitzer. Ohne mich könnte das Buch nicht mehr mein
Buch sein. Während das Buch freilich nicht darin aufgeht, auf seinen
Besitzer bezogen zu sein - es könnte auch ohne mich existieren -, kann die
geschöpfliche Wirklichkeit in keiner Hinsicht ohne das Woraufhin ihres
Bezogenseins sein.>7

Peter Knauers Rekonstruktion der Geschöpflichkeitsrelation vollzieht
einen Paradigmenwechsel. Indem Knauer das Sein der Welt als restloses
Bezogensein beschreibt, setzt er sich von einem weithin verbreiteten und
in der abendländischen Philosophie lange vorherrschenden substanzmetaphysischen

Vorverständnis ab, das die Kategorie der Relation der Substanz
grundsätzlich nachordnet und sie als eine sekundäre Bestimmung des
Seienden klassifiziert.18

Knauer stellt nicht in Abrede, dass das traditionelle, an der Substanz
orientierte Relationsverständnis in Bezug auf innerweltliche Verhältnisse
in vieler Hinsicht sinnvoll und sachgemäß ist.'9 Im Hinblick auf das
Verhältnis der Welt zu Gott bestreitet er jedoch eine Vorordnung der
Substanz gegenüber der Relation und geht im Gegenteil von einer Vorordnung
der Relation gegenüber der Substanz aus. Diese einzigartige Relation
„hafte" weder einfach einer bestehenden Substanz an, noch sei sie ein das
Sein des Geschöpfes bestimmender Faktor unter anderen.20 Die Substanz
der Welt ist für Knauer vielmehr als Relation (auf Gott) konstituiert. Die

17 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 33, Anm. 29, wo Knauer weiter
differenziert: (a) Eine Relation ist „real", wenn ihr Terminus als Terminus real ist. (b) Bloß
„begrifflich [relatio rationis]" ist eine Relation, wenn der Terminus als solches nur gedacht
wird, (c) Eine begriffliche Relation ist dann „real begründet [relatio rationis cum fundamen-
to in re], wenn ihr eine reale Relation wenigstens in der umgekehrten Richtung zugrunde
liegt".

18 So etwa Aristoteles (vgl. z.B. Kat, 6-7 6a-8b) und die gesamte scholastische Diskussion.

Letztere klassifiziert die Relation zwar nicht ausschließlich (wie Aristoteles) als akzi-
dentielle, durchwegs aber als sekundäre Bestimmung (vgl. SCHÖNBERGER, Rolf: Relation als
Vergleich. Die Relationstheorie des Johannes Buridan im Kontext seines Denkens und der
Scholastik. Leiden: Brill 1994, 54). Thomas v. Aquin bezeichnet selbst noch die trinitarischen
Relationen als „ens minimum" (vgl. 1 Sent. d. 26 q. 2 a. 2 ad 2). Im Rahmen der Hoch- und
Spätscholastik ist eine Tendenz zur Aufwertung der Relation zu bemerken, die wesentlich
mit der Frage nach der Geschöpflichkeitsrelation zu tun hat.

*9 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 40h
20 Nicht eindeutig ist die Position Thomas v. Aquins. Er scheint die Relation des

Geschaffenen auf Gott trotz allem als einem Akzidens gleich zu bestimmen, welches dessen
Sein spezifiziert, nicht aber konstituiert (vgl. STh I q. 45 a. 3 ad 3). Duns Scotus, Cond. 22
lehrt, dass die Relation der Geschaffenen auf Gott mit ihrem Fundament zwar real identisch,
in formaler Hinsicht jedoch von ihm verschieden sei (im Unterschied zu allen anderen
geschöpflichen Beziehungen, bei denen Fundament und Relation nicht nur formal, sondern
auch real verschieden seien). Vgl. auch: DERS.: Concl. 13-21, Opera fol. 156 r; Ord. 2 d2 n2Öi.



Zwischen Entdecken und Erfinden 341

Kategorie der „Relation" avanciert auf diese Weise zur fundamentalsten
Kategorie des Seienden.21

Das wesentliche Bezogensein des Geschöpfes auf seinen Schöpfer ist so
radikal als möglich zu denken: Das Seiende ist in seiner konkreten
Eigenwirklichkeit restlos als Relation auf einen Terminus bestimmt, welcher nur
durch die Anerkennung der Restlosigkeit dieser Relation bestimmt werden
kann. „Das Bezogensein kommt hier also nicht zu einem vorausgesetzten
Träger nur hinzu. Dieser geht vielmehr selbst vollständig in seinem
Bezogensein auf."22

Die Geschöpflichkeitsrelation kann näher als unmittelbares und
einseitiges Bezogensein bestimmt werden. Unmittelbar ist diese Relation,
weil sie nicht durch eine wie immer geartete Ursachenkette vermittelt ist.
Einseitig ist sie zumindest insofern, als der Begriff eines „restlosen
Bezogenseins auf... / in restloser Verschiedenheit ..." keine hermeneutische
Grundlage bietet, auf ein reales Bezogensein Gottes auf die Welt rückzu-
schließen.23 Dem einseitigen Bezogensein der Welt auf Gott entspricht
eine einseitige Analogie. Innerhalb derselben bilden die drei Erkenntniswege

(via affirmativa, via negativa und via eminentiae) einander einschlies-
sende Momente der Entfaltung dieses Ähnlichkeitsverhältnisses.

(1) Via affirmativa (Begriffszuweisung): Die Ähnlichkeit weltlicher
Wirklichkeit gegenüber Gott ist in ihrem „restlosen Bezogensein auf... / in
restloser Verschiedenheit von ..." begründet. Insofern die weltliche
Wirklichkeit restlos bezogen auf Gott ist, ist sie ihm in ihrem relativen Sein,
ihrer relativen Identität und ihrer relativen Vollkommenheit auch ähnlich.

(2) Via negativa (Begriffsabweisung): Während die „via affirmativa bzw.
positiva" bei der relativen Vollkommenheit der Welt ansetzt, trägt die „via
negativa" der inneren Begrenztheit weltlicher Vollkommenheit Rechnung.
Die Negativität weltlicher Wirklichkeit hat ihren Sachgrund darin, dass
diese in ihrem „restlosen Bezogensein auf..." zugleich „restloses Verschiedensein

von ..." ist.
(3) Via eminentiae (Begriffsüberstieg): Die Einseitigkeit der Analogie

wird in der „via affirmativa" und „via negativa" implizit schon mitausgesagt.

Im Rahmen der „via eminentiae" wird sie jedoch eigens thematisiert:
Während von aller weltlichen Wirklichkeit auszusagen ist, dass sie Gott

21 Vgl. z.B. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 62.
22 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 35.
23 Ebd., 37. Vgl. THOMAS v. AquiN: STh I q. 13 a. 7 c: „Da Gott außerhalb der gesamten

Ordnung des Geschaffenen steht und alle Geschöpfe auf ihn hingeordnet sind, nicht aber
umgekehrt, so ist manifest, dass die Geschöpfe sich real auf Gott selbst beziehen. Aber in
Gott gibt es keinerlei reale Relation von ihm auf die Geschöpfe, sondern nur eine gedachte
Relation (secundum rationem tantum), insofern nämlich die Geschöpfe sich auf ihn beziehen."

THOMAS v. AQUIN: STh 1 q. 13 a. 7 c. Eine reale Relation Gottes auf die Welt lässt sich
nach Knauer nur als innergöttlich konstituierte Relation denken, in die die Welt als sekundäres

Beziehungsziel aufgenommen ist. Vgl. dazu ausführlich: KNAUER, Fundamentaltheologie

(s.o. Anm. 5), 83-158.



342 Dominikus Kraschl

ähnlich ist, ist eine Ähnlichkeit Gottes mit der Welt zu verneinen.24 Die via
eminentiae besagt, dass hinweisende Aussagen über Gott „logische
Endbegriffe" darstellen und keine Rückschlüsse über das Verhältnis Gottes zur
Welt erlauben. Analoge Aussagen haben den Charakter einer epistemi-
schen Einbahnstraße.25

2.2 Aufweis der Geschöpßichkeit

Nachdem Knauer den Sachverhalt der Geschöpflichkeit in der dargestellten
Weise reformuliert hat, fragt er, ob dieser Sachverhalt auch tatsächlich

besteht. Knauer bejaht diese Frage. Er versucht aufzuweisen, dass eine
sachgemäße Beschreibung von Grundsachverhalten, in denen alle weltliche

Wirklichkeit übereinkommt, die Anerkennung ihrer „Geschöpflichkeit"

impliziert. Solche Grundsachverhalte sind v.a. die innere Endlichkeit
der Wirklichkeit, ihre Veränderung, ihre Kontingenz, ihre begrenzte
Vollkommenheit sowie auch das menschliche Erkennen.

In einem ersten Schritt legt Knauer dar, dass die metaphysische
Beschreibung der Wirklichkeit nicht umhinkommt, die Grundstruktur
derselben als unauflösliche Einheit von einander ausschließenden Gegensätzen
zu begreifen. Da es sich dabei begriffslogisch gesehen um kontradiktorische

Gegensätze handelt, die von ein und demselben Gegenstand ausgesagt

werden (müssen), stellt sich in Bezug auf die philosophische Beschreibung

der Wirklichkeit ein Widerspruchsproblem. In diesem Beitrag
beschränke ich mich auf zwei Beispiele: die innere Endlichkeit und die qualitative

Veränderung weltlicher Wirklichkeiten.26
(a) Das endliche Seiende ist wesensmäßig ein innerlich begrenztes

Seiendes. Als solches stellt es eine unauflösliche und unteilbare Einheit von
Sein und Nicht-Sein dar. Es wäre also vergeblich, im endlichen Seienden
reines Sein (ohne Nicht-Sein) von reinem Nicht-Sein (ohne Sein)
unterscheiden zu wollen. Da Sein seinem formalen Begriffsinhalt nach keinerlei
Begrenzung impliziert, muss man, um das konkrete Seiende als ein innerlich

begrenztes, d.h. endliches Seiendes bestimmen zu können, auf den
dem Sein kontradiktorisch entgegengesetzten Begriff des Nicht-Seins zu-

24 Vgl. THOMAS v. AquiN: STh, I q. 4 a. 3 ad 4: „Mag man auch in gewisser Hinsicht
zugeben können, dass das Geschöpf Gott ähnlich ist, so ist doch in keiner Weise zuzugeben,
dass Gott dem Geschöpf ähnlich sei. Denn [...] eine gegenseitige Ähnlichkeit kann nur bei dem

angenommen werden, was der gleichen Ordnung zugehört [...]."
25 Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 61-70.
26 Zu anderen Beispielen für widerspruchsproblematische Sachverhalte vgl. KRASCHL, D.:

Relationale Ontologie (s.o. Anm. 5), bes.: 16-18.63-74; KRASCHL, Dominikus: Das Leib-Seele-
Problem als Ausdruck menschlicher Geschöpßichkeit, in: NZSTh 53 (4/2011) 399-417; DEIN-

HAMMER, R.: Erkenntnistheoretische und ontologische Aspekte der menschlichen Freiheit, in:
DÜRNBERGER, Martin/GRUBER, Franz/KÖGERLER, Reinhart (Hgg.): Homo animal materiale. Die
materielle Bestimmtheit des Menschen. Linz: Wagner 2008, 65-86.



Zwischen Entdecken und Erfinden 343

rückgreifen.27 Das Sein des Seienden ist zuinnerst vom Nicht-Sein
bestimmt; andererseits unterscheidet sich das Nicht-Sein des konkreten
Seienden durch seinen Bezug auf das Sein des Seienden vom absoluten
Nicht-Sein. Dies wirft die Frage auf, wie sich eine solche Gegensatz-Einheit
ohne logischen Widerspruch aussagen lässt.28

(b) Veränderung ist nach Knauer letztlich als Zugleich von Identität und
Nichtidentität zu beschreiben. Er führt diese These wie folgt aus:

„Ein Mensch verändert sich: Ein und derselbe Mensch wechselt seine
Eigenschaften, indem er etwa älter wird und neue Erfahrungen macht. Er wird
dadurch nicht zu einem völlig anderen Menschen, sondern er bleibt derselbe.
Andererseits bleibt er sich nicht vollkommen gleich. Die neuen Eigenschaften
betreffen ihn bis in sein innerstes Selbstsein. Zur Beschreibung solcher
Veränderung reicht es nicht aus, etwa zwischen einem sich gleich bleibenden
Subjekt und seinen wechselnden Eigenschaften zu unterscheiden; man muß
zugleich auch die Zusammengehörigkeit beider bedenken. Es ist das angeblich

sich gleichbleibende Subjekt selbst, das die wechselnden Eigenschaften
hat und sich eben dadurch mitverändert. Es verändert sich vielleicht nur in
seinem Bezug zu den jeweils wechselnden Eigenschaften, aber es ist selbst
mit diesem jeweiligen Bezug materialidentisch."29

Die Beschreibung von Veränderung führt demnach strukturell zu Aussagen

der Art: „Dasselbe ist in der Veränderung dasselbe und doch nicht
dasselbe". Damit wird eine Einheit kontradiktorischer Gegensätze behauptet
(nämlich von Identität und der Nicht-Identität), die ein Widerspruchsproblem

generiert: Wie lässt sich eine derartige Beschreibung von einer defi-

27 Knauers Analyse scheint die traditionelle Unterscheidung zwischen reinen und
gemischten Vollkommenheiten vorauszusetzen. Unter Vollkommenheiten (perfectiones) werden

in der aristotelisch-scholastischen Philosophie ganz allgemein Bestimmungen oder
Eigenschaften verstanden, die Seienden zukommen. Im Unterschied zur gemischten
Vollkommenheit (perfectio mixta) wird die reine Vollkommenheit (perfectio pura), wie Walter
Brugger erläutert, „ihrem Begriff nach (also nicht ihrer Realisierungsweise nach!) nicht als
das verstanden, was jede Unvollkommenheit ausschließt, sondern bloß als dasjenige, was
dem Begriff nach keine Unvollkommenheit einschließt. Das Sein solcher Vollkommenheiten
ist nicht bloß in gewisser Hinsicht, sondern schlechthin besser als ihr Nichtsein, wie etwa
Einsicht, Liebe. Hierher gehören die transzendentalen Vollkommenheiten (Sein, Wahrheit,
Gutheit), die geistigen, immateriellen Vollkommenheiten, soweit sie nicht schon dem Begriff
nach kategorial bestimmt sind. Die genannte Unterscheidung betrifft nur den absoluten und
formalen Begriffsinhalt ohne die konkrete Existenzweise [...]." BRUGGER, Walter: Summe
einer philosophischen Theologie. München: Johannes Berchmans 1979, 92L Vgl. in diesem
Zusammenhang auch Kurt Gödels Reformulierung des ontologischen Gottesbeweises, die auf
einer Axiomatisierung der Logik „positiver Eigenschaften" beruht. Vgl. MUCK, Otto:
Eigenschaften Gottes im Licht des Gödelschen Argument, in: ThPh 78 (2003) 61-85.

28 Die obige Argumentation setzt, wie anzumerken ist, einen analogen Seinsbegriff voraus.

Zu den verschiedenen Bedeutungen und Gebrauchsweisen des Seinsbegriffs vgl. z.B.
WEISSMAHR, Béla: Die Wirklichkeit des Geistes. Eine philosophische Hinführung. Stuttgart:
Kohlhammer 2006,135-159.

29 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 45h



344 Dominikus Kraschl

nitiv widersprüchlichen und insofern unsinnigen Beschreibung unterscheiden?

Die Analyse führt zu folgendem Problembefund: Es scheint einige
universale Sachverhalte zu geben, die sich nur als Einheit kontradiktorischer
Gegensätze auf den Begriff bringen lassen: (Qualitative) Veränderung als
Einheit von Identität und Nichtidentität, Endlichkeit als Einheit von Sein
und Nichtsein, endliche Vollkommenheit als Einheit von Vollkommenheit
und Nicht-Vollkommenheit usf.

Die Adäquatheit dieses Beschreibungsbefundes einmal vorausgesetzt,
drängt sich die Frage auf: Wie ist eine solche Gegensatz-Einheit weltlicher
Wirklichkeit mit der Anerkennung des Nichtwiderspruchsprinzips (NWP)
vereinbar? Das NWP besagt grundsätzlich gesprochen, dass einander
ausschließende Gegensätze weder unter derselben Rücksicht zugleich bestehen

können noch unter verschiedenen, jedoch einander ausschließenden
Rücksichten. Die Frage ist nun, ob sich im Hinblick auf die von Knauer
beschriebenen Gegensätze Hinsichten finden lassen, die einander nicht
ausschliessen. Solche Hinsichten scheinen sich allerdings kaum finden zu
lassen. Die Gegensätze durchdringen einander gegenseitig in einer Weise,
dass alles und jedes in der Welt am Widerspruchsproblem teilhat. So ist
beispielsweise alles, was ist, in irgendeiner Hinsicht auch endlich oder
veränderlich. Die widerspruchsproblematische Struktur der
Erfahrungswirklichkeit ist einem Magneten vergleichbar: Teilt man ihn, ist jedes
Teilstück wiederum zweipolig. Es gelingt nicht, die gegensätzlichen Pole
voneinander zu trennen. Es erscheint aussichtslos, innerhalb der
widerspruchsproblematischen Sachverhalte verschiedene Bereiche zu finden, auf die
man die Gegensätze der Identität und der Nicht-Identität, des Seins und
des Nicht-Seins, der Notwendigkeit und der Nichtnotwendigkeit usf.
verteilen könnte. Noch weniger gelingt es freilich, die gesuchten Rücksichten
außerhalb der widerspruchsproblematischen Sachverhalte aufzufinden. Selbst

wenn sich solche Rücksichten benennen ließen, könnten sie das Widerspruchsproblem,

welches innerhalb dieser Sachverhalte besteht, nicht beantworten.

30

Die Pointe relationaler Ontologie besteht nun darin, dass sich die
Widerspruchsproblematik relational interpretieren lässt. Es ist nämlich
möglich, die gesuchten Rücksichten insofern innerhalb der
widerspruchsproblematischen Wirklichkeit zu lokalisieren, als diese als ein restloses
Bezogensein auf ein von ihr restlos Verschiedenes begriffen wird. Die
Widerspruchsproblematik weltlicher Wirklichkeit lässt sich mithilfe des relatio-
nal-ontologisch konzeptualisierten Begriffs der Geschöpflichkeit auflösen:

„Durch die Aussage, daß ein widerspruchsproblematischer Sachverhalt ein
.restloses Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von ...' ist, läßt

3° Vgl. KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 50h



Zwischen Entdecken und Erfinden 345

sich seine Beschreibung tatsächlich von einem logischen Widerspruch und
damit von einer falschen und unsinnigen Redeweise unterscheiden.'^1

In welchem Sinn erklären die genannten Rücksichten nun die Gegensatz-
Einheit weltlicher Wirklichkeit? Es ist zu antworten: Insofern weltlicher
Wirklichkeit Sein, Identität und Vollkommenheit zukommt, ist sie „restlos
bezogen auf...". Insofern all diese positiven Qualitäten von ihrem Gegenteil,

also von Nichtsein, Nichtidentität und Negativität bzw. Unvollkom-
menheit begrenzt werden, ist weltliche Wirklichkeit zugleich „restlos
verschieden von

Da die genannten Gegensätze einander in der konkreten Wirklichkeit
unauflöslich durchdringen, muss man sie stets in ihrem Zugleich-Gege-
bensein betrachten: „Die Identität in der Nichtidentität ist im ,restlosen
Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von ...' begründet, während

die Nichtidentität in der Identität im ,restlosen Verschiedensein von
/ in restlosem Bezogensein auf...' begründet ist."32 Weltliche Wirklichkeit
ist als relatives Sein, relative Identität, relative Vollkommenheit usf. auszusagen.

Es handelt sich um die Entfaltung einer logischen Implikation, der
Knauer zufolge der Charakter eines Aufweises zukommt.33

W
E
L

Alles in der WELT

Einheit von Sein + Nichtsein, Identität
+ Nichtidentität, Positivität + Negativität

widerspruchsfrei
nur beschreibbar als

„restloses Bezogensein auf /
in restloser Verschiedenheit von

31 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 51. Wir können nun noch einmal fragen,
ob Knauers Begriff der Geschöpflichkeit die Widerspruchsproblematik weltlicher Wirklichkeit

tatsächlich erklären kann, (a) Handelt es sich wirklich um verschiedene Rücksichten,
die zugleich eine Einheit bilden können? Die Rücksichten scheinen verschieden zu sein:
„Restloses Bezogensein auf..." impliziert dem Begriff nach insofern nicht „restlose Verschiedenheit

von ...", als durchaus denkbar ist, dass eine Wirklichkeit auf sich selbst bezogen ist.
Die Differenz zwischen Beziehungssubjekt und Beziehungsziel wäre in diesem Fall keine
reale, sondern nur eine formale. Noch weniger besagt „restloses Verschiedensein von ..."

seinem Begriff nach ein „restloses Bezogensein auf...". (b) Sind die beiden Rücksichten
miteinander vereinbar? Die beiden Rücksichten schließen sich nicht aus. Es scheint dem nichts
entgegenzustehen, dass eine Wirklichkeit in der Weise vollständig auf eine von ihr verschiedene

Wirklichkeit bezogen ist, ohne mit derselben in irgendeiner Hinsicht identisch zu sein.
32 KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o. Anm. 5), 52.
33 Zur Graphik, die für diesen Beitrag leicht modifiziert wurde, vgl. KNAUER, Peter: 1375

Folien zu „Unseren Glauben verstehen" und „Ethik" (*.ppt),
http://peter-knauer.de/knauero.html (23.10.2011).



346 Dominikus Kraschl

3. Das Realismus-Idealismus-Problem als Ausdruck menschlicher Ge-
SCHÖPFLICHKEIT

Auf der Basis der bisherigen Ausführungen lässt sich eine Brücke zwischen
dem Entwurf der relationalen Ontologie und der Realismus-ldealismus-
Problematik schlagen. Letztere wurde im ersten Teil dieser Abhandlung
auf die Frage zugespitzt, wie von ein und demselben menschlichen
Erkenntnisakt widerspruchsfrei ausgesagt werden kann, dass er zugleich
realistische und anti-realistische Momente in sich vereint, insofern er die
unabhängig von unserem Denken und Sprechen existierende Wirklichkeit
zugleich zutreffend und doch wieder nicht vollkommen zutreffend erfasst.
Es stellte sich anders gewendet die Frage, wie es zu verstehen ist, dass

unsere Begriffe und Theorien, mit denen wir die Wirklichkeit beschreiben,
durch die Wirklichkeit festgelegt werden und ihr so gesehen entsprechen,
während unsere Begriffe und Theorien der Wirklichkeit zugleich nicht
entsprechen, sondern die Wirklichkeit, so wie sie sich uns darstellt, bis zu
einem gewissen Grad überhaupt erst konstituieren.

Die Ausführungen des folgenden Abschnitts stützen sich auf die
Vermutung, dass die erklärungsbedürftige Gegensatz-Einheit von
realistischentdeckenden und antirealistisch-erfindenden Momenten, die das menschliche

Erkennen zu charakterisieren scheint, sich als Ausdrucksform der alles

umfassenden Widerspruchsproblematik weltlicher Wirklichkeit auffassen
lässt.34 Den Schlüssel für eine widerspruchsfreie Beschreibung der
Gegensatz-Einheit menschlichen Erkennens, welche die ebenso irredu-
ziblen wie diametral entgegengesetzten Anliegen realistischer und
antirealistischer Erkenntnistheorien zu integrieren vermag, liefert dabei eine
rücksichtsbezogene und d.h. relational-ontologische Rekonstruktion der
Widerspruchsproblematik. Dies führt zu folgender These (T):

(T) Das menschliche Erkennen entspricht der Wirklichkeit und erfasst
sie zutreffend, insofern es „restlos bezogen auf... / restlos verschieden
von ..." ist. Insofern sich dasselbe Erkennen aber auch als „restlos bezogen
auf... / restlos verschieden von ..." erweist, entspricht es der Wirklichkeit

34 Knauer weist an einer Stelle darauf hin, dass das menschliche Erkennen Anteil an der

widerspruchsproblematischen Struktur der Wirklichkeit habe, ohne dies ausdrücklich in
Zusammenhang mit der Realismus-Idealismus-Problematik zu bringen. „In jedem Bewußtseinsakt

besteht eine Einheit von Vollzug und Gehalt. Sie läßt sich nicht als nachträgliche
Verbindung unabhängig voneinander bestehender Größen verstehen. Ein Bewusstseinsge-
genstand kann nur als Moment an einem Bewußtseinsakt Bewußtseinsgegenstand sein.
Umgekehrt ist auch kein Bewußtseinsakt denkbar ohne einen Bewußtseinsgegenstand. Als real
bestehend ist der Bewußtseinsgegenstand unabhängig vom Bewußtsein; als Bewußtseinsgegenstand

ist er jedoch abhängig vom Bewußtsein. Nun aber ist der Bewußtseinsgegenständ
als solcher mit dem Bewußtseinsgegenstand als solchem identisch und somit zugleich vom
Bewußtsein unabhängig und gerade darin abhängig." KNAUER: Fundamentaltheologie (s.o.
Anm. 5), 47. Die folgenden Ausführungen verstehen sich als Versuch, diese Bemerkung
Knauers auszulegen und für das Realismus-Idealismus-Problem fruchtbar zu machen.



Zwischen Entdecken und Erfinden 347

zugleich nicht und erfasst sie nicht zutreffend. Die Gegensatz-Einheit von
Erkennen und Nicht-Erkennen gründet somit in der konstitutiven
Endlichkeit des menschlichen Erkennens, die wiederum Ausdruck seiner „Ge-
schöpflichkeit" ist. Die Realismus-Idealismus-Problematik lässt sich somit in
ihrem Kern auf die Geschöpflichkeit von Mensch und Welt zurückführen.

Die so formulierte These ist nun genauer zu erläutern. Das menschliche
Erkennen bezieht sich auf die Wirklichkeit selbst und wird von ihr
bestimmt, insofern es „restlos bezogen auf... / restlos verschieden von ..." ist.
Unter der Rücksicht des „restlosen Bezogenseins auf..." entspricht unser
Erkennen objektiv bestehenden Sachverhalten und Tatsachen und vermag
sie als solche zu erfassen. In diesem Sinn mag die Erkenntnis des
Apfelbaums, der vor meinem Fenster steht, bis zu einem gewissen Grad zwar
auch von einem Begriffsschema abhängig sein, das bestimmte Aspekte des

Erkenntnisobjekts annähernd angemessen zur Sprache bringt und andere
Aspekte wieder nicht.35 Dies schließt jedoch nicht aus, dass ich den Apfelbaum

unter der Hinsicht des „restlosen Bezogenseins auf... / in restloser
Verschiedenheit von ..." so erkenne, wie er „an sich selbst" ist, und nicht
bloß so, wie er uns aufgrund unserer apriorischen Erkenntnisbedingungen
„erscheint" oder wie wir ihn uns „konstruierend zurechtlegen". Die
Hinsicht des „restlosen Bezogenseins auf... / in restloser Verschiedenheit von ..."

begründet daher das berechtigte Grundanliegen aller realistischen
Erkenntnistheorien.

Mit der Hinsicht des „restlosen Bezogenseins auf... / in restloser
Verschiedenheit von ..." dürfte übrigens - unbeschadet aller nicht zu leugnenden

sprachlich-symbolischen und kausalen Vermitteltheit extramentaler
Erkenntnisgegenstände - eine nicht ganz leicht zu erläuternde Unmittelbarkeit

des Erkennenden gegenüber dem Erkannten gegeben sein. In dieser

Unmittelbarkeit ist das Wahrheitsmoment des direkten Erkenntnisrealismus

begründet, demzufolge die extramentalen Erkenntnisgegenstände
primäre Objekte der Erkenntnis sind und nicht nur, wie der Repräsentationalismus

behauptet, auf der Grundlage von Sinneswahrnehmungen
nachträglich erschlossen werden (auf die unser Erkennen eigentlich gerichtet
sei). Der Relation zwischen dem Erkenntnissubjekt und dem extramentalen

Erkenntnisobjekt kommt demnach nicht in erster Linie ein kausaler,
sondern ein kognitiver Charakter zu.36

35 Vgl. die bereits zitierte Behauptung Putnams (Anm. 8 dieses Beitrags), der zufolge „die
Möglichkeit der Wahrnehmung von einem ganzen Begriffsschema, von einer bestimmten
Sprache abhängig ist", und es daher „eine graduelle Angelegenheit [ist], was tatsächlich und
was konventionell ist".

36 Vgl. PUTNAM, Hilary: Das modelltheoretische Argument und die Suche nach dem Realismus,

in: WlLLASCHEK, Marcus (Hg.): Realismus. Paderborn: Schöningh 2000, 125-142, bes.

126-131. Eine ursprüngliche und wenn man will paradigmatische Einheit von Erkennendem
und Erkanntem dürfte beim Selbstbewusstsein gegeben sein. Im Fall des bewussten Bei-sich-
Seins sind Wirklichkeit und Wirklichkeitserkenntnis miteinander realidentisch. Einen
transzendentalphilosophisch motivierten Versuch, den ontologischen Status der „epistemischen



348 Dominikus Kraschl

Die bisherigen Ausführungen nahmen vorwiegend die realistische
Dimension des Erkennens in den Blick. Das menschliche Erkennen enthält
aber auch eine konstruktive und spontane Dimension. Es wird der objektiven

Wirklichkeit niemals voll und ganz gerecht, sondern vereinfacht,
verkompliziert oder verzerrt den jeweiligen Erkenntnisgegenstand auch
mehr oder weniger. Insofern ist menschliches Erkennen zugleich „restlos
bezogen auf... / restlos verschieden von ...". So nehme ich etwa den Apfelbaum

vor meinem Fenster immer nur so wahr, wie die subjektiven
Bedingungen meiner Sinnlichkeit denselben mir erscheinen lassen. Mit der
Sinnengebundenheit, der „conversio ad phantasmata", eng zusammen hängt
die unhintergehbare Perspektivität, Vorläufigkeit und Unvollständigkeit
des menschlichen Erkennens.

Adäquate und inadäquate Wirklichkeitserfassung scheinen beim
menschlichen Erkennen unauflöslich miteinander verquickt zu sein, weshalb

dieses eine unauflösliche Gegensatz-Einheit von erfassender Rezepti-
vität und erfindender Konstruktivität darstellt. Im Hinblick auf den anti-
realistisch-konstruktivistischen Aspekt des Erkennens ist zusammenfassend

festzuhalten: Die Rücksicht des „restlosen Verschiedenseins von ..."

macht es möglich, das berechtigte Grundanliegen konstruktivistischer
Erkenntnismodelle zu bewahren, ohne damit eine kritisch-realistische
Option von vornherein zu verunmöglichen. Das Gesagte sei an folgender
Gegenüberstellung veranschaulicht:

Endliches Erkennen

&
Gegensatz-Einheit

von
realistisch-rezeptiven +/- idealistisch-konstruktivistischen

Momenten

1 ' zurückzuführen auf
„restloses Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von ..."

Nachdem erläutert wurde, inwiefern die Realismus-Idealismus-Problema-
tik mit der Geschöpflichkeit des Menschen und seines Erkennens
zusammenhängen und in ihr gründen könnte, scheinen mir zwei Erläuterungen
vonnöten.

Das vorgestellte Modell vermag erstens zu erläutern, wie es zu denken
ist, dass das menschliche Erkennen die Wirklichkeit zugleich zutreffend
und doch wieder nicht zutreffend erfasst. Damit ist aber noch nichts über

Identität" von Erkennendem und Erkanntem näher zu bestimmen, unternimmt: WEISSMAHR:

Wirklichkeit des Geistes, 88-102.



Zwischen Entdecken und Erfinden 349

das Maß der Adäquatheit oder Inadäquatheit des Erkennens gesagt. Das
menschliche Erkennen hat zwar, sofern man überhaupt von Erkennen
sprechen kann, stets die Struktur eines „restlosen Bezogenseins auf... / in
restloser Verschiedenheit von Es besagt Entsprechung von Vorstellung
und Wirklichkeit bei gleichzeitiger Nicht-Entsprechung. Der Grad der
Entsprechung kann dabei freilich erheblich variieren. Sie ist in umso
höherem Maße gegeben, je weniger das Erkennen von Elementen des

Nicht-Erkennens durchsetzt und dadurch begrenzt bzw. eingeschränkt ist.
Das menschliche Erkennen kann sich allerdings in und trotz seiner
Begrenztheit und Endlichkeit auch selbst transzendieren. Es kann je größere
vollständigere Gegenstandsgemäßheit anstreben und bisweilen auch erreichen.

Dabei bildet das „restlose Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit

von ..." des Erkennens den ontologischen Sachgrund dafür, dass

schlechthinnige Objektivität für die menschliche Vernunft ein regulatives
Ideal darstellt, welches sich lediglich im Modus der Approximation
verwirklichen lässt.

Zweitens lässt sich gegenüber der vorgetragenen Sicht fragen: Wenn
menschliches Erkennen als Gleichzeitigkeit von Wirklichkeitsadäquatheit
und -inadäquatheit mit Sachverhalten und Tatsachen zu begreifen sei,
dann wären keine Aussagen möglich, die ohne Wenn und Aber mit der
objektiven Wirklichkeit übereinstimmen. Wenn jemand beispielsweise die
Kanten eines vor sich liegenden Würfels mithilfe eines Lineals abgemessen
hat und dann behauptet, die Länge derselben betrage etwa 10 cm, inwiefern

kann hier eine auch noch so geringfügige Nicht-Übereinstimmung des
Erkennenden mit dem Erkannten vorliegen? Ist diese Aussage nicht
vollkommen zutreffend? Sogar eine gewisse Messungenauigkeit wird in Rechnung

gestellt! Darauf ist zu erwidern, dass dieser Eindruck nur entsteht,
wenn man nicht berücksichtigt, dass derartige Einzelaussagen theoriegeleitet

sind und erst auf der Grundlage einer holistischen Semantik
verständlich werden; d.h. vor dem Hintergrund einer bestimmten Geometrie,
Physik, Erkenntnistheorie, Metaphysik usf. Insofern jede Einzelaussage
erst vor einem vorausgesetzten Theoriehintergrund, in den sie eingebettet
ist, adäquat verstanden werden kann, und andererseits komplexe
Theoriebildungen niemals vollständig adäquat sind, partizipiert die Einzelaussage
an der Inadäquatheit des jeweiligen Theoriehintergrunds.37

37 Man kann mit Michael Esfeld dafürhalten, dass die Bedeutung von Überzeugungen
durch soziale, normative Praktiken bestimmt wird, während der Wirklichkeitsbezug derselben

Überzeugungen, sofern sie wahr sind, sich im Sinn eines direkten Realismus verstehen
lässt. Mit dieser Überlegung trägt Esfeld dem Umstand Rechnung, dass unsere Gedanken
gegebenenfalls feingliedriger sein können als ihr jeweiliger Bezugsgegenstand. Vgl. ESFELD,

Michael: Wie direkt soll ein Realismus sein?, in: HALBIG, Christoph/SUHM, Christian (Hgg.):
Was ist wirklich? Neuere Beiträge zu Realismusdebatten in der Philosophie. Frankfurt a.M.:
Ontos 2004, 81-96. Es ist freilich eine offene Frage, ob sich die Bedeutung von Gedanken
unabhängig von ihrem Wirklichkeitsbezug verstehen lässt (vgl. z.B. PUTNAM, H. in: Reason,
Truth and History. Cambridge: Cambridge UP 1981, wo Putnam eine externalistische Seman-



350 Dominikus Kraschl

Die Relevanz des skizzierten relational-ontologischen Erklärungsansatzes

sei abschließend erläutert, indem noch einmal auf die die eingangs
erwähnten Extrempositionen innerhalb der Erkenntnistheorie Bezug
genommen wird. Sowohl der naive Realismus als auch der radikale Antirea-
lismus bzw. Konstruktivismus verkennt nämlich das berechtigte
Wahrheitsmoment der jeweiligen Gegenposition. In beiden Fällen handelt es
sich um Ausschlussmodelle, die entweder den realistisch-rezeptiven oder
den antirealistisch-konstruktiven Anteil im Erkenntnisvorgang verabsolutieren.

Die Logik der Ausschließung erfasst dem ungeachtet auch etwas
Richtiges: Das Zugleich-Gegebensein von Erkennen und Nichterkennen,
von kognitiver Rezeptivität und blosser Konstruktivität, erweist sich in seiner

Vereinbarkeit zunächst als logisch problematisch. Es hat den Charakter

eines Beschreibungsproblems. Dieses muss dem Erkennen, solange es

keine akzeptable Lösung findet, als Antinomie oder gar als Aporie erscheinen.

Dabei ist die Versuchung groß, sich auf die eine oder andere Seite zu
schlagen, um dem drohenden Widerspruch zu entgehen. Die Dialektik der
Geschichte der neuzeitlichen Erkenntnistheorie mit ihrem Schwanken
zwischen gleichermaßen untauglichen Realismen und Idealismen lässt sich
vor dem Hintergrund derartiger Überlegungen plausibilisieren.38 Andererseits

tritt vor demselben Hintergrund das Erklärungspotential der relationalen

Ontologie im Hinblick auf die Realismus-Idealismus-Problematik
ans Licht: Das Konzept der relationalen Ontologie vermag aufzuzeigen,
dass und warum im konkreten Erkenntnisakt sowohl realistisch-rezeptive
als auch antirealistisch-konstruktivistische Elemente ohne logischen Wi-

tik verteidigt). Aber selbst wenn man die Angemessenheit einer rein internalistischen
Semantik zugesteht, bleibt m.E. noch immer das Problem bestehen, wie es zu verstehen ist,
dass eine Überzeugung begrenzt zutreffend oder annähernd angemessen sein kann. Eine
nachträgliche Aufspaltung einer nur annähernd zutreffenden Überzeugung in wahre und
falsche Teilüberzeugungen scheint mir, wie eingangs bereits angedeutet wurde, insofern
problematisch zu sein, als sie die zuvor gewählte holistische Semantik nachträglich wieder
unterläuft (vgl. Teil 1).

38 PUTNAM: Sense, 448 (s.o. Anm. 2): "Since the seventeenth century, philosophy has
oscillated between equally unworkable realisms and idealisms". Solche Pendelschlänge
vollziehen sich mitunter innerhalb der geistigen Entwicklung ein und desselben Denkers. Ein
Beispiel der neueren Philosophiegeschichte ist Hilary Putnams eigener philosophischer
Werdegang, der ihn von einem „wissenschaftlichen Realismus" zu dem von ihm so getauften
„internen Realismus" (einer dem transzendentalen Idealismus Kants nahestehende
Position), und von dort zum „direkten Realismus" geführt hat. Es handelt sich dabei um eine
Form des Common-Sense-Realismus, den Putnam im Anschluss an Austin vorzugsweise als
„natürlichen Realismus" bezeichnet. Er betrachtet ihn als schmalen Pfad zwischen den
Sümpfen traditioneller metaphysischer Realismen und den Fließsänden entgegengesetzter
Antirealismen (wie bei M. Dummet) oder Relativismen (wie bei N. Goodman). Während
Putnam in seiner mittleren Phase die Auffassung vertrat, dass unsere geistigen Operationen bei
Sinnesdaten als inneren Repräsentationen ansetzen, und dass diese Sinnesdaten allenfalls
durch eine Kausalbeziehung mit den Dingen außerhalb des Geistes in Beziehung stehen,
meint der spätere Putnam, dass das Verhältnis von Begriff und bezeichneter Wirklichkeit
kein bloß kausales, sondern ein kognitives ist. Was Putnam dabei vorschwebt, ist eine Art
„Aristotelian realism without metaphysics". Vgl. PUTNAM: Sense (s.o. Anm. 2), 447ff.



Zwischen Entdecken und Erfinden 351

derspruch in unauflöslicher Einheit gegeben sein können und müssen. Die
Gegensatz-Einheit des menschlichen Erkenntnisaktes gründet letztlich in
seiner Kreatürlichkeit.

Realismus und Antirealismus (bzw. Idealismus oder Konstruktivismus)
schließen sich allem Anschein nach nicht aus, sondern sind in jedem
menschlichen Erkenntnisakt miteinander verschränkt. In diesem Beitrag
wurde eingangs (Teil I) versucht zu zeigen, dass diese Annahme nicht
trivial ist, sondern sich vielmehr als erklärungsbedürftig erweist. Es wurde
sodann dafür argumentiert, dass möglicherweise erst der Rahmen eines

relational-ontologischen Wirklichkeitsverständnisses (Teil II) zu erläutern
vermag, warum das menschliche Erkennen sowohl realistische als auch
diesen entgegengesetzte anti-realistische Momente in unauflöslicher Einheit

umfasst: Das menschliche Erkennen besitzt die Struktur einer derartigen

Gegensatz-Einheit, weil es sich um ein endliches und als solches um
ein „geschöpfliches" Erkennen handelt (Teil III).

Die relational-ontologisch motivierte Lesart der Realismus-Idealismus-
Problematik, die hier nur in Grundzügen umrissen werden konnte, bedarf
freilich weiterer Diskussion. Diesen Vorschlag überhaupt erst einmal in die
Diskussion einzubringen, war das bescheidene Ziel dieses Beitrags.



352 Dominikus Kraschl

Zusammenfassung
Der Beitrag schlägt eine Brücke zwischen der Realismus-Idealismus-Kontroverse

und dem auf Peter Knauer zurückgehenden Entwurf der „relationalen
Ontologie". Im ersten Teil des Beitrags wird dafür argumentiert, dass alles
menschliche Erkennen sowohl rezeptiv-entdeckende als auch konstruktiv-erfindende

Momente einschließt. Diese beiden Momente bilden im konkreten
Erkenntnisvollzug eine Einheit von Gegensätzen, die sich als erklärungsbedürftig

erweist. Der zweite Teil des Beitrags stellt den Entwurf der relationalen

Ontologie vor. Im dritten Teil schließlich wird dafür argumentiert, dass
die Realismus-Idealismus-Problematik Ausdruck der Endlichkeit menschlichen

Erkennens ist und seinen sachgemäßen Erklärungsgrund in der relatio-
nal-ontologisch reformulierten Geschöpflichkeit des Menschen findet.

Abstract
This contribution links the ongoing controversy between realists and
idealists with Peter Knauer's outline of a "relational ontology". The first part
argues that human cognition contains both receptive-discovering and
constructive-inventive moments. In every single act of cognition these two
moments constitute a unity ofopposites which is in need ofexplanation. The
second part presents Knauer's outline of a "relational ontology". In the third
part, finally, it will be argued that the controversy between realists and
idealists is an expression of the finitude ofhuman knowing and finds its
adequate explanation in the creatureliness of man insofar as this is
reformulated in relational-ontological terms.


	Zwischen Entdecken und Erfinden : der Beitrag relationaler Ontologie zur Realismus-Idealismus-Problematik

