
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche

Autor: Salachas, Dimitrios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


+ DIMITRIOS SALACHAS

Die Ekklesiologie der zwei Codices in der
Katholischen Kirche1

(Codex Iuris Canonici - Codex canonum Ecclesiarum
Orientalium)

1. Einleitende Bemerkung

Die „Absicht des Gesetzgebers" (mens legislatoris) bei der doppelten
Kodifikation in der katholischen Kirche liegt auf der Hand und ist in der
Apostolischen Konstitution Sacri canones niedergelegt, mit der Papst Johannes
Paul II am 18. Oktober 1990 den Codex canonum Ecclesiarum Orientalium
(CCEO) promulgierte:

„Von den Anfängen der kanonischen Kodifikation der orientalischen Kirchen
an bringt der beständige Wille der Päpste, zwei Codices zu promulgieren -
den einen für die lateinische Kirche, den anderen für die katholischen
Ostkirchen -, ganz deutlich ihren Wunsch zum Ausdruck, das zu bewahren, was
in der Kirche durch die Vorsehung Gottes geschieht, damit sie, durch den
einen Geist versammelt, mit den beiden Lungenflügeln des Ostens und des
Westens atmet und damit ihr Herz mit zwei Kammern in der Liebe Christi
glüht."2

Dieses poetische Bild ist keineswegs rhetorisch, sondern sagt mehr als jede
trockene Rechtsvorschrift.

2. Einheit der Kirche und Vielfalt der Lokalkirchen in Ost und West

Die Dogmatische Konstitution über die Kirche Lumen Gentium (LG)3 des
II. Vatikanischen Konzils beschreibt in Nr. 23d die Einheit und Vielfalt der
Kirche und spricht den historischen Ursprung der Lokalkirchen in Ost und
West der göttlichen Vorsehung zu:

1 Vortrag gehalten am 13. März 2012 im Rahmen der Vorlesung von Frau Prof. Astrid Kaptijn
„Wie lebt die katholische Kirche die Einheit ihres Glaubens mit zwei verschiedenen Codices des

Kirchenrechts ?" Möns. Salachas ist Bischof und Apostolischer Exarch der Katholiken des byzan.
tinischen Ritus in Griechenland.

2 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium. Gesetzbuch der katholischen Ostkirchen.
Lateinisch-Deutsche Ausgabe. Hrsg. von Libero GEROSA und Peter KRÄMER AMATECA - Répertoria
2). Paderborn: Bonifatius 2000, 37.

3 Zitiert nach RAHNER, K./VORGRIMMLER, H.: Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte des

Zweiten Vatikanums. Freiburg i.Br.: Herder 2004



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 317

„Dank der göttlichen Vorsehung aber sind die verschiedenen Kirchen, die an
verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet
worden sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen
Gemeinschaften zusammengewachsen. Sie erfreuen sich, unbeschadet der
Einheit des Glaubens und der einen göttlichen Verfassung der Gesamtkirche,
ihrer eigenen Disziplin, eines eigenen liturgischen Brauches und eines eigenen

theologischen und geistlichen Erbes. Darunter haben vorzüglich gewisse
alte Patriarchalkirchen wie Stammütter des Glaubens andere Kirchen sozusagen

als Töchter geboren, mit denen sie durch ein engeres Liebesband im
sakramentalen Leben und in der gegenseitigen Achtung von Rechten und
Pflichten bis auf unsere Zeiten verbunden sind. Diese einträchtige Vielfalt
der Ortskirchen zeigt in besonders hellem Licht die Katholizität der ungeteilten

Kirche."

Der Konzilstext nimmt vor allem auf die ehemaligen Patriarchalkirchen
Bezug, von denen viele sich rühmen, von den Aposteln selbst gegründet
worden zu sein. Diese Kirchen halten, vereint im apostolischen Glauben
und definiert durch die ersten Ökumenischen Konzile, an ihren eigenen
kanonischen Ordnungen sowie an ihren eigenen Theologien und Liturgien
fest. Die Institution des Patriarchats kommt nicht nur der Forderung nach
einer traditionsgemäß synodalen Organisation und Verwaltung nach,
sondern vor allem der kirchlichen Forderung nach Wahrung ihrer inneren
Einheit und der „regionalen und überregionalen Communio" auf verschiedenen

Ebenen (Provinzen, Regionen). Der Text verweist auf die von Gott
errichtete Struktur der Universalkirche. Entsprechend der katholischen
Ekklesiologie setzt dies die apostolische Sukzession im Bischofsamt und
die Funktion des Bischofs von Rom in der universalen Communio der
Lokalkirchen voraus.

Als kanonische Grundlage für den Ursprung der ehemaligen
Patriarchatssitze im Osten nennt das gleiche Dokument LG unter anderem die
Canones 6 und 7 des Ersten Ökumenischen Konzils von Nicäa (325). Der
CCEO fasst die Aussage des Konzils in Canon 55 zusammen:

„Gemäß ältester Tradition der Kirche, die schon auf den ersten Ökumenischen

Konzilien Anerkennung gefunden hat, gibt es in der Kirche die Institution

des Patriarchats; deshalb ist den Patriarchen der orientalischen Kirchen,
die jeder ihrer Patriarchalkirche4 gleichsam als Vater und Haupt [pater et
caput] vorstehen, mit besonderer Ehre zu begegnen."

Wie es Congar formuliert:

„existiert also eine unerschütterliche und beständige Tradition, derzufolge
unter Sicherstellung der Einheit des Glaubens - der Grundsubstanz der Ein-

4 Die deutsche Übersetzung einiger Begriffe im von GEROSA, L./KräMER, P. herausgegebenen
Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium. Gesetzbuch der katholischen Ostkirchen.
Lateinisch-deutsche Ausgabe AMATECA - Répertoria 2). Paderborn 2000, wie z.B. „Patriarchal-
kirche" oder „Kirche eigenen Rechts" für „Ecclesia sui iuris", ist nicht ganz zutreffend. Deshalb

passen wir manchmal die Übersetzung an.



3i8 Dimitrios Salachas

heit der Kirche selbst - verschiedene Praktiken legitim und zulässig sein
können, ohne die Communio zu gefährden. Dieses Prinzip galt bereits in der
Märtyrerkirche".5

Die Lokalsynode von Konstantinopel (879-880), die die Communio
zwischen Patriarch Photius und dem Römischen Stuhl trotz römischen Widerstands

wiederherstellte, stellt darüber hinaus klar:

„Jede Kirche besitzt gewisse alte Traditionen, die sie als Erbe empfangen hat.
Man darf sich diesbezüglich weder streiten noch darüber diskutieren. Es ist
legitim, dass die Kirche von Rom ihrer eigenen Handlungsweise folgt, und
dass die Kirche von Konstantinopel gewisse Bräuche wahrt, die ihr nach alter
Tradition zukommen. Dies gilt ebenso für die (anderen) Ostkirchlichen Sitze

Das Konzil fügt an: „Vieles hätte erspart bleiben können, wenn die Kirchen
dieser Regel in der Vergangenheit gefolgt wären."6

1200 Jahre später bestätigt das II. Vatikanische Konzil diese Überzeugung
und erklärt: „Die vollkommene Beobachtung dieses Prinzips, das in der
Tradition vorhanden, aber nicht immer beachtet worden ist, gehört zu den
Dingen, die zur Wiederherstellung der Einheit als notwendige Vorbedingung

durchaus erforderlich sind" (UR 16).

Der in LG zitierte Konzilstext schreibt die Gründung der Patriarchalkir-
chen nicht einem durch Christus ausgedrückten Willen zu, sondern sieht sie

als Wirkung der Göttlichen Vorsehung. Zur Wahrung der „regionalen oder
überregionalen Communio" in Ost und West stützt man sich auf Bischofssitze,

die gemäß der Tradition durch die Apostel oder ihre direkten Mitarbeiter

gegründet wurden, ohne ihre gesellschaftliche, wirtschaftliche und
kulturelle Bedeutung auszuschließen. Diese Art der Gliederung kirchlicher
Strukturen in mehr oder weniger große Regionen schadet weder der Einheit

des Glaubens noch der grundlegenden Verfasstheit der Universalkirche.

Andererseits entspricht diese Struktur can. 17 des Ökumenischen
Konzils von Chalkedon (451), der besagt, dass die kirchliche Territorialverwaltung

der zivilen Verwaltung folgt. Der Text von LG spricht nicht vom
„göttlichen Recht" (iure divino), sondern verwendet den Ausdruck Divina
Providentia factum est (hervorgebracht von der Göttlichen Vorsehung), um
auf den besonderen Rang der Ostkirchen im Heilsplan hinzuweisen.

Der Ausdruck iure divino bezieht sich auf das Mysterium der Kirche, auf
die von Gott errichtete Struktur der Universalkirche, auf den Episkopat
und auf das Bischofskollegium mit seinem Haupt, in dem das Apostelkollegium

sich fortsetzt. Die Patriarchen und die Vorsteher der anderen
Kirchen sui iuris mit ihren Synoden bilden keine Institution „göttlichen

5 CONGAR, Y. : Autonomie et pouvoir central dans l'Eglise vus par la théologie catholique,
in : Kanon 4 (1980) 1, 130.

6 MANSI, J.D.: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio. Bd. 17. Leipzig: H.
Welter 1901-1927, 489.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 319

Rechts" als solche, sondern eine historische Tatsache, die von den ersten
Ökumenischen Konzilen anerkannt wurde, also eine Institution iure cano-
nico. Die Apostolische Konstitution Sacri canones, mit der Papst Johannes
Paul II. den CCEO promulgiert hat, erklärt:

„Unter den Ostkirchen ragen die Patriarchalkirchen außerordentlich hervor,
in denen die Patriarchen und die Synoden nach kanonischem Recht an der
höchsten Autorität der Kirche teilhaben [Patriarchae et Synodi iure canonico
supremae Ecclesiae auctoritatis participes sunt]".

3. Die „rituelle" und die „ekklesiologische" Auffassung der katholischen

Ostkirchen

Das II. Vatikanische Konzil hat auch zwei andere Dekrete dogmatischer
und disziplinarer Natur promulgiert: Orientalium Ecclesiarum (21.n.1964;
OE) und Unitatis Redintegratio (21.11.r964; UR). Um die Lehre und die
Grundausrichtungen der dogmatischen Konstitution LG 23d (s.o.) zu
erklären, müssen diese beiden Konzilsdokumente gemeinsam ausgewertet
werden, da sie die Redaktoren und den Gesetzgeber bei der Formulierung
der Canones in CIC und CCEO maßgeblich beeinflusst haben. Das erste
Dekret behandelt die katholischen Ostkirchen, die mit dem Apostolischen
Stuhl in voller Communio stehen. Das zweite Dekret behandelt die
Ökumene und widmet besondere Aufmerksamkeit den Ostkirchen, die nicht in
voller Communio mit dem Apostolischen Stuhl stehen (Nr. 14-18). Unter
Bezug auf die Katholiken des Ostens wird auch Folgendes gesagt:

„Dieses Heilige Konzil erklärt, dass dies ganze geistliche und liturgische,
disziplinäre und theologische Erbe mit seinen verschiedenen Traditionen zur
vollen Katholizität und Apostolizität der Kirche gehört; und sie sagt Gott dafür

Dank, dass viele östliche Söhne der katholischen Kirche, die dieses Erbe
bewahren und den Wunsch haben, es reiner und vollständiger zu leben,
schon jetzt mit den Brüdern, die die abendländiche Tradition pflegen, in voller
Gemeinschaft leben" (UR 17b).

Das Dekret OE 2 folgt LG 23 und beschreibt die Einheit und die Pluralität
der Kirche wie folgt:

„Die heilige katholische Kirche ist der mystische Leib Christi und besteht aus
den Gläubigen, die durch denselben Glauben, dieselben Sakramente und
dieselbe Leitung im Heiligen Geist organisch geeint sind. In verschiedene
Gemeinschaften zusammengeschlossen, deren Zusammenhalt durch die Hierarchie

sichergestellt ist, bilden sie ,Teilkirchen' oder ,Riten' [Ecclesiae particulars

seu ritus]."

Dieses Konzilsdekret identifiziert - wie auch der CIC 1983 - eine katholische

Ostkirche mit einem Ritus und nennt sie Ecclesia ritualis (Canones
111, 112, 372). Das ist eine rituelle Auffassung, die nicht gänzlich mit der
kirchlichen Natur der katholischen Ostkirchen übereinstimmt. Der Ritus



320 Dimitrios Salachas

ist kein konstitutiver Bestandteil einer Kirche, sondern eine Tradition, ein
Erbe, eine Kultur. Der CCEO hat den kanonischen Begriff einer katholischen

Ostkirche verändert.
Can. 27 beschreibt eine Ostkirche als Kirche sui iuris (eigenen Rechts),

d.h. als „eine Gemeinschaft von Christgläubigen, die mit der Hierarchie
nach Maßgabe des Rechts verbunden ist und die von der höchsten Autorität

der Kirche ausdrücklich oder stillschweigend als sui iuris anerkannt
wird". Hingegen beschreibt can. 28 den Begriff „Ritus" als „das liturgische,
theologische, geistliche und disziplinäre Erbe, das sich durch die Kultur
und durch die geschichtlichen Ereignisse der Völker unterscheidet und
sich durch die eigene Art des Glaubenslebens einer jeden Kirche sui iuris
ausdrückt". Auch die orthodoxen Kirchen, die als autokephale oder
autonome Kirchen bekannt sind, geeint im orthodoxen Glauben, bewahren ihre
eigene liturgische, theologische, geistliche und disziplinäre Tradition.
Allerdings kennen sie den Begriff der „Rituskirchen" nicht. Die „rituelle"
Auffassung führt also zu einer Auffassung der katholischen Ostkirchen als

Anhang der lateinischen Kirche.
Es stellt sich die Frage nach der Anwendung des Begriffes der Kirche sui

iuris auf die lateinische Kirche. Die lateinische Kirche kann keinesfalls mit
einer östlichen Patriarchalkirche gleichgesetzt werden, denn die Einrichtung

des Patriarchats war im Westen nie in Funktion, und der Papst in
Rom war nie als „Patriarch der lateinischen Kirche", einer Synode
unterworfen, tätig - auch wenn er von den östlichen Christen als „Patriarch des

Westens", als Erster der „Pentarchie", angesehen wurde. Dennoch kann die
lateinische Kirche als „Gemeinschaft gläubiger Christen, vereint durch die
eigene Hierarchie und regiert gemäß dem eigenen Recht" als eine Kirche
sui iuris angesehen werden. In der Tat ist der Papst der Bischof von Rom,
das direkte Haupt der lateinischen Kirche und der Hirt der katholischen
Kirche als ganzer. Als solcher ist der Papst, der oberste Gesetzgeber, der
beide Codices promulgiert hat.

4. Die Communio der katholischen Ostkirchen mit dem Apostolischen
Stuhl in Rom und die Wahrung ihrer eigenen Identität

Das Konzilsdekret UR erläutert in Nr. 14 Denkweise und Geschichte der
Ostkirchen im Allgemeinen, ihre liturgische und geistliche Tradition, ihre
besondere kanonische Ordnung und ihre Eigenart in Bezug auf Fragen der
Lehre. In der Beschreibung der Beziehungen zwischen den Kirchen in Ost
und West in der Zeit der kirchlichen Gemeinschaft sowie der Rolle des
Römischen Stuhls in der universalen Communio der Kirche wird betont:

„[...] Jahrhunderte hindurch [sind sie] je ihren besonderen Weg gegangen,
jedoch miteinander verbunden in brüderlicher Gemeinschaft des Glaubens
und des sakramentalen Lebens, wobei dem Römischen Stuhl mit allgemeiner



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 321

Zustimmung eine Führungsrolle zukam, wenn Streitigkeiten über Glaube
oder Disziplin unter ihnen entstanden [Sede romana modérante]".

Diese Erklärung ist von großer Bedeutung, nicht nur in Bezug auf die
Wiederherstellung der vollkommenen Einheit zwischen katholischer Kirche
und orthodoxen Ostkirchen, sondern auch in Bezug auf die schon
bestehende Beziehung zwischen den katholischen Ostkirchen und dem Apostolischen

Stuhl in Rom. Die Promulgation der beiden kanonischen Gesetzgebungen

zeugt davon.
Das Konzil erklärt den Sinn des eigenen Weges, den die Kirchen in Ost

und West während mehrerer Jahrhunderte gegangen sind, während sie
doch brüderlich im Glauben und im sakramentalen Leben vereint waren:

a) Ein Glaube, mehrere Theologien:

„Das von den Aposteln überkommene Erbe aber ist in verschiedenen Formen
und auf verschiedene Weise übernommen, und daher schon von Anfang an in
der Kirche hier und dort verschieden ausgelegt worden, wobei auch die
Verschiedenheit der Mentalität und der Lebensverhältnisse eine Rolle spielten."
(UR 14c).

Das Konzil anerkennt die legitime Vielfalt in der theologischen Formulierung

der Lehre. Diese bestehen darin, dass Ost und West zur Vertiefung
der offenbarten Wahrheit je eigene Methoden und Mittel verwendet
haben.

„Daher darf es nicht wundernehmen, daß von der einen und von der anderen
Seite bestimmte Aspekte des offenbarten Mysteriums manchmal besser
verstanden und deutlicher ins Licht gestellt wurden, und zwar so, daß man bei
jenen verschiedenartigen theologischen Formeln oft mehr von einer
gegenseitigen Ergänzung als von einer Gegensätzlichkeit sprechen muß" (UR 17a).

Das Konzil erkennt an, dass „Kirchen des Orients von Anfang an einen
Schatz besitzen, aus dem die Kirche des Abendlandes in den Dingen der
Liturgie, in ihrer geistlichen Tradition und in der rechtlichen Ordnung
vielfach geschöpft hat" (UR 14b).

b) Unterschiede der Kirchenordnungen

Hinsichtlich der kanonischen Ordnung der östlichen Christen bestätigt
das Konzil im Dekret Unitatis Redintegratio Nr. 16:

„Schon von den ältesten Zeiten her hatten die Kirchen des Orients ihre eigenen

Kirchenordnungen, die von den heiligen Vätern und Synoden, auch von
ökumenischen, sanktioniert worden sind. [...] so erklärt das Heilige Konzil
feierlich, um jeden Zweifel auszuschließen, daß die Kirchen des Orients, im
Bewußtsein der notwendigen Einheit der ganzen Kirche, die Fähigkeit haben,
sich nach ihren eigenen Ordnungen zu regieren [facultatem habere se
secundum proprias disciplinas regendi], wie sie der Geistesart ihrer Gläubigen



322 Dimitrios Salachas

am meisten entsprechen und dem Heil der Seelen am besten dienlich sind."
(UR 16).

Wie bereits gesagt, anerkennt das Konzil aufgrund eines Aktes der
Gewissenserforschung: „Die vollkommene Beobachtung dieses Prinzips, das
in der Tradition vorhanden, aber nicht immer beachtet worden ist, gehört
zu den Dingen, die zur Wiederherstellung der Einheit als notwendige
Vorbedingung durchaus erforderlich sind" (UR 16).

Auch das Dekret Orientalium Ecclesiarum erklärt in Nr. 5 ausdrücklich:

„Die Kirchen des Ostens wie auch des Westens haben das volle Recht und die
Pflicht, sich jeweils nach ihren eigenen Grundsätzen zu richten, die sie durch
ihr ehrwürdiges Alter empfehlen, den Gewohnheiten ihrer Gläubigen besser
entsprechen und der Sorge um das Seelenheil angemessener erscheinen".

„Das volle Recht und die Pflicht, sich jeweils nach ihren eigenen disziplinaren

Bestimmungen zu richten", ist der Sinn einer Kirche sui iuris. Zu
einer solchen Kirche gehört wesentlich eine eigene Hierarchie, ein Oberhaupt
und eine interne Autonomie, d.h. eine gesetzgebende, administrative und
juridische Vollmacht, unbeschadet der höchsten Autorität des Römischen
Pontifex und des Ökumenischen Konzils über eine solche Kirche. Sie
besitzt folglich auch das Recht, ihre eigenen kanonischen Normen zu haben.
Da die katholischen Ostkirchen und die lateinische Kirche der obersten
Autorität des Römischen Pontifex unterworfen sind, handelt es sich dabei um
eine relative Autonomie. Die Promulgation selbst dieser beiden Codices
des Kirchenrechts - einer für die lateinische Kirche, einer für die katholischen

Ostkirchen - ist die unmittelbare Anwendung dieses Rechts und
dieser Pflicht, sich nach den eigenen disziplinären Bestimmungen zu
regieren.

Gleichzeitig unterstreicht das Konzil die Pflicht der Ostkirchen, ihre
alten Traditionen beizubehalten und wiederherzustellen:

„Alle Ostchristen sollen wissen und davon überzeugt sein, daß sie ihre
rechtmäßigen liturgischen Bräuche und die ihnen eigene Ordnung bewahren dürfen

und müssen, es sei denn, daß aus eigenständigem und organischem
Fortschritt Änderungen eingeführt werden sollten. Über das alles sollen also
die Orientalen selbst mit größter Gewissenhaftigkeit wachen. Sie sollen auch
immer tiefer eindringen in die Kenntnis dieser Dinge und sich immer mehr
vervollkommnen in deren praktischer Verwirklichung. Wenn sie aber wegen
besonderer Zeitumstände oder persönlicher Verhältnisse ungebührlich von
ihren östlichen Gebräuchen abgekommen sind, sollen sie sich befleißigen, zu
den Überlieferungen ihrer Väter zurückzukehren" (OE 6).

Hinsichtlich der Vorschriften für Sakramente heißt es: „Das Heilige
Ökumenische Konzil bestätigt und heißt gut die alte bei den Ostkirchen
bestehende Ordnung der Sakramente und die Art ihres Vollzuges und ihrer
Spendung. Gegebenenfalls wünscht es die Wiederherstellung dieser alten
Ordnung" (OE 12). In Bezug auf die Institution des Patriarchats verlangt



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 323

das Konzil die Wiederherstellung der alten Rechte und Privilegien dieser
Kirchen: „Es sind dies jene Rechte und Privilegien, die galten, als Ost und
West noch geeint waren, mag auch eine gewisse Anpassung an die heutigen

Verhältnisse notwendig sein" (OE 9).

5. Die Gleichrangigkeit der lateinischen Kirche und der katholischen
Ostkirchen und die Parität der Rechte und Pflichten

Das Dekret OE erklärt in Nr. 3: Alle Kirchen in Ost und West

„unterscheiden sich in gewissem Grade durch ihre sogenannten Riten, d.h.
durch ihre Liturgie, ihr kirchliches Recht und ihr geistiges Erbgut; aber alle
sind sie in gleicher Weise der Hirtenführung des Bischofs von Rom anvertraut,

der nach göttlichem Recht dem hl. Petrus im Primat über die ganze
Kirche nachfolgt. Alle nehmen sie daher die gleiche Würde ein, so daß auf
Grund ihres Ritus keine von ihnen einen Vorrang vor den anderen hat. Alle
genießen dieselben Rechte und haben dieselben Verpflichtungen, auch
bezüglich der unter Oberleitung des Bischofs von Rom auszuübenden Verkündigung

des Evangeliums an die ganze Welt (vgl. Mk 16,15)".

Daraus folgt, dass beide Codices gleichrangig sind. Der Gesetzgeber
versichert in der Apostolischen Konstitution Sacri canones, dass

„die Canones des Codex der orientalischen katholischen Kirchen dieselbe
Festigkeit [eandem firmitatem] wie die Gesetze des Codex des kanonischen
Rechts der lateinischen Kirche haben müssen. Das heisst, dass sie Geltung
haben, bis sie ausser Kraft gesetzt oder von der höchsten Autorität der Kirche
aus gerechten Gründen abgeändert werden, von denen der Grund der vollen
Gemeinschaft aller Kirchen des Ostens mit der katholischen Kirche der wohl
wichtigste ist, der zudem mit den Wünschen Unseres Heilands Jesus Christus
selbst im höchsten Masse übereinstimmt"?.

Außerdem verdeutlicht die doppelte Kodifikation selbst auch den Begriff
des „allgemeinen Gesetzes". Der lateinische Codex verwendet den
Ausdruck lex universalis zur Bezeichnung derjenigen Gesetze, die die lateinischen

Gläubigen betreffen.
Der östliche Codex verwendet den Ausdruck „gemeinsames Recht" (ius

commune) zur Kennzeichnung derjenigen Gesetze, die die östlichen
Gläubigen betreffen (can. 1493 §1). Wenn es um Gesetze geht, die die Gesamtheit

der katholischen Gläubigen weltweit betreffen (can. 1491), wird von
durch die oberste Autorität erlassenen Gesetzen gesprochen. Die Gesetze
der lateinischen Kirche sind keine allgemeinen Gesetze. Die Katholiken in
Ost und West sind also an allgemeine Gesetze gebunden. Der lateinische
Codex stellt das gemeinsame Recht der lateinischen Kirche dar, der östliche
Codex das gemeinsame Recht der Ostkirchen.

7 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 35.



324 Dimitrios Salachas

Der gemeinsame Codex der 22 katholischen Ostkirchen sui iuris um-
fasst das gemeinsame rechtliche Erbe der Ostkirchen und basiert größtenteils

auf den gleichen alten Canones, die sich in fast allen östlichen
Kanonsammlungen finden, sowie auf den gemeinsamen Traditionen, die in diesen

Sammlungen oft sogar im gleichen Wortlaut verbindlich festgehalten
sind. Es handelt sich um einen vollständigen Codex mit großer Autorität,
der für alle katholischen Ostkirchen gilt und den Zeitumständen angepasst
ist.

Doch dieser gemeinsame Codex „steht in keinem Widerspruch zum
kirchlichen Erbe einer jeder dieser Kirchen, die - ganz im Gegenteil - in
diesem einzigen Codex einen klareren Ausdruck sowie eine bessere Wahrung

ihrer Besonderheit sehen".8 Jede Ostkirche wird zugleich von ihrem
ius particulare gelenkt, das durch die jeweilige gesetzgebende Autorität
promulgiert wird. Gemäß dem Willen des Gesetzgebers überlässt in der
Tat „dieser Codex dem Partikularrecht der einzelnen Kirchen eigenen
Rechts alles, was nicht für das gemeinsame Wohl aller Ostkirchen als
notwendig erachtet wird. Beim Regeln dieser Angelegenheiten ist es Unser
Wille, dass diejenigen, die in den einzelnen Kirchen sui iuris über die
gesetzgebende Gewalt verfügen, möglichst rasch besondere Normen
vorsehen, unter Berücksichtigung der Traditionen des eigenen Ritus sowie der
Vorschriften des II. Vatikanischen Konzils" (Apost. Konst. Sacri canones).
Fast alle Ostkirchen sui iuris haben bereits ihr ius particulare promulgiert,
das ihr Recht und ihre Pflicht, sich der eigenen Kirchenordnung gemäß zu
regieren, wirksam sicherstellt.

Die doppelte Kodifikation innerhalb der einen katholischen Kirche
zeigt, dass die lateinische Kirche nicht synonym zur Universalkirche ist.
Außerdem ist ein juridischer „Status" der Ostkirchen impliziert, der sich

von der lateinischen Kirche unterscheidet.
Auch das Prinzip des „Vorrangs des lateinischen Ritus" (praestantia

ritus latini) ist abgeschafft. Dieses Prinzip war durch Benedikt XIV in der
Apostolischen Konstitution Etsi pastoralis (26. Mai 1742) und die Enzyklika
Allatae sunt (26. Juni 1755) festgelegt worden. Dieser „Vorrang" (praestantia)

besagte, dass einzig der lateinische Ritus den wahren katholischen Glauben

garantiere und vollkommen ausdrücke.
Die Universalkirche (Ecclesia universa) besteht aus der Communio der

verschiedenen Kirchen in Ost und West. Eine besondere Bedeutung haben
dabei die ehemaligen Patriarchalkirchen als Mütter des Glaubens, die von
den Aposteln und ihren Nachfolgern gegründet und mit besonderen eigenen

Ordnungen ausgestattet wurden, unbeschadet des Prinzips, dass nach
dem Willen Christi der Bischof von Rom als Nachfolger des Petrus der
universalen Communio der Kirchen vorsteht.

8 Unsere Übersetzung, vgl.: Principes directeurs pour la révision du Code de droit canon
oriental, in: Nuntia 3 (1975) 11-12.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 325

6. Beziehung zwischen den beiden Codices

Die Adressaten eines jeden Kodex sind verschieden: Can. 1 CCEO schreibt
vor: „Die Canones dieses Codex betreffen alle katholischen Ostkirchen und
nur sie, außer es wird hinsichtlich der Beziehungen mit der lateinischen
Kirche ausdrücklich etwas anderes bestimmt."

Dieser Canon beschreibt präziser, was can. 1 des CIC von 1917 in anderen

Worten ausdrückte: „Obwohl er oft auf die Kirchenordnung der
Ostkirche Bezug nimmt, betrifft der Codex nur die lateinische Kirche und
verpflichtet die Ostkirche nicht, außer es handle sich um Bestimmungen, die
diese der Sache nach betreffen."9 Can. 1 des CIC von 1983 schreibt kurz und
bündig vor: „Die Canones dieses Codex betreffen ausschließlich die lateinische

Kirche".
Can. 1 des CCEO führt also das passive Subjekt des CCEO ein sowie

auch die Kriterien, die die Beziehung zwischen beiden Codices bestimmen:
die jeweilige Begrenztheit der Codices in ihrer Wirksamkeit, die sich auf
verschiedene Art und Weise äußert. Der lateinische Codex bekräftigt auf
unbedingte Weise, dass seine Canones ausschließlich die lateinische Kirche

betreffen, d.h. ausschließlich die lateinischen Gläubigen verpflichten,
und hält es für überflüssig, auf die Ostkirchen einzugehen. Der östliche
Codex hingegen erklärt zwar, dass seine Canones alle Ostkirchen und nur diese

betreffen, doch er erlaubt Ausnahmen, die allerdings ausdrücklich
genannt sein müssen.

Ausdrücklich umfasst der CCEO Bestimmungen, die die lateinischen
Gläubigen in ihrer Beziehung zu den östlichen Gläubigen unmittelbar
verpflichten. In der Tat wird die lateinische Kirche in neun Canones
ausdrücklich mit der Formulierung „etiam Ecclesia latina" erwähnt: can. 37,
41, 207, 322 § 1, 432, 696, 830 § 1, 916 § 5,1465. Auch der CIC umfasst einige
Canones, die die orientalischen Gläubigen in ihrer Beziehung zu den
lateinischen Gläubigen unmittelbar verpflichten. Analog dazu könnte man also

can. 1 des CIC folgendermaßen verstehen: „Die Canones dieses Codex
betreffen allein die lateinische Kirche, außer eine andere Bestimmung
berühre ausdrücklich die Beziehungen zu den katholischen Ostkirchen."

Doch die Auswirkungen des CCEO auf die lateinischen Gläubigen
beschränken sich nicht auf Normen, in denen diese ausdrücklich erwähnt
sind. Es gibt auch Canones, in denen die lateinische Kirche zwar nicht
ausdrücklich erwähnt wird, jedoch als Kirche sui iuris eingeschlossen ist,
obwohl sie anders ist als die vier Arten einer Kirche sui iuris, die vom CCEO

vorgesehen sind. Die Canones 29-41 CCEO betreffen die lateinische Kirche
- einzelne Mitglieder sowie ihre Gesamtheit - in Bezug auf die Aufnahme

9 „Licet in Codice iuris canonici Ecclesiae quoque Orientalis disciplina saepe referatur,
ipse tarnen una respicit Latinam Ecclesiam, neque Orientalem obligat, nisi de iis agatur,
quae ex ipsa rei natura etiam Orientalem afficiunt".



326 Dimitrios Salachas

in eine Kirche sui iuris und die Wahrung von Riten. Mehrere Canones
fordern ein einheitliches pastorales Handeln seitens der Bischöfe, die ihre
Vollmacht auf demselben Territorium ausüben, unabhängig vom Ritus,
und umfassen so auch die lateinische Kirche. Dies gilt auch für die
Kirchenordnung im Allgemeinen sowie für die Förderung der Einheit aller
Christen (CCEO, can. 84 §r), für die Festlegung von Spenden für Feste und
Steuern (can. 1013 §2) und die Vereinheitlichung der Strafgesetze (can.
1405 §3)- Die Oberen der religiösen Institute der lateinischen Kirche müssen

can. 517 §2 des CCEO beachten. Die gleiche Bestimmung gilt für die
Zulassung von östlichen Anwärtern in lateinischen Klöstern (451).

Betroffen sind implizit auch die lateinischen Gläubigen. Wenn die
kirchlichen Autoritäten ihre Feitungsvollmacht über die östlichen Gläubigen

ausüben hinsichtlich aller Gesetze des CCEO, welche die juridische
Situation der Person innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft festlegen, können

sie die Befähigung anerkennen oder verweigern, bestimmte Handlungen

vorzunehmen, wie etwa das Alter der Minderjährigkeit oder Volljährigkeit

oder den Status des Freiseins. Diese Bestimmungen müssen von
jedem kirchlichen Oberen, ob östlich oder lateinisch, respektiert werden.
Außerdem ist zu beachten, dass es in den allgemeinen Normen beider
Codices Fälle gibt, in denen die Canones des CCEO herangezogen werden
können, um in Canones des CIC mit ähnlichem Inhalt Zweifel zu beheben
und Unklarheiten zu beseitigen.

7. Interpretation und Komplementarität der beiden Codices

Die katholische Kirche ist nun mit zwei Codices ausgestattet: mit dem
lateinischen und dem östlichen Codex. Der CIC ist natürlich keine
Auslegungsquelle für den CCEO, und umgekehrt. Aber gemäß can. 17 des CIC

gilt:

„Kirchliche Gesetze sind zu verstehen gemäß der im Text und im Kontext
wohl erwogenen eigenen Wortbedeutung; wenn sie zweifelhaft und dunkel
bleibt, ist zurückzugreifen auf Parallelstellen, wenn es solche gibt, auf Zweck
und Umstände des Gesetzes und auf die Absicht des Gesetzgebers [mens
legislatoris]".

Das gleiche Prinzip wird im CCEO durch can. 1499 begründet.
Can. 19 des CIC schreibt vor:

„Wenn in einer bestimmten Sache die ausdrückliche Vorschrift eines
allgemeinen oder partikularen Gesetzes oder eine Gewohnheit fehlt, ist die Sache,

wenn es nicht eine Strafsache ist, zu entscheiden unter Berücksichtigung von
Gesetzen, die für ähnlich gelagerte Fälle erlassen worden sind, von allgemeinen

Rechtsprinzipien unter Wahrung der kanonischen Billigkeit sowie unter
Berücksichtigung der Rechtsauffassung und Rechtspraxis der Römischen Kurie

und der gemeinsamen und ständigen Ansicht der Fachgelehrten."



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 327

Can. 1501 des CCEO begründet die gleiche Bestimmung mit einem kleinen
Unterschied:

„Wenn in einer bestimmten Sache die ausdrückliche Vorschrift eines
Gesetzes fehlt, ist die Sache, wenn es keine Strafsache ist, zu entscheiden
gemäß den Canones der Synoden und der Kirchenväter, gemäß der rechtmäßigen

Gewohnheit, den allgemeinen Prinzipien des kanonischen Rechts unter
Wahrung der Billigkeit, der kirchlichen Rechtsauffassung, der gemeinsamen
und beständigen kanonischen Lehre."

Das Prinzip der kanonischen Auslegung durch das Zurückgreifen auf
„Parallelstellen" oder „ähnliche" Fälle legt den ergänzenden Charakter der beiden

Codices nahe.
Bleibt der Sinn eines Gesetzes in beiden Codices zweifelhaft oder dunkel

oder existiert keine ausdrückliche Vorschrift des allgemeinen oder
partikulären Gesetzes (lacuna legis) zu einem bestimmten Thema, können die
jeweiligen Parallelstellen als Ersatz dienen.

„Parallelstellen" sind Stellen oder Abschnitte, die das gleiche Thema
unter einem anderen Aspekt und anderen Umständen behandeln, oder die
die gleichen Ausdrücke verwenden. Solche Stellen sind nicht nur im Codex
zu finden, sondern auch in anderen gültigen, nicht im Codex enthaltenen
Gesetzen. Gibt es keine „Parallelstellen", ist im Fall der lacuna legis
schließlich eine Berufung auf die Umstände des Gesetzes und die Absicht
des Gesetzgebers (mens legislatoris) möglich. Die mens legislatoris im Falle
der beiden Codices, d.h. Papst Johannes Paul II., wird in beiden Apostolischen

Konstitutionen Sacrae disciplinae leges und Sacri canones deutlich,
mit denen er im Jahr 1983 den CIC und im Jahr 1990 den CCEO promulgierte.

8. Die ökumenische Ekklesiologie der beiden Codices

Bis zum II. Vatikanischen Konzil vertrat man in Theorie und Praxis die
These, dass jeder Getaufte, innerhalb oder außerhalb der katholischen
Kirche, an rein kirchliche Rechtsvorschriften gebunden sei (vgl. CIC/1917, can.
12).10 Diese Lehre gründete auf der exklusivistischen Konzeption des Heils
und folglich auf einer exklusivistischen Konzeption der Kirchlichkeit und
der Sakramentalität, die die katholische Kirche für sich selbst beanspruchte.

Diese Einstellung wurde in juridische Bestimmungen umgesetzt, nach

10 CIC/17, can. 12: „Legibus mere ecclesiasticis non tenentur qui baptismum non recepe-
runt, nec baptizati qui sufficienti rationis usu non gaudent, nec qui, licet rationis usum
assecuti, septimum aetatis annum nondum expleverunt, nisi aliud iure expresse caveatur".
Daraus folgt, dass „legibus mere ecclesiasticis tenentur" alle Getauften, Katholiken und
Nicht-Katholiken, die „sufficienti rationis usu gaudent" und „septimun aetatis annum
expleverunt".



328 Dimitrios Salachas

denen alle Getauften den kirchlichen Gesetzen der katholischen Kirche
unterliegen.11

Daraus war abzuleiten, dass die nicht-katholischen Getauften der
kirchlichen Gemeinschaften im Westen bis zum Inkrafttreten des CIC 1983 den
kirchlichen Gesetzen des CIC 1917 unterlagen. Die nicht-katholischen
Getauften des östlichen Ritus unterlagen den Gesetzen der katholischen
Ostkirchen bis zur Promulgation des Konzilsdekrets über die Ökumene Unita-
tis redintegratio.

Das II. Vatikanische Konzil erarbeitete und vertiefte die Ekklesiologie
der Communio, d.h. die Theologie der Kirche als Mysterium der Commu-
nio. Das Konzil wollte die bereits vorhandenen Bande in der Sakramenta-
lität und Kirchlichkeit zwischen der katholischen Kirche, den orthodoxen
Ostkirchen und den kirchlichen Gemeinschaften, die aus der Reformation
hervorgegangen sind, hervorheben. Hinsichtlich der orthodoxen Ostkirchen

erklärt das Konzil deutlich, dass in diesen Kirchen „durch die Feier
der Eucharistie des Herrn in diesen Einzelkirchen die Kirche Gottes [sich
aufbaut], und durch die Konzelebration wird ihre Gemeinschaft offenbar
[wird]" (UR 15).

Hinsichtlich der Gläubigen der kirchlichen Gemeinschaften, die aus der
Reformation hervorgegangen sind, wird deutlich gesagt: Sie sind „durch
den Glauben in der Taufe gerechtfertigt und Christus eingegliedert, darum
gebührt ihnen der Ehrenname des Christen, und mit Recht werden sie von
den Söhnen der katholischen Kirche als Brüder im Herrn anerkannt" (UR
3)-

Zur Benennung der nicht-katholischen Christen verwenden die beiden
Codices nicht mehr die frühere Terminologie Häretiker und Schismatiker.
Man spricht vielmehr von Gläubigen, die nicht in voller Communio mit
der katholischen Kirche stehen, denn:

„Den Menschen jedoch, die jetzt in solchen Gemeinschaften geboren sind
und in ihnen den Glauben an Christus erlangen, darf die Schuld der Trennung

nicht zur Last gelegt werden - die katholische Kirche betrachtet sie als
Brüder, in Verehrung und Liebe. Denn wer an Christus glaubt und in der
rechten Weise die Taufe empfangen hat, steht dadurch in einer gewissen,
wenn auch nicht vollkommenen Gemeinschaft mit der katholischen Kirche"
(UR 3).

Häretiker oder Schismatiker sind diejenigen Katholiken, die den katholischen

Glauben oder die kirchliche Communio und die Unterwerfung unter
die oberste Autorität der Kirche verworfen haben.

11 Vor dem II. Vatikanischen Konzil hatte die katholische Kirche die theologische Vision
entwickelt, derzufolge sie sich als einzige Verwalterin des Heils darstellte: vgl. INTERNATIONALE

Kommission für den theologischen Dialog zwischen der katholischen und der
ORTHODOXEN KIRCHE: Document sur Vuniatisme, méthode d'union du passé et la recherche
actuelle de la pleine communion, Nr. 10, in: Documentation catholique 2077 (1993) 711-714.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 329

Gemäß diesen Gegebenheiten der Lehre schreiben die beiden Codices
ein normatives Prinzip vor, das lautet: „Durch rein kirchliche Gesetze werden

diejenigen verpflichtet, die in der katholischen Kirche getauft oder in
diese aufgenommen worden sind [...]" (C/C, can. 11; CCEO, 1490).

Um die größtmögliche Klarheit zu erreichen, sagt can. 1 des CCEO un-
missverständlich und durch eine positive Formulierung aus: „Die Canones
dieses Codex betreffen alle katholischen Ostkirchen und nur sie."
Ausschließlich die östlichen Katholiken sind die Adressaten des CCEO.

Das Adjektiv „katholisch" wurde als notwendig erachtet, um den
Eindruck zu vermeiden, die Canones des aktuellen Codex beträfen auch die
orthodoxen Ostkirchen.12 Die Formulierung des Canons entspricht den
durch die Mitglieder der Päpstlichen Kommission für die Überarbeitung
(PCCICOR) am 23. März 1974 verabschiedeten Hauptprinzipien der
Kodifikation. Dazu gehören der ökumenische Charakter des Codex und die
Aussage, dass „der zukünftige Codex präzise festlegen soll, dass er ausschließlich

für die legitimen Mitglieder einer katholischen Ostkirche gilf'.n
Dieses neue Prinzip findet unmittelbare Anwendung im Bereich der

Eheschließung, genauer im Bereich der Mischehen^ zwischen östlichen Katholiken

und orthodoxen oder protestantischen Gläubigen. In diesem Fall schreibt
der CCEO nicht nur die Anwendung des göttlichen Rechts und des
katholischen Kirchenrechts vor, sondern auch die des eigenen Rechts der Kirche
oder der kirchlichen Gemeinschaft des nicht-katholischen Partners, falls
diese Gemeinschaft über ein eigenes Eherecht verfügt (vgl. Canones 780 et
781).

Die Normen dieser beiden Canones 780 und 781 CCEO fehlen im CIC.
Aus diesem Grund hat der Päpstliche Rat für die Gesetzestexte am 25.
Januar 2005 die Instruktion Dignitas Connubii veröffentlicht. Diese trifft in
den Artikeln 2 und 4 ähnliche Bestimmungen. So erkennt die katholische
Gesetzgebung - die lateinische wie auch die östliche - das orthodoxe und
protestantische Eherecht an, unbeschadet des göttlichen Rechts, besonders

hinsichtlich der wesentlichen Eigenschaften der Ehe: Einheit und Un-
auflöslichkeit.

Unter Berücksichtigung des Grades der Communio mit der katholischen

Kirche haben die beiden Codices also aufgrund der Umstände von
Zeit, Ort und Personen eine flexiblere pastorale Handlungsweise im
Bereich der Teilnahme an Sakramenten angenommen, die allen (Getauften)
die Heilsmittel anbietet und durch die Teilnahme an den Sakramenten
und anderen Feiern und heiligen Dingen Zeugnis gibt von der Liebe unter
den Christen (C/C, can. 844 ; CCEO, can. 671).

12 Vgl. Nuntia 10 (1980) 88.
'3 Vgl. Nuntia 3 (1976) 13; 10 (1980) 88.
'4 Vgl. Nuntia 5 (1977) 52-62.



33° Dimitrios Salachas

9. Die geistliche und theologische Dimension der beiden Codices

Im Unterschied zum Zivilrecht hat das Kanonische Recht zusätzlich eine
geistliche und theologische Dimension, die sich auf Gott als Quelle seiner
Existenz, seines normativen Wertes und auch seines letzten Ziels bezieht.
Der letzte Canon des lateinischen Codex (can. 1751) fasst in der ihm eigenen

Terminologie das Ziel des kirchlichen Gesetzes zusammen: „In der
Kirche muss das Heil der Seelen immer das oberste Gesetz sein" (salus ani-
marum in Ecclesia suprema semper lex esse debet). Außerdem spricht der
Gesetzgeber des „Codex der Canones der Ostkirchen", nachdem er erneut
bekräftigt hat, dass das höchste Ziel aller Gesetz der Kirche ganz und gar
in der Ökonomie in der geschichtlichen Verwirklichung) des Seelenheils

besteht, den kirchlichen Canones einen heiligen Charakter zu. Man
wollte die Canones des Codex in die Linie der „Heiligen Canones" (lepoi
Kavôveç) einschreiben, die von den ersten Ökumenischen Konzilien sowie
von „unseren heiligen Vätern" festgelegt worden sind.

In der Tat spricht can. 2 ein fundamentales Interpretationsprinzip aus
(can. 1501):

„Die Canones des Codex, in denen zumeist das alte Recht der orientalischen
Kirchen aufgenommen und angepasst ist, sind besonders von jenem Recht
her zu beurteilen", und: „Wenn in einer bestimmten Sache die ausdrückliche
Vorschrift eines Gesetzes fehlt, ist die Sache, wenn es keine Strafsache ist, zu
entscheiden gemäß den Canones der Synoden und der Kirchenväter [...]."

Sehr bedeutsam ist auch die Definition der Gewohnheit in can. 1506: „Die
Gewohnheit einer christlichen Gemeinschaft kann Rechtskraft erlangen,
sofern sie der Tätigkeit des Heiligen Geistes im Leib der Kirche
entspricht".

Tatsächlich gibt es einen engen Bezug zwischen Theologie, Liturgie und
Kirchenrecht. In der Theologie lehrt die Kirche die Ökonomie
geschichtliche Verwirklichung) des Seelenheils, sie hält die offenbarte Wahrheit

heilig, erforscht sie in der Tiefe, verkündigt sie und legt sie aus; in der
Liturgie feiert die Kirche den Glauben des Heils; durch das Kirchenrecht
leitet die Kirche in pastoraler Weise die Gläubigen an, den Glauben des

Heils zu leben und ihn in ihren jeweiligen Lebensumständen zu bezeugen.
Man könnte das kanonische Recht berechtigterweise definieren als „Recht
der Gnade" (to ölkcuov rijç x^PtT0S)» d.h. als die Regel, die die Gläubigen
zur Gnade des Heils hinführt.

Jede kanonische Norm, selbst wenn sie rein disziplinär ist, hat ein
theologisches Fundament, denn sie legt das Verhalten der Kirche und in
der Kirche fest, insofern diese Geheimnis der Communio ist. So bringen
die beiden Codices in der katholischen Kirche - ein Codex für die lateinische

Kirche, der andere für die katholischen Ostkirchen - die Einheit und
Vielfalt der Kirche zum Ausdruck, die von „ein und demselben Geist"
erleuchtet ist. In der Tat drückt die theologische, liturgische, geistliche und



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 331

disziplinare Tradition der lateinischen Kirche und der katholischen
Ostkirchen, die nach Kultur und historischen Umständen der Völker verschieden

sind, die je eigene Weise jeder Kirche aus, den Glauben zu leben und
zu feiern.

10. Schlussfolgerung

Fast 30 Jahre nach der Promulgation des lateinischen Codex (Codex Iuris
Canonici) und 20 Jahre nach der Promulgation des östlichen Codex (Codex
Canonum Ecclesiarum Orientalium) sowie im Gefolge der reichen bereits
erschienenen Literatur, der Kommentierung und der Gegenüberstellung
der beiden Codices lässt sich feststellen: Die legitime Vielfalt der disziplinaren

Ordnungen, die oft eher komplementär als entgegengesetzt sind,
bringt ans Licht, dass sie auf ausgezeichnete Weise in derselben lebendigen

Tradition der Apostel, der Schriften der östlichen und lateinischen Väter

sowie der geistlichen Autoren verwurzelt sind und sich aus dieser
Tradition nähren. Tatsächlich beweisen die Unterschiede zwischen den beiden

Codices, vor allem was die Sakramente betrifft, dass es darum geht,
die apostolische und patristische Tradition zu vertiefen, die in Ost und
West auf verschiedene Weise gelebt wird, so dass man behaupten kann,
dass gewisse Aspekte des geoffenbarten Mysteriums manchmal von der
einen Seite besser erfasst und besser ausgelegt werden als von der anderen.

Zweifellos hat die Promulgation der beiden Codices Fragen aufgeworfen
hinsichtlich der Beziehungen zwischen den Riten, so dass der Päpstliche
Rat für die gesetzgebenden Texte sich zu einer langen Arbeit der Revision
und Harmonisierung zwischen den beiden Codices verpflichtet sah.

Insofern die Ostkirchen katholisch sind und in voller Communio mit
dem Apostolischen Stuhl und dem Bischof von Rom stehen, verfügen sie
über eine relative Autonomie unter Wahrung der Einheit des katholischen
Glaubens und der von Gott errichteten Struktur der Universalkirche. In
diesem Sinne erkennt das Konzilsdekret Orientalium Ecclesiarum in Nr. 9
an, dass die „Rechte und Privilegien [der Patriarchen] nach den alten
Traditionen einer jeden Kirche und nach den Beschlüssen der Ökumenischen
Konzilien wiederhergestellt werden sollen", und präzisiert zugleich:

„Die Patriarchen bilden mit ihren Synoden die Oberinstanz für alle
Angelegenheiten des Patriarchates; nicht ausgenommen ist das Recht zur Errichtung

neuer Eparchien und zur Ernennung von Bischöfen ihres Ritus innerhalb

der Grenzen des Patriarchalgebietes, unbeschadet des Rechtes des
Bischofs von Rom, in Einzelfällen einzugreifen".

Im Rahmen dieser Ekklesiologie haben sich die katholischen Ostkirchen
nicht den orthodoxen Ostkirchen angeglichen, deren Struktur wesentlich
synodal ist. Das genannte Konzilsdekret bekräftigt jedoch: „Alle
Rechtsbestimmungen dieses Dekretes gelten nur für die gegenwärtigen Verhält-



332 Dimitrios Salachas

nisse, bis die katholische Kirche und die getrennten Ostkirchen zur Fülle
der Communio zusammenfinden" (Nr. 30). Es ist bekannt, dass die Frage
nach dem Dienst des Bischofs von Rom in der Communio der
Universalkirche gegenwärtig im Zentrum des theologischen Dialoges zwischen
der Katholischen Kirche und den Orthodoxen Kirchen steht. Es ist eine
schwer zu lösende Frage, doch die Kirchen haben sich dazu verpflichtet,
trotz der Schwierigkeiten eine Lösung zu finden.

Es stimmt, was der Gesetzgeber sagt: „Die Ostkirchen, die noch nicht in
voller Communio mit der katholischen Kirche stehen, sind von demselben
und grundlegend einen Erbe der kanonischen Ordnung geleitet, d.h. von
den heiligen Canones der ersten Jahrhunderte der Kirche". Doch dieses

grundsätzlich eine Erbe der kanonischen Ordnung wird im orthodoxen
kanonischen Recht und im katholischen ostkirchlichen Recht oft nicht in
gleicher Weise interpretiert und angewandt, denn sie sind in eine je
verschiedene ekklesiologische Perspektive eingefügt.

Inzwischen kann man feststellen, dass in der katholischen Kirche die
Promulgation des östlichen Codex bereits ein bedeutsames Faktum gezeigt
hat: Die Formen der Ausübung des römischen Primats sind in der lateinischen

Kirche und in den katholischen Ostkirchen, die über eine größere
Autonomie verfügen, nicht gleichförmig. Das wichtigste Merkmal der
östlichen Kirchenorganisation besteht in der Gestalt des Patriarchen, der
innerhalb der Jurisdiktionshierarchie direkt nach dem Papst kommt und
mit seiner Synode an dessen überbischöflicher Vollmacht teilhat innerhalb
der Grenzen des Territoriums der Patriarchalkirche. Außerdem ist der
Patriarch mit dem Recht der Aufsicht über die Gläubigen ausgestattet, die
außerhalb der Grenzen des Territoriums der Patriarchalkirche wohnen, an
deren Spitze er als Vater und Haupt (pater et caput, CCEO can. 55) steht.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 333

Zusammenfassung
Die katholischen Ostkirchen haben mit ihren theologischen, liturgischen,
spirituellen und disziplinären Erben eine eigene Stellung innerhalb der
katholische Kirche. Die Vielfalt der Disziplinen, zu denen auch die lateinische
gehört, schadet der Einheit des Glaubens nicht. Ausserdem hat das 2.
Vatikanische Konzil die Gleichrangigkeit der lateinischen Kirche und der
katholischen Ostkirchen anerkannt. Beide Gesetzbücher, der CIC und der CCEO,
können als komplementär betrachtet werden. Beide sind auch geprägt von
einer ökumenischen Ekklesiologie. Das disziplinäre Erbe der ersten Jahrhunderte,

die die katholischen Ostkirchen mit den orthodoxen Kirchen gemeinsam

haben, wird jedoch unterschieden ausgelegt auf Grund der jeweils
verschiedenen ekklesiologischen Perspektiven.

Abstract
The Eastern Catholic Churches have their own position inside the Catholic
Church because of their theological, liturgical, spiritual and disciplinary
heritage. The diversity of disciplines, including the Latin, does not do prejudice

to the unity of faith. Besides that, the Second Vatican Council
recognized the equal dignity of the Latin Church and of the Eastern Catholic
Churches. Both Codes of Canon Law, the CIC and the CCEO, can be considered

as complementary. Both are also pervaded by a ecumenical ecclesio-
logy. However, the disciplinary heritage of the first centuries that the Eastern

Catholic Churches share with the Orthodox Churches is interpreted
differently because of the ecclesiological perspective proper to each.


	Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche

