Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche
Autor: Salachas, Dimitrios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

+ DIMITRIOS SALACHAS

Die Ekklesiologie der zwei Codices in der

Katholischen Kirche!

(Codex Iuris Canonici - Codex canonum Ecclesiarum
Orientalium)

1. EINLEITENDE BEMERKUNG

Die ,Absicht des Gesetzgebers“ (mens legislatoris) bei der doppelten Kodi-
fikation in der katholischen Kirche liegt auf der Hand und ist in der Apo-
stolischen Konstitution Sacri canones niedergelegt, mit der Papst Johannes
Paul IT am 18. Oktober 1990 den Codex canonum Ecclesiarum Orientalium
(CCEQ) promulgierte:

,Von den Anfingen der kanonischen Kodifikation der orientalischen Kirchen
an bringt der bestindige Wille der Pdpste, zwei Codices zu promulgieren -
den einen fir die lateinische Kirche, den anderen fiir die katholischen Ost-
kirchen -, ganz deutlich ihren Wunsch zum Ausdruck, das zu bewahren, was
in der Kirche durch die Vorsehung Gottes geschieht, damit sie, durch den
einen Geist versammelt, mit den beiden Lungenfliigeln des Ostens und des
Westens atmet und damit ihr Herz mit zwei Kammern in der Liebe Christi
glitht.“2

Dieses poetische Bild ist keineswegs rhetorisch, sondern sagt mehr als jede
trockene Rechtsvorschrift.

2. EINHEIT DER KIRCHE UND VIELFALT DER LOKALKIRCHEN IN OST UND WEST

Die Dogmatische Konstitution tiber die Kirche Lumen Gentium (LG)3 des
I1. Vatikanischen Konzils beschreibt in Nr. 23d die Einheit und Vielfalt der
Kirche und spricht den historischen Ursprung der Lokalkirchen in Ost und
West der gottlichen Vorsehung zu:

1 Vortrag gehalten am 13. Marz 2012 im Rahmen der Vorlesung von Frau Prof. Astrid Kaptijn
~Wie lebt die katholische Kirche die Einheit ihres Glaubens mit zwei verschiedenen Codices des
Kirchenrechts ?“ Mons. Salachas ist Bischof und Apostolischer Exarch der Katholiken des byzan_
tinischen Ritus in Griechenland.

2 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium. Gesetzbuch der katholischen Ostkirchen. Latei-
nisch-Deutsche Ausgabe. Hrsg. von Libero GEROSA und Peter KRAMER (= AMATECA - Repertoria
2). Paderborn: Bonifatius 2000, 37.

3 Zitiert nach RAHNER, K./VORGRIMMLER, H.: Kleines Konzilskompendium. Samtliche Texte des
Zweiten Vatikanums. Freiburg i.Br.: Herder 2004



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 317

,2Dank der gottlichen Vorsehung aber sind die verschiedenen Kirchen, die an
verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet
worden sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen
Gemeinschaften zusammengewachsen. Sie erfreuen sich, unbeschadet der
Einheit des Glaubens und der einen gottlichen Verfassung der Gesamtkirche,
ihrer eigenen Disziplin, eines eigenen liturgischen Brauches und eines eige-
nen theologischen und geistlichen Erbes. Darunter haben vorziiglich gewisse
alte Patriarchalkirchen wie Stammiitter des Glaubens andere Kirchen sozusa-
gen als Tochter geboren, mit denen sie durch ein engeres Liebesband im
sakramentalen Leben und in der gegenseitigen Achtung von Rechten und
Pflichten bis auf unsere Zeiten verbunden sind. Diese eintrdchtige Vielfalt
der Ortskirchen zeigt in besonders hellem Licht die Katholizitat der ungeteil-
ten Kirche.”

Der Konzilstext nimmt vor allem auf die ehemaligen Patriarchalkirchen
Bezug, von denen viele sich rithmen, von den Aposteln selbst gegriindet
worden zu sein. Diese Kirchen halten, vereint im apostolischen Glauben
und definiert durch die ersten Okumenischen Konzile, an ihren eigenen
kanonischen Ordnungen sowie an ihren eigenen Theologien und Liturgien
fest. Die Institution des Patriarchats kommt nicht nur der Forderung nach
einer traditionsgemaf synodalen Organisation und Verwaltung nach, son-
dern vor allem der kirchlichen Forderung nach Wahrung ihrer inneren
Einheit und der ,regionalen und iiberregionalen Communio® auf verschie-
denen Ebenen (Provinzen, Regionen). Der Text verweist auf die von Gott
errichtete Struktur der Universalkirche. Entsprechend der katholischen
Ekklesiologie setzt dies die apostolische Sukzession im Bischofsamt und
die Funktion des Bischofs von Rom in der universalen Communio der Lo-
kalkirchen voraus.

Als kanonische Grundlage fiir den Ursprung der ehemaligen Patriar-
chatssitze im Osten nennt das gleiche Dokument LG unter anderem die
Canones 6 und 7 des Ersten Okumenischen Konzils von Nicia (325). Der
CCEO fasst die Aussage des Konzils in Canon 55 zusammen:

,Gemaf iltester Tradition der Kirche, die schon auf den ersten Okumeni-
schen Konzilien Anerkennung gefunden hat, gibt es in der Kirche die Institu-
tion des Patriarchats; deshalb ist den Patriarchen der orientalischen Kirchen,
die jeder ihrer Patriarchalkirche4 gleichsam als Vater und Haupt [pater et
caput] vorstehen, mit besonderer Ehre zu begegnen.”

Wie es Congar formuliert:

sexistiert also eine unerschiitterliche und bestdndige Tradition, derzufolge
unter Sicherstellung der Einheit des Glaubens - der Grundsubstanz der Ein-

4 Die deutsche Ubersetzung einiger Begriffe im von GEROSA, L./KRAMER, P. herausgegebenen
Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium. Gesetzbuch der katholischen Ostkirchen. Latei-
nisch-deutsche Ausgabe (= AMATECA - Repertoria 2). Paderborn 2000, wie z.B. ,Patriarchal-
kirche“ oder ,Kirche eigenen Rechts” fiir ,Ecclesia sui iuris“, ist nicht ganz zutreffend. Des-
halb passen wir manchmal die Ubersetzung an.



318 Dimitrios Salachas

heit der Kirche selbst - verschiedene Praktiken legitim und zuldssig sein
konnen, ohne die Communio zu gefihrden. Dieses Prinzip galt bereits in der
Martyrerkirche®.5

Die Lokalsynode von Konstantinopel (879-880), die die Communio zwi-
schen Patriarch Photius und dem Romischen Stuhl trotz romischen Wider-
stands wiederherstellte, stellt dariiber hinaus klar:

»Jede Kirche besitzt gewisse alte Traditionen, die sie als Erbe empfangen hat.
Man darf sich diesbeziiglich weder streiten noch dariiber diskutieren. Es ist
legitim, dass die Kirche von Rom ihrer eigenen Handlungsweise folgt, und
dass die Kirche von Konstantinopel gewisse Brauche wahrt, die ihr nach alter
Tradition zukommen. Dies gilt ebenso fiir die (anderen) Ostkirchlichen Sitze

[...].¢

Das Konzil fligt an: ,Vieles hdtte erspart bleiben konnen, wenn die Kirchen
dieser Regel in der Vergangenheit gefolgt waren.“®

1200 Jahre spiter bestitigt das II. Vatikanische Konzil diese Uberzeugung
und erkldrt: ,Die vollkommene Beobachtung dieses Prinzips, das in der Tra-
dition vorhanden, aber nicht immer beachtet worden ist, gehort zu den
Dingen, die zur Wiederherstellung der Einheit als notwendige Vorbedin-
gung durchaus erforderlich sind“ (UR 16).

Der in LG zitierte Konzilstext schreibt die Griindung der Patriarchalkir-
chen nicht einem durch Christus ausgedriickten Willen zu, sondern sieht sie
als Wirkung der Goéttlichen Vorsehung. Zur Wahrung der ,regionalen oder
tberregionalen Communio® in Ost und West stiitzt man sich auf Bischofs-
sitze, die gemdafd der Tradition durch die Apostel oder ihre direkten Mitar-
beiter gegriindet wurden, ohne ihre gesellschaftliche, wirtschaftliche und
kulturelle Bedeutung auszuschlieflen. Diese Art der Gliederung kirchlicher
Strukturen in mehr oder weniger grofle Regionen schadet weder der Ein-
heit des Glaubens noch der grundlegenden Verfasstheit der Universalkir-
che. Andererseits entspricht diese Struktur can. 17 des Okumenischen
Konzils von Chalkedon (451), der besagt, dass die kirchliche Territorialver-
waltung der zivilen Verwaltung folgt. Der Text von LG spricht nicht vom
,gottlichen Recht” (iure divino), sondern verwendet den Ausdruck Divina
Providentia factum est (hervorgebracht von der Géttlichen Vorsehung), um
auf den besonderen Rang der Ostkirchen im Heilsplan hinzuweisen.

Der Ausdruck iure divino bezieht sich auf das Mysterium der Kirche, auf
die von Gott errichtete Struktur der Universalkirche, auf den Episkopat
und auf das Bischofskollegium mit seinem Haupt, in dem das Apostelkolle-
gium sich fortsetzt. Die Patriarchen und die Vorsteher der anderen Kir-
chen sui iuris mit ihren Synoden bilden keine Institution ,gottlichen

5 CONGAR, Y. : Autonomie et pouvoir central dans IEglise vus par la théologie catholique,
in : Kanon 4 (1980) 1, 130.

6 MANSI, ].D.: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio. Bd. 17. Leipzig: H.
Welter 1901-1927, 489.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 319

Rechts“ als solche, sondern eine historische Tatsache, die von den ersten
Okumenischen Konzilen anerkannt wurde, also eine Institution iure cano-
nico. Die Apostolische Konstitution Sacri canones, mit der Papst Johannes
Paul II. den CCEO promulgiert hat, erklart:

,Unter den Ostkirchen ragen die Patriarchalkirchen auferordentlich hervor,
in denen die Patriarchen und die Synoden nach kanonischem Recht an der
hochsten Autoritdat der Kirche teilhaben [Patriarchae et Synodi iure canonico
supremae Ecclesiae auctoritatis participes sunt]“.

3. DIE ,RITUELLE® UND DIE ,EKKLESIOLOGISCHE® AUFFASSUNG DER KATHOLI-
SCHEN OSTKIRCHEN

Das II. Vatikanische Konzil hat auch zwei andere Dekrete dogmatischer
und disziplindrer Natur promulgiert: Orientalium Ecclesiarum (21.11.1964;
OE) und Unitatis Redintegratio (21.11.1964; UR). Um die Lehre und die
Grundausrichtungen der dogmatischen Konstitution LG 23d (s.0.) zu er-
klaren, miissen diese beiden Konzilsdokumente gemeinsam ausgewertet
werden, da sie die Redaktoren und den Gesetzgeber bei der Formulierung
der Canones in CIC und CCEO mafdgeblich beeinflusst haben. Das erste
Dekret behandelt die katholischen Ostkirchen, die mit dem Apostolischen
Stuhl in voller Communio stehen. Das zweite Dekret behandelt die Oku-
mene und widmet besondere Aufmerksamkeit den Ostkirchen, die nicht in
voller Communio mit dem Apostolischen Stuhl stehen (Nr. 14-18). Unter
Bezug auf die Katholiken des Ostens wird auch Folgendes gesagt:

,Dieses Heilige Konzil erklart, dass dies ganze geistliche und liturgische,
disziplindre und theologische Erbe mit seinen verschiedenen Traditionen zur
vollen Katholizitdat und Apostolizitdt der Kirche gehort; und sie sagt Gott da-
fur Dank, dass viele 6stliche Sohne der katholischen Kirche, die dieses Erbe
bewahren und den Wunsch haben, es reiner und vollstindiger zu leben,
schon jetzt mit den Briidern, die die abendldndiche Tradition pflegen, in voller
Gemeinschaft leben“ (UR 17b).

Das Dekret OE 2 folgt LG 23 und beschreibt die Einheit und die Pluralitat
der Kirche wie folgt:

»Die heilige katholische Kirche ist der mystische Leib Christi und besteht aus
den Gldubigen, die durch denselben Glauben, dieselben Sakramente und die-
selbe Leitung im Heiligen Geist organisch geeint sind. In verschiedene Ge-
meinschaften zusammengeschlossen, deren Zusammenhalt durch die Hierar-
chie sichergestellt ist, bilden sie ,Teilkirchen‘ oder ,Riten‘ [Ecclesiae particu-
lares seu ritus].”

Dieses Konzilsdekret identifiziert — wie auch der CIC 1983 - eine katholi-
sche Ostkirche mit einem Ritus und nennt sie Ecclesia ritualis (Canones
u1, 112, 372). Das ist eine rituelle Auffassung, die nicht ganzlich mit der
kirchlichen Natur der katholischen Ostkirchen tibereinstimmt. Der Ritus



320 Dimitrios Salachas

ist kein konstitutiver Bestandteil einer Kirche, sondern eine Tradition, ein
Erbe, eine Kultur. Der CCEO hat den kanonischen Begriff einer katholi-
schen Ostkirche verandert.

Can. 27 beschreibt eine Ostkirche als Kirche sui iuris (eigenen Rechts),
d.h. als ,eine Gemeinschaft von Christgldubigen, die mit der Hierarchie
nach Mafdgabe des Rechts verbunden ist und die von der héchsten Auto-
ritat der Kirche ausdriicklich oder stillschweigend als sui iuris anerkannt
wird“. Hingegen beschreibt can. 28 den Begriff ,Ritus als ,das liturgische,
theologische, geistliche und disziplindre Erbe, das sich durch die Kultur
und durch die geschichtlichen Ereignisse der Volker unterscheidet und
sich durch die eigene Art des Glaubenslebens einer jeden Kirche sui iuris
ausdriickt®. Auch die orthodoxen Kirchen, die als autokephale oder auto-
nome Kirchen bekannt sind, geeint im orthodoxen Glauben, bewahren ihre
eigene liturgische, theologische, geistliche und disziplindare Tradition.
Allerdings kennen sie den Begriff der ,Rituskirchen® nicht. Die ,rituelle”
Auffassung fithrt also zu einer Auffassung der katholischen Ostkirchen als
Anhang der lateinischen Kirche.

Es stellt sich die Frage nach der Anwendung des Begriffes der Kirche sui
iuris auf die lateinische Kirche. Die lateinische Kirche kann keinesfalls mit
einer Ostlichen Patriarchalkirche gleichgesetzt werden, denn die Einrich-
tung des Patriarchats war im Westen nie in Funktion, und der Papst in
Rom war nie als ,Patriarch der lateinischen Kirche®, einer Synode unter-
worfen, tatig — auch wenn er von den 6stlichen Christen als ,Patriarch des
Westens®, als Erster der ,Pentarchie®, angesehen wurde. Dennoch kann die
lateinische Kirche als ,Gemeinschaft glaubiger Christen, vereint durch die
eigene Hierarchie und regiert gemafd dem eigenen Recht” als eine Kirche
sui iuris angesehen werden. In der Tat ist der Papst der Bischof von Rom,
das direkte Haupt der lateinischen Kirche und der Hirt der katholischen
Kirche als ganzer. Als solcher ist der Papst, der oberste Gesetzgeber, der
beide Codices promulgiert hat.

4. DIE COMMUNIO DER KATHOLISCHEN OSTKIRCHEN MIT DEM APOSTOLISCHEN
STUHL IN ROM UND DIE WAHRUNG IHRER EIGENEN IDENTITAT

Das Konzilsdekret UR erldutert in Nr. 14 Denkweise und Geschichte der
Ostkirchen im Allgemeinen, ihre liturgische und geistliche Tradition, ihre
besondere kanonische Ordnung und ihre Eigenart in Bezug auf Fragen der
Lehre. In der Beschreibung der Beziehungen zwischen den Kirchen in Ost
und West in der Zeit der kirchlichen Gemeinschaft sowie der Rolle des
Romischen Stuhls in der universalen Communio der Kirche wird betont:

»[-..] Jahrhunderte hindurch [sind sie] je ihren besonderen Weg gegangen,
jedoch miteinander verbunden in briiderlicher Gemeinschaft des Glaubens
und des sakramentalen Lebens, wobei dem Romischen Stuhl mit allgemeiner



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 321

Zustimmung eine Fithrungsrolle zukam, wenn Streitigkeiten iiber Glaube
oder Disziplin unter ihnen entstanden [Sede romana moderante]“.

Diese Erklarung ist von grofler Bedeutung, nicht nur in Bezug auf die Wie-
derherstellung der vollkommenen Einheit zwischen katholischer Kirche
und orthodoxen Ostkirchen, sondern auch in Bezug auf die schon beste-
hende Beziehung zwischen den katholischen Ostkirchen und dem Aposto-
lischen Stuhl in Rom. Die Promulgation der beiden kanonischen Gesetzge-
bungen zeugt davon.

Das Konzil erkldrt den Sinn des eigenen Weges, den die Kirchen in Ost
und West wahrend mehrerer Jahrhunderte gegangen sind, wahrend sie
doch briiderlich im Glauben und im sakramentalen Leben vereint waren:

a) Ein Glaube, mehrere Theologien:

,Das von den Aposteln iiberkommene Erbe aber ist in verschiedenen Formen
und auf verschiedene Weise iibernommen, und daher schon von Anfang an in
der Kirche hier und dort verschieden ausgelegt worden, wobei auch die Ver-
schiedenheit der Mentalitdit und der Lebensverhdltnisse eine Rolle spielten.”
(UR 14¢).

Das Konzil anerkennt die legitime Vielfalt in der theologischen Formulie-
rung der Lehre. Diese bestehen darin, dass Ost und West zur Vertiefung
der offenbarten Wahrheit je eigene Methoden und Mittel verwendet ha-
ben.

»Daher darf es nicht wundernehmen, daf von der einen und von der anderen
Seite bestimmte Aspekte des offenbarten Mysteriums manchmal besser ver-
standen und deutlicher ins Licht gestellt wurden, und zwar so, daf man bei
jenen verschiedenartigen theologischen Formeln oft mehr von einer gegen-
seitigen Ergdnzung als von einer Gegensatzlichkeit sprechen muf§“ (UR 17a).

Das Konzil erkennt an, dass ,Kirchen des Orients von Anfang an einen
Schatz besitzen, aus dem die Kirche des Abendlandes in den Dingen der
Liturgie, in ihrer geistlichen Tradition und in der rechtlichen Ordnung
vielfach geschopft hat“ (UR 14b).

b) Unterschiede der Kirchenordnungen

Hinsichtlich der kanonischen Ordnung der ostlichen Christen bestatigt
das Konzil im Dekret Unitatis Redintegratio Nr. 16:

»,Schon von den altesten Zeiten her hatten die Kirchen des Orients ihre eige-
nen Kirchenordnungen, die von den heiligen Vatern und Synoden, auch von
okumenischen, sanktioniert worden sind. [...] so erklart das Heilige Konzil
feierlich, um jeden Zweifel auszuschliefen, da die Kirchen des Orients, im
Bewufdtsein der notwendigen Einheit der ganzen Kirche, die Fahigkeit haben,
sich nach ihren eigenen Ordnungen zu regieren [facultatem habere se se-
cundum proprias disciplinas regendi], wie sie der Geistesart ihrer Glaubigen



322 Dimitrios Salachas

am meisten entsprechen und dem Heil der Seelen am besten dienlich sind.”
(UR 16).

Wie bereits gesagt, anerkennt das Konzil aufgrund eines Aktes der Ge-
wissenserforschung: ,Die vollkommene Beobachtung dieses Prinzips, das
in der Tradition vorhanden, aber nicht immer beachtet worden ist, gehort
zu den Dingen, die zur Wiederherstellung der Einheit als notwendige Vor-
bedingung durchaus erforderlich sind“ (UR 16).

Auch das Dekret Orientalium Ecclesiarum erklart in Nr. 5 ausdriicklich:

,Die Kirchen des Ostens wie auch des Westens haben das volle Recht und die
Pflicht, sich jeweils nach ihren eigenen Grundsdtzen zu richten, die sie durch
ihr ehrwiirdiges Alter empfehlen, den Gewohnheiten ihrer Glaubigen besser
entsprechen und der Sorge um das Seelenheil angemessener erscheinen®.

,2Das volle Recht und die Pflicht, sich jeweils nach ihren eigenen diszipli-
ndren Bestimmungen zu richten®, ist der Sinn einer Kirche sui iuris. Zu ei-
ner solchen Kirche gehort wesentlich eine eigene Hierarchie, ein Oberhaupt
und eine interne Autonomie, d.h. eine gesetzgebende, administrative und
juridische Vollmacht, unbeschadet der hochsten Autoritit des Romischen
Pontifex und des Okumenischen Konzils tiber eine solche Kirche. Sie be-
sitzt folglich auch das Recht, ihre eigenen kanonischen Normen zu haben.
Da die katholischen Ostkirchen und die lateinische Kirche der obersten
Autoritat des Romischen Pontifex unterworfen sind, handelt es sich dabei um
eine relative Autonomie. Die Promulgation selbst dieser beiden Codices
des Kirchenrechts - einer fir die lateinische Kirche, einer fiir die katholi-
schen Ostkirchen - ist die unmittelbare Anwendung dieses Rechts und
dieser Pflicht, sich nach den eigenen disziplindren Bestimmungen zu re-
gieren.

Gleichzeitig unterstreicht das Konzil die Pflicht der Ostkirchen, ihre
alten Traditionen beizubehalten und wiederherzustellen:

»Alle Ostchristen sollen wissen und davon tiberzeugt sein, dafd sie ihre recht-
mafdigen liturgischen Brdauche und die ihnen eigene Ordnung bewahren diir-
fen und miissen, es sei denn, dafd aus eigenstindigem und organischem
Fortschritt Anderungen eingefiihrt werden sollten. Uber das alles sollen also
die Orientalen selbst mit grof3ter Gewissenhaftigkeit wachen. Sie sollen auch
immer tiefer eindringen in die Kenntnis dieser Dinge und sich immer mehr
vervollkommnen in deren praktischer Verwirklichung. Wenn sie aber wegen
besonderer Zeitumstande oder personlicher Verhdltnisse ungebiihrlich von
ihren 6stlichen Gebrauchen abgekommen sind, sollen sie sich befleiffigen, zu
den Uberlieferungen ihrer Viter zuriickzukehren“ (OE 6).

Hinsichtlich der Vorschriften fiir Sakramente heifdt es: ,Das Heilige Oku-
menische Konzil bestatigt und heifdt gut die alte bei den Ostkirchen be-
stehende Ordnung der Sakramente und die Art ihres Vollzuges und ihrer
Spendung. Gegebenenfalls wiinscht es die Wiederherstellung dieser alten
Ordnung” (OE 12). In Bezug auf die Institution des Patriarchats verlangt



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 323

das Konzil die Wiederherstellung der alten Rechte und Privilegien dieser
Kirchen: ,Es sind dies jene Rechte und Privilegien, die galten, als Ost und
West noch geeint waren, mag auch eine gewisse Anpassung an die heuti-
gen Verhdltnisse notwendig sein“ (OE 9).

5. DIE GLEICHRANGIGKEIT DER LATEINISCHEN KIRCHE UND DER KATHOLISCHEN
OSTKIRCHEN UND DIE PARITAT DER RECHTE UND PFLICHTEN

Das Dekret OE erklart in Nr. 3: Alle Kirchen in Ost und West

yunterscheiden sich in gewissem Grade durch ihre sogenannten Riten, d.h.
durch ihre Liturgie, ihr kirchliches Recht und ihr geistiges Erbgut; aber alle
sind sie in gleicher Weise der Hirtenfithrung des Bischofs von Rom anver-
traut, der nach gottlichem Recht dem hl. Petrus im Primat iiber die ganze
Kirche nachfolgt. Alle nehmen sie daher die gleiche Wiirde ein, so daf auf
Grund ihres Ritus keine von ihnen einen Vorrang vor den anderen hat. Alle
geniefden dieselben Rechte und haben dieselben Verpflichtungen, auch be-
ziiglich der unter Oberleitung des Bischofs von Rom auszuiibenden Verkiin-
digung des Evangeliums an die ganze Welt (vgl. Mk 16,15)".

Daraus folgt, dass beide Codices gleichrangig sind. Der Gesetzgeber ver-
sichert in der Apostolischen Konstitution Sacri canones, dass

,die Canones des Codex der orientalischen katholischen Kirchen dieselbe
Festigkeit [eandem firmitatem] wie die Gesetze des Codex des kanonischen
Rechts der lateinischen Kirche haben miissen. Das heisst, dass sie Geltung
haben, bis sie ausser Kraft gesetzt oder von der hochsten Autoritdt der Kirche
aus gerechten Griinden abgedndert werden, von denen der Grund der vollen
Gemeinschaft aller Kirchen des Ostens mit der katholischen Kirche der wohl
wichtigste ist, der zudem mit den Wiinschen Unseres Heilands Jesus Christus
selbst im hochsten Masse libereinstimmt“7.

Auflerdem verdeutlicht die doppelte Kodifikation selbst auch den Begriff
des ,allgemeinen Gesetzes“. Der lateinische Codex verwendet den Aus-
druck lex universalis zur Bezeichnung derjenigen Gesetze, die die lateini-
schen Glaubigen betreffen.

Der ostliche Codex verwendet den Ausdruck ,gemeinsames Recht” (ius
commune) zur Kennzeichnung derjenigen Gesetze, die die dstlichen Glau-
bigen betreffen (can. 1493 §1). Wenn es um Gesetze geht, die die Gesamt-
heit der katholischen Glaubigen weltweit betreffen (can. 1491), wird von
durch die oberste Autoritdt erlassenen Gesetzen gesprochen. Die Gesetze
der lateinischen Kirche sind keine allgemeinen Gesetze. Die Katholiken in
Ost und West sind also an allgemeine Gesetze gebunden. Der lateinische
Codex stellt das gemeinsame Recht der lateinischen Kirche dar, der 6stliche
Codex das gemeinsame Recht der Ostkirchen.

7 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 35.



324 Dimitrios Salachas

Der gemeinsame Codex der 22 katholischen Ostkirchen sui iuris um-
fasst das gemeinsame rechtliche Erbe der Ostkirchen und basiert gréfiten-
teils auf den gleichen alten Canones, die sich in fast allen 6stlichen Kanon-
sammlungen finden, sowie auf den gemeinsamen Traditionen, die in die-
sen Sammlungen oft sogar im gleichen Wortlaut verbindlich festgehalten
sind. Es handelt sich um einen vollstandigen Codex mit grofler Autoritat,
der fiir alle katholischen Ostkirchen gilt und den Zeitumstanden angepasst
ist.

Doch dieser gemeinsame Codex ,steht in keinem Widerspruch zum
kirchlichen Erbe einer jeder dieser Kirchen, die - ganz im Gegenteil - in
diesem einzigen Codex einen klareren Ausdruck sowie eine bessere Wah-
rung ihrer Besonderheit sehen®.8 Jede Ostkirche wird zugleich von ihrem
ius particulare gelenkt, das durch die jeweilige gesetzgebende Autoritat
promulgiert wird. Gemaff dem Willen des Gesetzgebers iiberldsst in der
Tat ,dieser Codex dem Partikularrecht der einzelnen Kirchen eigenen
Rechts alles, was nicht fiir das gemeinsame Wohl aller Ostkirchen als not-
wendig erachtet wird. Beim Regeln dieser Angelegenheiten ist es Unser
Wille, dass diejenigen, die in den einzelnen Kirchen sui iuris tiber die ge-
setzgebende Gewalt verfligen, moglichst rasch besondere Normen vor-
sehen, unter Berticksichtigung der Traditionen des eigenen Ritus sowie der
Vorschriften des II. Vatikanischen Konzils“ (Apost. Konst. Sacri canones).
Fast alle Ostkirchen sui iuris haben bereits ihr ius particulare promulgiert,
das ihr Recht und ihre Pflicht, sich der eigenen Kirchenordnung gemaf} zu
regieren, wirksam sicherstellt.

Die doppelte Kodifikation innerhalb der einen katholischen Kirche
zeigt, dass die lateinische Kirche nicht synonym zur Universalkirche ist.
Auflerdem ist ein juridischer ,Status“ der Ostkirchen impliziert, der sich
von der lateinischen Kirche unterscheidet.

Auch das Prinzip des ,Vorrangs des lateinischen Ritus“ (praestantia
ritus latini) ist abgeschafft. Dieses Prinzip war durch Benedikt XIV in der
Apostolischen Konstitution Etsi pastoralis (26. Mai 1742) und die Enzyklika
Allatae sunt (26. Juni 1755) festgelegt worden. Dieser ,Vorrang“ (praestan-
tia) besagte, dass einzig der lateinische Ritus den wahren katholischen Glau-
ben garantiere und vollkommen ausdriicke.

Die Universalkirche (Ecclesia universa) besteht aus der Communio der
verschiedenen Kirchen in Ost und West. Eine besondere Bedeutung haben
dabei die ehemaligen Patriarchalkirchen als Miitter des Glaubens, die von
den Aposteln und ihren Nachfolgern gegriindet und mit besonderen eige-
nen Ordnungen ausgestattet wurden, unbeschadet des Prinzips, dass nach
dem Willen Christi der Bischof von Rom als Nachfolger des Petrus der uni-
versalen Communio der Kirchen vorsteht.

8 Unsere Ubersetzung, vgl.: Principes directeurs pour la révision du Code de droit canon
oriental, in: Nuntia 3 (1975) 11-12.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 325

6. BEZIEHUNG ZWISCHEN DEN BEIDEN CODICES

Die Adressaten eines jeden Kodex sind verschieden: Can. 1 CCEO schreibt
vor: ,Die Canones dieses Codex betreffen alle katholischen Ostkirchen und
nur sie, aufler es wird hinsichtlich der Beziehungen mit der lateinischen
Kirche ausdriicklich etwas anderes bestimmt.*

Dieser Canon beschreibt praziser, was can. 1 des CIC von 1917 in ande-
ren Worten ausdriickte: ,Obwohl er oft auf die Kirchenordnung der Ost-
kirche Bezug nimmt, betrifft der Codex nur die lateinische Kirche und ver-
pflichtet die Ostkirche nicht, auféer es handle sich um Bestimmungen, die
diese der Sache nach betreffen.“9 Can. 1 des CIC von 1983 schreibt kurz und
biindig vor: ,Die Canones dieses Codex betreffen ausschlief3lich die lateini-
sche Kirche®.

Can. 1 des CCEO fiihrt also das passive Subjekt des CCEO ein sowie
auch die Kriterien, die die Beziehung zwischen beiden Codices bestimmen:
die jeweilige Begrenztheit der Codices in ihrer Wirksamkeit, die sich auf
verschiedene Art und Weise duflert. Der lateinische Codex bekraftigt auf
unbedingte Weise, dass seine Canones ausschliefflich die lateinische Kir-
che betreffen, d.h. ausschliefilich die lateinischen Glaubigen verpflichten,
und halt es fiir iiberfliissig, auf die Ostkirchen einzugehen. Der 6stliche Co-
dex hingegen erkldrt zwar, dass seine Canones alle Ostkirchen und nur die-
se betreffen, doch er erlaubt Ausnahmen, die allerdings ausdriicklich ge-
nannt sein mussen.

Ausdriicklich umfasst der CCEO Bestimmungen, die die lateinischen
Glaubigen in ihrer Beziehung zu den 6stlichen Glaubigen unmittelbar ver-
pflichten. In der Tat wird die lateinische Kirche in neun Canones aus-
driicklich mit der Formulierung ,etiam Ecclesia latina® erwahnt: can. 37,
41, 207, 322 § 1, 432, 696, 830 § 1, 916 § 5, 1465. Auch der CIC umfasst einige
Canones, die die orientalischen Glaubigen in ihrer Beziehung zu den latei-
nischen Glaubigen unmittelbar verpflichten. Analog dazu kénnte man also
can. 1 des CIC folgendermafien verstehen: ,Die Canones dieses Codex be-
treffen allein die lateinische Kirche, aufler eine andere Bestimmung be-
rithre ausdriicklich die Beziehungen zu den katholischen Ostkirchen.”

Doch die Auswirkungen des CCEO auf die lateinischen Glaubigen be-
schranken sich nicht auf Normen, in denen diese ausdriicklich erwahnt
sind. Es gibt auch Canones, in denen die lateinische Kirche zwar nicht aus-
driicklich erwdahnt wird, jedoch als Kirche sui iuris eingeschlossen ist, ob-
wohl sie anders ist als die vier Arten einer Kirche sui iuris, die vom CCEO
vorgesehen sind. Die Canones 29-41 CCEO betreffen die lateinische Kirche
- einzelne Mitglieder sowie ihre Gesamtheit - in Bezug auf die Aufnahme

9 ,Licet in Codice iuris canonici Ecclesiae quoque Orientalis disciplina saepe referatur,
ipse tamen una respicit Latinam Ecclesiam, neque Orientalem obligat, nisi de iis agatur,
quae ex ipsa rei natura etiam Orientalem afficiunt®.



326 Dimitrios Salachas

in eine Kirche sui iuris und die Wahrung von Riten. Mehrere Canones for-
dern ein einheitliches pastorales Handeln seitens der Bischofe, die ihre
Vollmacht auf demselben Territorium austiben, unabhangig vom Ritus,
und umfassen so auch die lateinische Kirche. Dies gilt auch fiir die Kir-
chenordnung im Allgemeinen sowie fiir die Forderung der Einheit aller
Christen (CCEO, can. 84 §1), fiir die Festlegung von Spenden fiir Feste und
Steuern (can. 1013 §2) und die Vereinheitlichung der Strafgesetze (can.
1405 §3). Die Oberen der religiosen Institute der lateinischen Kirche miis-
sen can. 517 §2 des CCEO beachten. Die gleiche Bestimmung gilt fiir die
Zulassung von ostlichen Anwadrtern in lateinischen Klostern (451).

Betroffen sind implizit auch die lateinischen Glaubigen. Wenn die
kirchlichen Autorititen ihre Leitungsvollmacht iiber die dstlichen Glaubi-
gen ausiiben hinsichtlich aller Gesetze des CCEO, welche die juridische Si-
tuation der Person innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft festlegen, kon-
nen sie die Befdhigung anerkennen oder verweigern, bestimmte Handlun-
gen vorzunehmen, wie etwa das Alter der Minderjahrigkeit oder Volljah-
rigkeit oder den Status des Freiseins. Diese Bestimmungen miissen von
jedem kirchlichen Oberen, ob ostlich oder lateinisch, respektiert werden.
Auflerdem ist zu beachten, dass es in den allgemeinen Normen beider Co-
dices Fille gibt, in denen die Canones des CCEO herangezogen werden
konnen, um in Canones des CIC mit dhnlichem Inhalt Zweifel zu beheben
und Unklarheiten zu beseitigen.

7. INTERPRETATION UND KOMPLEMENTARITAT DER BEIDEN CODICES

Die katholische Kirche ist nun mit zwei Codices ausgestattet: mit dem la-
teinischen und dem 6stlichen Codex. Der CIC ist natiirlich keine Ausle-
gungsquelle fir den CCEO, und umgekehrt. Aber gemafd can. 17 des CIC
gilt:

,Kirchliche Gesetze sind zu verstehen gemdfl der im Text und im Kontext
wohl erwogenen eigenen Wortbedeutung; wenn sie zweifelhaft und dunkel
bleibt, ist zuriickzugreifen auf Parallelstellen, wenn es solche gibt, auf Zweck
und Umstinde des Gesetzes und auf die Absicht des Gesetzgebers [mens
legislatoris]“.

Das gleiche Prinzip wird im CCEO durch can. 1499 begriindet.
Can. 19 des CIC schreibt vor:

»Wenn in einer bestimmten Sache die ausdriickliche Vorschrift eines allge-
meinen oder partikularen Gesetzes oder eine Gewohnheit fehlt, ist die Sache,
wenn es nicht eine Strafsache ist, zu entscheiden unter Beriicksichtigung von
Gesetzen, die fiir dhnlich gelagerte Fille erlassen worden sind, von allgemei-
nen Rechtsprinzipien unter Wahrung der kanonischen Billigkeit sowie unter
Beriicksichtigung der Rechtsauffassung und Rechtspraxis der Romischen Ku-
rie und der gemeinsamen und stindigen Ansicht der Fachgelehrten.”



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche T

Can. 1501 des CCEO begriindet die gleiche Bestimmung mit einem kleinen
Unterschied:

,Wenn in einer bestimmten Sache die ausdriickliche Vorschrift eines Ge-
setzes fehlt, ist die Sache, wenn es keine Strafsache ist, zu entscheiden ge-
mafd den Canones der Synoden und der Kirchenviter, gemafd der rechtmaf3i-
gen Gewohnheit, den allgemeinen Prinzipien des kanonischen Rechts unter
Wahrung der Billigkeit, der kirchlichen Rechtsauffassung, der gemeinsamen
und bestandigen kanonischen Lehre.”

Das Prinzip der kanonischen Auslegung durch das Zuriickgreifen auf ,Pa-
rallelstellen® oder ,,dhnliche” Fille legt den erganzenden Charakter der bei-
den Codices nahe.

Bleibt der Sinn eines Gesetzes in beiden Codices zweifelhaft oder dun-
kel oder existiert keine ausdriickliche Vorschrift des allgemeinen oder par-
tikuldaren Gesetzes (lacuna legis) zu einem bestimmten Thema, konnen die
jeweiligen Parallelstellen als Ersatz dienen.

,Parallelstellen” sind Stellen oder Abschnitte, die das gleiche Thema
unter einem anderen Aspekt und anderen Umstdanden behandeln, oder die
die gleichen Ausdriicke verwenden. Solche Stellen sind nicht nur im Codex
zu finden, sondern auch in anderen giiltigen, nicht im Codex enthaltenen
Gesetzen. Gibt es keine ,Parallelstellen, ist im Fall der lacuna legis
schlieflich eine Berufung auf die Umstande des Gesetzes und die Absicht
des Gesetzgebers (mens legislatoris) moglich. Die mens legislatoris im Falle
der beiden Codices, d.h. Papst Johannes Paul II., wird in beiden Apostoli-
schen Konstitutionen Sacrae disciplinae leges und Sacri canones deutlich,
mit denen er im Jahr 1983 den CIC und im Jahr 1990 den CCEO promul-
gierte.

8. DIE OKUMENISCHE EKKLESIOLOGIE DER BEIDEN CODICES

Bis zum II. Vatikanischen Konzil vertrat man in Theorie und Praxis die
These, dass jeder Getaufte, innerhalb oder aufRerhalb der katholischen Kir-
che, an rein kirchliche Rechtsvorschriften gebunden sei (vgl. CIC/1917, can.
12).1° Diese Lehre griindete auf der exklusivistischen Konzeption des Heils
und folglich auf einer exklusivistischen Konzeption der Kirchlichkeit und
der Sakramentalitat, die die katholische Kirche fiir sich selbst beanspruch-
te. Diese Einstellung wurde in juridische Bestimmungen umgesetzt, nach

10 CIC/17, can. 12: ,Legibus mere ecclesiasticis non tenentur qui baptismum non recepe-
runt, nec baptizati qui sufficienti rationis usu non gaudent, nec qui, licet rationis usum
assecuti, septimum aetatis annum nondum expleverunt, nisi aliud iure expresse caveatur®.
Daraus folgt, dass ,legibus mere ecclesiasticis tenentur” alle Getauften, Katholiken und
Nicht-Katholiken, die ,sufficienti rationis usu gaudent” und ,septimun aetatis annum exple-
verunt®.



328 Dimitrios Salachas

denen alle Getauften den kirchlichen Gesetzen der katholischen Kirche
unterliegen.u

Daraus war abzuleiten, dass die nicht-katholischen Getauften der kirch-
lichen Gemeinschaften im Westen bis zum Inkrafttreten des CIC 1983 den
kirchlichen Gesetzen des CIC 1917 unterlagen. Die nicht-katholischen Ge-
tauften des ostlichen Ritus unterlagen den Gesetzen der katholischen Ost-
kirchen bis zur Promulgation des Konzilsdekrets {iber die Okumene Unita-
tis redintegratio.

Das II. Vatikanische Konzil erarbeitete und vertiefte die Ekklesiologie
der Communio, d.h. die Theologie der Kirche als Mysterium der Commu-
nio. Das Konzil wollte die bereits vorhandenen Bande in der Sakramenta-
litat und Kirchlichkeit zwischen der katholischen Kirche, den orthodoxen
Ostkirchen und den kirchlichen Gemeinschaften, die aus der Reformation
hervorgegangen sind, hervorheben. Hinsichtlich der orthodoxen Ostkir-
chen erklart das Konzil deutlich, dass in diesen Kirchen ,durch die Feier
der Eucharistie des Herrn in diesen Einzelkirchen die Kirche Gottes [sich
aufbaut], und durch die Konzelebration wird ihre Gemeinschaft offenbar
[wird]“ (UR 15).

Hinsichtlich der Glaubigen der kirchlichen Gemeinschaften, die aus der
Reformation hervorgegangen sind, wird deutlich gesagt: Sie sind ,durch
den Glauben in der Taufe gerechtfertigt und Christus eingegliedert, darum
gebiihrt ihnen der Ehrenname des Christen, und mit Recht werden sie von
den Sohnen der katholischen Kirche als Briider im Herrn anerkannt® (UR
3).

Zur Benennung der nicht-katholischen Christen verwenden die beiden
Codices nicht mehr die frithere Terminologie Haretiker und Schismatiker.
Man spricht vielmehr von Glaubigen, die nicht in voller Communio mit
der katholischen Kirche stehen, denn:

»,Den Menschen jedoch, die jetzt in solchen Gemeinschaften geboren sind
und in ihnen den Glauben an Christus erlangen, darf die Schuld der Tren-
nung nicht zur Last gelegt werden - die katholische Kirche betrachtet sie als
Briider, in Verehrung und Liebe. Denn wer an Christus glaubt und in der
rechten Weise die Taufe empfangen hat, steht dadurch in einer gewissen,
wenn auch nicht vollkommenen Gemeinschaft mit der katholischen Kirche"

(UR 3).

Haretiker oder Schismatiker sind diejenigen Katholiken, die den katholi-
schen Glauben oder die kirchliche Communio und die Unterwerfung unter
die oberste Autoritat der Kirche verworfen haben.

11 Vor dem II. Vatikanischen Konzil hatte die katholische Kirche die theologische Vision
entwickelt, derzufolge sie sich als einzige Verwalterin des Heils darstellte: vgl. INTERNATIO-
NALE KOMMISSION FUR DEN THEOLOGISCHEN DIALOG ZWISCHEN DER KATHOLISCHEN UND DER
ORTHODOXEN KIRCHE: Document sur l'uniatisme, méthode d’union du passé et la recherche
actuelle de la pleine communion, Nr. 10, in: Documentation catholique 2077 (1993) 711-714.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 329

Gemafd diesen Gegebenheiten der Lehre schreiben die beiden Codices
ein normatives Prinzip vor, das lautet: ,Durch rein kirchliche Gesetze wer-
den diejenigen verpflichtet, die in der katholischen Kirche getauft oder in
diese aufgenommen worden sind [...]“ (CIC, can. 11; CCEO, 1490).

Um die grof3tmogliche Klarheit zu erreichen, sagt can. 1 des CCEO un-
missverstandlich und durch eine positive Formulierung aus: ,Die Canones
dieses Codex betreffen alle katholischen Ostkirchen und nur sie.“ Aus-
schliefllich die 6stlichen Katholiken sind die Adressaten des CCEO.

Das Adjektiv ,katholisch® wurde als notwendig erachtet, um den Ein-
druck zu vermeiden, die Canones des aktuellen Codex betrdfen auch die
orthodoxen Ostkirchen.2 Die Formulierung des Canons entspricht den
durch die Mitglieder der Pipstlichen Kommission fiir die Uberarbeitung
(PCCICOR) am 23. Marz 1974 verabschiedeten Hauptprinzipien der Kodifi-
kation. Dazu gehoren der 6kumenische Charakter des Codex und die Aus-
sage, dass ,der zukiinftige Codex prazise festlegen soll, dass er ausschlief3-
lich fiir die legitimen Mitglieder einer katholischen Ostkirche gilt“.3

Dieses neue Prinzip findet unmittelbare Anwendung im Bereich der Ehe-
schliefSung, genauer im Bereich der Mischehen# zwischen 6stlichen Katho-
liken und orthodoxen oder protestantischen Glaubigen. In diesem Fall schreibt
der CCEO nicht nur die Anwendung des gottlichen Rechts und des katho-
lischen Kirchenrechts vor, sondern auch die des eigenen Rechts der Kirche
oder der kirchlichen Gemeinschaft des nicht-katholischen Partners, falls
diese Gemeinschaft iiber ein eigenes Eherecht verfiigt (vgl. Canones 780 et
781).

Die Normen dieser beiden Canones 780 und 781 CCEO fehlen im CIC.
Aus diesem Grund hat der Papstliche Rat fiir die Gesetzestexte am 25. Ja-
nuar 2005 die Instruktion Dignitas Connubii veroffentlicht. Diese trifft in
den Artikeln 2 und 4 dhnliche Bestimmungen. So erkennt die katholische
Gesetzgebung - die lateinische wie auch die 6stliche - das orthodoxe und
protestantische Eherecht an, unbeschadet des gottlichen Rechts, beson-
ders hinsichtlich der wesentlichen Eigenschaften der Ehe: Einheit und Un-
aufloslichkeit.

Unter Beriicksichtigung des Grades der Communio mit der katholi-
schen Kirche haben die beiden Codices also aufgrund der Umstande von
Zeit, Ort und Personen eine flexiblere pastorale Handlungsweise im Be-
reich der Teilnahme an Sakramenten angenommen, die allen (Getauften)
die Heilsmittel anbietet und durch die Teilnahme an den Sakramenten
und anderen Feiern und heiligen Dingen Zeugnis gibt von der Liebe unter
den Christen (CIC, can. 844 ; CCEO, can. 671).

12 Vgl. Nuntia 10 (1980) 88.
13 Vgl. Nuntia 3 (1976) 13; 10 (1980) 88.
14 Vgl. Nuntia 5 (1977) 52-62.



330 Dimitrios Salachas

9. DIE GEISTLICHE UND THEOLOGISCHE DIMENSION DER BEIDEN CODICES

Im Unterschied zum Zivilrecht hat das Kanonische Recht zusitzlich eine
geistliche und theologische Dimension, die sich auf Gott als Quelle seiner
Existenz, seines normativen Wertes und auch seines letzten Ziels bezieht.
Der letzte Canon des lateinischen Codex (can. 1751) fasst in der ihm eige-
nen Terminologie das Ziel des kirchlichen Gesetzes zusammen: ,In der
Kirche muss das Heil der Seelen immer das oberste Gesetz sein“ (salus ani-
marum in Ecclesia suprema semper lex esse debet). Aufderdem spricht der
Gesetzgeber des ,,Codex der Canones der Ostkirchen®, nachdem er erneut
bekraftigt hat, dass das hochste Ziel aller Gesetz der Kirche ganz und gar
in der Okonomie (= in der geschichtlichen Verwirklichung) des Seelen-
heils besteht, den kirchlichen Canones einen heiligen Charakter zu. Man
wollte die Canones des Codex in die Linie der ,Heiligen Canones® (tepoi
kavdveg) einschreiben, die von den ersten Okumenischen Konzilien sowie
von ,unseren heiligen Vatern“ festgelegt worden sind.

In der Tat spricht can. 2 ein fundamentales Interpretationsprinzip aus
(can. 1501):

,Die Canones des Codex, in denen zumeist das alte Recht der orientalischen
Kirchen aufgenommen und angepasst ist, sind besonders von jenem Recht
her zu beurteilen”, und: ,Wenn in einer bestimmten Sache die ausdriickliche
Vorschrift eines Gesetzes fehlt, ist die Sache, wenn es keine Strafsache ist, zu
entscheiden gemafd den Canones der Synoden und der Kirchenviter [...].*

Sehr bedeutsam ist auch die Definition der Gewohnheit in can. 1506: ,Die
Gewohnheit einer christlichen Gemeinschaft kann Rechtskraft erlangen,
sofern sie der Tatigkeit des Heiligen Geistes im Leib der Kirche ent-
spricht”.

Tatsachlich gibt es einen engen Bezug zwischen Theologie, Liturgie und
Kirchenrecht. In der Theologie lehrt die Kirche die Okonomie (= ge-
schichtliche Verwirklichung) des Seelenheils, sie hdlt die offenbarte Wahr-
heit heilig, erforscht sie in der Tiefe, verkiindigt sie und legt sie aus; in der
Liturgie feiert die Kirche den Glauben des Heils; durch das Kirchenrecht
leitet die Kirche in pastoraler Weise die Gldaubigen an, den Glauben des
Heils zu leben und ihn in ihren jeweiligen Lebensumstianden zu bezeugen.
Man konnte das kanonische Recht berechtigterweise definieren als ,Recht
der Gnade“ (to Sikaiov tng xdpirog), d.h. als die Regel, die die Glaubigen
zur Gnade des Heils hinfiihrt.

Jede kanonische Norm, selbst wenn sie rein disziplindr ist, hat ein
theologisches Fundament, denn sie legt das Verhalten der Kirche und in
der Kirche fest, insofern diese Geheimnis der Communio ist. So bringen
die beiden Codices in der katholischen Kirche - ein Codex fiir die lateini-
sche Kirche, der andere fur die katholischen Ostkirchen - die Einheit und
Vielfalt der Kirche zum Ausdruck, die von ,ein und demselben Geist“ er-
leuchtet ist. In der Tat driickt die theologische, liturgische, geistliche und



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 331

disziplindre Tradition der lateinischen Kirche und der katholischen Ost-
kirchen, die nach Kultur und historischen Umstanden der Volker verschie-
den sind, die je eigene Weise jeder Kirche aus, den Glauben zu leben und
zu feiern.

10. SCHLUSSFOLGERUNG

Fast 30 Jahre nach der Promulgation des lateinischen Codex (Codex Iuris
Canonici) und 20 Jahre nach der Promulgation des 6stlichen Codex (Codex
Canonum Ecclesiarum Orientalium) sowie im Gefolge der reichen bereits
erschienenen Literatur, der Kommentierung und der Gegeniiberstellung
der beiden Codices lasst sich feststellen: Die legitime Vielfalt der diszipli-
naren Ordnungen, die oft eher komplementdr als entgegengesetzt sind,
bringt ans Licht, dass sie auf ausgezeichnete Weise in derselben lebendi-
gen Tradition der Apostel, der Schriften der ostlichen und lateinischen Va-
ter sowie der geistlichen Autoren verwurzelt sind und sich aus dieser Tra-
dition ndhren. Tatsdchlich beweisen die Unterschiede zwischen den bei-
den Codices, vor allem was die Sakramente betrifft, dass es darum geht,
die apostolische und patristische Tradition zu vertiefen, die in Ost und
West auf verschiedene Weise gelebt wird, so dass man behaupten kann,
dass gewisse Aspekte des geoffenbarten Mysteriums manchmal von der ei-
nen Seite besser erfasst und besser ausgelegt werden als von der anderen.
Zweifellos hat die Promulgation der beiden Codices Fragen aufgeworfen
hinsichtlich der Beziehungen zwischen den Riten, so dass der Papstliche
Rat fiir die gesetzgebenden Texte sich zu einer langen Arbeit der Revision
und Harmonisierung zwischen den beiden Codices verpflichtet sah.
Insofern die Ostkirchen katholisch sind und in voller Communio mit
dem Apostolischen Stuhl und dem Bischof von Rom stehen, verfiigen sie
iiber eine relative Autonomie unter Wahrung der Einheit des katholischen
Glaubens und der von Gott errichteten Struktur der Universalkirche. In
diesem Sinne erkennt das Konzilsdekret Orientalium Ecclesiarum in Nr. g
an, dass die ,Rechte und Privilegien [der Patriarchen] nach den alten Tra-
ditionen einer jeden Kirche und nach den Beschliissen der Okumenischen
Konzilien wiederhergestellt werden sollen®, und prazisiert zugleich:

,Die Patriarchen bilden mit ihren Synoden die Oberinstanz fiir alle Angele-
genheiten des Patriarchates; nicht ausgenommen ist das Recht zur Errich-
tung neuer Eparchien und zur Ernennung von Bischofen ihres Ritus inner-
halb der Grenzen des Patriarchalgebietes, unbeschadet des Rechtes des Bi-
schofs von Rom, in Einzelfdllen einzugreifen®.

Im Rahmen dieser Ekklesiologie haben sich die katholischen Ostkirchen
nicht den orthodoxen Ostkirchen angeglichen, deren Struktur wesentlich
synodal ist. Das genannte Konzilsdekret bekraftigt jedoch: ,,Alle Rechtsbe-
stimmungen dieses Dekretes gelten nur fiir die gegenwartigen Verhalt-



332 ~ Dimitrios Salachas

nisse, bis die katholische Kirche und die getrennten Ostkirchen zur Fiille
der Communio zusammenfinden“ (Nr. 30). Es ist bekannt, dass die Frage
nach dem Dienst des Bischofs von Rom in der Communio der Univer-
salkirche gegenwartig im Zentrum des theologischen Dialoges zwischen
der Katholischen Kirche und den Orthodoxen Kirchen steht. Es ist eine
schwer zu losende Frage, doch die Kirchen haben sich dazu verpflichtet,
trotz der Schwierigkeiten eine Losung zu finden.

Es stimmt, was der Gesetzgeber sagt: ,,Die Ostkirchen, die noch nicht in
voller Communio mit der katholischen Kirche stehen, sind von demselben
und grundlegend einen Erbe der kanonischen Ordnung geleitet, d.h. von
den heiligen Canones der ersten Jahrhunderte der Kirche“. Doch dieses
grundsatzlich eine Erbe der kanonischen Ordnung wird im orthodoxen ka-
nonischen Recht und im katholischen ostkirchlichen Recht oft nicht in
gleicher Weise interpretiert und angewandt, denn sie sind in eine je ver-
schiedene ekklesiologische Perspektive eingefiigt.

Inzwischen kann man feststellen, dass in der katholischen Kirche die
Promulgation des 6stlichen Codex bereits ein bedeutsames Faktum gezeigt
hat: Die Formen der Ausiibung des romischen Primats sind in der lateini-
schen Kirche und in den katholischen Ostkirchen, die iiber eine grofere
Autonomie verfiigen, nicht gleichférmig. Das wichtigste Merkmal der 6st-
lichen Kirchenorganisation besteht in der Gestalt des Patriarchen, der
innerhalb der Jurisdiktionshierarchie direkt nach dem Papst kommt und
mit seiner Synode an dessen iiberbischoflicher Vollmacht teilhat innerhalb
der Grenzen des Territoriums der Patriarchalkirche. Aufderdem ist der Pa-
triarch mit dem Recht der Aufsicht iiber die Glaubigen ausgestattet, die
aufSerhalb der Grenzen des Territoriums der Patriarchalkirche wohnen, an
deren Spitze er als Vater und Haupt (pater et caput, CCEO can. 55) steht.



Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche 333

Zusammenfassung

Die katholischen Ostkirchen haben mit ihren theologischen, liturgischen,
spirituellen und disziplindren Erben eine eigene Stellung innerhalb der ka-
tholische Kirche. Die Vielfalt der Disziplinen, zu denen auch die lateinische
gehort, schadet der Einheit des Glaubens nicht. Ausserdem hat das 2. Vati-
kanische Konzil die Gleichrangigkeit der lateinischen Kirche und der katho-
lischen Ostkirchen anerkannt. Beide Gesetzbiicher, der CIC und der CCEQ,
konnen als komplementdr betrachtet werden. Beide sind auch geprdgt von
einer 6kumenischen Ekklesiologie. Das disziplindre Erbe der ersten Jahrhun-
derte, die die katholischen Ostkirchen mit den orthodoxen Kirchen gemein-
sam haben, wird jedoch unterschieden ausgelegt auf Grund der jeweils ver-
schiedenen ekklesiologischen Perspektiven.

Abstract

The Eastern Catholic Churches have their own position inside the Catholic
Church because of their theological, liturgical, spiritual and disciplinary
heritage. The diversity of disciplines, including the Latin, does not do preju-
dice to the unity of faith. Besides that, the Second Vatican Council re-
cognized the equal dignity of the Latin Church and of the Eastern Catholic
Churches. Both Codes of Canon Law, the CIC and the CCEQO, can be consi-
dered as complementary. Both are also pervaded by a ecumenical ecclesio-
logy. However, the disciplinary heritage of the first centuries that the Eas-
tern Catholic Churches share with the Orthodox Churches is interpreted
differently because of the ecclesiological perspective proper to each.



	Die Ekklesiologie der zwei Codices in der Katholischen Kirche

