Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Anselms Proslogion : Besinnung statt Beweis
Autor: Sonderegger, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760994

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERWIN SONDEREGGER

Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis

1. FRAGESTELLUNG UND METHODISCHES

Beziiglich des Proslogion stellen sich hauptsdchlich zwei Fragen, zum ei-
nen, ob es einen Gottesbeweis enthalte oder nicht, zum anderen, ob die
Argumentation des Beweises schliissig sei oder nicht. Die Mehrheit der Le-
ser findet im Text einen Gottesbeweis, viele von ihnen aber halten ihn fur
nicht schliissig.: Weiter wird auch die grundsatzliche Ausrichtung des Tex-
tes diskutiert, ob wir es eher mit einer mystischen, theologischen oder phi-
losophischen Schrift zu tun haben.z Keinem Leser ist verborgen geblieben,
dass sich Anselm im Proslogion verschiedener Textsorten bedient, des Ge-
betes und der argumentativen Prosa. Auch dies wird ofter thematisiert.
Dabei zeigt es sich, dass es fiir das Resultat entscheidend ist, ob und wie
man beides in die Interpretation einbezieht. Eine extreme Position besteht

1 Zu Minderheit, die im Proslogion keinen Beweis in dem Sinne findet, dass aus einem
Begriff die Existenz des Begriffenen gefolgert wird, gehort DALFERTH, Ingolf: Fides quaerens
intellectum [1984], in: DALFERTH, Ingolf: Gott: Philosophisch-theologische Denkversuche.
Tubingen: Mohr 1992, 51-94. Er bezeichnet das Monologion und Proslogion als ,Vollziige
theologischer Reflexion“ (56); beziiglich des Gottesbegriffs gehe es um eine ,sukzessive Kla-
rung seiner Momente*“ (77); bewiesen werde nur, ,dass man diese Formel nicht referentiell
verwenden kann, ohne Wahres und damit die Wahrheit einer res zu denken“ (83). Auch fir
STOLZ, Anselm: Zur Theologie Anselms im Proslogion, in: Catholica: Vierteljahresschrift fir
okumenische Theologie 2 (1933) 1-24, enthdlt das Proslogion keinen Beweis und schon
BARTH, Karl: Fides Quaerens Intellectum, Anselms Beweis der Existenz Gottes. Miinchen:
Kaiser 1931, 63, sah im Text zwar einen Beweis, aber nicht fiir die Existenz Gottes, sondern
dafiir, dass Gottes Existenz sola ratione eingesehen werden konne. Es ist wohl berfliissig,
viele Belege fiir die Mehrheit jener anzufiihren, die im Text einen Beweis sehen, der Hinweis
auf zwei jlingere Arbeiten, die Monographie von LOGAN, Jan: Reading Anselm’s Proslogion.
The History of Anselm’s Argument and its Significance Today. Farnham Surrey: Ashgate 2009,
und den Aufsatz von HOLOPAINEN, Toivo: Anselm’s Argumentum and the Early Medieval
Theory of Argument, in: Vivarium 45 (2007) 1-29, soll geniigen. Ausserst erstaunlich ist die
Position von SCHMITT, Franciscus: Der ontologische Gottesbeweis und Anselm, in: SCHMITT,
Franciscus (Hg): Analecta Anselmiana, Bd 3. Frankfurt am Main: Minerva 1972, 81-94.
Schmitt hat sein Leben in den Dienst Anselms gestellt und mit allen Mitteln nachzuweisen
versucht, dass im Proslogion ein Beweis enthalten ist. Im eben genannten Beitrag will
Schmitt jedoch nachweisen, dass dieser Beweis einen fiir Anselm unverstindlichen ,logi-
schen Fehler” enthalte, sofern er einen Sprung von der logischen zur ontologischen Ordnung
darstelle.

2 Als Beispiele dafiir Stolz, der den Hauptzweck der Schrift in der Vermittlung der
Gotteserfahrung sieht; fiir K. Barth spricht Anselm als Theologe; nach Schmitt stellt sich
Anselm eine philosophische Frage. - HOLOPAINEN: Anselm’s Argumentum, 2, weist sehr zu
Recht darauf hin, dass gerade dieser Umstand, dass Anselm zugleich argumentiert und be-
tet, zu den bekannten Kontroversen in der Literatur fithrt und es schwierig macht, zu ent-
scheiden, worin das Argument nun wirklich besteht.



270 Erwin Sonderegger

darin, nicht nur die Gebete nicht in die Diskussion mit einzubeziehen,
sondern das, was Anselm zu sagen hat, tiberhaupt auf die Kapitel zwei bis
vier einzuschranken.3 Ein anderes Extrem besteht darin, den ganzen Text
der Gebete wegen als mystischen zu behandeln.

Nun steht das Proslogion nicht allein, Anselm selbst stellt die Schrift im
Prooemium in einen Zusammenhang mit dem Monologion. Das hierbei Ge-
sagte ist eine wertvolle Lesehilfe. Kurz nach Erscheinen der Schrift dusser-
te sich Gaunilo von Marmoutiers kritisch zum Proslogion, allerdings bezog
er sich ausschliesslich und ausdriicklich auf die Kapitel zwei bis vier. An-
selm liess sich auf diese Kritik ein und verfasste eine Entgegnung dazu. Die
definitive Fassung des Buches sollte von nun an nicht nur den Text des
Proslogion umfassen, sondern durch einen Appendix erweitert sein, die die
drei Kapitel wiederholt und Kritik und Entgegnung enthadlt. Insofern bil-
den in Anselms Sinne mindestens das Monologion und das Proslogion mit
seiner Appendix eine Einheit. Vielleicht muss sogar De Veritate mit einbe-
zogen werden, denn die drei Schriften gehoren trotz ihrer deutlich unter-
schiedlichen literarischen Formen thematisch zusammen. Wahrend das
Monologion eine Meditation in der Form des theoretischen Traktates ist,
ist das Proslogion eine Meditation in der Form eines Gebetes,4 De Veritate
schliesslich ist ein Dialog zwischen einem Lehrer und einem Schiiler. Doch
hat sich die anschliessende Diskussion wegen der Anordnung der Appen-
dix allzu sehr auf die Kapitel zwei bis vier des Proslogion fixiert.

Was den Beweischarakter der Schrift betrifft, so leuchten verschiedene
Argumente gegen die Schliissigkeit des Beweises vollkommen ein.s Hatte

3 So verfahrt Kurt Flasch in der Einleitung zu MOJSISCH, Burkhard: Kann Gottes Nicht-
Sein gedacht werden? Mainz: Dieterich 1989. DALFERTH: Fides, 52-53, wendet sich mit guten
Argumenten dagegen. Auch SCHMITT, Franciscus: Anselm von Canterbury, Proslogion, 3.
Aufl. (= frommann’s studientexte 2). Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1995, 14,
will den ganzen Text beriicksichtigt haben. In seinem Beitrag Der ontologische Gottesbeweis,
81-94, beschrdnkt er sich aber fiir den Beweis wieder ganz auf die Kapitel zwei bis vier.
Ebenfalls SADLER, Gregory: What precisely Is Anselm’s Single Argument in the Proslogion? ein
noch unverdéffentlichter Vortrag, gehalten 2006 vor der Indiana Philosophical Association
Spring conference, ist wieder fiir die weite Sicht eingetreten. CATTIN, Yves: La preuve de
Dieu. Paris: Vrin 1986, schliesst die Gebete aus der Betrachtung aus, das sei ein nachtrag-
licher Rahmen fiir das Argument. Das gentigt GIRARD, Louis: L'argument ontologique chez
Saint Anselme et chez Hegel. Amsterdam: Rodopi 2007, 134, nicht. Cattin hat seine Position
spater, La priére de Saint-Anselme in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 72
(1988) 373-396, 376, erheblich im Sinne Cattins verandert. Girard selbst sieht den Zusam-
menhang so: ,Le Proslogion est la conscience priante d’une situation de priére* (231).
Obwohl das Gebet bei CORBIN, Michel, S.].: Priére & Raison de la foi. Paris: Editions du Cerf
1992, im Titel erscheint, weist er ihm in seiner Betrachtung des Argumentes wie es scheint
aus eher methodischen Griinden keine Funktion zu.

4 So wurde es moglich, dass der Redaktor der Meditationen Anselms unter Nr. 21 die
Gebete des Proslogion als Meditation auffiihrt, siehe WILMART, Andreé: Auteurs spirituels et
textes dévots du Moyen Age Latin. Paris: Librairie Blond et Gay 1932, 199.

5 LOGAN, Jan: Proslogion, tritt zwar selbst fiir die Schliissigkeit ein, diskutiert aber sehr
ausfiihrlich ablehnende Positionen. Das macht aber frithere Darstellungen der Literatur zu



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 271

das Proslogion je einen Beweis enthalten sollen, dann ist er als gescheitert
zu betrachten. Trotzdem zeigt die Wirkungsgeschichte, dass der Text zu
jenen gehort, die tiber Jahrhunderte sowohl heftige Gegner als auch gli-
hende Verteidiger finden. Deshalb soll die Frage gestellt werden, was denn
das Proslogion darstellt, wenn nicht einen Beweis. Unter welcher Optik ist
das darin Gedachte gelungenes Gedachtes?

Vor diesem Hintergrund soll ein neues Argument fiir die These gepriift
werden, dass im Proslogion nie daran gedacht war, etwas zu beweisen. Das
Argument stiitzt sich im Besonderen darauf, dass es fiir das Verstandnis
des Textes unumganglich ist, ihn als Ganzen zu betrachten, nicht nur die
,berithmten“ Kapitel zwei bis vier. Das fiihrt erstens dazu, dass die Funk-
tion der Gebete mit einbezogen werden muss. Zweitens wird dann sicht-
bar, dass Anselm nicht nur in den Gebeten zu Gott spricht, sondern kon-
sequent auch im argumentativen Teil. Dadurch andern sich die Interpreta-
tionsvoraussetzungen entscheidend. Schliesslich wird es notig sein, darauf
einzugehen, wie es dazu gekommen ist, dass ein grosser Teil der Rezeption
im Text einen Gottesbeweis gefunden hat, wenn plausibel gemacht werden
kann, dass das nicht die urspriingliche Intention war.

Viele philosophischen Texte sind entweder Antworten auf Fragen und
Probleme, die sich ihren Autoren gestellt haben, oder sie explizieren diese
allererst. Welche Frage oder welches Problem hat das Proslogion hervorge-
bracht? Was machte die zwei Fragen an Gott: es? und quid es? notwendig?
Was bezwecken diese Fragen vor dem Hintergrund, dass Anselm den Leser
keine Sekunde im Zweifel dartiber lasst, dass die Antworten auf beide
Fragen auf Grund seines Glaubens schon gegeben sind?6 Selbstverstandlich
existiert Gott, und er ist gut, gerecht, allmachtig usw. und Schopfer des
Himmels und der Erde. Diese Glaubensinhalte sind Beispiele zeitgendssi-
scher geltender Meinungen.7 Diese Meinungen, im Besonderen die iiber
Gott und Christus, geben der Reflexion den Inhalt.

Die Ansicht, dass sich Anselms Text einem starken religiosen oder
theologischen Impuls verdanke, ist auf Grund seiner Lebenssituation und
der Welt, in der er lebte, sehr plausibel. Doch unter der Annahme, dass
unterschiedliche Grundmeinungen unterschiedliche Welten bedingen,
darf neben der religiosen Intention der Frage nach Gott in der einen Welt
auch ihre nicht-religiose in einer anderen betrachtet werden. Eine solche
ist tatsachlich zu finden, denn es wird sich zeigen, dass Anselm, indem er
tiber Gott zu Gott spricht, den umfassendsten Begriff von sein sucht, wie er
in seiner Welt mdglich und gegeben war, und in dieser Hinsicht kann der

Gottesbeweisen wie die von ROHLS, Jan: Theologie und Metaphysik. Der ontologische Gottes-
beweis und seine Kritiker. Giitersloh: Mohn 1987, und OPPY, Graham: Ontological Arguments
and Belief in God. Cambridge: Cambridge University Press 1995, nicht tiberfliissig.

6 STOLZ, A.: Zur Theologie Anselms, hat darauf besonderes Gewicht gelegt.

7 In aristotelischer Ausdrucksweise sind das Beispiele von €véofa, herrschende oder gut
gestiitzte Meinungen.



272 Erwin Sonderegger

Text auch heute noch eine Aktualitat beanspruchen.8 In seinem eigenen
Sinne war das eine Meditation. Dem entspricht in mancher Beziehung das,
was Heidegger eine Besinnung genannt hat. Davon soll am Schluss die Re-
de sein.

2. DAS PROSLOGION UND SEINE TEXTSORTEN

Der Unterschied der Textsorten ist offensichtlich, und zwar nicht erst
dann, wenn die Gebete typographisch abgesetzt werden, wie das in der
Ausgabe von Franciscus Salesius Schmitt zu sehen ist. Der Gebetsteil un-
terscheidet sich durch eine Haufung spezieller stilistischer Merkmale vom
Rest.9 Zu diesen tritt die fiir das Gebet seit homerischer Zeit notwendige
und selbstverstandliche Anrede an Gott. Da ist es umso auffilliger, dass
diese nicht nur im Gebetsteil, sondern konsequent auch im argumentati-
ven Teil erscheint. Kein Kapitel, in dem Gott nicht angesprochen wird.
Offensichtlich ist das ganze Proslogion an Gott gerichtet, und zwar aus-
driicklich, nicht nur der Intention nach. Die ,Anrede” gilt Gott, Anselm
tiberlegt seine Argumente mit Gott zusammen. Gaunilo hingegen argu-
mentiert unpersonlich: dicitur usw.,n in seiner Antwort wiederum spricht
Anselm Gaunilo an: dicis, putas usw. Der argumentative Teil ist in ein-
facher und klarer mittelalterlicher Prosa geschrieben, aber, wie gesagt,
durchgdngig als Anrede an Gott in der zweiten Person. Die meisten Kapitel
sind eingeleitet und immer wieder unterbrochen mit Domine, Deus und
Ahnlichem. Das bildet eine starke stilistische Klammer zwischen dem

8 Nach dem hier verwendeten Begriff der Welt bildet diese eine Ordnung der Dinge, sie
ist weder das Insgesamt der Dinge noch selbst ein Ding. Die Ordnung einer jeweiligen Welt
wird bestimmt durch Grundbegriffe, Grundunterscheidungen und Grundwerte, kurz Grund-
meinungen. Auf diesen beruhen die Alltagsmeinungen, die wir je iiber dieses und jenes
haben, das, was Aristoteles év6ofa nannte. Mehr dazu bei SONDEREGGER Erwin: Der spekula-
tive Aristioteles. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2010, 51-55; ID.: Aristoteles. Meta-
physik Z. Einfiihrung, Ubersetzung, Kommentar. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2012,
484.

9 Ausrufe (o, eia, heu, eccel...]), Akkusativ des Ausrufs (heu me miserum); Vokative
(homuncio, anima mea, am haufigsten Domine Deus); haufige Imperative (fuge, absconde,
abice, vaca, requiesce, intra, exclude); Anrede an sich selbst (cor meum); Anapher (dic nunc,
totum cor meum, dic nunc Deo); Parallelismus (ubi et quomodo te quaerat, ubi et quomodo te
inveniat); Listenartiges (a patria[...], a visione[...], a iucunditate/...]); Gegensatze (ille ructabat
saturitate — nos suspiramus esurie. Ille abundabat - nos mendicamus); rhetorische Fragen
(Quid incepi, quid effeci? Quo tendebam, quo deveni?); Steigerung (grave damnum, gravis
dolor, grave totum!); Substantivsdtze (Heu publicus luctus hominum, universalis planctus
filiorum Adae); haufige erste Person ([..], ubi te quaeram absentem? [..], cur non video
praesentem? auch im Plural: nos suspiramus esurie. [...], nos mendicamus. [...], nos infeliciter
egemus et miserabiliter desideramus.)

10 In Kapitel 24 spricht er seine Seele an, in Kapitel 1 und 25 den homuncio, den Men-
schen im Diminutiv, der sowohl alle Menschen meint als auch sich selbst.

1 Mit einer einzigen Ausnahme in § 4 tu talem asseris illam: ist das nur ein lapsus cala-
mi?



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 273

Argument- und dem Gebetsteil. Auch die gerne als die eigentlich argu-
mentativ abgetrennten Kapitel zwei bis vier sind als Anrede an Gott ver-
fasst. Die Behauptung, die Anrede an Gott beschranke sich auf den Gebets-
teil, ist schlicht falsch.2 Da im argumentativen Teil aber die anderen
Merkmale fehlen, lassen sich im Proslogion zwei deutlich unterschiedene
Teile ausmachen. Beide sind umfangreich, den ca. 470 argumentativen
Zeilen stehen in der Studientext-Ausgabe von Schmitt ca. 300 Gebetszeilen
gegenuber. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass der umfangreiche Gebetsteil
nur Dekoration sein sollte. Es scheint, dass Anselm auf zwei Weisen tiber
Gott zu Gott sprechen wollte. Es kommt dazu, dass beide Textsorten nicht
als blosse Blocke nebeneinander stehen, sondern sich durchziehen. Gele-
gentlich ist die Abgrenzung schwierig, an einigen Stellen kann der Text in
dieser oder in jener Weise gelesen werden.

In der Einfithrung zur Studienausgabe betont Schmitt zwar sehr den
literarischen ,Doppelcharakter” der Schrift und macht einige Anmerkun-
gen zum Gebetsteil. Da es aber sein Hauptanliegen ist zu zeigen, dass die
Schrift eine philosophische ist (,spekulativ “ in seiner Ausdruckweise), gibt
er den Gebeten moglichst wenig Gewicht. Ihm sind sie nur ,literarische
Zutat,” sie dienen dem ,Bediirfnis nach Abwechslung und in ihnen kommt
die ,Spekulationsarbeit zum Ausruhen.” Auch fiir Mojsisch und Flasch
konnen sie keine Rolle spielen. Hingegen hat Dalferth dem Gebet im Pro-
slogion eine systematische Stelle gegeben, indem er die These aufstellte,
dass erst im Gebet aus Wissen Erkenntnis werden kann.s

Eine nochmalige Betrachtung der Gebete vor dem oben skizzierten
Interpretationshintergrund zeigt eine neue Funktion. Wir konnen in vielen
verschiedenen Formen tiber dasselbe reden, unter anderem eben auch so,
wie Anselm das tut, betend und argumentativ. Anselm wechselt immer
wieder zwischen diesen zwei Moglichkeiten. Diese zwei Redemoglichkei-
ten sind gleichsam zwei personae, die des Glaubigen und die des Reflek-
tierenden. Ihnen entsprechen das intelligere und credere, die fides und der
intellectus, Glaube und Einsicht. Die fides ist das Gegebene. Das Gebet
stellt das Gegebene dar, in ihm wird der Inhalt der Meinungen formuliert,
ohne ihn zu behaupten, denn im Gebet Gesagtes ist weder wahr noch
falsch. Die reflektierende Rede wiederholt dasselbe nochmals, um dessen
Grundlagen und Grundmeinungen zu finden. Das Insgesamt der die Ober-
flachenmeinungen leitenden Grundmeinungen heisse Doxa. Die ratio voll-
zieht die Reflexion auf die fides, um zur Doxa zu gelangen. Solange die Re-

12 CATTIN: La preuve de Dieu, 47f. unterscheidet zwischen Gebetsteilen und Argumenta-
tionsteilen, weist aber die ,forme allocutive” nur jenem Teil zu, wahrend dieser ,en prose
impersonelle” verfasst sei. - Einen Bruch im Haupttext bilden die Titel der Kapitel, denn in
diesen fehlt die Anrede. Sie sind aber auch eine sekundare Erganzung, urspriinglich standen
im Haupttext nur Kapitelnummern, siehe SCHMITT: Proslogion, 12.

13 DALFERTH: Fides, 59, 62, 66. Fiir STOLZ: Zur Theologie Anselms, sind die Gebete mit ein
Grund dafiir, das Proslogion als mystische Schrift zu betrachten.



274 Erwin Sonderegger

flexion Reflexion bleibt, behauptet sie nichts, sie teilt lediglich ihr Resultat
mit.

Die Meditation iiber die Glaubenswahrheiten fiithrt zwingend zur Fest-
stellung von schwer Verstindlichem, von solchem, das nicht mit unserem
Alltag tiibereinstimmt, es erscheinen sogar Widerspriiche und Inkonsisten-
zen in dem, was von Gott geglaubt wird. Es wird etwa geglaubt, er sei
gerecht, und doch ist offensichtlich, dass er Ungerechte und Bose nicht
immer und jederzeit bestraft (Kap. 9 bis 11). Warum ist Gott Mensch ge-
worden? Wie ist die Dreieinigkeit zu verstehen? Die Feststellungen solcher
Fragen und Schwierigkeiten ist nun keineswegs auf die argumentativen
Teile beschrankt, im Gegenteil, oft bereiten die Gebetsteile diese Themen
vor. Man vergegenwartige sich etwa die zwingende und drangende Frage
im ersten Gebet, wie und wo Gott zu suchen sei, da wir ja doch nicht wis-
sen, wo er ist und wie er aussieht. Im Gebet des 18. Kapitels erscheint sogar
ein an den Sophisten Gorgias gemahnender Gedanke [...] cum quaerimus,
non invenimus, cum invénimus, non est quod quaerimus tiber dasselbe -
,Wenn wir suchen, finden wir nicht, wenn wir gefunden haben, ist es nicht
das, was wir suchen.” So entsteht das Bediirfnis, solches rational zu klaren.
Zu dieser Klarung gehort es, das Geglaubte ausdriicklich zu machen, dem
Glauben eine Stimme zu geben, und dann dieses Geglaubte auf seine
Grundsatze hin zu reflektieren. Daraus ergeben sich zwei Arten meditati-
ven Redens tiber und zu Gott, eine in der Form des Gebetes und eine in
der Form der Reflexion. Dabei ergeben sich keine neuen Inhalte, ihr Inhalt
bleibt das Geglaubte, nur jetzt als Geklartes und Einsichtiges. Kronung der
Meditation ist die Schau, contemplatio Dei, der aktive Wissensvollzug.

Diese Art, sozusagen in zwei Sprachen zu sprechen, ist in der Philoso-
phie nicht haufig, trotzdem gibt es Vorganger. Boethius beispielsweise ver-
wendet in De Consolatione Prosa- und Poesieteile. Auch wenn natiirlich
die Poesieteile in ihrer Funktion nicht den Gebetsteilen bei Anselm ent-
sprechen, stellen sie doch eine zweite Art dar, iiber dasselbe zu reden wie
die Prosateile. Beide dienen einem gemeinsamen Ziel, diesmal nicht der
contemplatio Dei, sondern eben der consolatio, der Selbstvergewisserung.4

3. PROOEMIUM DES PROSLOGION

Im Prooemium des Proslogion erlautert Anselm die unterschiedlichen Zie-
le des Monologion und des Proslogion und der Hinsicht, in der beide
Schriften geschrieben sind. Der Unterschied dussert sich besonders in der

14 Gebete in theoretischem Zusammenhang oder zu theoretischen Zwecken sind selten.
Wenige Texte haben die Art des Zeushymnus von Kleanthes. Der platonische Sokrates betet
ofter. Das gehort einerseits zu seiner Lebensform in seiner Welt, andererseits aber stehen
seine Gebete immer auch im Zusammenhang mit dem zur Rede stehenden Thema. Eine
umfassende Darstellung der Religiositat des Sokrates stammt von MCPHERRAN, Mark L.: The
Religion of Socrates. University Park, Pennsylvania: Penn State University Press 1996.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 275

sich wandelnden Titelgebung und im Unterschied, den Anselm zwischen
der Verkniipfung mehrerer Argumente im Monologion und dem ,einen
Argument” im Proslogion macht. Im Folgenden sollen diese Bemerkungen
Anselms als Lesehilfen fruchtbar gemacht werden.

3.1 Persona

Das Proslogion hat sich Anselm in der Fortsetzung der im Monologion
begonnen Denkbemiihung ergeben. Mitbriider hatten ihn einst gebeten,
schriftlich ein Beispiel einer Meditation tiber das Wesen der Gottheit zu
geben, eben so, wie er es gelegentlich gesprachsweise mit ihnen tat. Das
Resultat war das Monologion. Im Riickblick schienen ihm das Uberlegun-
gen zu sein, die er allein fir sich vollzog, um etwas zu finden, was er noch
nicht wusste. Jetzt erkannte er die Aufgabe zu verstehen, was er schon
glaubte. Das fiithrte dazu, dass Anselm vom selben nochmals in einer
anderen Art und Weise sprechen musste. Denn in derselben Reflexion ist
ihm auch deutlich geworden, dass die Frage nach Gott einer anderen
Einstellung bedarf und es notwendig macht, diese Frage mit Gott selbst zu
besprechen. Er konnte nicht kiinstlich so tun, als gibe es Gott gar nicht
und als wiirde er nicht an ihn glauben. Wird im Monologion die Position
von jemandem eingenommen, der vorgibt, nach etwas zu fragen, was er
nicht weiss (persona alicuius tacite secum ratiocinando quae nesciat
investigantis), so ist es im Proslogion die plausiblere und realere Position
dessen, der zur Einsicht gelangen will in das, was er je schon von Gott
glaubt (persona conantis erigere mentem suam ad contemplandum Deum et
quaerentis intelligere quod credit). Zweck dieses Verfahrens ist es, seinen
Sinn zu Gott zu erheben, und so zur contemplatio dei, zur Schau Gottes, zu
gelangen, was das Ziel jeder Meditation tiberhaupt ist.

An die Stelle einer Meditation dariiber, dass das, was der Glaube sagt,
auch verniinftig sei, tritt nun die aus den Schwierigkeiten des Geglaubten
selbst entspringende Suche nach der Einsicht in das Geglaubte. Diesem
Unterschied entsprechen die Positionen, von denen aus die zwei Biicher
geschrieben sind. Damit erreicht Anselm einen wesentlich reflektierteren
Standpunkt als im ersten Werk. Es ist ihm klar geworden, dass er iiber et-
was meditiert, was er schon weiss, wie man Geglaubtes eben weiss. Ge-
wusstes kann in verschiedener Weise gewusst werden, dem Unterschied
entsprechend, den Platon zwischen der ¢Andn¢ &0fx und der dAndnc d0Ex
peta Aoyov macht, d.h. zwischen der zutreffenden Meinung iiber etwas
und dieser zutreffenden Meinung, die mit einer Erklirung des Gemeinten
verbunden ist. Geglaubtes, sei es nun religiosen oder anderen Inhalts, ist
ein €évdofov. Gegeniiber diesem konnen verschiedene Positionen einge-
nommen werden. Es kann behauptet oder befragt werden, es kann auf
seine Griinde hin reflektiert werden. Und eben dies macht nun Anselm.



276 Erwin Sonderegger

Das Resultat einer solchen Reflexion iiber évdotw ist das Erste in einer je-
weiligen Welt, die Doxa.

3.2 Titel

In der Entwicklung der Titelgebung beider Werke spiegelt sich sehr schon
die Entwicklung zur neuen Einstellung. Urspriinglich hatte keiner der bei-
den Texte einen Titel. Darauf betitelte Anselm beide Schriften, die zweite
erhielt den Titel Fides quaerens intellectum. Der Glaube versucht Einsicht
in das Geglaubte zu erlangen. Der das endoxon Glaubende soll reflektie-
rend in der Doxa zur begriindeten Ruhe kommen. Das ist das inhaltliche
Programm. Der nachste Titel, Alloquium de ratione fidei, bezieht sich auf
das Vorgehen. Die Frage nach Gott soll nicht mehr nur im einsamen Sebst-
gesprach gestellt werden, das dem Thema Gott vielleicht nicht angemessen
ist. Uber Gott, so scheint es, kann besser mit Gott zusammen vernunftig
gesprochen werden. Gott muss der Rede iiber ihn Halt und Sicherheit
geben, deshalb muss die neue Schrift in der Form des Zwiegesprachs, aber
nicht Dialogs, erfasst sein. Nun spricht Gott selbstverstandlich nicht mehr
mit Anselm, sonst wdre es wirklich eine mystische Schrift, aber er hat
mittels Christus und der Offenbarung schon gesprochen, das macht den
Inhalt von Anselms fides aus. Doch, auch wenn Gott nicht mehr direkt zu
Anselm spricht, so kann wenigstens Anselm zu Gott sprechen. So ist das
Zwiegesprdach eine Anrede, ein alloquium, wie es Anselm zuerst lateinisch
bezeichnet. Das Thema bleibt de ratione fidei, wie schon im Monologion.
Die zwei letzten Titel, Monologion und Proslogion sind eigene Bildungen
von Anselm, ein Anhang orientiert iiber ihren sprachlichen Hintergrund.
Es ergibt sich zwar, dass die Gleichung von -loquium mit A0yLov nicht
korrekt ist. Trotzdem zeigt das Wortpaar Monologion und Proslogion
schlagend die Anderung der Blickrichtung und Einstellung an. Es ist nicht
mehr ein eher kiinstliches Unwissen, das im einsamen Selbstgesprach
uiberwunden werden soll, jetzt wird ausdriicklich das tiber Gott Geglaubte
mit Gott selbst im Zwiegesprach geklart.

3.3 Die vielen Argumente und deren concatenatio im Monologion

In derselben Reflexion, die die neue Einstellung notwendig machte, wurde
auch deutlich, dass im Monologion eine Kette von Argumenten die Fragen
an Gott es? und quid es? beantwortete. Obwohl die drei Argumente allbe-
kannt sind, sollen sie kurz referiert sein, damit sie dem einen Argument
des Proslogion als Hintergrund dienen konnen. Anselm beginnt mit der
platonischen Uberlegung, dass das viele Gute unserer Welt nur dank
einem numerisch Guten gut sein konne. Die Argumente dafiir werden aus
der platonisch-augustinischen Tradition als bekannt vorausgesetzt. Das
faktisch Gute, womit wir es je zu tun haben, sei nie ein véllig und rein
Gutes, jedem sei ein in irgendeiner Hinsicht Nichtgutes beigemischt. Um



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 277

trotzdem vom unterschiedlich Guten konsistent reden zu konnen, bediirf-
ten wir eines Orientierungspunktes. Einen solchen stelle das Gute selbst
dar. Anselm bezieht sich nicht auf irgendwelche Eigenschaften, die so-
zusagen als Ideen das viele Seiende, das durch diese Eigenschaften be-
stimmt ist, an sich teilhaben lassen, sondern er bezieht sich bestimmt auf
das Gute. Das hat damit zu tun, dass im Glauben Gott als der Gute gege-
ben ist und als solcher auch am Ende der Uberlegung steht. Das Argument
scheint flir das Gute eine besondere Eignung zu haben. Insofern ist das Ar-
gument zwar platonisch, aber nicht schlicht ein Argument fiir Ideen iiber-
haupt. _

Das zweite Argument geht davon aus, dass das viele Gute, das uns um-
gibt, offensichtlich nicht hinreichend selbstandig ist, es ist abhangig von
vielem anderen Seienden, d.h. es ist ein per aliud Seiendes. Wenn der Re-
gress vermieden werden soll, dann ist dem vielen per aliud Seienden ein
numerisch eines per se Seiendes voranzustellen.

Die letzte Uberlegung setzt an bei der Betrachtung des Vielen, das sein
Sein durch anderes hat. Das ist alles das, was uns umgibt. Daraus ergibt
sich ein Unterschied innerhalb des Vielen. Es ist nicht alles einerlei, einiges
ist sozusagen mehr als anderes (,hat mehr Sein als anderes®). Das weckt die
Frage, ob das so ins Unendliche gehen kénne oder nicht. Anselm verneint
die Frage. Die Stufung im Sein hat ein Ende bei einem obersten Seienden,
eben bei dem per se Seienden (beim summum ens sive subsistens).

Die drei Gedanken kénnen zusammengefasst werden, das macht ihre
concatenatio aus: Das eine Gute, das alles andere Gute gut macht, ist das
einzige per se Seiende, alles andere ist per aliud Seiendes. Als solches ist es
zugleich auch die Spitze der Pyramide des in unterschiedlichen Graden gut
Seienden, und wie sollte dieses sein, wenn das Erste nicht ist? Die Argu-
mente sind jedoch nicht in der Form eines Syllogismus miteinander ver-
kniipft, trotzdem aber ist der Gesamtgedanke diskursiv. Im Durchgang
durch die drei Gedanken ergibt sich das Resultat: Gott ist.

3.4 Das ,eine Argument”im Proslogion

Im Proslogion stellt sich Anselm die Aufgabe, die vielen Argumente des
Monologion durch ein einziges hinreichendes Argument zu ersetzen. Des-
wegen wird der Sinn dieses Ausdrucks im Proslogion oft diskutiert, teils
mit der Frage, wie Anselm diesen Ausdruck versteht, teils, worin inhaltlich
und als Textteil dieses Argument bestehen soll. Beim Monologion findet
diese Diskussion nicht statt, dort scheint der Ausdruck den meisten klar
zu sein. Die Uberpriifung des Wortgebrauchs im Proslogion fiihrt jedoch
nicht weit, denn Anselm verwendet das Wort argumentum selten, im Pro-
oemium nur zweimal. Probare verwendet er iiberhaupt nicht, das ge-
braucht erst Gaunilo, von diesem tibernimmt es Anselm in seiner Replik.
Es ist nicht verwunderlich, dass sehr unterschiedliche Antworten auf die



278 Erwin Sonderegger

Frage nach dem einen Argument gegeben werden. Sie ergeben sich aus
Uberlegungen teils zum Inhalt des Textes, teils zu seiner Logik.

Holopainen versucht nachzuweisen, dass der fiir Anselm leitende Be-
griff von argumentum der des Mittelbegriffs in einem Syllogismus sei,
denn er stiitze sich in seiner Logik auf Boethius.'s Auch Logan in seiner
umfassenden Ubersicht sieht das unum argumentum in der Bestimmung
id, quo nihil maius cogitari possit realisiert und ebenfalls als Mittelbegriff
in einem Syllogismus. Dem muss entgegnet werden, dass das Proslogion
selbst keine zum Beweis fiihrenden Syllogismen enthdlt und auch im Gan-
zen keinen solchen darstellt. Die Syllogismen, die Logan vorstellt und der-
en Mittelbegriff der eine Satz darstellen soll, sind bloss eigene Rekonstruk-
tionen.® Holopainen: Anselm’s Arqgumentum, 23f., bestatigt zwar, dass for-
mell keine Syllogismen im Proslogion vorkommen, jedoch seien solche
sehr wohl der Idee nach vorauszusetzen, da Anselm ja beweisen wolle. An-
selms Beweisform sei die der reductio ad absurdum.z

Einige betrachten den ganzen Text als das eine Argument.’8 Damit ist
jedenfalls die Einheit des Argumentes gewahrt, und es ist ja offensichtlich,
dass der ganze Text sich nur mit einer Frage, der Frage nach Gott, befasst.
Fir La Croix war ausschlaggebend, dass Anselms Versprechen, nur ,ein Ar-
gument” zu geben, weder durch Kapitel zwei noch drei eingelst zu sein
scheint. Gegen seine These spricht, dass es eher kiinstlich anmutet, ein
ganzes Buch als ,ein Argument” zu bezeichnen. Zudem ist ebenso klar,
dass die ,eine Frage‘ eine in sich vielfdltige ist (nur schon zu differenzieren
in die Frage nach dem Dasein und dem Sosein Gottes), was die Méoglich-
keit mehrer Argumente nahelegt.

Oft werden die drei Kapitel zwei bis vier als den Text betrachtet, der
das eine Argument enthadlt.9 Diese Sicht legt sich fiir jene nahe, die im
Text einen Gottesbeweis sehen, denn diese drei Kapitel sollen ihn ent-

15 Nach HOLOPAINEN: Anselm’s Argumentum, 18 (Anm. 33 und 34), unterscheidet Abae-
lard, basierend auf Boethius, drei Bedeutungen von argumentum: 1. die Pramisse eines
Schlusses, 2. den Sinn der Pramisse, 3. das in den Pramisse, das die vis probandi hat, was
sonst locus heisst, also der medius terminus. Letzteres sei der Gebrauch von argumentum bei
Anselm (22). Der Ausdruck ,that than which a greater cannot be thought” stelle das unum
argumentum und diesen Mittelbegriff dar. - Zum Gebrauch von probare, probatio siehe DAL-
FERTH: Fides, 88.

16 LOGAN: Proslogion, 125-127. HOLOPAINEN: Anselm’s Argumentum, 23f., sagt, dass zwar
formell keine Syllogismen im Proslogion vorkommen, jedoch sehr wohl der Idee nach, da
Anselm ja beweisen wolle. Anselms Beweisform sei die der reductio ad absurdum.

17 ,Das, grosser als welches nichts gedacht werden kann, exisitiert nicht“ ist absurd, also
trifft dessen Negation zu.

18 LA CROIX, Richard: Proslogion II and III. A Third Interpretation of Anselms Argument.
Leiden: Brill 1972; SADLER: Anselm’s Single Argument, wendet sich gegen das missbrauchliche
Jtypical treatment” von argumentum in der Literatur, das es bei dem einen Satz bewenden
lasst. Fir ihn stellen die Kapitel 1-23 das eine Argument dar.

19 Das ist oft so, es scheint, der Argumentation Schmitt’s folgend, auch Flasch das Richti-

ge.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 279

halten. Nicht wenige identifizieren das Argument mit dem einen Satz [Et
quidem credimus te esse| aliquid quo nihil maius cogitari possit. Dies leuch-
tet prima facie insofern ein, als sich Anselm offensichtlich im ganzen Text
immer wieder auf diesen Satz bezieht, um Weiteres zu begriinden. Und
wir verstehen wohl auch unter einem Argument eher einen Satz als ein
ganzes Buch.2o Im Hinblick auf diesen Satz stellen sich zwei Fragen. Zu-
ndachst die nach der Satzart dieses Satzes, dann die nach dem Verhaltnis
dieses Satzes zum ubrigen Text. Enthalt der Satz die Definition eines Be-
griffs, enthalt er eine Kennzeichnung, ist es der Name Gottes, formuliert er
ein Axiom, stellt er eine Voraussetzung fiir den Rest dar? Handelt es sich
um den Mittelbegriff in einem Syllogismus? Ist dieser Satz eine These, die
im Rest des Textes begriindet wird?2

Dalferth’s Interpretation scheint mir besonders attraktiv zu sein. Sie
beldsst dem einen Satz den Status des Argumentes setzt aber den tibrigen
Text unmittelbar mit ihm in Bezug. Dabei wird der Rahmen, der durch das
eine Argument gegeben ist, nicht verlassen, die Einheit im Ganzen bleibt
gewahrt. Der Rest des Textes enthdlt dann nicht, wie Flasch meint, weitere
Argumente, sondern Klarungen, Hintergrund usw. fiir diesen Satz. Das
argumentum besteht dann in dem mit seinen Erlauterungen zur Einsicht
fiihrenden Satz. Das Proslogion enthdlt somit nicht einen Beweis im tbli-
chen Sinn, d.h. eine Deduktion. Wer das Ganze gelesen und verstanden
hat, sollte idealerweise nun den einen Satz denken konnen und in diesem
Gedanken seine Wahrheit und Notwendigkeit erfassen und sollte zur
Einsicht in die Notwendigkeit von dem, was er schon glaubt, gelangt sein.
Es ist keineswegs sinnlos, zu dieser Einsicht zu fithren. Derjenige, der die
Notwendigkeit eines Sachverhaltes einsieht, hat mehr als jener, der vom
Sachverhalt nur weiss, dass er besteht. Das ist auch in der Mathematik ein
hdufiger Fall. Derjenige, der den Satz des Pythagoras beweisen kann, weiss
mehr als jener, der ihn nur kennt und anwenden kann. Jedermann weiss,
dass zweimal zwei gleich vier ist. Wer aber dazu auch noch Peanos Axiome
kennt, weiss und versteht mehr.

Von diesem einen Satz behauptet Anselm, es sei ,das, was wir glauben.”
Dem Wortlaut nach stimmt das jedenfalls nicht. Dieser Satz ist nicht ei-
nem der kanonischen Texte, dem Credo, den Evangelien usw. entnommen.
Es gehort nicht zur Ausdrucksweise solcher Texte, von Gott mit Aus-
driicken wie quo maius zu sprechen, schon gar nicht mit Ausdriicken wie
cogitari possit. Der Satz ist eine Erfindung, besser ein Fund, des Anselm. In
ihm formuliert er das Geglaubte in seiner eigenen Sprache. Seine Formu-
lierung hat zwei entscheidende Eigenheiten:

20 So nach vielen Vorgangern auch wieder HOLOPAINEN: Anselm’s Argumentum, 22, und
LOGAN: Proslogion, passim.

21 DALFERTH: Fides, entscheidet sich nicht definitiv, wofiir dieser Satz zu halten ist, er
nennt ihn einmal eine ,Merkformel” (69), dann die zu begriindende These (78), vorher aber
auch eine Regel (72). Die letzte Auffassung werde ich iibernehmen.



280 Erwin Sonderegger

1. Der Satz bezeichnet nur ein Verhaltnis, er enthalt keine inhaltliche
Bestimmung oder eine feste Grosse,

2. er steckt sich als Rahmen das cogitari potest, d.h. es geht um das Sein
Gottes im Rahmen unserer Denkmoglichkeiten.

Mit den oben genannten Fragen zu Gott will sich Anselm nun befassen.
Eigentlich ist es nur eine einzige, wenn auch in sich differenzierende
Frage, eben die nach Gott. Eleganz und Einfachheit der Uberlegungen, die
zur Einsicht fithren, sind wissenschaftliche Ideale. So ware es schon, wenn
auf die ,einzige” Frage durch ein ,einziges” Argument geantwortet werden
konnte. Im Monologion ist der diskursive Durchgang durch verschiedene
Uberlegungen nétig, die zuletzt in ihrer Verbindung das Sein Gottes er-
kennen lassen. Im Proslogion dagegen soll sich im Durchgang durch die
Erlduterungen, Klarungen usw. die Evidenz jener Intuition einstellen, die
im Satz Et quidem credimus te esse aliquid quo nihil maius cogitari possit
festgehalten ist. Deshalb besteht der Unterschied zwischen dem einen Ar-
gument und den vielen Argumenten weniger in der Anzahl der verwen-
deten argumentativen Sitze, sondern im verschiedenen Denkstil, dem dis-
kursiven und dem intuitiven. Das Proslogion soll zu einer ganzheitlichen
Einsicht oder Vision (im nichtmystischen Sinne) fiihren, deren Inhalt
allerdings doch nur diskursiv und in vielen Siatzen darstellbar ist.

4. WAS HEISST SEIN?

4.1 Gebet des Ersten Kapitels

Im ersten Kapitel, dem langen ersten Gebet, wird offensichtlich, dass die
Fragen, die das Proslogion notig machen, der Reflexion tiber den Glauben
und der Meditation im Glauben selbst entspringen. Der Alltag verlangt
von uns eine realistische, natiirliche Einstellung auf Dinge und Situatio-
nen. Wir bewegen uns im Rahmen unserer endoxa. Diese fiir den Alltag
notigen und unverzichtbaren tiglichen Beschaftigungen und Sorgen ver-
hindern eine Sammlung auf die Frage nach dem Ersten. Deshalb fordert
Anselm mit fuge, absonde, abice, vaca, requiesce, intra, exclude (,geh weg
von ... und hin zu ...”) sich selbst und auch uns Leser vielfach dazu auf, sich
in die richtige Lage der Meditation zu begeben. Wer dergleichen tiberlegen
will, muss sich fiir diese Zeit frei machen von Alltagssorgen, von den Be-
schaftigungen, denen er sonst nachgeht. Damit ist die Wendung zur
reflexiven Einstellung bezeichnet. Das ist in der Form des Gebetes gesagt.
Da ware es eine ganz falsche Lesehaltung zu {iberlegen und zu priifen, ob
seine Aufforderungen logisch, zweckmadssig oder fromm usw. gemeint
sind. Es handelt sich hier um einen mit den Reduktionen, die Husserl be-
schreibt, vergleichbaren Fall. Wer diese primar mit theoretischen Kriterien
priifen wollte, ob ihre Beschreibung wahr, konsistent usw. ist oder nicht,
wirde ihre Textart verkennen. Als Aufforderungen zum Handeln sollen sie



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 281

primar ausgefiihrt werden, um zu sehen, was dabei herauskommt. Es ist zu
prifen, ob es taugliche Anweisungen fiir mich sind, um zu demselben Re-
sultat zu kommen wie Husserl. Bei einem Rezept, beispielsweise fiir einen
Kuchen, ist das jedermann klar. Der Hauptzweck eines Rezeptes besteht
darin, es auszufiithren, also den Kuchen zu backen, um dann das Resultat
zu betrachten. Nicht derjenige, der am kliigsten {iber das Rezept spricht,
ist der beste Koch, sondern der, der in der Befolgung des Rezeptes den
besten Kuchen backt. Erst bei schlechtem Resultat ist es angebracht, das
Rezept zu dndern. So auch bei Anselm.

Die Wendung in der Einstellung muss mit dem Autor mitvollzogen
werden.22 Wenn nun diese Wendung geschehen ist, wenn also nicht mehr
nur in den endoxa gelebt wird, sondern die notige Ruhe aufgekommen ist,
sie zu reflektieren, dann werden Fragen moglich, die im Vollzog der endo-
xa sinnlos sind: Wo bist du, Gott? Wo und wie kann ich dich suchen? Wa-
rum bist du tberall und ich sehe dich gar nicht? Ich bin dazu geschaffen,
dich zu sehen, aber ich habe dich nicht gesehen. Was kann ich tun, diesen
ublen Zustand zu verbessern? Wie kann ich irgendwie etwas von deiner
Wahrheit erfassen? Damit stellt sich die Frage nach Gott.

4.2 Die Frage nach Gott als Frage nach dem Sein

Aus der Frage nach dem Sein (ousia) bei Aristoteles ist in der Rezeption
schon lange eine Behauptung tiber ein Seiendes geworden. Im Christentum
ist Gott das oberste Seiende. Die Meditation iiber Gott fiihrt Anselm zur
grundlegenden Frage nach dem Sein des obersten Seienden. Sie wird als
Reflexion auf die fides als das gegenwadrtig Giiltige und sein am Meisten
Pragende durchgefiihrt. Damit hat Anselm die dogmatische Wendung der
Rezeption riickgdngig gemacht. Wenn das Modell der durch unterschied-
liche Doxai konstituierten Welten zu Grunde gelegt wird, dann folgt, dass
die eigentliche Intention von Anselms Frage nach Gott, die Frage nach
dem sein, auch in unserer Welt verfolgt werden kann und muss. Sie wird
aber vor dem Hintergrund anderer endoxa stehen, denn die fides ist in
unserer Welt nicht mehr das, was sein am Meisten pragt, fiir Anselm selbst
jedoch bleibt sie weltbestimmend.

Dass auch bei Anselm die Frage nach dem sein im Hintergrund steht,
wird im Text selbst deutlich, denn er spricht im Proslogion mehrmals vom
sein im Zusammenhang mit Gott.23 In Kap. 3 spricht er Gott sein im Voll-

22 Darauf legt auch DALFERTH: Fides, 66, grosses Gewicht.

23 Schon bei Marius Victorinus wird Gott als esse verstanden, im Mittelalter ist diese Be-
stimmung hdufig. Sie scheint allerdings nicht ganz im Bewusstsein des Gewichts der Unter-
scheidung zwischen Sein und Seiendem abgegeben worden zu sein, da Gott ebenso oft als
Seiendes verstanden wird.



282 Erwin Sonderegger

sinn zu: Solus igitur verissime24 omnium et ideo maxime omnium habes
esse, [...], — ,Deshalb hast du allein sein im eigentlichen Sinne und deshalb
am meisten von allem.” Noch deutlicher ist die Stelle in Kap. 22: Tu solus
ergo, Domine, es quod es et es qui es, — ,Du allein also, Herr, bist, was du
bist, und du bis jener, der ist.”2s Im ersten Teil der Aussage wird das We-
sen angesprochen, die Bestimmungen Gottes (gut, gerecht, allmachtig
usw.), im zweiten Teil wird Gott das ist in jedem moglichen Sinne im voll-
kommensten Masse zugesprochen. Die Fortsetzung im Kapitel bestatigt
diese Ubersetzung. Et tu es qui proprie et simpliciter es, - ,Du bist der, der
eigentlich und schlicht ist.” Dies wiederum stimmt iiberein mit Aristoteles,
Metaphysik, Z 1: BW0Te TO TPWIWG OV Kal o0 TL OV dAL’ OV amAGE T
ovole v €lm, - ,So0 wire also sein, primir und nicht nur in bestimmter
Hinsicht sondern schlechthin, die ousia.“ Das bedeutet selbstverstandlich
keine Motivabhangigkeit, sondern das Auftauchen desselben Gedankens in
verschiedenen Welten, und deshalb auch mit gewissen Unterschieden.

Das ,eine Argument”, die Vision, bezieht sich also iiber den themati-
schen Gott auf sein. Wenn wir fiir einen Moment alle drei Texte einbe-
ziehen, dann erweist sich Anselms Reflexion in den drei Texten als eine auf
jene Vielfalt vom sein, die schon fiir Aristoteles leitend gewesen ist. Mono-
logion und Proslogion behandeln den kategorialen und modalen Teil,
indem sie fragen, ob Gott ist und was er ist, De Veritate den veritativen
Teil, insofern in diesem Text die Frage nach der Wahrheit bei uns vor dem
Hintergrund, dass Gott die Wahrheit ist, gestellt wird.

Der von Anselm geforderte Riickzug aus dem Alltag scheint am besten
im Gebet zu gelingen. Wir glauben, dass Gott in unnahbarem Licht wohnt.
Deshalb scheint er schwer auffindbar. Anselm bittet Gott, ihm bei der Su-
che nach seinem Dasein und Sosein (quia es, quid es?) zu helfen (doce me
quaerere et ostende te quaerenti). Dass Gott erfolgreich gesucht werden
kann, darf angenommen werden, denn auch das ist Bestandteil der fides,
der endoxa, dass er in mir ein Bild von sich geschaffen hat, ut tui memor te
cogitem, te amem, - ,damit ich mich an dich erinnere und dich denken
und lieben kann.” So hat offensichtlich Gott den zweifachen Bezug von mir
zu ihm selbst in mir angelegt: Ich kann ihn denken und ihn lieben. Dem

24 Verissime/...]esse hier und vere/...Jesse an einigen anderen wichtigen Stellen sind nicht
im Sinne der bloss logischen Wahrheit zu verstehen, sondern so, wie AUGUSTINUS: De Trini-
tate VII, V (gegen Ende) sagt: [...Jut fortasse solum deum dici oporteat essentiam. Est enim
vere solus quia incommutabilis est]...].

25 An dieser Stelle fiihrt leider die Ubersetzung von Schmitt sehr in die Irre: ,Du allein
also, Herr, bist, was Du bist, und Du bist, wer Du bist.“ Mit dieser Ubersetzung ware zwei-
mal die Identitat Gottes angesprochen, einmal als Wesen, dann als Person. Die Fortsetzung
im Kapitel fordert eine andere Ubersetzung fiir den Schluss des Satzes. Die oben gewihlte
Ubersetzung ist moglich, weil (wie auch heute noch etwa im Franzosischen) die Person des
Relativsatzes durch das Subjekt des Hauptsatzes bestimmt wird, wenn das Relativpronomen
Subjekt ist. Vgl. KUHNER, Raphael/STEGMANN, Carl: Ausfiihrliche Grammatik der lateinischen
Sprache, 11 2. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1982, § 193.8, (285).



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 283

Denken entspricht der intellectus, die Einsicht, dem Lieben das cor, das
glaubt und liebt. Letzteres ist unabdingbare Voraussetzung fiir das Erstere:
Wenn ich nicht schon glaube, kann in unméglich zur Einsicht gelangen
quia nisi credidero, non intelligam. Zudem gibt der Inhalt der fides dem
Glaubigen die Moglichkeit zu kontrollieren, ob er das Richtige gefunden
hat. Die Einsicht hat Voraussetzungen, eben die Meinungen, die wir fiir
wahr halten. Auch dieses Moment findet sich bei Aristoteles, die Frage
nach dem ,Was ist das?” setzt voraus, dass beantwortet ist, ob es ist.

Was finde ich, wenn ich in das cubiculum mentis meae eintrete? Ich
finde, was wir je schon glauben: [...] quia es sicut credimus et hoc es quod
credimus [...]. Ich finde in mir unsere Meinungen iiber Gott. Der Wechsel
in den Plural ist wichtig, denn die endoxa sind nicht privat, sondern Mei-
nungen einer Gemeinschaft.

4.3 Die Formel fiir die Regel, sein kategorial

So ergibt sich die an Gott gerichtete Frage des zweiten Kapitels, wie Gott
auf Grund des von ihm Geglaubten gedacht werden kann. Anselm formu-
liert dies im berithmten Satz

Et quidem credimus te esse aliquid quo nihil maius cogitari possit,

»Wir glauben allerdings, dass du etwas bist, im Vergleich wozu nichts Grosse-
res gedacht werden kann.“26

Das ist die Anselmsche Fassung der fides, der Fund, der ihn gliicklich ge-
macht hat. Der Satz ist inhaltsarm, denn er enthalt nur eine Verhaltnisbe-
stimmung im Rahmen dessen, was von Dingen hinsichtlich ,Grosse” ge-
dacht werden kann. Er gibt keine Definition Gottes, keinen Begriff, son-
dern eine Regel, mit dem angegebenen Verhaltnis etwas zu suchen.?7

Ein Vergleich zwischen Dingen setzt voraus, dass sie mindestens in der
Vergleichshinsicht etwas gemeinsam haben. Dann bilden sie unter diesem
Aspekt einen Bereich. Denken wir uns einen gegebenen Bereich, der
,Grossenunterschiede” zuldsst28 und der nicht leer ist, dann wird in ihm
das eine grosser sein als das andere. Sind die Dinge im Bereich endlich
viele, so ist eines davon so, dass kein anderes grosser ist als es (ein Werk-
zeug in einer Werkzeugkiste voller Werkzeuge, ein Baum in einem Wald

26  Grosser” wird hier und im Folgenden immer in dem allgemeinen Sinn verwendet, der
von ANSELM im Monologion Kap. 2 erldutert wird: Dico autem non magnum spatio ut est
corpus aliquod; sed quod quanto maius tanto melius est aut dignius ut est sapientia. ,Grosser’
soll auch ,besser’ oder ,wiirdiger’ wie beispielsweise Weisheit, oder noch anderes, was Gott
zugesprochen werden kann, bedeuten. Dies gegen SCHMITT: Der ontologische Gottesbeweis.

27 Siehe DALFERTH: Fides, 72.

28 Jene Kategorien, die das Mehr-Weniger haben bei Aristoteles, z.B. Relation, Qualitit,
Tun und Leiden.



284 Erwin Sonderegger

voller Baume). Das ist dann das Grosste in diesem Bereich und es existiert
natiirlich, denn es ist ja ein Ding im gegebenen Bereich.

Dieses Beispiel erfasst aber die Angabe ,... das gedacht werden kann“
nicht korrekt. Es geht von endlich vielen gegebenen Dingen aus. Dass
unter diesen eines das Grosste ist, ist trivial. Anselms Regel bezieht sich
aber nicht auf einen gegebenen Bereich vorhandener Dinge, es soll sich im
Rahmen des Denkbaren etwas zeigen, das noch nicht gegeben ist, und die-
ses soll die Eigenschaft haben, dass im Vergleich zu ihm nichts Grosseres
gedacht werden kann. In den oben gegebenen Beispielen gegebener Berei-
che liesse sich ein noch Grosseres im Vergleich zum gegebenen Grossten,
das im gegebenen Bereich vorhanden ist, wenigstens denken. Dann wdre
von diesem aus weiterzugehen bis zu dem, im Vergleich wozu keine Stei-
gerung mehr denkbar ist (jenes Werkzeug, jener Baum im Vergleich wozu
kein anderes Werkzeug, kein anderer Baum grosser, bedeutender, effizien-
ter usw. sein kann).

In einem unendlichen Bereich verdandert sich die Situation. Es zeichnet
einen solchen Bereich aus, dass in ihm zu jedem gegebenen Element ein
Grosseres hinzugedacht werden kann (Beispiel Zahlen, es kann keine
grosste Zahl gedacht werden; euklidischer Raum, es gibt keinen grossten
euklidischen Raum). Das, im Vergleich wozu nichts Grosseres gedacht
werden kann, kann nicht aufgefiithrt oder gezeigt oder bestimmt werden,
denn sofort ergibt sich ein im Vergleich zu ihm Grosseres. In einem un-
endlichen Bereich ist die Regel nicht anwendbar, denn es gibt in ihm kein
Element, im Vergleich wozu ein anderes nicht noch grosser ware.

Im vorliegenden Fall, da es um Gott im Vergleich zur Welt und ihren
Dingen geht, verhadlt es sich nochmals anders, da Gott nicht ein Element
des Bereichs ist, mit dessen Dingen er verglichen werden soll. Etwas aus-
serhalb dieses Bereichs soll mit den Dingen im Bereich verglichen werden.
Nur Vergleichbares kann miteinander verglichen werden. Deswegen kann
der Vergleich zwischen Gott und seinen Geschopfen strenggenommen gar
nicht durchgefiihrt werden. Es miisste ein neuer Bereich gefunden werden,
der sowohl Gott als auch seine Schopfung umfasst. Das ware ein endlicher
Bereich, der Gott und die Welt mit ihren Dingen enthilt. - Uber oder jen-
seits von Gott ist in der Welt der fides aber kein Bereich denkbar. Gott
lasst sich nicht in einen Bereich stellen. Auch sein bildet keinen solchen,
es gibt kein sein jenseits oder iiber Gott. Wie der Begriff der Substanz in
Hinsicht auf Gott und die Geschopfe analog zu fassen ist, so kann auch in
diesem Vergleich nur ein Verhadltnis zwischen Analogem betrachtet wer-
den. Mit der Regel suchen wir etwas ausserhalb des mundanen Bereichs,
ausserhalb der natura rerum.29

29 Gaunilos’ Insel und Kants Taler teffen deshalb Anselms Argument nicht, weil in die-
sen Beispielen mundan Seiendes miteinander verglichen wird.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 285

Bei der Suche vergleichen wir nicht Begriffe miteinander, sondern
Dinge.3¢ Der Vergleich muss ein Vergleich zwischen Dingen bleiben, sonst
entsteht ein Kategorienfehler. Dann muss er auch mit einem Ding enden.
Der Schopfer ist das erhabenste Ding, das wir denken kdnnen. In seiner
untibertreffbaren Form hat er alle vorstellbaren Vollkommenheiten. Thm
ist alles zuzusprechen, was besser ist, es zu sein als es nicht zu sein (Kapi-
tel 5). Das ist die kategoriale Seite. Das kategorial uniibertreffbare Seiende
schliesst alle Vollkommenheiten in sich.

Dabei ergibt sich aber im Unterschied zu den Dingen, die uns umge-
ben, dass das kategorial von Gott Ausgesagte, etwa Giite, Gerechtigkeit
usw., nicht Bestimmungen einer zugrunde liegenden Substanz darstellen,
die etwas anderes als gut, gerecht usw. wdre, sondern jede dieser Bestim-
mungen macht das Sein Gottes aus. Insofern ist die Substanz, die Gott
darstellt, nicht eine Substanz, wie die, mit denen wir es mundan zu tun
haben,3 aber auch die kategorialen Bestimmungen sind nicht so wie unse-
re gewohnten. Jede solche Bestimmung ist eine substanzielle.

4.4 Existenz, Dasein, sein modal

Die Suche nach dem, im Vergleich wozu nichts Erhabeneres gedacht wer-
den kann, ist damit, dass wir den Schopfer als das erhabenste Ding ge-
funden haben, noch nicht abgeschlossen, da mit der Regel, es zu suchen,
erst der kategoriale Teil durchgegangen ist, es fehlt noch die modale Prii-
fung. Keineswegs hat Anselm im Sinn, aus einem Begriff die Existenz des
Begriffenen hervorzuzaubern, wie es ihm jene unterstellen, die im Proslo-
gion einen ontologischen Gottesbeweis sehen. Das wird nie gelingen. Es
ware auch gar nicht sinnvoll, einen solchen fithren zu wollen. Ein Exis-
tenzbeweis ist nur fiir Seiendes, dessen Existenz fraglich ist, sinnvoll, fiir
sein ist ein solcher weder moglich noch sinnvoll. Also nicht ein Existenz-
beweis ist angezielt, sondern ein Vergleich zwischen Dingen, die wir uns
denken koénnen, im Hinblick auf die Steigerungsmaglichkeit in ihrer Weise
zu sein.

Nun fiihrt Anselm eine neue Unterscheidung ein, er unterscheidet das
esse in intellectu vom esse in re desselben Seienden, um mit seiner Regel
dessen sein zu beurteilen. Das bisher Gefundene, im Vergleich wozu es
nichts Erhabeneres gibt, kann als nur in intellectu aber auch als in re
seiend gedacht werden. Aus dem Vergleich beider soll ersichtlich werden,
was in erfiillterem Sinne ist. Wenn wir esse in intellectu und esse in re mit

30 Proslogion, Kap. 4: uno modo cogitatur res, cum vox eam significans cogitatur, aliter,
cum id ipsum quod res est intelligitur.

31 Das ist seit BOETHIUS: Theologische Traktate, 1 4, klar. Schon MARIUS VICTORINUS:
Adversus Arium 11, 1, 1089a 22-27 (= MARIUS VICTORINUS: Traités théologiques sur la Trinité.
Ed. Paul Henry et Pierre Hadot, 1. Paris: Cerf 1960, 392), macht denselben Unterschied, bei
Anselm findet er sich in Monologion Kapitel 26.



286 Erwin Sonderegger

potentiell- und aktuell-sein parallelisieren,32 ergibt sich, dass nicht ein
Begriff mit einem Ding verglichen wird, sondern zwei modale Zustdnde
oder Seinsweisen desselben Dings.

Der Haupteinwand gegen den ontologischen Gottesbeweis besteht da-
rin, dass auch ein ,gedachtes Ding in re“ eben ein gedachtes bleibt und
deswegen nicht notwendigerweise existiert. Auch wenn ich ,in re“ denke,
ist das nicht mehr als ein Gedanke. Der Einwand ist natiirlich korrekt.
Trotzdem macht er Anselms Uberlegung nicht zunichte, wenn diese gar
nicht auf die Existenz eines Dings abzielt. In der Alternative zwischen
aktuellem und potentiellem sein ist offensichtlich wirklich zu sein mehr als
nur méglicherweise zu sein. Es kommt dazu, dass Anselm seine Uberlegung
im Rahmen des cogitari potest anstellt. Grundbegriffe, Grundunterschei-
dungen und Grundwerte, kurz die Grundmeinungen fiillen das cogitari
potest mit Inhalt. Cogitari potest umfasst also das, was oben Doxa genannt
worden ist. Auch diese Doxa ist ein gleichsam ,bloss Gedachtes®, und legt
doch fest, was je in einer Welt sein kann. So ist das cogitari potest nicht
nur notwendige, sondern auch die hinreichende Bedingung dafiir, dass et-
was in einer Welt sein kann.

Anselms Uberlegung ist vergleichbar mit der Uberlegung, die Aristote-
les im Met. XII 6 durchfiihrt. Auch der Zusammenhang ist vergleichbar,
wenn man den Unterschied der Welten in Rechnung stellt. Aristoteles lei-
tet die Frage nach dem das Werden begriindenden Sein, Anselm die Frage
nach dem Schopfer. In dem zeitlich zwar spdteren, in der Anlage der Meta-
physik aber fritheren Buch VII priift Aristoteles gewisse Kriterien, denen
das primdre Sein (ousia) geniigen muss. Abtrennbarkeit, An-sich-gesagt-
werden-Kénnen und Einzelnheit (ywpLotov, kad’ adtd Aeyouevov, T08e TL
mit Einschrankungen) stellen sich als solche heraus. Ebenfalls noch in
Met. VII wird der Satz begriindet, dass sich Werden notwendig auf Sein
stiitzt.33 Met. XII enthilt die Uberlegung, dass nur das Bewegend-Sein das
Werden im Ganzen in Gang zu bringen fahig ist.34 Es selbst muss aber
unbewegt sein, sonst beginnt ein Regress (die Tradition hat fiir den Aus-
druck ,das unbewegt Bewegende“ss leider sofort Gott eingesetzt). Doch so-
gar Unbewegt-bewegend-Sein geniigt nicht (00 yop ikavov), fihrt Aristo-
teles weiter, wenn es nur potentiell ist. Das Sein (nicht Wesen oder Be-
griff), das einzig das Werden in Gang zu setzen vermag, muss Wirklichkeit
einschliessen.

32 Das impliziert keine Identifikation, es soll sich nur um zwei parallele Begriffspaare mit
gewissen Ahnlichkeiten handeln.

33 Met. VII 7-9, siche SONDEREGGER: Aristoteles. Metaphysik Z. 111 7.

34 Das Bewegende ist einer der vier Griinde und bei jedem von diesen ist nach dem Ers-
ten zu fragen.

35 Nie in maskuliner Form bei Aristoteles, es gibt keinen ,Unbewegten Beweger.“ Zum
Ganzen siehe SONDEREGGER, Erwin: Aristoteles’ Metaphysik A. Ein spekulativer Entwurf. Ein-
fiihrung, Ubersetzung, Kommentar. Bern: Lang 2008, spez. XVI, 95-98.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 287

Im Laufe der Frage ,Was heisst sein?”36 miissen durchaus zundchst die
kategorialen Bestimmungen erfasst werden, doch wegen der Vielfalt von
sein genlgt diese Betrachtung nicht. Sein erschopft sich nicht in seinen ka-
tegorialen Bestimmungen, die modalen Bestimmungen gehéren dazu. Dann
ist aber klar, dass sein im Modus der Wirklichkeit mehr sein ist als im
Modus der Moglichkeit. Sein als Prinzip muss so beschaffen sein, dass zu
ihm Wirklichkeit gehort.37 Im Rahmen der fiir Anselm giiltigen herrschen-
den Meinungen, im Rahmen seiner fides, bedeutet das, dass ein erstes und
oberstes Seiendes gedacht werden muss. Dabei ist vollig klar, dass Existenz
nicht eine weitere Was-Bestimmtheit des obersten Seienden ist, sondern
sich ergibt auf dem Weg der Frage nach dem Vollsinn von sein.

Damit hat nun Anselm gezeigt, dass dieser Vollsinnn von sein, fir ihn
konkret das Sein des obersten Seienden, nicht nur alle kategoriale Voll-
kommenbheit (substanziell) enthalten muss, sondern dass zu ihm auch das
Wirklich-Sein gehort, und dass dies in dem einen Satz gefasst werden
kann. Das war, denke ich, die Erleuchtung, die Anselm beim Nachdenken
tiber seine Frage iiberkam. Im Proslogion hat er diese Einsicht mit den ihm
zur Verfiigung stehenden Mitteln so gut wie moéglich dargestellt. In De
Veritate kommt der veritative Aspekt dazu: Dieses hochste Seiende ist
auch die Wahrheit, die alles andere Wahre wahr sein lasst. Damit hat An-
selm sein so dargestellt, dass ihm gegeniiber nichts Hoheres oder Grosse-
res gedacht werden kann. Das Seiende, das dieses sein realisiert, ist Gott.

Da kam Gaunilos Einwand. Gaunilo und seine Umwelt konnten die Ein-
sicht nur als Argument in einem Beweis begreifen, deshalb wurde das Gan-
ze auf die drei Kapitel reduziert. Ob er wollte oder nicht, Anselm musste
sich darauf einlassen, sonst ware das Gesprdch iiber die Sache abgebro-
chen. Doch, indem er darauf einging, geriet die urspriingliche Intention,
mindestens in der Auseinandersetzung, aus den Augen. Auf diese Ablen-
kung des Anselm durch Gaunilo hat Flasch hingewiesen.3® So wurde aus
der Einsicht ein Beweis, der in der meditativen Haltung und im Gebet gar
nicht moglich ist und der auch fiir das Erste nicht moglich ist, da es Grund
jedes moglichen Beweises ist.

5. BESINNUNG

Anselms Uberlegung geht von dem aus, was ,wir” glauben, von ,unseren”
Meinungen. In der Meditation, die nichts behauptet und nichts beweist,
wird zuriickgegangen vor das, was ,wir” glauben. Wir gehen mit Anselm
zurick zu einem Anfangspunkt, den wir mit ihm und dem insipiens, dem

36 Dies als Ubersetzung von ... ti¢ 1) oUole; Met. VII 1, 1028b2-4.

37 Met. XII 6, 1071big—20, 8¢l &po elver dpynv toladtny Mg N olola évépyeln: Zu
ovole, d.h. zu sein im ersten und leitenden Sinne, gehort évépyera, Wirklichkeit.

38 FLASCH: Einleitung, 27-28.



288 Erwin Sonderegger

Unglaubigen, gemeinsam haben konnen. Das ist moglich, weil der An-
fangspunkt keine religiose These zum Inhalt hat, sondern eine blosse Ver-
haltnisbestimmung tiber sein ist, sofern es gedacht werden kann.

So gelangen wir wieder dahin, wo wir von Anfang an waren, doch jetzt
sozusagen in ,belehrter Unwissenheit.” Dann lasst sich das Proslogion als
Besinnung, als ,,Gelassenheit zum Fragwiirdigen”, in dem Sinne verstehen,
wie es Heidegger darstellt,39 besonders dann, wenn er sagt:

,Durch die so verstandene Besinnung gelangen wir eigens dorthin, wo wir,
ohne es schon zu erfahren und zu durchschauen, uns seit langem aufhalten.
In der Besinnung gehen wir auf einen Ort zu, von dem aus sich erst der Raum
offnet, den unser jeweiliges Tun und Lassen durchmisst.*

Heidegger hat die Besinnung als Alternative zur Wissenschaft entworfen.
Meine Interpretation des Proslogion als einer Besinnung ist der Gegenent-
wurf zum Verstandnis des Textes als eines Beweises. Die Besinnung be-
ginnt dort, wo wir je schon sind, bei unseren herrschenden Meinungen,
die wir mitglauben. Sie fihrt uns zu den Grundmeinungen, die diesen all-
taglichen Meinungen zu Grunde liegen. Als eine solche Grundmeinung hat
sich nun erwiesen, dass zu sein notwendig die modale Bestimmung der
Wirklichkeit gehort.

Wir entfernen uns nie von unseren Ausgangsmeinungen, wir verlassen
den Bereich der Meinung nicht, deswegen kann Anselm unentwegt, in je-
dem Kapitel, zu Gott tiber Gott sprechen. Das, was sich in der Reflexion
neu zeigt, ist eben nicht ein neuer Inhalt, sondern das Geglaubte in neuer
Sicht, als Einsicht in die Notwendigkeit, das so zu glauben, d.h. im Falle
Anselms auch zu glauben, dass ein solches Seiendes ist. Im Gebetsteil und
im argumentativ-explikativen Teil realisieren sich zwei verschiedene
menschliche Moglichkeiten, beide sind von Gott geschaffen und ,in mir®
angelegt. Der Gebetsteil dient dazu, die Meinungen zu artikulieren, im
argumentativen Teil findet das Klarwerden tiber die Meinungen statt.4°

39 HEIDEGGER, Martin: Wissenschaft und Besinnung, in: Vortrdge und Aufsdtze 1. Pfullin-
gen: Neske 1954, 60f.

40 WITTGENSTEIN, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: Schriften von Ludwig Witt-
genstein. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1960, ,4.112: Der Zweck der Philosophie ist die logi-
sche Klarung der Gedanken. Die Philosophie ist keine Lehre, sondern eine Tatigkeit. Ein
philosophisches Werk besteht wesentlich aus Erlauterungen. Das Resultat der Philosophie
sind nicht ,philosophische Sitze‘, sondern das Klarwerden von Satzen. Die Philosophie soll
die Gedanken, die sonst, gleichsam triibe und verschwommen sind, klar machen und scharf
abgrenzen.”



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 289

ANHANG: DER SPRACHLICHE HINTERGRUND DER BUCHTITEL MONOLOGION UND
PROSLOGION

Anhangsweise mochte ich einige Bemerkungen zu den zwei Buchtiteln
machen. Zum einen dussern sich nur wenige Interpreten dazu, zum ande-
ren ist die letzte mir bekannt gewordene Ausserung dazu leider ganz
falsch.4 Offensichtlich hielt Anselm Monologion fiir das griechische Pen-
dant von soliloquium und Proslogion fiir die Entsprechung von alloquium.
Das impliziert zwei Fragen: Sind das wirklich korrekte Entsprechungen
und woher hat Anselm seine Griechischkenntnisse?

Gegeben ist aus den klassischen Autoren das Wort alloquium mit der
Bedeutung Anrede oder auch Zurede (jemand zu etwas ermuntern). Au-
gustinus bildete das Wort soliloquium. Diese Worter trennt Anselm in ad-
loquium bzw. soli-loquium. Dem ad- entspricht das griechische mpoo-, dem
solus das povoc. Das ist soweit korrekt. Offensichtlich {ibersetzt er aber

auch -loguium mit dem griechischen -A0yLov. In der griechischen Literatur
finden sich tiber dreissig Komposita mit diesem Hinterglied, doch weder
ein povoidyLov noch ein mpooAdyiov.42 Kaum eines dieser Komposita
gehort zum allgemeinen Wortschatz, sie stehen in Glossen, oft sind es ad-
hoc-Bildungen bei byzantischen Autoren, einige werden von Kirchenva-
tern verwendet. Auch povo- findet sich in vielen Komposita, aber kein
nwovoAoyiov. Im Latein findet sich mono- nur bei Transkriptionen griechi-
scher Komposita, vor allem auch kein monoloquium, nur soliloquium. Das
Simplex A0yLov ist seit Herodot im Sinne von Orakel bezeugt, dann im sel-
ben Sinn in der weiteren griechischen Literatur (wenn eben von Orakeln
die Rede ist, besonders viele Stellen bei Plutarch und spatantiken Auto-
ren). Im alten und neuen Testament sowie bei vielen Kirchenvatern er-
scheint das Wort im Sinne ,Ausspruch des Herrn / Gottes.”

-loquium wird in vielen Komposita verwendet, nicht aber als Simplex.
Es meint fast immer ,so-und-so-reden® (blandiloquium, breviloquium,
turpiloquium usw.). Besonders gebrduchlich sind alloqguium und collo-
quium. -loguium ist offenbar ein deverbatives Substantiv (wie Verbalab-
strakta gaudium, odium, studium), abgeleitet primar von Komposita wie
alloqui oder colloqui, A6yLov dagegen ist von AdyLoc abgeleitet, also ein
denominatives Deminutiv. Deshalb bedeutet das eine die Tatigkeit des Re-

41 LOGAN: Proslogion, 85, widmet der Frage der sprachlichen Herkunft des Titels eine
halbe Seite. Leider ist die dortige Gleichsetzung von proslogion mit proloquium ganz falsch;
pros- entspricht dem lateinischen ad-, nicht dem pro-; prologuium iibersetzt TpotaoLc, im
Sinne von statement oder propositon, Martianus Capella IV 390 (= 186 ed. Dick). AULUS
GELLIUS: Noctes Atticae XVI 8, 2-6, iibersetzt proloquium ¢ELwpe im Sinne von proposition.
Da Logan daraus aber keine weitergehenden Schliisse zieht, hat das keine Folgen fiir sein im
Ubrigen sehr hilfreiches Buch.

42 BUCK, Carl/PETERSEN, Walter: A Reverse Index of Greek Nouns and Adjectives. Hildes-
heim: Olms 1970 (reprint), 56.



290 Erwin Sonderegger

dens, das andere eine kleine Rede.43 Deminutive konnen nicht nur das
Kleine, auch Niedliches oder Verachtliches bezeichnen, sie konnen sich
auch zu spezfischen Bedeutungen ohne Verkleinerungscharakter entwik-
keln, einen besonderen Einzelfall im Bedeutungsfeld bezeichnen. Kithner-
Gerth fithren einige Beispiele an, die zwar formell Deminutive sind, aber
nicht der Bedeutung nach.44 Dieser Fall scheint mir auf A6yLov anwendbar,
wenn es Orakel oder Spruch des Herrn heisst. Die zwei Umformungen An-
selms sind also nicht korrekt, aber trotzdem intuitiv einleuchtend. Sie
scheinen auf eher vagen Griechischkenntnissen zu beruhen, belegen aber
eine Freude an griechischen Titeln. Und damit steht Anselm nicht allein,
sondern ordnet sich in eine Tendenz seiner Zeit ein, wie Berschin zeigt.45

Zur Herkunft der Griechischkenntnisse des Anselm konnen nur Vermu-
tungen angestellt werden, da sich weder Anselm selbst noch sein Biograph
Eadmer dazu adussern. Auch im Westen, wo Griechischkenntnisse selten
geworden waren, war das Griechische immer noch prasent, denn auf fast
jeder Seite der Etymologien des Isidor von Sevilla findet sich ein griechi-
sches Wort, auch in den Werken des Martianus Capella oder Macrobius ist
das Griechische stark vertreten, etwas weniger auch bei Cicero. Wer unbe-
dingt wollte, konnte sich hier mindestens tiber das Alphabet und einige
Vokabeln informieren. Wichtiger ist aber vielleicht die Tatsache dass ein-
fache Griechischkenntnisse auch auf dem Festland nie ganz ausgestorben
sind, sich aber in England und Irland noch besser erhalten haben. Bischof
Theodor, einer der ersten Beschofe von Canterbury (7. Jh.), stammte aus
dem griechisch sprechenden Tarsos. Auch ist gelegentlich im 9. und 10. Jh.
von ,Griechen“ die Rede, womit Personen mit etwas Griechischkennt-
nissen gemeint waren.46 So ist in England und Irland im Allgemeinen, im
Besonderen auch in Canterbury, eine griechische Tradition anzunehmen.
Zudem koénnte es sein, dass Hugo von Lyon, der Anselm befahl, die Schrif-
ten mit seinem Namen zu versehen, auf einer seiner vielen und ausge-
dehnten Reisen mit Monchen in Kontakt kam, die Griechisch konnten,
und schliesslich reiste Anselm selbst 1079 und 1080 nach England, da ist
ein solcher Kontakt fast mit Sicherheit anzunehmen.

43 Zu Gebrauch von Aéyiov sehr gut und ausfiithrlich KITTEL, Gerhard: Theologisches
Wérterbuch zum neuen Testament (= Studienausgabe). Stuttgart: Kohlhammer 1990, 1V, 140-
145.

44 KUHNER, Raphael/BLASS, Friedrich: Ausfiihrliche Grammatik der griechischen Sprache,
Teil I, Band 2. Hannover: Hahnsche Buchhandlung 1978 (reprint), § 330, (279), Lotlov,
otopLov, Tier, Segel, Miindung usw.

45 Beispiele bei BERSCHIN, Walter: Griechisch-Lateinisches Mittelalter. Bern: Francke
1980, 44-46, u.a. Brachylogus, Catholicon, Dragmaticon, Pancrisis und andere.

46 Zu den Griechischkenntnissen im 9. und 10. Jahrhundert im lateinischen Mittelalter
vgl. den betreffenden Abschnitt unter dem Haupttitel Griechisch von BERSCHIN, Walter in:
Der neue Pauly. Bd. 14. Stuttgart: Metzler 2000, Sp. 304-309; ID.: Griechisches bei den Iren, in:
LOWE, H. (Hg): Die Iren und Europa im friiheren Mittelalter. Stuttgart: Klett-Cotta 1982, 501-
510; ID.: Griechisch-Lateinisches Mittelalter.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 201

Zusammenfassung

Viele Leser des Proslogion sind der Meinung, dass Anselm darin die Existenz
Gottes, an den er glaubt, beweisen wolle, manche von ihnen halten allerdings
dafiir, dass der Beweis scheitert. Wie steht es, wenn das gar nicht sein Ziel
war? Ein grosser Teil des Textes hat die Form eines Gebetes. In diesem Teil
fasst Anselm seine Meinungen tliber Gott und seinen Glauben an Gott in
Worte, zugleich formuliert er darin seine drdngenden Fragen iiber ihn. Im
restlichen Teil reflektiert er iiber all dies, um nach den Grundbestimmungen
von sein in seiner Welt zu fragen. Fiir diese Frage ist klar, dass die Priifung
hinsichtlich der Kategorien nicht geniigt, die modale Priifung muss hinzu-
kommen. Die Frage, ob Gott exisitert oder nicht, ist nur Vordergrund. Die
eigentliche Frage richtet sich darauf, was sein im Vollsinn ausmacht. Die Er-
orterung tiber Gott ermdglicht die Frage nach dem Sein. Anselm stellt diese
Frage in der Form der Besinnung und hatte deshalb nie im Sinne, was auch
immer zu beweisen.

Abstract

To many readers it seemed that Anselm in his Proslogion is about to de-
monstrate the existence of God in whom he believe, but many of them think
that the demonstration failed. What if this was not his aim? Considering the
whole text we see that a great part of it is prayer. Praying, Anselm can
articulate his opinions and beliefs about God, the greatest being, formulate
his worrying questions about him. In the remaining part of the text he can
reflect on all this in order to seek for the fundamentals of being just in his
world. For this question it is clear that the categorical examination does not
suffice, the modal must follow. The question, if God exists or not, is fore-
ground only, the underlying question is what it is to be in the largest scale.
On the basis of the discussion about God the question about being is
possible. Anselm asks this question in the form of meditation and therefore
he never had in mind to prove anything.



	Anselms Proslogion : Besinnung statt Beweis

