
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Anselms Proslogion : Besinnung statt Beweis

Autor: Sonderegger, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwin Sonderegger

Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis

l. Fragestellung und Methodisches

Bezüglich des Proslogion stellen sich hauptsächlich zwei Fragen, zum
einen, ob es einen Gottesbeweis enthalte oder nicht, zum anderen, ob die
Argumentation des Beweises schlüssig sei oder nicht. Die Mehrheit der Leser

findet im Text einen Gottesbeweis, viele von ihnen aber halten ihn für
nicht schlüssig.1 Weiter wird auch die grundsätzliche Ausrichtung des Textes

diskutiert, ob wir es eher mit einer mystischen, theologischen oder
philosophischen Schrift zu tun haben.2 Keinem Leser ist verborgen geblieben,
dass sich Anselm im Proslogion verschiedener Textsorten bedient, des
Gebetes und der argumentativen Prosa. Auch dies wird öfter thematisiert.
Dabei zeigt es sich, dass es für das Resultat entscheidend ist, ob und wie
man beides in die Interpretation einbezieht. Eine extreme Position besteht

1 Zu Minderheit, die im Proslogion keinen Beweis in dem Sinne findet, dass aus einem
Begriff die Existenz des Begriffenen gefolgert wird, gehört DALFERTH, Ingolf: Fides quaerens
intellectum [1984], in: DALFERTH, Ingolf: Gott: Philosophisch-theologische Denkversuche.
Tübingen: Mohr 1992, 51-94. Er bezeichnet das Monologion und Proslogion als „Vollzüge
theologischer Reflexion" (56); bezüglich des Gottesbegriffs gehe es um eine „sukzessive
Klärung seiner Momente" (77); bewiesen werde nur, „dass man diese Formel nicht referentiell
verwenden kann, ohne Wahres und damit die Wahrheit einer res zu denken" (83). Auch für
STOLZ, Anselm: Zur Theologie Anselms im Proslogion, in: Catholica: Vierteljahresschrift für
ökumenische Theologie 2 (1933) 1-24, enthält das Proslogion keinen Beweis und schon
BARTH, Karl: Fides Quaerens Intellectum, Anselms Beweis der Existenz Gottes. München:
Kaiser 1931, 63, sah im Text zwar einen Beweis, aber nicht für die Existenz Gottes, sondern
dafür, dass Gottes Existenz sola ratione eingesehen werden könne. Es ist wohl überflüssig,
viele Belege für die Mehrheit jener anzuführen, die im Text einen Beweis sehen, der Hinweis
auf zwei jüngere Arbeiten, die Monographie von LOGAN, Jan: Reading Anselm's Proslogion.
The History ofAnselm's Argument and its Significance Today. Farnham Surrey: Ashgate 2009,
und den Aufsatz von HOLOPAINEN, Toivo: Anselm's Argumentum and the Early Medieval
Theory ofArgument, in: Vivarium 45 (2007) 1-29, soll genügen. Äusserst erstaunlich ist die
Position von SCHMITT, Franciscus: Der ontologische Gottesbeweis und Anselm, in: SCHMITT,
Franciscus (Hg): Analecta Anselmiana, Bd 3. Frankfurt am Main: Minerva 1972, 81-94.
Schmitt hat sein Leben in den Dienst Anselms gestellt und mit allen Mitteln nachzuweisen
versucht, dass im Proslogion ein Beweis enthalten ist. Im eben genannten Beitrag will
Schmitt jedoch nachweisen, dass dieser Beweis einen für Anselm unverständlichen
„logischen Fehler" enthalte, sofern er einen Sprung von der logischen zur ontologischen Ordnung
darstelle.

2 Als Beispiele dafür Stolz, der den Hauptzweck der Schrift in der Vermittlung der
Gotteserfahrung sieht; für K. Barth spricht Anselm als Theologe; nach Schmitt stellt sich
Anselm eine philosophische Frage. - HOLOPAINEN: Anselm's Argumentum, 2, weist sehr zu
Recht darauf hin, dass gerade dieser Umstand, dass Anselm zugleich argumentiert und
betet, zu den bekannten Kontroversen in der Literatur führt und es schwierig macht, zu
entscheiden, worin das Argument nun wirklich besteht.



270 Erwin Sonderegger

darin, nicht nur die Gebete nicht in die Diskussion mit einzubeziehen,
sondern das, was Anselm zu sagen hat, überhaupt auf die Kapitel zwei bis
vier einzuschränken.3 Ein anderes Extrem besteht darin, den ganzen Text
der Gebete wegen als mystischen zu behandeln.

Nun steht das Proslogion nicht allein, Anselm selbst stellt die Schrift im
Prooemium in einen Zusammenhang mit dem Monologion. Das hierbei
Gesagte ist eine wertvolle Lesehilfe. Kurz nach Erscheinen der Schrift äusserte

sich Gaunilo von Marmoutiers kritisch zum Proslogion, allerdings bezog
er sich ausschliesslich und ausdrücklich auf die Kapitel zwei bis vier.
Anselm liess sich auf diese Kritik ein und verfasste eine Entgegnung dazu. Die
definitive Fassung des Buches sollte von nun an nicht nur den Text des

Proslogion umfassen, sondern durch einen Appendix erweitert sein, die die
drei Kapitel wiederholt und Kritik und Entgegnung enthält. Insofern
bilden in Anselms Sinne mindestens das Monologion und das Proslogion mit
seiner Appendix eine Einheit. Vielleicht muss sogar De Veritate mit einbezogen

werden, denn die drei Schriften gehören trotz ihrer deutlich
unterschiedlichen literarischen Formen thematisch zusammen. Während das

Monologion eine Meditation in der Form des theoretischen Traktates ist,
ist das Proslogion eine Meditation in der Form eines Gebetes,4 De Veritate
schliesslich ist ein Dialog zwischen einem Lehrer und einem Schüler. Doch
hat sich die anschliessende Diskussion wegen der Anordnung der Appendix

allzu sehr auf die Kapitel zwei bis vier des Proslogion fixiert.
Was den Beweischarakter der Schrift betrifft, so leuchten verschiedene

Argumente gegen die Schlüssigkeit des Beweises vollkommen ein.5 Hätte

3 So verfahrt Kurt Flasch in der Einleitung zu MOJSISCH, Burkhard: Kann Gottes Nicht-
Sein gedacht werden? Mainz: Dieterich 1989. DALFERTH: Fides, 52-53, wendet sich mit guten
Argumenten dagegen. Auch SCHMITT, Franciscus: Anselm von Canterbury, Proslogion, 3.
Aufl. frommann's Studientexte 2). Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1995, 14,

will den ganzen Text berücksichtigt haben. In seinem Beitrag Der ontologische Gottesbeweis,
81-94, beschränkt er sich aber für den Beweis wieder ganz auf die Kapitel zwei bis vier.
Ebenfalls SADLER, Gregory: What precisely Is Anselms Single Argument in the Proslogion? ein
noch unveröffentlichter Vortrag, gehalten 2006 vor der Indiana Philosophical Association
Spring conference, ist wieder für die weite Sicht eingetreten. CATTIN, Yves: La preuve de

Dieu. Paris: Vrin 1986, schliesst die Gebete aus der Betrachtung aus, das sei ein nachträglicher

Rahmen für das Argument. Das genügt GIRARD, Louis: L'argument ontologique chez
Saint Anselme et chez Hegel. Amsterdam: Rodopi 2007, 134, nicht. Cattin hat seine Position
später, La prière de Saint-Anselme in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 72
(1988) 373-396, 376, erheblich im Sinne Cattins verändert. Girard selbst sieht den
Zusammenhang so: „Le Proslogion est la conscience priante d'une situation de prière" (231).
Obwohl das Gebet bei CORBIN, Michel, S.J.: Prière & Raison de la foi. Paris: Editions du Cerf
1992, im Titel erscheint, weist er ihm in seiner Betrachtung des Argumentes wie es scheint
aus eher methodischen Gründen keine Funktion zu.

4 So wurde es möglich, dass der Redaktor der Meditationen Anselms unter Nr. 21 die
Gebete des Proslogion als Meditation aufführt, siehe Wilmart, André: Auteurs spirituels et
textes dévots du Moyen Age Latin. Paris: Librairie Blond et Gay 1932, 199.

5 LOGAN, Jan: Proslogion, tritt zwar selbst für die Schlüssigkeit ein, diskutiert aber sehr
ausführlich ablehnende Positionen. Das macht aber frühere Darstellungen der Literatur zu



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 271

das Proslogion je einen Beweis enthalten sollen, dann ist er als gescheitert
zu betrachten. Trotzdem zeigt die Wirkungsgeschichte, dass der Text zu
jenen gehört, die über Jahrhunderte sowohl heftige Gegner als auch
glühende Verteidiger finden. Deshalb soll die Frage gestellt werden, was denn
das Proslogion darstellt, wenn nicht einen Beweis. Unter welcher Optik ist
das darin Gedachte gelungenes Gedachtes?

Vor diesem Hintergrund soll ein neues Argument für die These geprüft
werden, dass im Proslogion nie daran gedacht war, etwas zu beweisen. Das

Argument stützt sich im Besonderen darauf, dass es für das Verständnis
des Textes unumgänglich ist, ihn als Ganzen zu betrachten, nicht nur die
„berühmten" Kapitel zwei bis vier. Das führt erstens dazu, dass die Funktion

der Gebete mit einbezogen werden muss. Zweitens wird dann sichtbar,

dass Anselm nicht nur in den Gebeten zu Gott spricht, sondern
konsequent auch im argumentativen Teil. Dadurch ändern sich die
Interpretationsvoraussetzungen entscheidend. Schliesslich wird es nötig sein, darauf
einzugehen, wie es dazu gekommen ist, dass ein grosser Teil der Rezeption
im Text einen Gottesbeweis gefunden hat, wenn plausibel gemacht werden
kann, dass das nicht die ursprüngliche Intention war.

Viele philosophischen Texte sind entweder Antworten auf Fragen und
Probleme, die sich ihren Autoren gestellt haben, oder sie explizieren diese
allererst. Welche Frage oder welches Problem hat das Proslogion hervorgebracht?

Was machte die zwei Fragen an Gott: es? und quid es? notwendig?
Was bezwecken diese Fragen vor dem Hintergrund, dass Anselm den Leser
keine Sekunde im Zweifel darüber lässt, dass die Antworten auf beide
Fragen auf Grund seines Glaubens schon gegeben sind?6 Selbstverständlich
existiert Gott, und er ist gut, gerecht, allmächtig usw. und Schöpfer des
Himmels und der Erde. Diese Glaubensinhalte sind Beispiele zeitgenössischer

geltender Meinungen.7 Diese Meinungen, im Besonderen die über
Gott und Christus, geben der Reflexion den Inhalt.

Die Ansicht, dass sich Anselms Text einem starken religiösen oder
theologischen Impuls verdanke, ist auf Grund seiner Lebenssituation und
der Welt, in der er lebte, sehr plausibel. Doch unter der Annahme, dass
unterschiedliche Grundmeinungen unterschiedliche Welten bedingen,
darf neben der religiösen Intention der Frage nach Gott in der einen Welt
auch ihre nicht-religiöse in einer anderen betrachtet werden. Eine solche
ist tatsächlich zu finden, denn es wird sich zeigen, dass Anselm, indem er
über Gott zu Gott spricht, den umfassendsten Begriff von sein sucht, wie er
in seiner Welt möglich und gegeben war, und in dieser Hinsicht kann der

Gottesbeweisen wie die von RÖHLS, Jan: Theologie und Metaphysik. Der ontologische Gottesbeweis

und seine Kritiker. Gütersloh: Mohn 1987, und OPPY, Graham: Ontological Arguments
and Belief in God. Cambridge: Cambridge University Press 1995, nicht überflüssig.

6 STOLZ, A.: Zur Theologie Anselms, hat darauf besonderes Gewicht gelegt.
7 In aristotelischer Ausdrucksweise sind das Beispiele von evôoS,a, herrschende oder gut

gestützte Meinungen.



Erwin Sonderegger

Text auch heute noch eine Aktualität beanspruchen.8 In seinem eigenen
Sinne war das eine Meditation. Dem entspricht in mancher Beziehung das,

was Heidegger eine Besinnung genannt hat. Davon soll am Schluss die Rede

sein.

2. Das Proslogion und seine Textsorten

Der Unterschied der Textsorten ist offensichtlich, und zwar nicht erst
dann, wenn die Gebete typographisch abgesetzt werden, wie das in der
Ausgabe von Franciscus Salesius Schmitt zu sehen ist. Der Gebetsteil
unterscheidet sich durch eine Häufung spezieller stilistischer Merkmale vom
Rest.9 Zu diesen tritt die für das Gebet seit homerischer Zeit notwendige
und selbstverständliche Anrede an Gott. Da ist es umso auffälliger, dass
diese nicht nur im Gebetsteil, sondern konsequent auch im argumentativen

Teil erscheint. Kein Kapitel, in dem Gott nicht angesprochen wird.
Offensichtlich ist das ganze Proslogion an Gott gerichtet, und zwar
ausdrücklich, nicht nur der Intention nach.10 Die „Anrede" gilt Gott, Anselm
überlegt seine Argumente mit Gott zusammen. Gaunilo hingegen
argumentiert unpersönlich: dicitur usw.,11 in seiner Antwort wiederum spricht
Anselm Gaunilo an: dicis, putas usw. Der argumentative Teil ist in
einfacher und klarer mittelalterlicher Prosa geschrieben, aber, wie gesagt,
durchgängig als Anrede an Gott in der zweiten Person. Die meisten Kapitel
sind eingeleitet und immer wieder unterbrochen mit Domine, Deus und
Ähnlichem. Das bildet eine starke stilistische Klammer zwischen dem

8 Nach dem hier verwendeten Begriff der Welt bildet diese eine Ordnung der Dinge, sie
ist weder das Insgesamt der Dinge noch selbst ein Ding. Die Ordnung einer jeweiligen Weit
wird bestimmt durch Grundbegriffe, Grundunterscheidungen und Grundwerte, kurz
Grundmeinungen. Auf diesen beruhen die Alltagsmeinungen, die wir je über dieses und jenes
haben, das, was Aristoteles evôoÇa nannte. Mehr dazu bei SONDEREGGER Erwin: Der spekulative

Aristioteles. Würzburg: Königshausen & Neumann 2010, 51-55; ID.: Aristoteles.
Metaphysik Z. Einführung, Übersetzung, Kommentar. Würzburg: Königshausen & Neumann 2012,

484.
9 Ausrufe (o, eia, heu, ecce[...]), Akkusativ des Ausrufs (heu me miserum); Vokative

(homuncio, anima mea, am häufigsten Domine Deus); häufige Imperative (fuge, absconde,
abice, vaca, requiesce, intra, exclude); Anrede an sich selbst (cor meum); Anapher (die nunc,
totum cor meum, die nunc Deo); Parallelismus (ubi et quomodo te quaerat, ubi et quomodo te

inveniat); Listenartiges (a patria[...], a visione[...], a iueunditatef...]), Gegensätze (ille ruetabat
saturitate - nos suspiramus esurie. Ille abundabat - nos mendicamus); rhetorische Fragen
(Quid ineepi, quid effeci? Quo tendebam, quo deveni?); Steigerung (grave damnum, gravis
dolor, grave totum!); Substantivsätze (Heu publicus luctus hominum, universalis planctus
filiorum Adae); häufige erste Person ([...], ubi te quaeram absentem? [...], cur non video

praesentem? auch im Plural: nos suspiramus esurie. [...], nos mendicamus. [...], nos infeliciter
egemus et miserabiliter desideramus.)

10 In Kapitel 24 spricht er seine Seele an, in Kapitel 1 und 25 den homuncio, den
Menschen im Diminutiv, der sowohl alle Menschen meint als auch sich selbst.

11 Mit einer einzigen Ausnahme in § 4 tu talem asseris illam: ist das nur ein lapsus calami?



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 273

Argument- und dem Gebetsteil. Auch die gerne als die eigentlich
argumentativ abgetrennten Kapitel zwei bis vier sind als Anrede an Gott ver-
fasst. Die Behauptung, die Anrede an Gott beschränke sich auf den Gebetsteil,

ist schlicht falsch.12 Da im argumentativen Teil aber die anderen
Merkmale fehlen, lassen sich im Proslogion zwei deutlich unterschiedene
Teile ausmachen. Beide sind umfangreich, den ca. 470 argumentativen
Zeilen stehen in der Studientext-Ausgabe von Schmitt ca. 300 Gebetszeilen
gegenüber. Es ist sehr unwahrscheinlich, dass der umfangreiche Gebetsteil
nur Dekoration sein sollte. Es scheint, dass Anselm auf zwei Weisen über
Gott zu Gott sprechen wollte. Es kommt dazu, dass beide Textsorten nicht
als blosse Blöcke nebeneinander stehen, sondern sich durchziehen.
Gelegentlich ist die Abgrenzung schwierig, an einigen Stellen kann der Text in
dieser oder in jener Weise gelesen werden.

In der Einführung zur Studienausgabe betont Schmitt zwar sehr den
literarischen „Doppelcharakter" der Schrift und macht einige Anmerkungen

zum Gebetsteil. Da es aber sein Hauptanliegen ist zu zeigen, dass die
Schrift eine philosophische ist („spekulativ " in seiner Ausdruckweise), gibt
er den Gebeten möglichst wenig Gewicht. Ihm sind sie nur „literarische
Zutat," sie dienen dem „Bedürfnis nach Abwechslung und in ihnen kommt
die „Spekulationsarbeit zum Ausruhen." Auch für Mojsisch und Flasch
können sie keine Rolle spielen. Hingegen hat Dalferth dem Gebet im
Proslogion eine systematische Stelle gegeben, indem er die These aufstellte,
dass erst im Gebet aus Wissen Erkenntnis werden kann.*3

Eine nochmalige Betrachtung der Gebete vor dem oben skizzierten
Interpretationshintergrund zeigt eine neue Funktion. Wir können in vielen
verschiedenen Formen über dasselbe reden, unter anderem eben auch so,
wie Anselm das tut, betend und argumentativ. Anselm wechselt immer
wieder zwischen diesen zwei Möglichkeiten. Diese zwei Redemöglichkeiten

sind gleichsam zwei personae, die des Gläubigen und die des
Reflektierenden. Ihnen entsprechen das intelligere und credere, die fides und der
intellectus, Glaube und Einsicht. Die fides ist das Gegebene. Das Gebet
stellt das Gegebene dar, in ihm wird der Inhalt der Meinungen formuliert,
ohne ihn zu behaupten, denn im Gebet Gesagtes ist weder wahr noch
falsch. Die reflektierende Rede wiederholt dasselbe nochmals, um dessen

Grundlagen und Grundmeinungen zu finden. Das Insgesamt der die Ober-
flächenmeinungen leitenden Grundmeinungen heisse Doxa. Die ratio
vollzieht die Reflexion auf die fides, um zur Doxa zu gelangen. Solange die Re-

12 CATTIN: La preuve de Dieu, 47t. unterscheidet zwischen Gebetsteilen und Argumentationsteilen,

weist aber die „forme allocutive" nur jenem Teil zu, während dieser „en prose
impersonelle" verfasst sei. - Einen Bruch im Haupttext bilden die Titel der Kapitel, denn in
diesen fehlt die Anrede. Sie sind aber auch eine sekundäre Ergänzung, ursprünglich standen
im Haupttext nur Kapitelnummern, siehe SCHMITT: Proslogion, 12.

D DALFERTH: Fides, 59, 62, 66. Für STOLZ: Zur Theologie Anselms, sind die Gebete mit ein
Grund dafür, das Proslogion als mystische Schrift zu betrachten.



274 Erwin Sonderegger

flexion Reflexion bleibt, behauptet sie nichts, sie teilt lediglich ihr Resultat
mit.

Die Meditation über die Glaubenswahrheiten führt zwingend zur
Feststellung von schwer Verständlichem, von solchem, das nicht mit unserem
Alltag übereinstimmt, es erscheinen sogar Widersprüche und Inkonsisten-
zen in dem, was von Gott geglaubt wird. Es wird etwa geglaubt, er sei

gerecht, und doch ist offensichtlich, dass er Ungerechte und Böse nicht
immer und jederzeit bestraft (Kap. 9 bis 11). Warum ist Gott Mensch
geworden? Wie ist die Dreieinigkeit zu verstehen? Die Feststellungen solcher
Fragen und Schwierigkeiten ist nun keineswegs auf die argumentativen
Teile beschränkt, im Gegenteil, oft bereiten die Gebetsteile diese Themen
vor. Man vergegenwärtige sich etwa die zwingende und drängende Frage
im ersten Gebet, wie und wo Gott zu suchen sei, da wir ja doch nicht wissen,

wo er ist und wie er aussieht. Im Gebet des 18. Kapitels erscheint sogar
ein an den Sophisten Gorgias gemahnender Gedanke [...] cum quaerimus,
non invenîmus, cum invênimus, non est quod quaerimus über dasselbe -
„Wenn wir suchen, finden wir nicht, wenn wir gefunden haben, ist es nicht
das, was wir suchen." So entsteht das Bedürfnis, solches rational zu klären.
Zu dieser Klärung gehört es, das Geglaubte ausdrücklich zu machen, dem
Glauben eine Stimme zu geben, und dann dieses Geglaubte auf seine
Grundsätze hin zu reflektieren. Daraus ergeben sich zwei Arten meditativen

Redens über und zu Gott, eine in der Form des Gebetes und eine in
der Form der Reflexion. Dabei ergeben sich keine neuen Inhalte, ihr Inhalt
bleibt das Geglaubte, nur jetzt als Geklärtes und Einsichtiges. Krönung der
Meditation ist die Schau, contemplatio Dei, der aktive Wissensvollzug.

Diese Art, sozusagen in zwei Sprachen zu sprechen, ist in der Philosophie

nicht häufig, trotzdem gibt es Vorgänger. Boethius beispielsweise
verwendet in De Consolatione Prosa- und Poesieteile. Auch wenn natürlich
die Poesieteile in ihrer Funktion nicht den Gebetsteilen bei Anselm
entsprechen, stellen sie doch eine zweite Art dar, über dasselbe zu reden wie
die Prosateile. Beide dienen einem gemeinsamen Ziel, diesmal nicht der
contemplatio Dei, sondern eben der consolatio, der Selbstvergewisserung.u

3. Prooemium des Proslogion

Im Prooemium des Proslogion erläutert Anselm die unterschiedlichen Ziele

des Monologion und des Proslogion und der Flinsicht, in der beide
Schriften geschrieben sind. Der Unterschied äussert sich besonders in der

'4 Gebete in theoretischem Zusammenhang oder zu theoretischen Zwecken sind selten.
Wenige Texte haben die Art des Zeushymnus von Kleanthes. Der platonische Sokrates betet
öfter. Das gehört einerseits zu seiner Lebensform in seiner Welt, andererseits aber stehen
seine Gebete immer auch im Zusammenhang mit dem zur Rede stehenden Thema. Eine
umfassende Darstellung der Religiosität des Sokrates stammt von McPHERRAN, Mark L.: The

Religion ofSocrates. University Park, Pennsylvania: Penn State University Press 1996.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 275

sich wandelnden Titelgebung und im Unterschied, den Anselm zwischen
der Verknüpfung mehrerer Argumente im Monologion und dem „einen
Argument" im Proslogion macht. Im Folgenden sollen diese Bemerkungen
Anselms als Lesehilfen fruchtbar gemacht werden.

3.J Persona

Das Proslogion hat sich Anselm in der Fortsetzung der im Monologion
begonnen Denkbemühung ergeben. Mitbrüder hatten ihn einst gebeten,
schriftlich ein Beispiel einer Meditation über das Wesen der Gottheit zu
geben, eben so, wie er es gelegentlich gesprächsweise mit ihnen tat. Das
Resultat war das Monologion. Im Rückblick schienen ihm das Überlegungen

zu sein, die er allein für sich vollzog, um etwas zu finden, was er noch
nicht wusste. Jetzt erkannte er die Aufgabe zu verstehen, was er schon
glaubte. Das führte dazu, dass Anselm vom selben nochmals in einer
anderen Art und Weise sprechen musste. Denn in derselben Reflexion ist
ihm auch deutlich geworden, dass die Frage nach Gott einer anderen
Einstellung bedarf und es notwendig macht, diese Frage mit Gott selbst zu
besprechen. Er konnte nicht künstlich so tun, als gäbe es Gott gar nicht
und als würde er nicht an ihn glauben. Wird im Monologion die Position
von jemandem eingenommen, der vorgibt, nach etwas zu fragen, was er
nicht weiss (persona alicuius tacite secum ratiocinando quae nesciat
investigantis), so ist es im Proslogion die plausiblere und realere Position
dessen, der zur Einsicht gelangen will in das, was er je schon von Gott
glaubt (persona conantis erigere meutern suam ad contemplandum Deum et
quaerentis intelligere quod credit). Zweck dieses Verfahrens ist es, seinen
Sinn zu Gott zu erheben, und so zur contemplatio dei, zur Schau Gottes, zu
gelangen, was das Ziel jeder Meditation überhaupt ist.

An die Stelle einer Meditation darüber, dass das, was der Glaube sagt,
auch vernünftig sei, tritt nun die aus den Schwierigkeiten des Geglaubten
selbst entspringende Suche nach der Einsicht in das Geglaubte. Diesem
Unterschied entsprechen die Positionen, von denen aus die zwei Bücher
geschrieben sind. Damit erreicht Anselm einen wesentlich reflektierteren
Standpunkt als im ersten Werk. Es ist ihm klar geworden, dass er über
etwas meditiert, was er schon weiss, wie man Geglaubtes eben weiss. Ge-

wusstes kann in verschiedener Weise gewusst werden, dem Unterschied
entsprechend, den Piaton zwischen der âlpBrjç ôôÇcc und der àA/r|9f)ç ôoÇa

peià Àoyou macht, d.h. zwischen der zutreffenden Meinung über etwas
und dieser zutreffenden Meinung, die mit einer Erklärung des Gemeinten
verbunden ist. Geglaubtes, sei es nun religiösen oder anderen Inhalts, ist
ein evôo^ov. Gegenüber diesem können verschiedene Positionen
eingenommen werden. Es kann behauptet oder befragt werden, es kann auf
seine Gründe hin reflektiert werden. Und eben dies macht nun Anselm.



276 Erwin Sonderegger

Das Resultat einer solchen Reflexion über evôo^a ist das Erste in einer
jeweiligen Welt, die Doxa.

3.2 Titel

In der Entwicklung der Titelgebung beider Werke spiegelt sich sehr schön
die Entwicklung zur neuen Einstellung. Ursprünglich hatte keiner der beiden

Texte einen Titel. Darauf betitelte Anselm beide Schriften, die zweite
erhielt den Titel Fides quaerens intellectum. Der Glaube versucht Einsicht
in das Geglaubte zu erlangen. Der das endoxon Glaubende soll reflektierend

in der Doxa zur begründeten Ruhe kommen. Das ist das inhaltliche
Programm. Der nächste Titel, Alloquium de ratione fidei, bezieht sich auf
das Vorgehen. Die Frage nach Gott soll nicht mehr nur im einsamen Sebst-
gespräch gestellt werden, das dem Thema Gott vielleicht nicht angemessen
ist. Über Gott, so scheint es, kann besser mit Gott zusammen vernünftig
gesprochen werden. Gott muss der Rede über ihn Halt und Sicherheit
geben, deshalb muss die neue Schrift in der Form des Zwiegesprächs, aber
nicht Dialogs, erfasst sein. Nun spricht Gott selbstverständlich nicht mehr
mit Anselm, sonst wäre es wirklich eine mystische Schrift, aber er hat
mittels Christus und der Offenbarung schon gesprochen, das macht den
Inhalt von Anselms fides aus. Doch, auch wenn Gott nicht mehr direkt zu
Anselm spricht, so kann wenigstens Anselm zu Gott sprechen. So ist das

Zwiegespräch eine Anrede, ein alloquium, wie es Anselm zuerst lateinisch
bezeichnet. Das Thema bleibt de ratione fidei, wie schon im Monologion.
Die zwei letzten Titel, Monologion und Proslogion sind eigene Bildungen
von Anselm, ein Anhang orientiert über ihren sprachlichen Hintergrund.
Es ergibt sich zwar, dass die Gleichung von -loquium mit Zoyiou nicht
korrekt ist. Trotzdem zeigt das Wortpaar Monologion und Proslogion
schlagend die Änderung der Blickrichtung und Einstellung an. Es ist nicht
mehr ein eher künstliches Unwissen, das im einsamen Selbstgespräch
überwunden werden soll, jetzt wird ausdrücklich das über Gott Geglaubte
mit Gott selbst im Zwiegespräch geklärt.

3.3 Die vielen Argumente und deren concatenatio im Monologion

In derselben Reflexion, die die neue Einstellung notwendig machte, wurde
auch deutlich, dass im Monologion eine Kette von Argumenten die Fragen
an Gott es? und quid es? beantwortete. Obwohl die drei Argumente
allbekannt sind, sollen sie kurz referiert sein, damit sie dem einen Argument
des Proslogion als Hintergrund dienen können. Anselm beginnt mit der
platonischen Überlegung, dass das viele Gute unserer Welt nur dank
einem numerisch Guten gut sein könne. Die Argumente dafür werden aus
der platonisch-augustinischen Tradition als bekannt vorausgesetzt. Das
faktisch Gute, womit wir es je zu tun haben, sei nie ein völlig und rein
Gutes, jedem sei ein in irgendeiner Hinsicht Nichtgutes beigemischt. Um



Anselms Proslogion : Besinnung statt Beweis 277

trotzdem vom unterschiedlich Guten konsistent reden zu können, bedürften

wir eines Orientierungspunktes. Einen solchen stelle das Gute selbst
dar. Anselm bezieht sich nicht auf irgendwelche Eigenschaften, die
sozusagen als Ideen das viele Seiende, das durch diese Eigenschaften
bestimmt ist, an sich teilhaben lassen, sondern er bezieht sich bestimmt auf
das Gute. Das hat damit zu tun, dass im Glauben Gott als der Gute gegeben

ist und als solcher auch am Ende der Überlegung steht. Das Argument
scheint für das Gute eine besondere Eignung zu haben. Insofern ist das

Argument zwar platonisch, aber nicht schlicht ein Argument für Ideen
überhaupt.

Das zweite Argument geht davon aus, dass das viele Gute, das uns
umgibt, offensichtlich nicht hinreichend selbständig ist, es ist abhängig von
vielem anderen Seienden, d.h. es ist ein per aliud Seiendes. Wenn der
Regress vermieden werden soll, dann ist dem vielen per aliud Seienden ein
numerisch eines per se Seiendes voranzustellen.

Die letzte Überlegung setzt an bei der Betrachtung des Vielen, das sein
Sein durch anderes hat. Das ist alles das, was uns umgibt. Daraus ergibt
sich ein Unterschied innerhalb des Vielen. Es ist nicht alles einerlei, einiges
ist sozusagen mehr als anderes („hat mehr Sein als anderes"). Das weckt die
Frage, ob das so ins Unendliche gehen könne oder nicht. Anselm verneint
die Frage. Die Stufung im Sein hat ein Ende bei einem obersten Seienden,
eben bei dem per se Seienden (beim summum ens sive subsistens).

Die drei Gedanken können zusammengefasst werden, das macht ihre
concatenatio aus: Das eine Gute, das alles andere Gute gut macht, ist das

einzige per se Seiende, alles andere ist per aliud Seiendes. Als solches ist es

zugleich auch die Spitze der Pyramide des in unterschiedlichen Graden gut
Seienden, und wie sollte dieses sein, wenn das Erste nicht ist? Die
Argumente sind jedoch nicht in der Form eines Syllogismus miteinander
verknüpft, trotzdem aber ist der Gesamtgedanke diskursiv. Im Durchgang
durch die drei Gedanken ergibt sich das Resultat: Gott ist.

3.4 Das „eine Argument" im Proslogion

Im Proslogion stellt sich Anselm die Aufgabe, die vielen Argumente des

Monologion durch ein einziges hinreichendes Argument zu ersetzen.
Deswegen wird der Sinn dieses Ausdrucks im Proslogion oft diskutiert, teils
mit der Frage, wie Anselm diesen Ausdruck versteht, teils, worin inhaltlich
und als Textteil dieses Argument bestehen soll. Beim Monologion findet
diese Diskussion nicht statt, dort scheint der Ausdruck den meisten klar
zu sein. Die Überprüfung des Wortgebrauchs im Proslogion führt jedoch
nicht weit, denn Anselm verwendet das Wort argumentum selten, im Pro-
oemium nur zweimal. Probare verwendet er überhaupt nicht, das
gebraucht erst Gaunilo, von diesem übernimmt es Anselm in seiner Replik.
Es ist nicht verwunderlich, dass sehr unterschiedliche Antworten auf die



278 Erwin Sonderegger

Frage nach dem einen Argument gegeben werden. Sie ergeben sich aus
Überlegungen teils zum Inhalt des Textes, teils zu seiner Logik.

Holopainen versucht nachzuweisen, dass der für Anselm leitende
Begriff von argumentum der des Mittelbegriffs in einem Syllogismus sei,
denn er stütze sich in seiner Logik auf Boethiusds Auch Logan in seiner
umfassenden Übersicht sieht das unum argumentum in der Bestimmung
id, quo nihil maius cogitari possit realisiert und ebenfalls als Mittelbegriff
in einem Syllogismus. Dem muss entgegnet werden, dass das Proslogion
selbst keine zum Beweis führenden Syllogismen enthält und auch im Ganzen

keinen solchen darstellt. Die Syllogismen, die Logan vorstellt und deren

Mittelbegriff der eine Satz darstellen soll, sind bloss eigene Rekonstruktionen.16

Flolopainen: Anselm's Argumentum, 23h, bestätigt zwar, dass
formell keine Syllogismen im Proslogion vorkommen, jedoch seien solche
sehr wohl der Idee nach vorauszusetzen, da Anselm ja beweisen wolle.
Anselms Beweisform sei die der reductio ad absurdumM

Einige betrachten den ganzen Text als das eine Argument.18 Damit ist
jedenfalls die Einheit des Argumentes gewahrt, und es ist ja offensichtlich,
dass der ganze Text sich nur mit einer Frage, der Frage nach Gott, befasst.
Für La Croix war ausschlaggebend, dass Anselms Versprechen, nur „ein
Argument" zu geben, weder durch Kapitel zwei noch drei eingelöst zu sein
scheint. Gegen seine These spricht, dass es eher künstlich anmutet, ein

ganzes Buch als „ein Argument" zu bezeichnen. Zudem ist ebenso klar,
dass die ,eine Frage' eine in sich vielfältige ist (nur schon zu differenzieren
in die Frage nach dem Dasein und dem Sosein Gottes), was die Möglichkeit

mehrer Argumente nahelegt.
Oft werden die drei Kapitel zwei bis vier als den Text betrachtet, der

das eine Argument enthält.^ Diese Sicht legt sich für jene nahe, die im
Text einen Gottesbeweis sehen, denn diese drei Kapitel sollen ihn ent-

D Nach HOLOPAINEN: Anselm's Argumentum, 18 (Anm. 33 und 34), unterscheidet Abae-
lard, basierend auf Boethius, drei Bedeutungen von argumentum: 1. die Prämisse eines
Schlusses, 2. den Sinn der Prämisse, 3. das in den Prämisse, das die vis probandi hat, was
sonst locus heisst, also der médius terminus. Letzteres sei der Gebrauch von argumentum bei
Anselm (22). Der Ausdruck „that than which a greater cannot be thought" stelle das unum
argumentum und diesen Mittelbegriff dar. - Zum Gebrauch von probare, probatio siehe Dal-
FERTH: Fides, 88.

16 LOGAN: Proslogion, 125-127. HOLOPAINEN: Anselm's Argumentum, 23L, sagt, dass zwar
formell keine Syllogismen im Proslogion vorkommen, jedoch sehr wohl der Idee nach, da
Anselm ja beweisen wolle. Anselms Beweisform sei die der reductio ad absurdum.

'V „Das, grösser als welches nichts gedacht werden kann, exisitiert nicht" ist absurd, also
trifft dessen Negation zu.

18 La CROIX, Richard: Proslogion II and III. A Third Interpretation ofAnselms Argument.
Leiden: Brill 1972; SADLER: Anselm's Single Argument, wendet sich gegen das missbräuchliche
„typical treatment" von argumentum in der Literatur, das es bei dem einen Satz bewenden
lässt. Für ihn stellen die Kapitel 1-23 das eine Argument dar.

1(J Das ist oft so, es scheint, der Argumentation Schmitt's folgend, auch Flasch das Richtige-



Anselms Proslogion : Besinnung statt Beweis 279

halten. Nicht wenige identifizieren das Argument mit dem einen Satz [Et
quidem credimus te esse] aliquid quo nihil maius cogitari possit. Dies leuchtet

prima facie insofern ein, als sich Anselm offensichtlich im ganzen Text
immer wieder auf diesen Satz bezieht, um Weiteres zu begründen. Und
wir verstehen wohl auch unter einem Argument eher einen Satz als ein
ganzes Buch.20 Im Hinblick auf diesen Satz stellen sich zwei Fragen.
Zunächst die nach der Satzart dieses Satzes, dann die nach dem Verhältnis
dieses Satzes zum übrigen Text. Enthält der Satz die Definition eines
Begriffs, enthält er eine Kennzeichnung, ist es der Name Gottes, formuliert er
ein Axiom, stellt er eine Voraussetzung für den Rest dar? Handelt es sich
um den Mittelbegriff in einem Syllogismus? Ist dieser Satz eine These, die
im Rest des Textes begründet wird?21

Dalferth's Interpretation scheint mir besonders attraktiv zu sein. Sie
belässt dem einen Satz den Status des Argumentes setzt aber den übrigen
Text unmittelbar mit ihm in Bezug. Dabei wird der Rahmen, der durch das
eine Argument gegeben ist, nicht verlassen, die Einheit im Ganzen bleibt
gewahrt. Der Rest des Textes enthält dann nicht, wie Flasch meint, weitere
Argumente, sondern Klärungen, Hintergrund usw. für diesen Satz. Das

argumentum besteht dann in dem mit seinen Erläuterungen zur Einsicht
führenden Satz. Das Proslogion enthält somit nicht einen Beweis im
üblichen Sinn, d.h. eine Deduktion. Wer das Ganze gelesen und verstanden
hat, sollte idealerweise nun den einen Satz denken können und in diesem
Gedanken seine Wahrheit und Notwendigkeit erfassen und sollte zur
Einsicht in die Notwendigkeit von dem, was er schon glaubt, gelangt sein.
Es ist keineswegs sinnlos, zu dieser Einsicht zu führen. Derjenige, der die
Notwendigkeit eines Sachverhaltes einsieht, hat mehr als jener, der vom
Sachverhalt nur weiss, dass er besteht. Das ist auch in der Mathematik ein
häufiger Fall. Derjenige, der den Satz des Pythagoras beweisen kann, weiss
mehr als jener, der ihn nur kennt und anwenden kann. Jedermann weiss,
dass zweimal zwei gleich vier ist. Wer aber dazu auch noch Peanos Axiome
kennt, weiss und versteht mehr.

Von diesem einen Satz behauptet Anselm, es sei „das, was wir glauben."
Dem Wortlaut nach stimmt das jedenfalls nicht. Dieser Satz ist nicht
einem der kanonischen Texte, dem Credo, den Evangelien usw. entnommen.
Es gehört nicht zur Ausdrucksweise solcher Texte, von Gott mit
Ausdrücken wie quo maius zu sprechen, schon gar nicht mit Ausdrücken wie
cogitari possit. Der Satz ist eine Erfindung, besser ein Fund, des Anselm. In
ihm formuliert er das Geglaubte in seiner eigenen Sprache. Seine Formulierung

hat zwei entscheidende Eigenheiten:

20 So nach vielen Vorgängern auch wieder HOLOPAINEN: Anselm's Argumentum, 22, und
LOGAN: Proslogion, passim.

21 DalfertH: Fides, entscheidet sich nicht definitiv, wofür dieser Satz zu halten ist, er
nennt ihn einmal eine „Merkformel" (69), dann die zu begründende These (78), vorher aber
auch eine Regel (72). Die letzte Auffassung werde ich übernehmen.



28o Erwin Sonderegger

1. Der Satz bezeichnet nur ein Verhältnis, er enthält keine inhaltliche
Bestimmung oder eine feste Grösse,

2. er steckt sich als Rahmen das cogitari potest, d.h. es geht um das Sein
Gottes im Rahmen unserer Denkmöglichkeiten.

Mit den oben genannten Fragen zu Gott will sich Anselm nun befassen.

Eigentlich ist es nur eine einzige, wenn auch in sich differenzierende
Frage, eben die nach Gott. Eleganz und Einfachheit der Überlegungen, die
zur Einsicht führen, sind wissenschaftliche Ideale. So wäre es schön, wenn
auf die „einzige" Frage durch ein „einziges" Argument geantwortet werden
könnte. Im Monologion ist der diskursive Durchgang durch verschiedene
Überlegungen nötig, die zuletzt in ihrer Verbindung das Sein Gottes
erkennen lassen. Im Proslogion dagegen soll sich im Durchgang durch die
Erläuterungen, Klärungen usw. die Evidenz jener Intuition einstellen, die
im Satz Et quidem credimus te esse aliquid quo nihil maius cogitari possit
festgehalten ist. Deshalb besteht der Unterschied zwischen dem einen
Argument und den vielen Argumenten weniger in der Anzahl der verwendeten

argumentativen Sätze, sondern im verschiedenen Denkstil, dem
diskursiven und dem intuitiven. Das Proslogion soll zu einer ganzheitlichen
Einsicht oder Vision (im nichtmystischen Sinne) führen, deren Inhalt
allerdings doch nur diskursiv und in vielen Sätzen darstellbar ist.

4. WAS HEISST SEIN?

4.1 Gebet des Ersten Kapitels

Im ersten Kapitel, dem langen ersten Gebet, wird offensichtlich, dass die
Fragen, die das Proslogion nötig machen, der Reflexion über den Glauben
und der Meditation im Glauben selbst entspringen. Der Alltag verlangt
von uns eine realistische, natürliche Einstellung auf Dinge und Situationen.

Wir bewegen uns im Rahmen unserer endoxa. Diese für den Alltag
nötigen und unverzichtbaren täglichen Beschäftigungen und Sorgen
verhindern eine Sammlung auf die Frage nach dem Ersten. Deshalb fordert
Anselm mit fuge, absonde, abice, vaca, requiesce, intra, exclude („geh weg
von und hin zu ...") sich selbst und auch uns Leser vielfach dazu auf, sich
in die richtige Lage der Meditation zu begeben. Wer dergleichen überlegen
will, muss sich für diese Zeit frei machen von Alltagssorgen, von den
Beschäftigungen, denen er sonst nachgeht. Damit ist die Wendung zur
reflexiven Einstellung bezeichnet. Das ist in der Form des Gebetes gesagt.
Da wäre es eine ganz falsche Lesehaltung zu überlegen und zu prüfen, ob
seine Aufforderungen logisch, zweckmässig oder fromm usw. gemeint
sind. Es handelt sich hier um einen mit den Reduktionen, die Husserl
beschreibt, vergleichbaren Fall. Wer diese primär mit theoretischen Kriterien
prüfen wollte, ob ihre Beschreibung wahr, konsistent usw. ist oder nicht,
würde ihre Textart verkennen. Als Aufforderungen zum Handeln sollen sie



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 281

primär ausgeführt werden, um zu sehen, was dabei herauskommt. Es ist zu
prüfen, ob es taugliche Anweisungen für mich sind, um zu demselben
Resultat zu kommen wie Husserl. Bei einem Rezept, beispielsweise für einen
Kuchen, ist das jedermann klar. Der Hauptzweck eines Rezeptes besteht
darin, es auszuführen, also den Kuchen zu backen, um dann das Resultat
zu betrachten. Nicht derjenige, der am klügsten über das Rezept spricht,
ist der beste Koch, sondern der, der in der Befolgung des Rezeptes den
besten Kuchen backt. Erst bei schlechtem Resultat ist es angebracht, das

Rezept zu ändern. So auch bei Anselm.
Die Wendung in der Einstellung muss mit dem Autor mitvollzogen

werden.22 Wenn nun diese Wendung geschehen ist, wenn also nicht mehr
nur in den endoxa gelebt wird, sondern die nötige Ruhe aufgekommen ist,
sie zu reflektieren, dann werden Fragen möglich, die im Vollzog der endoxa

sinnlos sind: Wo bist du, Gott? Wo und wie kann ich dich suchen? Warum

bist du überall und ich sehe dich gar nicht? Ich bin dazu geschaffen,
dich zu sehen, aber ich habe dich nicht gesehen. Was kann ich tun, diesen
üblen Zustand zu verbessern? Wie kann ich irgendwie etwas von deiner
Wahrheit erfassen? Damit stellt sich die Frage nach Gott.

4.2 Die Frage nach Gott als Frage nach dem Sein

Aus der Frage nach dem Sein (ousia) bei Aristoteles ist in der Rezeption
schon lange eine Behauptung über ein Seiendes geworden. Im Christentum
ist Gott das oberste Seiende. Die Meditation über Gott führt Anselm zur
grundlegenden Frage nach dem Sein des obersten Seienden. Sie wird als
Reflexion auf die fides als das gegenwärtig Gültige und sein am Meisten
Prägende durchgeführt. Damit hat Anselm die dogmatische Wendung der
Rezeption rückgängig gemacht. Wenn das Modell der durch unterschiedliche

Doxai konstituierten Welten zu Grunde gelegt wird, dann folgt, dass
die eigentliche Intention von Anselms Frage nach Gott, die Frage nach
dem sein, auch in unserer Welt verfolgt werden kann und muss. Sie wird
aber vor dem Hintergrund anderer endoxa stehen, denn die fides ist in
unserer Welt nicht mehr das, was sein am Meisten prägt, für Anselm selbst
jedoch bleibt sie weltbestimmend.

Dass auch bei Anselm die Frage nach dem sein im Hintergrund steht,
wird im Text selbst deutlich, denn er spricht im Proslogion mehrmals vom
sein im Zusammenhang mit Gott.23 In Kap. 3 spricht er Gott sein im Voll-

22 Darauflegt auch DALFERTH: Fides, 66, grosses Gewicht.
23 Schon bei Marius Victorinus wird Gott als esse verstanden, im Mittelalter ist diese

Bestimmung häufig. Sie scheint allerdings nicht ganz im Bewusstsein des Gewichts der
Unterscheidung zwischen Sein und Seiendem abgegeben worden zu sein, da Gott ebenso oft als
Seiendes verstanden wird.



282 Erwin Sonderegger

sinn zu: Solus igitur verissime24 omnium et ideo maxime omnium habes

esse, [...], - „Deshalb hast du allein sein im eigentlichen Sinne und deshalb
am meisten von allem." Noch deutlicher ist die Stelle in Kap. 22: Tu solus

ergo, Domine, es quod es et es qui es, - „Du allein also, Herr, bist, was du
bist, und du bis jener, der ist."25 Im ersten Teil der Aussage wird das Wesen

angesprochen, die Bestimmungen Gottes (gut, gerecht, allmächtig
usw.), im zweiten Teil wird Gott das ist in jedem möglichen Sinne im
vollkommensten Masse zugesprochen. Die Fortsetzung im Kapitel bestätigt
diese Übersetzung. Et tu es qui proprie et simpliciter es, - „Du bist der, der
eigentlich und schlicht ist." Dies wiederum stimmt überein mit Aristoteles,
Metaphysik, Z 1: coote to ïïpcoxcaç 'ôv Kai où il öu àXX' ou (xttA.(3ç f]
oùola au clt], - „So wäre also sein, primär und nicht nur in bestimmter
Hinsicht sondern schlechthin, die ousia." Das bedeutet selbstverständlich
keine Motivabhängigkeit, sondern das Auftauchen desselben Gedankens in
verschiedenen Welten, und deshalb auch mit gewissen Unterschieden.

Das „eine Argument", die Vision, bezieht sich also über den thematischen

Gott auf sein. Wenn wir für einen Moment alle drei Texte
einbeziehen, dann erweist sich Anselms Reflexion in den drei Texten als eine auf
jene Vielfalt vom sein, die schon für Aristoteles leitend gewesen ist. Monologion

und Proslogion behandeln den kategorialen und modalen Teil,
indem sie fragen, ob Gott ist und was er ist, De Veritate den veritativen
Teil, insofern in diesem Text die Frage nach der Wahrheit bei uns vor dem
Hintergrund, dass Gott die Wahrheit ist, gestellt wird.

Der von Anselm geforderte Rückzug aus dem Alltag scheint am besten
im Gebet zu gelingen. Wir glauben, dass Gott in unnahbarem Licht wohnt.
Deshalb scheint er schwer auffindbar. Anselm bittet Gott, ihm bei der
Suche nach seinem Dasein und Sosein (quia es, quid es?) zu helfen (doce me

quaerere et ostende te quaerentï). Dass Gott erfolgreich gesucht werden
kann, darf angenommen werden, denn auch das ist Bestandteil der fides,
der endoxa, dass er in mir ein Bild von sich geschaffen hat, ut tui memor te

cogitem, te amem, - „damit ich mich an dich erinnere und dich denken
und lieben kann." So hat offensichtlich Gott den zweifachen Bezug von mir
zu ihm selbst in mir angelegt: Ich kann ihn denken und ihn lieben. Dem

24 Verissime[...]esse hier und vere[...]esse an einigen anderen wichtigen Stellen sind nicht
im Sinne der bloss logischen Wahrheit zu verstehen, sondern so, wie AUGUSTINUS: De Trini-
tate VII, V (gegen Ende) sagt: [,..]ut portasse solum deum dici oporteat essentiam. Est enim
vere solus quia incommutabilis est[...].

25 An dieser Stelle führt leider die Übersetzung von Schmitt sehr in die Irre: „Du allein
also, Herr, bist, was Du bist, und Du bist, wer Du bist." Mit dieser Übersetzung wäre zweimal

die Identität Gottes angesprochen, einmal als Wesen, dann als Person. Die Fortsetzung
im Kapitel fordert eine andere Übersetzung für den Schluss des Satzes. Die oben gewählte
Übersetzung ist möglich, weil (wie auch heute noch etwa im Französischen) die Person des
Relativsatzes durch das Subjekt des Hauptsatzes bestimmt wird, wenn das Relativpronomen
Subjekt ist. Vgl. KÜHNER, Raphael/STEGMANN, Carl: Ausführliche Grammatik der lateinischen
Sprache, II 2. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1982, § 193.8, (285).



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 283

Denken entspricht der intellectus, die Einsicht, dem Lieben das cor, das

glaubt und liebt. Letzteres ist unabdingbare Voraussetzung für das Erstere:
Wenn ich nicht schon glaube, kann in unmöglich zur Einsicht gelangen
quia nisi credidero, non intelligam. Zudem gibt der Inhalt der fides dem
Gläubigen die Möglichkeit zu kontrollieren, ob er das Richtige gefunden
hat. Die Einsicht hat Voraussetzungen, eben die Meinungen, die wir für
wahr halten. Auch dieses Moment findet sich bei Aristoteles, die Frage
nach dem „Was ist das?" setzt voraus, dass beantwortet ist, ob es ist.

Was finde ich, wenn ich in das cubiculum mentis meae eintrete? Ich
finde, was wir je schon glauben: [...] quia es sicut credimus et hoc es quod
credimus [...]. Ich finde in mir unsere Meinungen über Gott. Der Wechsel
in den Plural ist wichtig, denn die endoxa sind nicht privat, sondern
Meinungen einer Gemeinschaft.

4.3 Die Formel für die Regel, sein kategorial

So ergibt sich die an Gott gerichtete Frage des zweiten Kapitels, wie Gott
auf Grund des von ihm Geglaubten gedacht werden kann. Anselm formuliert

dies im berühmten Satz

Et quidem credimus te esse aliquid quo nihil maius cogitari possit,

„Wir glauben allerdings, dass du etwas bist, im Vergleich wozu nichts Grösseres

gedacht werden kann."26

Das ist die Anselmsche Fassung der fides, der Fund, der ihn glücklich
gemacht hat. Der Satz ist inhaltsarm, denn er enthält nur eine Verhältnisbestimmung

im Rahmen dessen, was von Dingen hinsichtlich „Grösse"
gedacht werden kann. Er gibt keine Definition Gottes, keinen Begriff,
sondern eine Regel, mit dem angegebenen Verhältnis etwas zu suchen.27

Ein Vergleich zwischen Dingen setzt voraus, dass sie mindestens in der
Vergleichshinsicht etwas gemeinsam haben. Dann bilden sie unter diesem
Aspekt einen Bereich. Denken wir uns einen gegebenen Bereich, der
„Grössenunterschiede" zulässt28 und der nicht leer ist, dann wird in ihm
das eine grösser sein als das andere. Sind die Dinge im Bereich endlich
viele, so ist eines davon so, dass kein anderes grösser ist als es (ein Werkzeug

in einer Werkzeugkiste voller Werkzeuge, ein Baum in einem Wald

26 „Grösser" wird hier und im Folgenden immer in dem allgemeinen Sinn verwendet, der
von ANSELM im Monologion Kap. 2 erläutert wird: Dico autem non magnum spatio ut est

corpus aliquod; sed quod quanto maius tanto melius est aut dignius ut est sapientia. .Grösser'
soll auch .besser' oder .würdiger' wie beispielsweise Weisheit, oder noch anderes, was Gott
zugesprochen werden kann, bedeuten. Dies gegen SCHMITT: Der ontologische Gottesbeweis.

27 Siehe DALFERTH: Fides, 72.
28 Jene Kategorien, die das Mehr-Weniger haben bei Aristoteles, z.B. Relation, Qualität,

Tun und Leiden.



284 Erwin Sonderegger

voller Bäume). Das ist dann das Grösste in diesem Bereich und es existiert
natürlich, denn es ist ja ein Ding im gegebenen Bereich.

Dieses Beispiel erfasst aber die Angabe „... das gedacht werden kann"
nicht korrekt. Es geht von endlich vielen gegebenen Dingen aus. Dass

unter diesen eines das Grösste ist, ist trivial. Anselms Regel bezieht sich
aber nicht auf einen gegebenen Bereich vorhandener Dinge, es soll sich im
Rahmen des Denkbaren etwas zeigen, das noch nicht gegeben ist, und dieses

soll die Eigenschaft haben, dass im Vergleich zu ihm nichts Grösseres
gedacht werden kann. In den oben gegebenen Beispielen gegebener Bereiche

liesse sich ein noch Grösseres im Vergleich zum gegebenen Grössten,
das im gegebenen Bereich vorhanden ist, wenigstens denken. Dann wäre
von diesem aus weiterzugehen bis zu dem, im Vergleich wozu keine
Steigerung mehr denkbar ist (jenes Werkzeug, jener Baum im Vergleich wozu
kein anderes Werkzeug, kein anderer Baum grösser, bedeutender, effizienter

usw. sein kann).
In einem unendlichen Bereich verändert sich die Situation. Es zeichnet

einen solchen Bereich aus, dass in ihm zu jedem gegebenen Element ein
Grösseres hinzugedacht werden kann (Beispiel Zahlen, es kann keine
grösste Zahl gedacht werden; euklidischer Raum, es gibt keinen grössten
euklidischen Raum). Das, im Vergleich wozu nichts Grösseres gedacht
werden kann, kann nicht aufgeführt oder gezeigt oder bestimmt werden,
denn sofort ergibt sich ein im Vergleich zu ihm Grösseres. In einem
unendlichen Bereich ist die Regel nicht anwendbar, denn es gibt in ihm kein
Element, im Vergleich wozu ein anderes nicht noch grösser wäre.

Im vorliegenden Fall, da es um Gott im Vergleich zur Welt und ihren
Dingen geht, verhält es sich nochmals anders, da Gott nicht ein Element
des Bereichs ist, mit dessen Dingen er verglichen werden soll. Etwas
ausserhalb dieses Bereichs soll mit den Dingen im Bereich verglichen werden.
Nur Vergleichbares kann miteinander verglichen werden. Deswegen kann
der Vergleich zwischen Gott und seinen Geschöpfen strenggenommen gar
nicht durchgeführt werden. Es müsste ein neuer Bereich gefunden werden,
der sowohl Gott als auch seine Schöpfung umfasst. Das wäre ein endlicher
Bereich, der Gott und die Welt mit ihren Dingen enthält. - Über oder
jenseits von Gott ist in der Welt der fides aber kein Bereich denkbar. Gott
lässt sich nicht in einen Bereich stellen. Auch sein bildet keinen solchen,
es gibt kein sein jenseits oder über Gott. Wie der Begriff der Substanz in
Hinsicht auf Gott und die Geschöpfe analog zu fassen ist, so kann auch in
diesem Vergleich nur ein Verhältnis zwischen Analogem betrachtet werden.

Mit der Regel suchen wir etwas ausserhalb des mundanen Bereichs,
ausserhalb der natura rerum.29

29 Gaunilos' Insel und Kants Taler teffen deshalb Anselms Argument nicht, weil in diesen

Beispielen mundan Seiendes miteinander verglichen wird.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 285

Bei der Suche vergleichen wir nicht Begriffe miteinander, sondern
Dinge.30 Der Vergleich muss ein Vergleich zwischen Dingen bleiben, sonst
entsteht ein Kategorienfehler. Dann muss er auch mit einem Ding enden.
Der Schöpfer ist das erhabenste Ding, das wir denken können. In seiner
unübertreffbaren Form hat er alle vorstellbaren Vollkommenheiten. Ihm
ist alles zuzusprechen, was besser ist, es zu sein als es nicht zu sein (Kapitel

5). Das ist die kategoriale Seite. Das kategorial unübertreffbare Seiende
schliesst alle Vollkommenheiten in sich.

Dabei ergibt sich aber im Unterschied zu den Dingen, die uns umgeben,

dass das kategorial von Gott Ausgesagte, etwa Güte, Gerechtigkeit
usw., nicht Bestimmungen einer zugrunde liegenden Substanz darstellen,
die etwas anderes als gut, gerecht usw. wäre, sondern jede dieser
Bestimmungen macht das Sein Gottes aus. Insofern ist die Substanz, die Gott
darstellt, nicht eine Substanz, wie die, mit denen wir es mundan zu tun
habendi aber auch die kategorialen Bestimmungen sind nicht so wie unsere

gewohnten, jede solche Bestimmung ist eine substanzielle.

4.4 Existenz, Dasein, sein modal

Die Suche nach dem, im Vergleich wozu nichts Erhabeneres gedacht werden

kann, ist damit, dass wir den Schöpfer als das erhabenste Ding
gefunden haben, noch nicht abgeschlossen, da mit der Regel, es zu suchen,
erst der kategoriale Teil durchgegangen ist, es fehlt noch die modale
Prüfung. Keineswegs hat Anselm im Sinn, aus einem Begriff die Existenz des

Begriffenen hervorzuzaubern, wie es ihm jene unterstellen, die im Proslogion

einen ontologischen Gottesbeweis sehen. Das wird nie gelingen. Es

wäre auch gar nicht sinnvoll, einen solchen führen zu wollen. Ein
Existenzbeweis ist nur für Seiendes, dessen Existenz fraglich ist, sinnvoll, für
sein ist ein solcher weder möglich noch sinnvoll. Also nicht ein Existenzbeweis

ist angezielt, sondern ein Vergleich zwischen Dingen, die wir uns
denken können, im Hinblick auf die Steigerungsmöglichkeit in ihrer Weise
zu sein.

Nun führt Anselm eine neue Unterscheidung ein, er unterscheidet das

esse in intellectu vom esse in re desselben Seienden, um mit seiner Regel
dessen sein zu beurteilen. Das bisher Gefundene, im Vergleich wozu es
nichts Erhabeneres gibt, kann als nur in intellectu aber auch als in re
seiend gedacht werden. Aus dem Vergleich beider soll ersichtlich werden,
was in erfüllterem Sinne ist. Wenn wir esse in intellectu und esse in re mit

3° Proslogion, Kap. 4: uno modo cogitatur res, cum vox earn significans cogitatur, aliter,
cum id ipsum quod res est intelligitur.

31 Das ist seit BOETHIUS: Theologische Traktate, I 4, klar. Schon MARIUS VlCTORINUS:
Adversus Arium II, 1, 1089a 22-27 MARIUS VlCTORINUS: Traités théologiques sur la Trinité.
Ed. Paul Henry et Pierre Hadot, I. Paris: Cerf i960, 392), macht denselben Unterschied, bei
Anselm findet er sich in Monologion Kapitel 26.



286 Erwin Sonderegger

potentiell- und aktuell-sein parallelisieren,32 ergibt sich, dass nicht ein
Begriff mit einem Ding verglichen wird, sondern zwei modale Zustände
oder Seinsweisen desselben Dings.

Der Haupteinwand gegen den ontologischen Gottesbeweis besteht
darin, dass auch ein „gedachtes Ding in re" eben ein gedachtes bleibt und
deswegen nicht notwendigerweise existiert. Auch wenn ich „in re" denke,
ist das nicht mehr als ein Gedanke. Der Einwand ist natürlich korrekt.
Trotzdem macht er Anselms Überlegung nicht zunichte, wenn diese gar
nicht auf die Existenz eines Dings abzielt. In der Alternative zwischen
aktuellem und potentiellem sein ist offensichtlich wirklich zu sein mehr als

nur möglicherweise zu sein. Es kommt dazu, dass Anselm seine Überlegung
im Rahmen des cogitari potest anstellt. Grundbegriffe, Grundunterscheidungen

und Grundwerte, kurz die Grundmeinungen füllen das cogitari
potest mit Inhalt. Cogitari potest umfasst also das, was oben Doxa genannt
worden ist. Auch diese Doxa ist ein gleichsam „bloss Gedachtes", und legt
doch fest, was je in einer Welt sein kann. So ist das cogitari potest nicht
nur notwendige, sondern auch die hinreichende Bedingung dafür, dass

etwas in einer Welt sein kann.
Anselms Überlegung ist vergleichbar mit der Überlegung, die Aristoteles

im Met. XII 6 durchführt. Auch der Zusammenhang ist vergleichbar,
wenn man den Unterschied der Welten in Rechnung stellt. Aristoteles leitet

die Frage nach dem das Werden begründenden Sein, Anselm die Frage
nach dem Schöpfer. In dem zeitlich zwar späteren, in der Anlage der
Metaphysik aber früheren Buch VII prüft Aristoteles gewisse Kriterien, denen
das primäre Sein (ousia) genügen muss. Abtrennbarkeit, An-sich-gesagt-
werden-Können und Einzelnheit (xwpLOTOf, kcxG' auto keyopcvov, toöe tl
mit Einschränkungen) stellen sich als solche heraus. Ebenfalls noch in
Met. VII wird der Satz begründet, dass sich Werden notwendig auf Sein
stützt.33 Met. XII enthält die Überlegung, dass nur das Bewegend-Sein das
Werden im Ganzen in Gang zu bringen fähig ist.34 Es selbst muss aber
unbewegt sein, sonst beginnt ein Regress (die Tradition hat für den
Ausdruck „das unbewegt Bewegende"35 leider sofort Gott eingesetzt). Doch
sogar Unbewegt-bewegend-Sein genügt nicht (oü yàp licavöu), fährt Aristoteles

weiter, wenn es nur potentiell ist. Das Sein (nicht Wesen oder
Begriff), das einzig das Werden in Gang zu setzen vermag, muss Wirklichkeit
einschliessen.

32 Das impliziert keine Identifikation, es soll sich nur um zwei parallele Begriffspaare mit
gewissen Ähnlichkeiten handeln.

33 Met. VII 7-9, siehe SONDEREGGER: Aristoteles. Metaphysik Z. III 7.
34 Das Bewegende ist einer der vier Gründe und bei jedem von diesen ist nach dem Ersten

zu fragen.
35 Nie in maskuliner Form bei Aristoteles, es gibt keinen „Unbewegten Beweger." Zum

Ganzen siehe SONDEREGGER, Erwin: Aristoteles' Metaphysik A. Ein spekulativer Entwurf.
Einführung, Übersetzung, Kommentar. Bern: Lang 2008, spez. XVI, 95-98.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 287

Im Laufe der Frage „Was heisst sein7."36 müssen durchaus zunächst die
kategorialen Bestimmungen erfasst werden, doch wegen der Vielfalt von
sein genügt diese Betrachtung nicht. Sein erschöpft sich nicht in seinen
kategorialen Bestimmungen, die modalen Bestimmungen gehören dazu. Dann
ist aber klar, dass sein im Modus der Wirklichkeit mehr sein ist als im
Modus der Möglichkeit. Sein als Prinzip muss so beschaffen sein, dass zu
ihm Wirklichkeit gehört.37 Im Rahmen der für Anselm gültigen herrschenden

Meinungen, im Rahmen seiner fides, bedeutet das, dass ein erstes und
oberstes Seiendes gedacht werden muss. Dabei ist völlig klar, dass Existenz
nicht eine weitere Was-Bestimmtheit des obersten Seienden ist, sondern
sich ergibt auf dem Weg der Frage nach dem Vollsinn von sein.

Damit hat nun Anselm gezeigt, dass dieser Vollsinnn von sein, für ihn
konkret das Sein des obersten Seienden, nicht nur alle kategoriale
Vollkommenheit (substanziell) enthalten muss, sondern dass zu ihm auch das
Wirklich-Sein gehört, und dass dies in dem einen Satz gefasst werden
kann. Das war, denke ich, die Erleuchtung, die Anselm beim Nachdenken
über seine Frage überkam. Im Proslogion hat er diese Einsicht mit den ihm
zur Verfügung stehenden Mitteln so gut wie möglich dargestellt. In De
Veritate kommt der veritative Aspekt dazu: Dieses höchste Seiende ist
auch die Wahrheit, die alles andere Wahre wahr sein lässt. Damit hat
Anselm sein so dargestellt, dass ihm gegenüber nichts Höheres oder Grösseres

gedacht werden kann. Das Seiende, das dieses sein realisiert, ist Gott.
Da kam Gaunilos Einwand. Gaunilo und seine Umwelt konnten die

Einsicht nur als Argument in einem Beweis begreifen, deshalb wurde das Ganze

auf die drei Kapitel reduziert. Ob er wollte oder nicht, Anselm musste
sich darauf einlassen, sonst wäre das Gespräch über die Sache abgebrochen.

Doch, indem er darauf einging, geriet die ursprüngliche Intention,
mindestens in der Auseinandersetzung, aus den Augen. Auf diese Ablenkung

des Anselm durch Gaunilo hat Flasch hingewiesen.3» So wurde aus
der Einsicht ein Beweis, der in der meditativen Haltung und im Gebet gar
nicht möglich ist und der auch für das Erste nicht möglich ist, da es Grund
jedes möglichen Beweises ist.

5. Besinnung

Anselms Überlegung geht von dem aus, was „wir" glauben, von „unseren"
Meinungen. In der Meditation, die nichts behauptet und nichts beweist,
wird zurückgegangen vor das, was „wir" glauben. Wir gehen mit Anselm
zurück zu einem Anfangspunkt, den wir mit ihm und dem insipiens, dem

36 Dies als Übersetzung von TLç f| onaia; Met. VII1, 102882-4.
37 Met. XII 6, 107^19-20, ôeî apa eîvai äpxf|f Totaurriu rjç f| onoîa sygpyeia: Zu

oiioia, d.h. zu sein im ersten und leitenden Sinne, gehört evepyeia, Wirklichkeit.
38 FLASCH: Einleitung, 27-28.



288 Erwin Sonderegger

Ungläubigen, gemeinsam haben können. Das ist möglich, weil der
Anfangspunkt keine religiöse These zum Inhalt hat, sondern eine blosse
Verhältnisbestimmung über sein ist, sofern es gedacht werden kann.

So gelangen wir wieder dahin, wo wir von Anfang an waren, doch jetzt
sozusagen in „belehrter Unwissenheit." Dann lässt sich das Proslogion als

Besinnung, als „Gelassenheit zum Fragwürdigen", in dem Sinne verstehen,
wie es Heidegger darstellt,39 besonders dann, wenn er sagt:

„Durch die so verstandene Besinnung gelangen wir eigens dorthin, wo wir,
ohne es schon zu erfahren und zu durchschauen, uns seit langem aufhalten.
In der Besinnung gehen wir auf einen Ort zu, von dem aus sich erst der Raum
öffnet, den unser jeweiliges Tun und Lassen durchmisst."

Heidegger hat die Besinnung als Alternative zur Wissenschaft entworfen.
Meine Interpretation des Proslogion als einer Besinnung ist der Gegenentwurf

zum Verständnis des Textes als eines Beweises. Die Besinnung
beginnt dort, wo wir je schon sind, bei unseren herrschenden Meinungen,
die wir mitglauben. Sie führt uns zu den Grundmeinungen, die diesen
alltäglichen Meinungen zu Grunde liegen. Als eine solche Grundmeinung hat
sich nun erwiesen, dass zu sein notwendig die modale Bestimmung der
Wirklichkeit gehört.

Wir entfernen uns nie von unseren Ausgangsmeinungen, wir verlassen
den Bereich der Meinung nicht, deswegen kann Anselm unentwegt, in
jedem Kapitel, zu Gott über Gott sprechen. Das, was sich in der Reflexion
neu zeigt, ist eben nicht ein neuer Inhalt, sondern das Geglaubte in neuer
Sicht, als Einsicht in die Notwendigkeit, das so zu glauben, d.h. im Falle
Anselms auch zu glauben, dass ein solches Seiendes ist. Im Gebetsteil und
im argumentativ-explikativen Teil realisieren sich zwei verschiedene
menschliche Möglichkeiten, beide sind von Gott geschaffen und „in mir"
angelegt. Der Gebetsteil dient dazu, die Meinungen zu artikulieren, im
argumentativen Teil findet das Klarwerden über die Meinungen statt.4°

39 HEIDEGGER, Martin: Wissenschaft und Besinnung, in: Vorträge und Aufsätze i. Pfullingen:

Neske 1954, 6of.
40 WITTGENSTEIN, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: Schriften von Ludwig

Wittgenstein. Frankfurt am Main: Suhrkamp i960, „4.112: Der Zweck der Philosophie ist die logische

Klärung der Gedanken. Die Philosophie ist keine Lehre, sondern eine Tätigkeit. Ein
philosophisches Werk besteht wesentlich aus Erläuterungen. Das Resultat der Philosophie
sind nicht .philosophische Sätze', sondern das Klarwerden von Sätzen. Die Philosophie soll
die Gedanken, die sonst, gleichsam trübe und verschwommen sind, klar machen und scharf
abgrenzen."



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 289

Anhang: Der sprachliche Hintergrund der Buchtitel Monologion und
Proslogion

Anhangsweise möchte ich einige Bemerkungen zu den zwei Buchtiteln
machen. Zum einen äussern sich nur wenige Interpreten dazu, zum anderen

ist die letzte mir bekannt gewordene Äusserung dazu leider ganz
falsch.41 Offensichtlich hielt Anselm Monologion für das griechische
Pendant von soliloquium und Proslogion für die Entsprechung von alloquium.
Das impliziert zwei Fragen: Sind das wirklich korrekte Entsprechungen
und woher hat Anselm seine Griechischkenntnisse?

Gegeben ist aus den klassischen Autoren das Wort alloquium mit der
Bedeutung Anrede oder auch Zurede (jemand zu etwas ermuntern).
Augustinus bildete das Wort soliloquium. Diese Wörter trennt Anselm in ad-

loquium bzw. soli-loquium. Dem ad- entspricht das griechische Trpoo-, dem
solus das pôvoç. Das ist soweit korrekt. Offensichtlich übersetzt er aber
auch -loquium mit dem griechischen -A.oyi.ov. In der griechischen Literatur
finden sich über dreissig Komposita mit diesem Hinterglied, doch weder
ein [iovoAöyiov noch ein upoaAoyiovH2 Kaum eines dieser Komposita
gehört zum allgemeinen Wortschatz, sie stehen in Glossen, oft sind es ad-
hoc-Bildungen bei byzantischen Autoren, einige werden von Kirchenvätern

verwendet. Auch povo- findet sich in vielen Komposita, aber kein
povoAöytov. Im Latein findet sich mono- nur bei Transkriptionen griechischer

Komposita, vor allem auch kein monoloquium, nur soliloquium. Das

Simplex Aöyiov ist seit Herodot im Sinne von Orakel bezeugt, dann im
selben Sinn in der weiteren griechischen Literatur (wenn eben von Orakeln
die Rede ist, besonders viele Stellen bei Plutarch und spätantiken Autoren).

Im alten und neuen Testament sowie bei vielen Kirchenvätern
erscheint das Wort im Sinne „Ausspruch des Herrn / Gottes."

-loquium wird in vielen Komposita verwendet, nicht aber als Simplex.
Es meint fast immer „so-und-so-reden" (blandiloquium, breviloquium,
turpiloquium usw.). Besonders gebräuchlich sind alloquium und
colloquium. -loquium ist offenbar ein deverbatives Substantiv (wie Verbalab-
strakta gaudium, odium, Studium), abgeleitet primär von Komposita wie
alloqui oder colloqui, Aöyiov dagegen ist von Aoyioç abgeleitet, also ein
denominatives Deminutiv. Deshalb bedeutet das eine die Tätigkeit des Re-

41 LOGAN: Proslogion, 85, widmet der Frage der sprachlichen Herkunft des Titels eine
halbe Seite. Leider ist die dortige Gleichsetzung von proslogion mit proloquium ganz falsch;
pros- entspricht dem lateinischen ad-, nicht dem pro-; proloquium übersetzt ïïpÔTaaiç, im
Sinne von Statement oder propositon, Martianus Capeila IV 390 186 ed. Dick). AULUS
GELLIUS: Noctes Atticae XVI 8, 2-6, übersetzt proloquium àE,iu>\ia im Sinne von proposition.
Da Logan daraus aber keine weitergehenden Schlüsse zieht, hat das keine Folgen für sein im
Übrigen sehr hilfreiches Buch.

42 BUCK, Carl/Petersen, Walter: A Reverse Index of Greek Nouns and Adjectives. Hildesheim:

Olms 1970 (reprint), 56.



290 Erwin Sonderegger

dens, das andere eine kleine Rede.43 Deminutive können nicht nur das

Kleine, auch Niedliches oder Verächtliches bezeichnen, sie können sich
auch zu spezfischen Bedeutungen ohne Verkleinerungscharakter entwik-
keln, einen besonderen Einzelfall im Bedeutungsfeld bezeichnen. Kühner-
Gerth führen einige Beispiele an, die zwar formell Deminutive sind, aber
nicht der Bedeutung nach.44 Dieser Fall scheint mir auf loyiov anwendbar,
wenn es Orakel oder Spruch des Herrn heisst. Die zwei Umformungen
Anselms sind also nicht korrekt, aber trotzdem intuitiv einleuchtend. Sie

scheinen auf eher vagen Griechischkenntnissen zu beruhen, belegen aber
eine Freude an griechischen Titeln. Und damit steht Anselm nicht allein,
sondern ordnet sich in eine Tendenz seiner Zeit ein, wie Berschin zeigt.45

Zur Herkunft der Griechischkenntnisse des Anselm können nur Vermutungen

angestellt werden, da sich weder Anselm selbst noch sein Biograph
Eadmer dazu äussern. Auch im Westen, wo Griechischkenntnisse selten
geworden waren, war das Griechische immer noch präsent, denn auf fast
jeder Seite der Etymologien des Isidor von Sevilla findet sich ein griechisches

Wort, auch in den Werken des Martianus Capella oder Macrobius ist
das Griechische stark vertreten, etwas weniger auch bei Cicero. Wer unbedingt

wollte, konnte sich hier mindestens über das Alphabet und einige
Vokabeln informieren. Wichtiger ist aber vielleicht die Tatsache dass
einfache Griechischkenntnisse auch auf dem Festland nie ganz ausgestorben
sind, sich aber in England und Irland noch besser erhalten haben. Bischof
Theodor, einer der ersten Beschöfe von Canterbury (7. Jh.), stammte aus
dem griechisch sprechenden Tarsos. Auch ist gelegentlich im 9. und 10. Jh.

von „Griechen" die Rede, womit Personen mit etwas Griechischkenntnissen

gemeint waren.46 So ist in England und Irland im Allgemeinen, im
Besonderen auch in Canterbury, eine griechische Tradition anzunehmen.
Zudem könnte es sein, dass Hugo von Lyon, der Anselm befahl, die Schriften

mit seinem Namen zu versehen, auf einer seiner vielen und
ausgedehnten Reisen mit Mönchen in Kontakt kam, die Griechisch konnten,
und schliesslich reiste Anselm selbst 1079 und 1080 nach England, da ist
ein solcher Kontakt fast mit Sicherheit anzunehmen.

43 Zu Gebrauch von töyiov sehr gut und ausführlich KITTEL, Gerhard: Theologisches
Wörterbuch zum neuen Testament Studienausgabe). Stuttgart: Kohlhammer 1990, IV, 140-
145-

44 KÜHNER, Raphael/BLASS, Friedrich: Ausführliche Grammatik der griechischen Sprache,
Teil I, Band 2. Hannover: Hahnsche Buchhandlung 1978 (reprint), § 330, (279), lortov,
ai6|itoy, Tier, Segel, Mündung usw.

45 Beispiele bei BERSCHIN, Walter: Griechisch-Lateinisches Mittelalter. Bern: Francke
1980, 44-46, u.a. Brachylogus, Catholicon, Dragmaticon, Pancrisis und andere.

46 Zu den Griechischkenntnissen im 9. und to. Jahrhundert im lateinischen Mittelalter
vgl. den betreffenden Abschnitt unter dem Haupttitel Griechisch von BERSCHIN, Walter in:
Der neue Pauly. Bd. 14. Stuttgart: Metzler 2000, Sp. 304-309; ID.: Griechisches bei den Iren, in:
LÖWE, H. (Hg): Die Iren und Europa im früheren Mittelalter. Stuttgart: Klett-Cotta 1982, 501-
510; ID.: Griechisch-Lateinisches Mittelalter.



Anselms Proslogion: Besinnung statt Beweis 291

Zusammenfassung
Viele Leser des Proslogion sind der Meinung, dass Anselm darin die Existenz
Gottes, an den er glaubt, beweisen wolle, manche von ihnen halten allerdings
dafür, dass der Beweis scheitert. Wie steht es, wenn das gar nicht sein Ziel
war? Ein grosser Teil des Textes hat die Form eines Gebetes. In diesem Teil
fasst Anselm seine Meinungen über Gott und seinen Glauben an Gott in

Worte, zugleich formuliert er darin seine drängenden Fragen über ihn. Im
restlichen Teil reflektiert er über all dies, um nach den Grundbestimmungen
von sein in seiner Welt zu fragen. Für diese Frage ist klar, dass die Prüfung
hinsichtlich der Kategorien nicht genügt, die modale Prüfung muss
hinzukommen. Die Frage, ob Gott exisitert oder nicht, ist nur Vordergrund. Die
eigentliche Frage richtet sich darauf, was sein im Vollsinn ausmacht. Die
Erörterung über Gott ermöglicht die Frage nach dem Sein. Anselm stellt diese

Frage in der Form der Besinnung und hatte deshalb nie im Sinne, was auch
immer zu beweisen.

Abstract
To many readers it seemed that Anselm in his Proslogion is about to
demonstrate the existence of God in whom he believe, but many of them think
that the demonstration failed. What if this was not his aim? Considering the
whole text we see that a great part of it is prayer. Praying, Anselm can
articulate his opinions and beliefs about God, the greatest being, formulate
his worrying questions about him. In the remaining part of the text he can
reflect on all this in order to seek for the fundamentals of being just in his
world. For this question it is clear that the categorical examination does not
suffice, the modal must follow. The question, if God exists or not, is

foreground only, the underlying question is what it is to be in the largest scale.
On the basis of the discussion about God the question about being is

possible. Anselm asks this question in the form of meditation and therefore
he never had in mind to prove anything.


	Anselms Proslogion : Besinnung statt Beweis

