
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsar tikel

Peter Paul Müller-Schmid

Politische Theologie im Zweiten Vatikanischen Konzil?
Zur Frage der Kontinuität der Katholischen Soziallehre1

Aus der Fülle von Literatur zum Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965)
ragt eine Publikation heraus, mit der es an wissenschaftlichem Anspruch
und intellektuellem Scharfsinn so leicht keine aufnimmt. Während aus
Anlass der fünfzigjährigen Wiederkehr der feierlichen Konzilseröffnung vom
11. Oktober 1962 viele nur wiederkäuen, was sie selbst oder andere längst
gesagt haben, geht es in dem vorzustellenden Werk ans Eingemachte. Sein

Autor, Jurist und Dominikanertheologe in der Linie des Fribourger
Sozialphilosophen Arthur F. Utz (1908-2001), hält sich nicht lang mit den üblichen
Elogen auf „das Konzil" auf. Auch die seit Jahrzehnten ertönende Litanei
extremtraditionalistischer Verteufelung dieses Konzils findet bei ihm kein
Gehör. Um die verhärteten Fronten und die eingefahrenen Narrative
aufzubrechen, wählt Spindler einen anderen Weg. Er greift sich den wohl
scharfsinnigsten und zweifellos ernstzunehmenden Kritiker des Vaticanum II, den
Kanonisten Hans Barion (1899-1973), heraus. Anhand von dessen Fundamentalkritik

prüft er die Begründetheit sowohl der Loblieder als auch der
Angriffe auf die konziliare Lehre, um sie so „für ein neues Stadium der
Konzilsinterpretation und -rezeption fruchtbar [zu] machen" (19). In dieser
Ausführlichkeit hat das noch niemand getan. Und dafür gibt es Gründe. Das
Zweite Vatikanische Konzil wurde nämlich - nach einer ersten, überwiegend
euphorischen Phase der Aufnahme - von theologischer wie lehramtlicher
Seite quasi kanonisiert, ja zum „Superdogma" (Joseph Ratzinger) erhoben.
Wer sich mit ihm kritisch auseinandersetzt, steht seitdem in der Gefahr, aus
der nachkonziliaren Gemeinschaft der kirchlich Zeitgemässen und der
akademisch Tonangebenden ausgeschlossen zu werden - eine Schwierigkeit, mit
der nicht nur Barion, sondern auch der Verfasser dieser Studie zu rechnen
hatten. Erschwerend kommt hinzu, dass Barion, wiewohl Priester, 1933 der
NSDAP beitrat und sich dem neuen Regime als Gutachter und Berater zur
Verfügung stellte. Nach dem Krieg wurde er zwar „entnazifiziert", durfte
aber - nach langem Rechtsstreit - nicht mehr auf seinen Lehrstuhl an der
Bonner Universität zurückkehren. Die dritte Problematik, der sich der

1 SPINDLER, Wolfgang: „Humanistisches Appeasement"? Hans Barions Kritik an der Staatsund

Soziallehre des Zweiten Vatikanischen Konzils Sozialwissenschaftliche Schriften 48).
Berlin: Duncker & Humblot 2011. 462 S. ISBN: 978-3 428-13588-2.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 217

Verfasser stellen musste, besteht in der Nähe Barions zu dem
berühmtberüchtigten Staatsrechtslehrer Carl Schmitt (1888-1985). Auch dieser war,
jedenfalls bis zu seiner ab 1936 von der SS betriebenen Entlarvung als

kryptokatholischer Opportunist, ein Parteigänger der Nazis. Sein Werk, vor
allem die „Politische Theologie" und sein Völkerrecht, wird dessenungeachtet

seit Jahrzehnten auf internationaler Ebene breit rezipiert und diskutiert.

Angesichts der anhaltenden, unüberschaubaren Flut von Quelleneditionen,

Neuauflagen und sekundärer Schmitt-Literatur den Überblick zu
bewahren ist eine Schwierigkeit, die Spindler nur deshalb meistert, weil er
ausweislich einschlägiger Publikationen und seiner Mitgliedschaft im
Wissenschaftlichen Beirat der internationalen Carl-Schmitt-Gesellschaft seit langem
mit Begriffen und Positionen des „Theologen der Jurisprudenz" (so Schmitt
über sich selbst) beschäftigt ist. Mit dieser am Lehrstuhl für Christliche
Sozialwissenschaft der Theologischen Fakultät Trier eingereichten Arbeit
wurde er summa cum laude promoviert. Wie aber die geschilderten
Zusammenhänge und die Gliederung zeigen, geht sie über das sozialethische
Fachgebiet weit hinaus.

Bevor Spindler Barions Kritik an der Staats- und Soziallehre der
Pastoralkonstitution Gaudium et spes (GS) darstellt und beurteilt, ordnet er zunächst
die Thematik in das wissenschaftliche Umfeld, insbesondere in die Grundlagen

der Katholischen Soziallehre und der katholischen Kirchenrechtslehre,
ein (A.) und grenzt sie von anderen Fragestellungen ab. Sodann wird Barions
Werdegang biographisch skizziert und sein voraussetzungsreiches, von
Rudolph Sohm (1841-1917) geprägtes rechtstheologisches Konzept zur Darstellung

gebracht (B.), bevor in einem weiteren Kapitel Barions Stellungnahmen
zum Staat-Kirche-Verhältnis bis zum Vorabend des Konzils analysiert werden

(C.). Dieses Kapitel bildet einen der Höhepunkte dieser Publikation,
weil hochkomplexe Probleme des (rechts-) geschichtlichen Zugangs zu
systematischen Fragen, etwa der Unterscheidung von konfessionell gebundenem

Kirchenrecht und überkonfessioneller, auf Naturrecht rekurrierender
„katholischer" Staatslehre und damit von Moral(theologie) und (kanonischem)

Recht, von Natur- und Offenbarungsrecht auf souveräne Weise
dargelegt und kenntnisreich beleuchtet werden. Das vierte Kapitel (D.)
konfrontiert Barions Positionen mit den hohen Erwartungen, die in den Jahren
vor der Eröffnung an das Vaticanum II gestellt wurden, und bringt seine
Fundamentalkritik umfassend zur Darstellung. Den Schwerpunkt bildet hierbei

Barions Attacke auf die konziliare Figur des „Bischofskollegiums", die
sich auf das oft bemühte Neuerungspotential des Vaticanum II stark
„entmythologisierend" auswirkt, jedenfalls wenn man auf die juridische Relevanz
der Figur abhebt. Auf dieser breiten Basis sind die Voraussetzungen
geschaffen, unter denen sowohl die Staatslehre (E.) als auch die Soziallehre
(F.) des letzten Konzils ausführlich in den Blick genommen werden können.
Im letzten Kapitel (G.) führt der Verfasser die Ergebnisse - an den grösseren
hermeneutischen Rahmen seiner Arbeit anknüpfend - einer abrundenden
Schussreflexion zu. Spindlers Ausführungen gehen zu den ideengeschichtlichen

Quellen, aus denen die gesellschaftsbezogene Doktrin der Kirche wie
auch die kirchenrechtliche Sicht Barions schöpfen, und lassen zugleich Leis-



2i8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tung und Grenze eines der geistreichsten Kirchenrechtler und katholischen
Intellektuellen seiner Zeit erkennen.

Sozialethisch relevant ist vor allem Barions Kritik an der Soziallehre des
Konzils im engeren Sinne. Worum geht es dabei? Spindler behandelt die
Frage exemplarisch anhand der konziliaren Stellungnahmen zur Frage des

Eigentums und der betrieblichen Mitbestimmung beziehungsweise der
diesbezüglichen Kritik Barions. Beim Privateigentum problematisiert Barion
den in GS verwendeten Begriff des superfluum, womit der Besitz aufgespalten

werde in einen zum Lebensunterhalt hinreichenden und einen überflüssigen

Bestand. Wird damit das Recht auf Eigentum, auf redlich erworbenen
Wohlstand diskriminiert? Laut Barion impliziert diese auch ethisch gemeinte

Qualifizierung „keimhaft" die Forderung nach Angleichung der Besitzverhältnisse.

Barions Einwände decken sich zum Teil mit anderen kritischen
Stimmen, etwa von Oswald v. Nell-Breuning (1890-1991), Anton Rauscher
(geb. 1928) oder dem Konzilsperitus Wilhelm Weber (1925-1983), gehen aber
weiter als diese. Barion stellt das Vaticanum II unter Marxismus-Verdacht,
womit die Frage der Ideologielastigkeit und der wissenschaftlichen Fehlbar-
keit des höchsten ausserordentlichen Lehramts in sozialen Fragen im Räume
steht. Wie Spindler freilich en détail nachweist, ist die in GS 69,1 erwähnte
Armenfürsorge non tantum ex superfluis nicht gemeinethisch fundiert; das
Konzil erinnert vielmehr an das von den Kirchenvätern- und -lehrern
entfaltete urchristliche Ideal der Freigebigkeit, ohne jedoch von jedem zu
fordern, auch aus der eigenen Substanz zu geben. „Die Armen haben ein
Recht auf hinreichenden Anteil an den irdischen Gütern, aber nicht
aufgrund der Tatsache des Überflusses, sondern weil sie einerseits hilfsbedürftig

sind, während gleichzeitig andererseits nicht benötigte Gebrauchsgüter
vorhanden sind. Das Geben non tantum ex superfluis ist unter gewissen
Bedingungen erlaubt, jedoch nicht geboten" (374). Dennoch gibt Spindler
Barion insofern recht, als die Unterscheidung von „Armen" und Reichen",
von „flüssig" und „überflüssig" schon in den îgôoer-Jahren nicht mehr in die
moderne Wirtschaftswelt passte, zu der das Konzil sozialethisch Stellung
nehmen wollte.

Die theologische Bedeutung des superfluum-Begriffes liegt freilich in der
Erinnerung daran, dass die Kirche Barmherzigkeit aus dem Geist des

Evangeliums hochschätzt, nicht zuletzt deshalb, weil sie „in den Armen und
Leidenden [...] das Bild ihres armen und leidenden Gründers erkennt"
(Lumen gentium 8,3). Dies hat entgegen Barions Vorwurf nichts zu tun mit
lehramtlicher „Parteinahme", einer Einschätzung, die zumal in seiner Kritik
der konziliaren Staatslehre eine Rolle spielt. In Wirklichkeit ist sowohl die
Staats- als auch die Soziallehre des Zweiten Vatikanischen Konzils
naturrechtlich begründet - zum Unbehagen der „progressistischen" Modernitätsgläubigen,

die die Katholische Soziallehre im allgemeinen und das
metaphysische Naturrecht im besonderen als „spätestens" mit dem Konzil „erledigt"

betrachten, aber auch entgegen Ansichten aus dem „traditionalistischen"

Lager, die dem Konzil „Verrat" an der Tradition vorhalten. Mit



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 219

„Dezisionismus" und hierin begründeter „politischer Theologie", wie Barion
mit Hilfe des Begriffsinstruments seines Freundes Schmitt2 meint, haben sie
nichts zu tun. Spindler entfaltet in dem Teil der Arbeit (E.), der sich intensiv
mit dem ethischen Gemeinwohlbegriff und Barions Vorwurf des vom Konzil
- angeblich - betriebenen antipluralistischen, illiberalen Rousseauismus
beschäftigt, eine hochdifferenzierte Analyse der für die Staats- und Soziallehre
grundlegenden Naturrechtstradition und erläutert, warum das Konzil
Barions Verlangen nach einer an Thomas Hobbes ausgerichteten modernen
Verfassungslehre weder nachzukommen brauchte noch dazu imstande war.
Wer eine kurz gefasste fundierte wie verständliche Einführung in das „klassische",

nicht neuthomistische Naturrechtsdenken, in dessen Normenlehre
und die dabei vorausgesetzte Erkenntnistheorie sucht, findet in diesem
Abschnitt alles, was man zu diesem schwierigen Thema benötigt.

Der Verfasser weist eine Verbindungslinie zwischen der konziliaren Lehre
und der Tradition der kirchlichen Sozialverkündigung nach. Dabei nimmt
die Lehre des Thomas von Aquin (um 1225-1274) eine bedeutende „Brückenfunktion"

ein, wiewohl seit Leo XIII. (1810-1903) in der Darlegung der
Eigentumslehre ein gewisser Einfluss des rationalistischen Naturrechts, etwa von
Christian Wolff (1679-1754) und John Locke (1632-1704), zum Tragen kommt.
Unter rationalistischem Naturrecht versteht man die seit der Neuzeit
vorherrschende Naturrechtsphilosophie, die im Gegensatz zum klassischen
Naturrechtsdenken eines Thomas einerseits die Vernunft gegenüber Glaube
und Erfahrung, andererseits das Recht des Einzelnen gegenüber einem
gesellschaftlichen Universalismus betont. Bei der Begründung des Privateigentums

durch die Enzyklika Rerum novarum (RN) wird insofern ein rationalistischer

Einschlag deutlich, als erstmals vom Privateigentum als einer „Forderung

der Natur" (RN 7) die Rede ist. Erklärbar werden solche rationalistischen,

das heisst von der Heilsökonomie absehenden Einschöbe (vgl. auch
RN 19,2 Satz 1) unter anderem durch Prozesse der Rezeption liberaler
Theorien, zumal durch den Jesuiten Luigi Taparelli D'Azeglio (1793-1862),
dessen Schüler Leo XIII. war. Thomas von Aquin hingegen hat das
Privateigentum als inventio humana bezeichnet.3 „Naturrechtlich" war es nur
insofern, als es angesichts der erbsündenbedingten Verfassung des
Menschen und der Lebenserfahrung eine vernünftige, effiziente Ordnung der an
sich gemeinbestimmten Güter bietet. Es handelt sich mithin um nicht
primäres Naturrecht. Ansätze zu dem von Barion behaupteten „Bruch" mit der
hergebrachten Gemeinwohl- und Soziallehre wären, so Spindler, allenfalls an
der leoninischen Nahtstelle, nicht aber am Vaticanum II festzumachen
(258ff.). Letzteres hat nämlich - in Übereinstimmung mit der gesamten
nachleoninischen Sozialverkündigung der Päpste - an der auf das Soziale

bezogenen Tradition festgehalten, indem es auf der (wenigstens nachträglichen)

sozialen Belastung des Eigentums beharrt. „Eigentum verpflichtet" -
in der thomasischen Tradition in sich, indem es primär „sozial" begründet

2 SCHMITT, Carl: Poltische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. 1.

Aufl. 1923, 9. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot 2009.
3 Vgl. Thomas von Aquin: S. Th. II-II, 66,2.



220 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

und erst sekundär den einzelnen zugestanden wird; in der neueren Tradition
im Nachhinein, indem Eigentum zuerst - und heutzutage wohl realitätsnäher
(im Sinne der Menschenrechte) - als personales und individuelles Naturrecht

entwickelt und erst dann mit legitimen Ansprüchen der Allgemeinheit
in Einklang gebracht wird. Leo XIII., Pius XI. und Pius XII. hatten gute
Gründe, hinsichtlich der naturrechtlichen Begründung des Privateigentums
sich der „praktischen" Argumentation im Sinne eines modernen, rechtsstaatlich

unterstützten Personalismus zuzuwenden. Die Situation hat sich seit
dem Mittelalter gründlich geändert. Der moderne Staat droht zum Leviathan
zu werden.4 Da ist der Ansatz bei den subjektiven Rechten, wie er bereits bei
Leo XIII. hinsichtlich der wirtschaftlichen Ordnung erkennbar wird, nur
konsequent. Spindler hingegen gibt ein gewisses Missfallen an dieser
„Fehlentwicklung" (Barion) innerhalb der Soziallehre der Kirche zu erkennen,
verneint aber die These vom „Bruch". Dies zeigt: Er steht mit beiden Beinen
in der philosophisch-theologischen Tradition des Dominikanerordens, der
zu der neueren Katholischen Soziallehre und der naturrechtlich fundierten
Sozialethik freiheitlich-demokratischer Ordnungen Grundlegendes beigetragen

hat und hierbei weiterhin eine erhebliche Rolle spielt. Die Betonung des
Gemeinwohls gegenüber dem in dieses zu integrierenden Einzelwohl - vom
Verfasser mit seinen Ausführungen zum Mitbestimmungsrecht (350-355)
vorzüglich dargestellt - ist ein Grundzug dieser unmittelbar von Thomas
inspirierten Denkschule. Utz, der oben erwähnte Rechts- und Sozialphilosoph,

Thomas-Kommentator und Interpret der Katholischen Soziallehre, war
einer ihrer führenden Köpfe.5 Spindler knüpft an diese Traditionslinie an
und entwickelt sie in kritischer Auseinandersetzung mit Schmitt, Barion und
anderen Autoren weiter.

Im Mittelpunkt von Barions Bemühungen steht der ständige Aufweis
einer von ihm befürchteten „Säkularisierung" der Kirche, eines Verrats der
Kirche am Evangelium, ihrem Auftrag, eines Kokettierens mit dem Staat, das
weder ihrer Aufgabe noch der Rolle des Staates gerecht wird. Als Kanonist,
der sich von seinem Fach her als „Custos" der Theologie sieht, erhebt er
Einspruch gegen wechselseitige Grenzüberschreitungen und kirchliche
„Appeasement"-Politik. Spindlers Buch ist der Versuch, sine ira et studio die
Stärken wie die Schwächen der Barionschen Positionen aufzuzeigen. Die
Stärken sieht er in dem seine Kanonistik, Ekklesiologie und Theologie zu-

4 Vgl. dazu SCHMITT, Carl: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn
und Fehlschlag eines politischen Symbols. 1. Aufl. 1938, 2. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta 1982.

5 Vgl. das fünfbändige Standardwerk der Sozialethik: UTZ, Arthur Fridolin: Sozialethik.
I: Die Prinzipien der Gesellschaftslehre. Heidelberg: Kerle 1958; Sozialethik. II: Rechtsphilosophie.

Heidelberg: Kerle 1963; Sozialethik. III: Die soziale Ordnung. Bonn: Institut für
Gesellschaftswissenschaften Walberberg e.V. 1986; IV: Wirtschaftsethik. Unter Mitarbeit
von Brigitta Gräfin von Galen. Bonn: WBV 1994; Sozialethik. V: Politische Ethik. Unter
Mitarbeit von Brigitta Gräfin von Galen. Bonn: Scientia Humana Institut 2000. Zur
Sozialphilosophie von A.F. Utz vgl. SPINDLER, Wolfgang Hariolf: Art. Utz, Arthur, in: Thomisten-
lexikon (2006) Sp. 677-684; MÜLLER-SCHMID, Peter Paul: Naturrecht, Geschichte und
Vernunft. Naturrecht und Pluralismus bei Arthur F. Utz OP, in: NO 65,5 (2011) 343-359, 65,6
(2011) 415-426.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 221

sammenhaltenden Prinzip der Unterscheidung des Geistlichen und des

Weltlichen im Bestreben, deren jeweilige Legitimität und Eigenrechtlichkeit
herauszustellen sowie Grenzüberschreitungen kritisch zu beleuchten. Als
Schwäche macht er den weitergehenden Grundsatz aus, nicht nur von einer
Unterscheidung, sondern einer strikten „Scheidung" dieser Bereiche auszugehen

(vgl. 97ff., loyff., 328).
Das Verhältnis Kirche-Welt ist keine „Entdeckung" des Vaticanum II,

sondern ein Dauerthema der Kirchengeschichte. Vieles Grundsätzliche wird,
nicht nur von abzulehnenden Positionen, sondern auch von ernst- und
aufzunehmenden Einsichten Barions handelnd, vom Autor klargestellt. Für
manches heutige Geschehen gewinnt man Kriterien, aktuelle Fragen
gewinnen an Plausibilität, an Konturen. Wer etwa im Herbst 2ori die beiden
Hauptreden von Papst Benedikt XVI. anlässlich seines Deutschlandbesuchs
aufmerksam verfolgt hat, wird - nicht im theologischen Ansatz, aber im
Ergebnis - überraschende Übereinstimmungen mit Barions Betonung des
kirchlichen in, non de mundo feststellen können. In seiner Berliner Rede vom
22. September 2on vor dem Deutschen Bundestag skizzierte Benedikt XVI.
mit der Wendung von der „Ökologie des Menschen" die Schöpfungsordnung
als Verpflichtungsgrund einer Ethik, die man eine religiös inspirierte Ethik
der „Welt" nennen könnte, die aber von der spezifischen Ethik der
Glaubensgemeinschaft zu unterscheiden ist. Noch deutlicher ging es in der Freiburger
Konzertsaal-Rede um einen fundamentalen Aspekt des von Barion so oft
kritisch hinterfragten Verhältnisses von Kirche und Welt. Wie Barion sich
von dem protestantischen Kirchen(rechts)historiker Rudolph Sohm inspirieren

Hess, so Benedikt von Rudolf Bultmann (1884-1976). Von diesem
übernahm der damalige Papst den Begriff der „Entweltlichung" als kirchliche
Reformagenda. Er verwendete ihn im Sinne einer Loslösung der Kirche von
pragmatisch zwar bequemer, theologisch aber problematischer Staatsnähe
und plädierte damit im Grunde für eine Rückgängigmachung der Konstantinischen

Wende, das heisst für einen Verzicht auf jede staatliche
Bevorzugung. Man vermeint geradezu, von weitem das Barion-Thema dieser
Dissertation zu vernehmen (zum Beispiel 44-54, 94-97, 103-106, 141, i43f., 377)
wenn Benedikt XVI. formuliert:

„Die geschichtlichen Beispiele zeigen: Das missionarische Zeugnis der
entweltlichten Kirche tritt klarer zutage. Die von materiellen und politischen
Lasten und Privilegien befreite Kirche kann sich besser und auf wahrhaft
christliche Weise der ganzen Welt zuwenden, wirklich weltoffen sein. Sie

kann ihre Berufung zum Dienst der Anbetung Gottes und zum Dienst des
Nächsten wieder unbefangener leben. Die missionarische Pflicht, die über
der christlichen Anbetung liegt und die ihre Struktur bestimmen sollte, wird
deutlicher sichtbar. Sie öffnet sich der Welt, nicht um die Menschen für eine
Institution mit eigenen Machtansprüchen zu gewinnen, sondern um sie zu
sich selbst zu führen, indem sie zu dem führt, von dem jeder Mensch mit
Augustinus sagen kann: Er ist mir innerlicher als ich mir selbst (vgl. Conf. 3,
6, 11). Er, der unendlich über mir ist, ist doch so in mir, daß er meine wahre
Innerlichkeit ist. Durch diese Art der Öffnung der Kirche zur Welt wird



222 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

damit auch vorgezeichnet, in welcher Form sich die Weltoffenheit des
einzelnen Christen wirksam und angemessen vollziehen kann."6

Barions Unterscheidung von Geistlichem und Weltlichem wird freilich
übersteigert durch das Prinzip der strikten „Scheidung" beider Bereiche bis hinein

in den rechtlichen Kernbereich. Wohin dies führen kann, zeigt Spindler
anhand des Barionschen teleologischen Systems des „göttlichen Kirchenrechts",

das im Ergebnis eine positivistische Trennung von Ethik und Recht,
von theologischer und politischer Anthropologie zutage fördert. Hier gibt es
Übereinstimmungen mit Auffassungen des Staatsrechtlers und ehemaligen
Bundesverfassungsrichters Ernst-Wolfgang Böckenförde (geb. 1930)7, dessen
Bruder Werner (1928-2003) übrigens ein Schüler des Bonner Kanonisten war
und seine wichtigsten Aufsätze posthum herausgab.8 Barion interpretiert
epistemologisch im Sinne einer partiellen Abstraktion und nicht im Sinne
der für den Metaphysiker des Naturrechts grundlegenden Realabstraktion.
Er hält dies für eine realistische, der gesellschaftlichen und staatlichen
Entwicklung entsprechende Sicht. Barion wird bestimmt von einem für
„moderne" Juristen typischen Unbehagen, wenn es in der Politik um
„Naturrechtliches" geht. So hat er ein positivistisches Verständnis der Menschenrechte.

Dieses geht aus von einem theologiefreien Bereich des Politischen,

6 Text der Papstrede: Interneteintrag vom 08.02.2013: Presseinformation (www.papst-
in-deutschland.de) der Deutschen Bischofskonferenz (www.dbk.de), Papstbesuch 2011,

Sonntag, 25. September 2011, Begegnung mit engagierten Katholiken, Konzerthaus in
Freiburg im Breisgau, authentischer Text, hier 4h, Vatikanstadt: Libreria Editrice Vaticana
2011.

7 Böckenförde kritisiert, wie Spindler (127/128, Fussnote 258) ausführt, am Naturrecht,
es erfasse nicht die Wirklichkeit des modernen säkularen Rechts, weil es die geschichtliche

„Entzweiung" von Ethik und Recht nicht mitvollzogen habe. Spindler weist dies

zugunsten des Naturrechts energisch zurück: „Denn es ist ja gerade das metaphysisch
abstrahierende Naturrecht, das die Seinserkenntis umfaßt und unter lus ausschließlich
Recht versteht, das Gerechtigkeit in sich trägt", während die dem .säkularen' (im Sinne
Böckenfördes ,als staatlich legalem') Recht zugrunde liegende, auf Kant zurückgehende
transzendentale Erkenntnistheorie apriorisch ausschließt, .richtiges/gerechtes' von .un¬
richtigem/ungerechtem' Recht unterscheiden zu können, weil die Rechtsnorm selbst für
inhaltsleer [...] und daher nur formal (.staatlich legal') bestimmbar gehalten wird; analysiert

werden danach nur die Bedingungen, unter denen in einer konkreten, erfahrungsmäßigen

Situation Recht als kategorisches .Soll' möglich wird. [...] Die weitreichenden
Schlußfolgerungen, die Böckenförde aus seinem verkürzten, auf äußerliche, faktische
Geltung reduzierten Wirklichkeitsbegriff zieht, um das hergebrachte Naturrecht (in der
Kirche) [...] als .freiheitszerstörend und im Ergebnis totalitär' hinzustellen", [...] lassen
erkennen, daß Böckenfördes Ausführungen in einem Gegensatz zu den erkenntnistheoretischen

Grundlagen und Voraussetzungen der konziliaren Staats- und Soziallehre des
Zweiten Vatikanischen Konzils stehen" [Hervorhebungen und Rechtschreibung nach
Spindler]. Diese Bemerkungen wurden mit Bedacht so ausführlich zitiert, weist doch der
geheime Subtext der Arbeit eine deutliche Stoßrichtung gegen Böckenförde auf - mit
weitreichenden Auswirkungen auf eine (auch im Sinne Benedikts XVI.) theologisch-
sozialethisch korrekte Fassung der Religionsfreiheit und des Staat-Kirche-Verhältnisses
bis hin zu der hoch problematischen und längst auch an der Wirklichkeit gescheiterten
„Abtreibungsregelung" des Böckenfördischen Beratungsmodells im deutschen Strafrecht.
8 BARION, Hans: Kirche und Kirchenrecht. Gesammelte Aufsätze. Hg. von Werner Böckenförde.

Paderborn: Schöningh 1984.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 223

weshalb Menschenrechte, politisch verstanden, nur Dezisionen ohne
Beziehung zum „sogenannten Naturrecht" sein können. Das Menschenrecht
der Freiheit ist bei Barion angesiedelt zwischen dem die empirische Mehrheit

repräsentierenden Staat und dem Individuum, mithin weder vorstaatlich

noch überindividuell begründet (328). Hier wird ein Gegensatz zur
katholischen Staats- und Soziallehre sichtbar, der gemäss die Menschenrechte
- normativ in der Würde des Menschen - transzendent begründet sind.

Freilich ist der Positivismus Barions kein weltanschaulicher; er entspringt
hauptsächlich der Forderung der „Selbstbescheidung des Juristen zugunsten
der Theologie"9 mit der Folge eines Positivismus gewissermassen als kano-
nistisches Alltagsgeschäft (61). Es handelt sich also eher um einen logischen
beziehungsweise methodischen Positivismus. Mit gutem Grund vermutet der
Verfasser eine gewisse Nähe zu Hans Kelsen (1881-1973), der, ausgehend von
der „hypothetischen Grundnorm", einen Positivismus vertrat, den Barion in
einem Brief an Carl Schmitt zu schätzen wusste (51/52, Fussnote 103). Barion
geriet - nicht nur damit - in einen Gegensatz zum angeblich antipositivistischen,

vor allem an der Ordnungs- und Institutionstheorie des französischen
Staats- und Verwaltungsrechtlers Maurice Hauriou (1856-1929) orientierten
Konzept der „konkreten Ordnung"10 des späteren Schmitt" (51/52). Die
Freundschaft zwischen beiden war daher einigen geistigen Belastungstests
ausgesetzt, hielt aber bis zum Tode Barions an. Dass dieser zeitlebens dem
Konzil einen der Schmittschen Politischen Theologie ähnlichen Ansatz
vorwarf, war Grund für Spindler, in einem hochinteressanten, auch auf bislang
unveröffentlichte Arbeiten, Briefe und Dokumente zurückgreifenden Exkurs
den Begriffen, den Grundlagen und den weitverzweigten Zusammenhängen
der Schmittschen Theorie sowie den Diskussionen in seinem Umfeld
nachzugehen (222-236). Man entdeckt hier tief in die europäische Geistesgeschichte

zurückreichende Parallelen zwischen den Rechtsgelehrten Barion
und Schmitt und wird nebenbei in die Geisteswelt eines hochgebildeten
Wissenschaftskreises eingeführt.

9 BARION, Hans: Rudolph Sohm und die Grundlegung des Kirchenrechts. Bonner
Antrittsvorlesung Recht und Staat in Geschichte und Gegenwart 81). Tübingen: Mohr
193t, zitiert nach BARION, Hans: Kirche und Kirchenrecht, 79-104, hier 103. Zitiert nach
Spindler, 61, Fussnote 167.

10 Spindler (S. 51/52, Fussnote 103, hier S. 51) weist darauf hin, dass Barion im Bereich
des Kirchenrechts dem Denkansatz der „konkreten Ordnung" nicht folgen kann, da ihm
die „begründende Norm oder Entscheidung" fehlt: Hinweis auf BARION: Die gegenwärtige
Lage der Wissenschaft vom katholischen Kirchenrecht, in: Zeitschrift für evangelisches
Kirchenrecht, Bd. 8 (1961/1962) 228-290, zitiert nach BARION: Kirche und Kirchenrecht,
341-403, hier 352, Anm. 20; ähnlich BARION: Art. Kirchenrecht, I. Wesen und Rechtsquellen,
A. Katholische Kirche, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. 3. Aufl., Bd. 3,

Tübingen: Mohr 1959, 1501-1506, zitiert nach BARION: Kirche und Kirchenrecht, 327-333,
hier 329, wo er von der „grundnormgebundenen Einzelgestaltung" spricht.

11 Zum Gegensatz Kelsen („Wiener Schule")/Schmitt („Antipositivismus") vgl. SPINDLER,
S. 51/52, Fussnote 103 (hier S. 52) mit Verweis u.a. auf Michael STOLLEIS: Geschichte des

öffentlichen Rechts in Deutschland. Weimarer Republik und Nationalsozialismus.
München: Beck 2002, 163-186, insbesondere 178-183.



224 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Worauf gründet letztlich Barions Kritik am Zweiten Vatikanischen Konzil
und dessen Aussagen zu Staat, Eigentum und Mitbestimmung? Nach Spindler

ist es die hermeneutische Prämisse Barions, das Konzil akzeptiere nur
noch kerygmatische Begründungen (326), weshalb auch die Aussagen des
Konzils auf ihre kerygmatische Begründung oder Begründbarkeit zu prüfen
seien. Träfe die Prämisse zu, wäre Barions Kritik an der vom Konzil angeblich

vertretenen politischen (anstatt theologischen beziehungsweise
biblischen) Anthropologie gerechtfertigt. Tatsächlich hält jedoch das Konzil an
der Tradition einer zwar zu unterscheidenden, aber - im Gegensatz zu
Barions Meinung - nicht voneinander zu trennenden Seins- und Erlösungsordnung

fest. Spindler wörtlich (326): „Barion versucht [...] zu trennen, was
sowohl nach den konziliaren theologischen als auch nach dem
metaphysisch-sozialphilosophischen Personbegriff zusammengehört: die Freiheit
und die Eigenständigkeit des Menschen und, als deren schöpfungstheologische

Voraussetzung, seine dem Bilde Gottes entsprechende Kreatür-
lichkeit." Die Ausführungen des Konzils zum Staat, zum Eigentum und zur
Mitbestimmung sind also nicht konkrete Weisungen oder „Forderungen" im
Sinne der Politik oder konkreter politischer, wirtschaftlicher oder
gesellschaftlicher Modelle, wie diese etwa in den Wirtschaftswissenschaften oder
der Politikberatung gängig sind. Die Verknüpfung von kirchlicher Soziallehre

und Sozialethik ist eine andere. Sie liegt begründet in der Zusammengehörigkeit

von Glaube und Vernunft als den beiden Quellen der Erkenntnis,
was nicht zu verwechseln ist mit einer Säkularisierung des Glaubens, vor
welcher Barion - gegenüber bestimmten, die Balance überschreitenden
Konstellationen sicherlich zu Recht - immer wieder warnen zu müssen glaubte.
Diese Position der Kirche hat zur Voraussetzung, dass die Vernunft als

Schöpfung Gottes zu metaphysischer Erkenntnis fähig ist, dass es mithin
eine Theologia naturalis sowie eine naturrechtliche („natürliche") Erkenntnis
der menschlichen Seins- und Sollensordnung gibt. Beides gehört zusammen.
Nur so ist, worauf Spindler mit Arthur F. Utz wiederholt hinweist (vgl. etwa
29/30, Fussnote 54), ein Paralogismus vermeidbar. Bei aller Bewunderung,
die man für Kant im Hinblick auf seine Freiheits- und Gewissensphilosophie
haben kann, ist die Katholische Soziallehre nicht auf Kantsche, Metaphysik
im eigentliche Sinne ausklammernde Transzendentalphilosophie reduzierbar.

Der oft zu hörende Satz, „hinter Kant" könne man „nicht zurück",
entpuppt sich als vorwissenschaftliches, leeres Geschwätz, als „banale
Einschüchterungsphrase", wie Spindler mit Robert Spaemann sagt (ebd.).

Was ist die Quintessenz der Studie? Wie Spindler in seiner
Schlussreflexion anmerkt, befindet sich die theologische Debatte über die „Hermeneutik

der Reform" (Benedikt XVI.) erst am Anfang. Seine Arbeit zur Staatsund

Soziallehre des Vaticanum II habe dazu lediglich einen Denkanstoss
liefern wollen (383). Diese Bescheidenheit ehrt den Autor, ist aber sachlich
unzutreffend. In Wahrheit ist Spindler nicht weniger gelungen, als einen
unwiderlegbaren Nachweis der Kontinuität der konziliaren Staats- und Soziallehre

und, dank seiner konzisen hermeneutischen Reflexionen (187-219, 323-
329) darüber hinaus, letztlich des gesamten Vaticanum II zur Lehrtradition
der Kirche zu erbringen. Barions positive Impulse greift er auf, auch wenn er



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 225

dessen Kritik widerlegt hat. Zuzustimmen ist Barion etwa in der Einsicht,
dass die Kirche sich nicht dem Staat ausliefern oder seine Strukturen
imitieren darf. Gerade wenn „natürliche und sittliche Grundlagen menschlichen
Lebens durch naturrechtswidrige Gesetze faktisch ausser Kraft gesetzt werden,

dann muss die Kirche ihre bis auf das konstantinische Zeitalter
zurückgehende Bereitschaft zu Kohabitation und Kooperation überdenken" (384),
resümiert der Verfasser. Freilich: Das „humanistische Appeasement" gegenüber

Staat und Gesellschaft wurde, so der Autor, mit dem Zweiten Vaticanum

nicht vollzogen. Spindler gibt abschliessend zu bedenken: „Als Gefahr
eines Verrats an der ureigenen Sendung der Kirche aber bleibt es erhalten."
(ebd.)

Spindlers Dissertation ist eine durchgehend begründungstheologische
und begründungsphilosophische Arbeit. Dieser rote Faden erweist sich als
konstitutiv für die Systematik des Werkes. Klare Gliederungen, streng
logische Analysen, kritische Urteilsfähigkeit und guter Überblick über
geistesgeschichtliche Zusammenhänge zeichnen sie aus. Dem Autor gelingt es dank
seiner fachübergreifenden Kenntnisse, vor allem auch im Staats- und
Kirchenrecht, selbst schwierigste Argumentationsgänge zu verstehen und dem
Leser zu vermitteln. Nimmt man noch hinzu, dass die Arbeit (etwa in dem
hochinformativen Exkurs zu Schmitts Katholizismusschrift im Kontext
seiner Politischen Theologie) zugleich einen reichen Fundus
geistesgeschichtlicher Entwicklungsgänge, Verweise und Querverweise sowie
veröffentlichter wie noch unveröffentlichter Archivalien zum Thema bietet, ist
die dahinter stehende wissenschaftliche Leistung kaum hoch genug
einzuschätzen. Allein der überaus reiche Anmerkungsapparat, quasi ein Buch im
Buche, verdiente eine eigene Würdigung. Die orthographisch, grammatisch
und stilistisch tadellose Sprache, das Personenregister und das ausgezeichnete

Sachregister unterstreichen die hohe Qualität dieser Arbeit. Sie erfüllt
ohne Zweifel die Anforderungen, die üblicherweise an eine Habilitationsschrift

gestellt werden.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

CALMA, Dragos : Études sur le premier siècle de l'averroïsme latin. Approches et
textes inédits Studia artistarum 31). Turnhout : Brepols 2011. 385 p. ISBN :

978-2-503-54291-1.

Dans un article célèbre publié en 1991 et consacré à l'historiographie de
l'averroïsme latin des XIIIe et XIVe siècles Ruedi Imbach a remarqué que « la

multiplication des sources et une lecture plus exacte des textes a eu pour
conséquence la mort lente du spectre engendré par Ernest Renan ».'
Toujours est-il qu'en 2006 Dragos Calma a édité avec Emanuele Coccia un
volume sur les Sectatores Averrois, qui examine la pensée de Siger de
Brabant et les réactions anti-averroïstes d'Olivi et d'autres théologiens jusqu'à
Gérard de Bologne ;2 en 2007 Jean-Baptiste Brenet a publié les actes du
colloque Averroès et les averroïsmes juif et latin ;3 en 2011 est sorti de presse le
volume 31 de la collection « Studia artistarum » intitulé Études sur le premier
siècle de l'averroïsme latin. Dès le début de ce volume l'auteur, Dragos
Calma, déplore la « prudence parétique » qui s'instaure dès qu'on prononce
le mot 'averroïsme' (11, 15 ; cf. aussi 21) ; il souligne que plusieurs philosophes
qui ne se déclaraient eux-mêmes averroistae et n'étaient pas appelés aver-
roistae par leurs contemporains ont défendu les doctrines d'Averroès, ont
commenté ses commentaires et ont discuté l'interprétation correcte de sa

pensée ; il soutient que l'enquête sur l'usage du terme averroista au moyen
âge et à la Renaissance menée par Dag Hasse - dans le livre édité par Brenet

- est un peu trop rapide et ne permet pas de nier l'existence de l'averroïsme,
car « l'absence du mot ne constitue pas une preuve de la non-existence de ce
courant de pensée » (15). Faudra-t-il en conclure qu'au début du XXIe siècle
le spectre de l'averroïsme a été ressuscité et hante à nouveau l'Europe

Pour éviter les malentendus, il convient de dire dès le début que Calma
ne plaide pas pour l'existence d'un courant de pensée averroïste doué d'unité
doctrinale interne : il intitule la première section de son livre « L'averroïsme
se dit en plusieurs sens » (9); il relève que les médiévaux ont désigné
plusieurs idées comme étant averroïstes et que par conséquent « il n'est pas
justifié de reprendre uniquement le sens donné par Thomas » à ce terme, en
réduisant l'averroïsme au seul problème de l'unité de l'intellect (368). Calma
ne s'engage pas dans la discussion théorique sur les 'ismes' philosophiques et
ne se sert pas de la notion de 'tradition averroïste' - qui à mon avis à l'avan-

1 IMBACH, R.: L'averroïsme latin du XIIIe siècle, in: IMBACH, R./MaierÙ, A. (éd.) : Gli studi
di filosofîa medievale tra Ottocento e Novecento. Contributo ad un bilancio storiografico.
Roma : Edizioni di Storia e Letteratura 1991, 207.

2 Les 'sectatores Averrois'. Noétique et cosmologie aux XIIIe - XIVe siècles, in: Separatum
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 53 (2006) 1.

3 BRENET, J.B. (éd.) : Averroès et les averroïsmes juifet latin Textes et Études du Moyen
Âge 40). Turnhout: Brepols 2007.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 227

tage de souligner l'enracinement textuel et la nature complexe et plurielle
des perspectives philosophiques qui se réclamaient d'Averroès. Cependant il
laisse clairement entendre qu'il utilise le mot 'averroïsme' moins pour se
référer à une véritable 'école' que pour désigner une pluralité de maîtres qui
partageaient un type de rapport aux œuvres exégétiques et philosophiques
d'Averroès (cf. 368-369).

D'ailleurs le livre de Calma n'est pas consacré au débat historiographique
mais à l'analyse détaillée de certaines doctrines et, surtout, à l'étude des
manuscrits et des textes, de leur transmission, de leur circulation, de leur
relations. Et c'est précisément pour cette raison que ce livre - qui donne
l'édition de plusieurs inédits de Siger de Brabant et d'autres maîtres plus ou
moins connus - apporte une contribution majeure à l'histoire de la réception
de la pensée d'Averroès dans le monde latin et, plus en général, à l'histoire
de la philosophie médiévale.

Outre à la première section, qui offre un échantillon de témoignages de la
polysémie du terme averroista au moyen âge et à la Renaissance, le livre
comporte deux sections principales. La deuxième section est composée de
six chapitres sur « l'averroïsme parisien », dont trois reprennent des articles
déjà publiés alors que les autres trois sont inédits. Quatre chapitres tournent
autour de Siger de Brabant et examinent plusieurs aspects de sa philosophie
naturelle, de sa noétique et de sa conception de la nécessité et de la contingence

: ils confirment que Siger donne une lecture assez sélective et tendancieuse

de Thomas d'Aquin, qu'il modifie souvent ses doctrines mais que son
évolution ne peut pas être réduite, comme le voulait Fernand Van Steen-
berghen, au passage d'une position 'hétérodoxe' à 'l'orthodoxie thomiste'.
Les deux premiers chapitres de cette section, inédits, proposent une critique
serrée des nouvelles hypothèses émises récemment par Robert Wielockx et
Andrea Aiello sur l'attribution et la datation des écrits contenus dans le
manuscrit Paris, BnF, lat. 16297. Dans un travail publié il y a quatre ans, les
deux historiens ont en fait proposé une datation tardive de ce manuscrit qui,
à leur avis, aurait été composé par Godefroid de Fontaines entre 1277 et 1278,

lorsqu'il était bachelier en théologie.4 Calma analyse soigneusement l'ordre
et la composition des fascicules du manuscrit, réfute tous les arguments
apportés par Wielockx et Aiello et revient à l'hypothèse de Palémon Glorieux,
selon lequel Godefroid de Fontaines aurait commencé à constituer son
'recueil scolaire' vers 1270, quand il étudiait à la Faculté des arts.

Le manuscrit lat. 16297 contient entre autres un commentaire des deux
premiers livres du De anima, que Robert Wielockx a publié, toujours en
2009, sous le nom de Boèce de Dacie.5 Calma montre que les arguments en
faveur de cette attribution sont peu convaincants, et parfois se fondent sur

4 WIELOCKX, R./Aiello, A.: Goffredo di Fontaines aspirante baccelliere sentenziario. Le

autografe 'notule de scientia théologie' e la cronologia del ms. Paris BnF Lat 16297 Corpus
Christianorum. Autographa Medii Aevi 6). Brepols : Turnhout 2009.

5 WIELOCKX, r. (éd) : Boethii Daci Quaestiones super librum de anima 1-11 Corpus
Philosophorum Danicorum Medii Aevi 14). Hauniae: Apud Librarium Universitatis Austro-
Danicae 2009.



228 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

des assomptions discutables du point de vue méthodologique. En particulier,
la prétention de démontrer 'par exclusion' que ce commentaire est l'œuvre
du maître danois paraît assez faible, et Calma a raison de remarquer : « la
méthode qui consiste à éliminer certains auteurs pour prouver que celui qui
reste est nécessairement l'auteur sinon le commentaire ne peut être attribué
à aucun autre, nous semble très problématique » (60).

La dernière section du livre offre des nouvelles perspectives sur la diffusion

de l'averroïsme parisien en Angleterre et en Italie. Etudié pendant les
années i960 par Anneliese Maier et Wladyslaw Senko, le maître anglais Thomas

Wylton a suscité récemment un grand intérêt, comme le témoignent les

travaux de Jean-Baptiste Brenet, Christopher Schabel, Cecilia Trifogli et
Lauge O. Nielsen. La nouvelle édition de la Questio de anima intellectiva,
publiée en 2010 par ces deux médiévistes,6 donne à Calma l'occasion de
soulever plusieurs questions concernant la datation, les rédactions, les sources
de ce texte remarquable et influent. Calma démontre ici - comme d'ailleurs
dans d'autres chapitres du livre - un flair assez singulier pour l'identification
des sources implicites : il montre en fait que Wylton puise beaucoup de
matériaux dans les écrits d'Albert le Grand, de Siger de Brabant et de Gilles
de Rome.

Quant à l'Italie, Calma attire l'attention sur Antoine de Parme, un philosophe

et médecin dont la carrière se déroule entre Bologne et Padoue au
début du XIVe siècle. Bruno Nardi, Sofia Vanni Rovighi et Zdzislaw Kukse-
wicz avaient signalé, il y a un demi-siècle, que dans ses Dubia Antoine prend
position sur le problème de l'unicité de l'intellect. En examinant de manière
plus précise l'ensemble de la production philosophique et médicale
d'Antoine, Calma prouve qu'il est un témoin fondamental de la réception des
idées et des textes des averroïstes parisiens en Italie. En particulier Calma
montre que, dans une question spécifiquement consacrée à l'unicité de

l'intellect, conservée dans un manuscrit de Budapest, Antoine cite amplement

les protagonistes du débat noétique parisien, surtout Thomas d'Aquin
et Gilles de Rome, et reproduit littéralement de très longs passages du De
anima intellectiva de Siger de Brabant (cf. 318-329).

Il serait difficile de surévaluer l'importance de cette découverte. Les

spécialistes de Dante tiennent souvent pour sûr qu'il connaissait bien les
écrits de Siger de Brabant, de Boèce de Dacie et de leurs collègues de la
Faculté des arts de Paris. Il n'est pas besoin de dire qu'il s'agit d'une conjecture
vraisemblable, mais il n'est pas légitime de la présenter comme un fait
éclairé sans apporter aucune preuve.7 Une première confirmation de l'accessibilité

des œuvres de Siger - mort à Orvieto entre 1281 et 1284 - et des autres
artiens de Paris dans les villes où Dante a vécu et a reçu sa formation philo-

6 THOMAS Wylton: On the Intellective Soul, éd. C. TRIFOGLI, L.O. NIELSEN, English transi,
by G. TRIMBLE. Oxford : Oxford University Press 2010.

7 Voir par exemple CORTI, M.: Dante a un nuovo crocevia. Firenze : Sansoni 1981, 83:
"Dante conosce i testi di Sigieri e di Boezio, conosce probabilmente anche quello dell'Ano-
nimo Giele [...], li ha ammirati, ne ha anche usufruito qua e là nelle opere precedenti la Com-
media...".



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 229

sophique a été offerte seulement en 2008, quand Armando Antonelli a publié
le dossier relatif au médecin bolonais Tommaso d'Arezzo, dénoncé par un
orfèvre qui l'accusait d'exercer les arts magiques et d'avoir enchanté sa
femme pour voler ses avoirs. Avant de l'acquitter, le tribunal de Bologne
demanda à maître Thomas de rédiger l'inventaire de ses biens, y compris
l'inventaire de ses astrolabes et de sa bibliothèque. Parmi les livres qu'il possédait

en 1286 nous trouvons les Modi significandi de Boèce de Dacie ainsi que
plusieurs commentaires aristotéliciens de Boèce et de Siger, dont certaines
nous étaient inconnus : il avait en fait « très quaternos Questionum Boetii et
Sugerii supra librum De generatione et De causis et unum quaternum
Questionum Boetii supra librum De memoria et reminiscentia ». 8

Il valait la peine de signaler ce document, peu connu des médiévistes, car
il donne des informations précieuses et complémentaires à celles offertes par
Calma. Celui-ci, dans le chapitre consacré au « retour du numériquement
identique », publie un fragment d'une question qui « fait probablement partie

d'un commentaire inconnu de Siger au De generatione et corruptione
d'Aristote, qui n'a rien en commun avec le Compendium magistri Sugeri
super De generatione et corruptione publié en 1974 par B.C. Bazân » (238). Le
dossier du procès contre Thomas d'Arezzo confirme que Siger de Brabant
avait rédigé un commentaire per modum quaestionis sur le De generatione.
En outre, le dossier relatif au procès contre maître Thomas prouve que les

textes de Siger ont eu une circulation très précoce parmi les médecins de
Bologne, et nous permet donc de mieux comprendre la portée de la découverte
de Calma, qui démontre que, quelques décennies plus tard, un autre
médecin et philosophe italien - le maître Antoine de Parme - connaissait, lisait
et copiait le De anima intellectiva de Siger, qu'il appelait « Sugerus Magnus »

(cf. 324). Si l'on tient en compte que ce maître était lié à des personnages
tels que Matteo Visconti et Cangrande délia Scala, et fut accusé d'avoir
organisé avec Dante lui-même des sortilèges contre le pape Jean XXII (cf. 314-
315), on comprendra aisément que ce n'est pas le moindre des mérites du
livre de Calma que de donner des nouveaux éléments pour aborder de
manière historiquement fondée le problème, aussi débattu que passionnant, de
l'influence exercée par la tradition averroïste dans les milieux intellectuels,
laïques et parfois peu orthodoxes, fréquentés par Dante.

Luca Bianchi

8 A. ANTONELLI: Un processo bolognese del 1286 contro il magister Tommaso d'Arezzo.
Dans: Per leggere. I generi délia lettura 8 (2008) 5-13. Voir maintenant la nouvelle édition de

ce document offerte par L. GARGAN : Biblioteche bolognesi al tempo di Dante. Libri di logica,
filosofîa e medicina. Dans: Aevum 86 (2012) 667-690.



230 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

DIETRICH DE Freiberg : Œuvres choisies II. La Vision béatifîque. Sous la direction

de R. Imbach et A. de Libera, introduction, traduction et annotations
par A.-S. Robin Fabre, avec la collaboration de R. Imbach Bibliothèque des
Textes Philosophiques). Paris : Vrin 2012. 383 p. ISBN : 978-2-7116-2436-2.

Le deuxième tome des Œuvres choisies de Dietrich de Freiberg (1250-1320),
sous la direction de R. Imbach et A. de Libera, vient de paraître aux éditions
Vrin. Il s'agit de la traduction française et de l'édition bilingue du De visione
beatifica. Cette traduction, réalisée par A.-S. Robin Fabre, en collaboration
avec R. Imbach, adopte un parti pris exigeant, puisqu'elle donne à lire dans
un français clair et une syntaxe élégante un texte latin difficile, tout en
optant pour une version transparente et fidèle à l'original. De la sorte, la
traduction est entièrement au service du texte dont elle restitue l'intelligence.

Le traité porte sur le problème de la vision béatifîque que le bienheureux
peut obtenir selon le modèle de la vision de Dieu face-à-face. Ce texte ne
porte pas tant sur la possibilité pour l'homme de s'élever à une telle union
béatifiante, il examine plutôt la modalité sur laquelle cette vision de Dieu
par essence peut s'opérer et les conditions de sa réalisation. Le dominicain
allemand, maître en théologie à l'université de Paris entre 1296-1297, défend
une théorie intellectualiste et donne un traitement résolument philosophique

à ce problème théologique. Le traité adopte la forme de la dispute sco-
lastique dont l'enjeu est en premier lieu de démontrer que la vision béati-
fique s'obtient par l'intellect, et non par l'amour et la volonté, contrairement
à ce qu'affirment les Franciscains. Ainsi ce traité propose une théorie de la
connaissance novatrice qui se place au point de convergence entre les noéti-
ques d'Aristote et d'Augustin. En ce sens, l'intellect agent est compris
comme le fond de l'âme augustinien (abditum mentis) et l'intellect possible
en tant que pensée extérieure ou « cogitation » (cogitatio), comme a choisi
de le traduire A.-S. Robin Fabre.

La thèse générale de l'ouvrage défend que la vision de Dieu s'opère de
manière directe et immédiate, sans passer par des espèces intelligibles. Dieu,
le suprême intelligible, peut alors être saisi directement et par essence. La

conséquence notable qu'en déduit l'auteur est que c'est par l'intellect agent,
et non l'intellect possible, que l'homme peut voir Dieu face-à-face. Cette
démonstration se divise en quatre grands moments argumentatifs : dans le

premier, Dietrich décline les propriétés de l'intellect agent in ordine ad

Deum, dans sa procession à partir de Dieu. Ensuite il étudie le rapport de
l'intellect agent à l'intellect possible, puis aux autres étants. Troisièmement,
Dietrich réfute la thèse adverse affirmant qu'une telle vision béatifique
s'opère par l'intellect possible. La quatrième partie se déduit logiquement
des trois premières : elle soutient que la vision béatifique se réalise directement

et immédiatement par l'intellect agent en l'homme.
Dans le Traité de la vision béatifique, Dietrich refonde la noétique en

proposant une lecture concordante des écrits d'Aristote, lus par le prisme
d'Averroès, et des néoplatoniciens : Augustin, Proclus et Pseudo-Denys l'Aréo-
pagite. La prégnance de l'univers néo-platonicien est évidente en ce qui
concerne les caractéristiques de l'intellect agent qui sont déclinées en fonction



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 231

du processus d'émanation à partir de son principe. L'intellect agent est
redéfini comme une substance et en tant qu'image substantielle de Dieu en
l'homme. Puisque cette image procède essentiellement de Dieu, la troisième
et la quatrième propriété s'ensuivent : l'intellect agent est capable de Dieu et
il est essentiellement converti vers ce dont il procède : Dieu. La réinterprétation

néoplatonicienne de la noétique d'Aristote conduit à une conception
dynamique de l'intellectualité.

Cette théorie originale démarque fortement la conception de Dietrich de
celle de son illustre prédécesseur : Thomas d'Aquin. En effet, le Traité de la
vision béatifique est une œuvre polémique qui appartient, avec les traités De
animatione caeli et De accidentibus, (Le traité des accidents, traduit par C.

König-Pralong, en collaboration avec R. Imbach, dans le premier tome des
Œuvres choisies paru chez Vrin en 2008), au triptyque formé par les trois
questions difficiles, De tribus difficilibus quaestionibus. Le point commun de
cette trilogie réside dans le ton polémique contre les communiter loquentes,
les partisans de la doctrine commune. Comme dans le Traité des accidents,
consacré au problème de la séparation des accidents et de la doctrine de la

transsubstantiation et de l'eucharistie, la position de Dietrich est empreinte
d'un anti-thomisme de fait et d'intention. Ainsi, le Traité de la vision

béatifique, vraisemblablement rédigé vers 1297, s'oppose directement à la théorie
thomasienne de la béatification. Pour Thomas d'Aquin, la vision béatifiante
ne se réalise que par la médiation de la lumière de gloire (lumen gloriae),
c'est-à-dire par l'intervention surnaturelle de la Grâce divine, reçue par
l'intellect possible.

C'est cette dimension polémique que révèle l'excellente introduction de
A.-S. Robin-Fabre (aux pages 11-61) qui situe le traité dans le cadre historique

et le contexte doctrinal des controverses sur la vision béatifique de la
fin du XIIIe siècle. Après une présentation de l'enjeu et de la structure de

l'ouvrage, elle met en lumière les principales sources de la pensée de Dietrich

: Aristote, Augustin, Boèce, Averroès, Proclus, Pseudo-Denys et le Liber
de causis, et donne un précieux relevé des références. À la question cruciale
« À qui répond Dietrich dans ce traité », sa réponse a le mérite de ne pas
céder à la facilité en érigeant Thomas d'Aquin en adversaire unique de Dietrich

de Freiberg. Ainsi elle mène une discussion toute en nuances qui
souligne bien la spécificité de la position de Dietrich par rapport à ses nombreux
partenaires de discussion : Thomas d'Aquin, Gilles de Rome, Henri de Gand
ou Mathieu d'Aquasparta. Ce faisant, A-S. Robin Fabre évalue l'apport
proprement philosophique du Traité de la vision béatifique, eu égard aux
transformations profondes que l'auteur fait subir à l'anthropologie et à l'ontologie.

L'un des intérêts majeurs de cette introduction est de proposer une
postérité à la pensée de Dietrich en traçant ses possibles ramifications jusqu'au
Concile de Vienne (13^1312) et chez des auteurs encore peu étudiés, comme
Eckhart de Gründig, Jean de Lichtenberg et Jourdain de Quedlinburg, et
d'esquisser par là de nouvelles pistes de recherche.

L'appareil de notes et les index sont des outils utiles pour comprendre le
texte dans son contexte afin de lui redonner toute sa pertinence et son acui-



232 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

té. Le volume est assorti de notes complémentaires définissant les concepts-
clés du texte, par exemple « lumen gloriae » ou « maniérés », qui rendent
accessible le lexique philosophique de l'auteur. Ce deuxième tome des
Œuvres choisies est suivi d'une bibliographie actualisée sur Dietrich de Freiberg

qui permet de constater l'essor des études sur ce penseur. On ne peut
que se féliciter de cette parution qui offre au public francophone, novice ou
spécialiste, un texte d'une rare densité conceptuelle qui permet de découvrir
une pensée alternative aux modèles canoniques de la théorie de la connaissance

de la fin du XIIIe siècle. Parce que le Traité de la Vision béatifique
témoigne d'une philosophie médiévale riche, vivante, aux facettes multiples
et complexes, il faut remercier la maison d'édition Vrin de mettre de tels
textes à la disposition des lecteurs.

VÉRONIQUE DECAIX

Raup, Susanne: De beatitudinibus. Gerhard von Sterngassen OP und sein
Beitrag zur spätmittelalterlichen Spiritualitätsgeschichte. Berlin: Akademie Verlag

2012. 597 S. ISBN: 978-3-05-005068-3.

In ihrer am Münchener Grabmann-Institut abgeschlossenen Dissertation, die
in der Reihe „Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens"

erschien, befasst sich die Autorin mit dem bislang unedierten Traktat

Medela languentis animae / Prata animarum Gerhards von Sterngassen.
Sie verfolgt zwei Ziele: Erstens soll das genannte Werk inhaltlich und strukturell

untersucht und im Kontext der deutschen Dominikanertheologie des

14. Jahrhunderts verortet werden. Zweitens sollen Gerhards Arbeitsweise und
die spirituelle Aussageabsicht des Werkes beispielhaft erschlossen werden.1
Als Demonstrationsobjekt wählt Kaup den Abschnitt über die Seligpreisungen

der Bergpredigt, den sie ihrer Studie in Form einer kritischen Edition
anfügt (317-470). Die Wahl dieses Abschnitts begründet sie damit, dass ihn
alle drei Textzeugen mit signifikanten redaktionellen Unterschieden
überliefern. Ausserdem bringe die Edition Licht in die bisher kaum
untersuchte Rezeptionsgeschichte der Makarismenlehre.2 Auf den mit grosser

Sorgfalt und nach den Regeln der Kunst edierten Text folgen umfangreiche

Verzeichnisse (473-597), die allen, die sich künftig mit Gerhard von
Sterngassen zu befassen haben, als unentbehrliche Hilfsmittel dienen werden.

Neben drei Indices mit Personennamen, Bibelstellen und Zitaten aus
patristischen und mittelalterlichen Quellen finden sich hier ausführliche
Übersichten zum Inhalt des Gesamttraktates und Synopsen seiner beiden
überlieferten Redaktionen. Die stilsichere, detailreiche und sachkundige Studie,

d.h. der der Edition vorausgehende Teil des Buches, führt zunächst an
die Person und an das Werk Gerhards heran (41-177), um dann den
Abschnitt über die Seligpreisungen genauer vorzustellen und zu untersuchen

'Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 38.
2 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 39.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 233

(179_3°9)- Den Abschluss bildet das kurze Kapitel „Ergebnisse und Ausblick"
(310-315).

Der einleitende Forschungsbericht macht deutlich, dass Gerhard seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts immer wieder in der Literatur erwähnt wird.
Dennoch ist man bis heute kaum über die Ergebnisse Martin Grabmanns und
seines Zeitgenossen Gabriel Lohr hinausgekommen. Bspw. wurde es zum un-
hinterfragten Topos, in Gerhard einen Vertreter der Rheinischen Dominikanermystik

zu sehen.3 Dementsprechend zieht auch Susanne Kaup das Stichwort

„Mystik" als möglichen Koordinatenpunkt für die Verortung seines
Hauptwerkes in Betracht. Als weitere Punkte nennt sie: Observanzfragen,
Ordensobere, Armutsfrage, Bildung und Wissenschaft, Frauenseelsorge und
Konflikte mit politischen Mächten (59-67).

Im Kapitel „Überlieferungsgeschichte" korrigiert sie die opinio communis
in einem wichtigen Punkt. Während man die Münchener Handschrift
bislang als verkürzte Version des in den Trierer Handschriften überlieferten
Textes einschätzte, legt sie überzeugend dar, dass es sich umgekehrt verhält:
Der Münchener Redaktion (M) kommt sehr wahrscheinlich die Priorität zu.
Folglich handelt es sich bei der Trierer Redaktion (T) um eine nachträgliche
Erweiterung und Anreicherung des ursprünglichen Textes. Als Zeitraum für
die Erstabfassung des Werkes schlägt sie das erste Viertel des 14.
Jahrhunderts vor und verweist u.a. auf die historiographische Überlieferung, in
der mehrfach das Jahr 1314 erwähnt wird.4 Hinsichtlich der verschiedenen
metaphorischen Titel Medela languentis animae (M) und Prata animarum (T)
stellt sie fest, dass das Motiv der (Paradieses-)Wiesen im Werk selbst kaum
eine Rolle spielt. Hingegen ziehe sich das Motiv der Heilung - wenn auch
eher beiläufig - durch den ganzen Traktat und würde dessen Charakter gut
treffen.5 Die Grunddifferenz beider Redaktionen, die die übrigen Unterschiede

verständlich macht, sieht sie in der je verschiedenen Hauptintention: M
präsentiere sich durchgehend als spirituelles Werk, das Lebensorientierung
anbiete und zu einem gelingenden christlichen Leben anleite. Dagegen sei T
von einem systematischen, auf Vollständigkeit bedachten moraltheologischen

Interesse geleitet. Dadurch entstehe der Eindruck einer Summa. Allerdings

deutet Kaup an, dass sie diese Neukonzeptionierung für misslungen
hält, da sich der Traktat aufgrund seiner fehlenden Stellennachweise nicht
als praktisches Nachschlagewerk - etwa als Handbuch zur Büß- oder
Predigtvorbereitung - eigne.5 Die Theorie der verschiedenen Hauptintentionen wird
anhand vieler Textbeispiele als plausibel erwiesen.7 Ebenso einleuchtend ist
die These, dass die Grundstruktur des zwei Bücher umfassenden Traktates in
einem dreigliedrigen Schema von Abstieg in die Sünde, Umkehr in Buße und
Beichte und Aufstieg zu Gott mithilfe der Tugenden und verschiedener Gna-

3 Vgl. bspw. De LIBERA, Alain: La mystique rhénane d'Albert le Grand à Maître Eckhart.
Paris: Oeil 1984, 13 f. Vgl. dazu KAUP: De beatitudinibus, 49.

4 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 93.
5 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 92.
5 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 100.

7 Vgl. z.B. KAUP: De beatitudinibus, 256.



234 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dengaben besteht.8 Besondere Aufmerksamkeit erfährt die mittelalterliche
Arbeitsmethode des Kompilierens, da der gesamte Traktat ausnahmslos aus
Texten fremder Autoren zusammengestellt ist. Allein dies ist für den modernen,

mit Plagiatsskandalen vertrauten Leser ungewöhnlich. Noch mehr wundert

er sich wohl darüber, dass Gerhard seine eigene Kompilation mithilfe
von Werken anderer Kompilatoren erstellt, z.B. von Hugo Ripelin von Straßburg,

Wilhelm Peraldus und Thomas von Hibernia.9 Diese Autoren geben
aber sehr häufig ihre Quellen nicht an. Um sein Werk als einheitlich
erscheinen zu lassen, habe Gerhard deshalb gleich auf alle Quellennachweise
verzichtet. So habe er auch dann gehandelt, wenn der Nachweis leicht möglich

gewesen wäre, wie etwa bei den Zitaten aus Thomas von Aquin, die
immerhin ein Viertel des Gesamttextes ausmachen.10 Kaup vermutet noch
einen anderen, mehr inhaltlichen Grund für dieses Vorgehen. Denn die
einzelnen Abschnitte des Traktates bestehen meist aus einem doktrinalen
und einem Exempla-Teil, der die Lehre veranschaulichen und sich als lebbar
erweisen soll. Während jener aus Texten der mittelalterlichen, und zwar vor
allem der dominikanischen, Schultheologie besteht, so basiert dieser auf der
Altväterliteratur. Interessanterweise tilgt Gerhard die Namen der Altväter
keineswegs. Etwas gewagt folgert Kaup daraus: „Nicht die im doktrinalen
Teil zitierten Theologen, sondern die in den Beispielen genannten Mönche
versteht er als die aufgrund ihrer Lebenspraxis erprobten Gewährsmänner."11

„Die eigentlichen Autoritäten [...] sieht er nicht in den akademischen
,Lesemeistern', sondern in den in der geistlichen Lebensführung erfahrenen,
vorbildlichen ,Lebemeistern'."12 Könnte die namentliche Nennung der Altväter
aber nicht viel einfacher darin begründet sein, dass es schlichtweg zur Natur
des Exempels gehört, möglichst konkret und anschaulich zu erzählen? Kaups
Deutung des Verhältnisses von doktrinalem und Exempla-Teil erscheint zu
einseitig. Ist nicht auch die Frage zu stellen, was mit den Altvätergeschichten

geschieht, wenn sie auf dem Hintergrund einer weitgehend thomisti-
schen Doktrin gelesen und interpretiert werden? Die Antwort hierauf könnte
helfen, das Verhältnis Gerhards zur Gedankenwelt seines Kölner
Studienkollegen Heinrich Seuse, der die Wüstenväter ebenfalls schätzte, genauer zu
bestimmen. Kaup spricht diesbezüglich lediglich von „Assoziationen [...],
denen nachzugehen sich lohnen würde".'3 Nur beiläufig erwähnt sie, dass
bereits die ersten Anfänge des Predigerordens von der Rezeption der
Altväterliteratur geprägt waren, da Dominikus selbst ein eifriger Leser der
Collationes Cassians war.h Die Autorin charakterisiert die Medela Gerhards

8 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 95.
9 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 153L
10 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 158.
11 KAUP: De beatitudinibus, 154.
12 KAUP: De beatitudinibus, 312.
*3 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 315.

M Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 167. Hier fehlt der Hinweis auf den sog. Libellus. Vgl.
JORDAN von Sachsen: Büchlein von den Anfängen des Predigerordens, c. 13, in: HOYER, Wolfram

(Hg.): Jordan von Sachsen. Ordensmeister, Geschichtsschreiber, Beter. Eine Textsamm-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 235

treffend als „Collage".^ Sie attestiert ihm, dieses Genre meisterhaft zu
beherrschen. Seine Art des Kompilierens zeuge von großer Belesenheit und weise
ihn sogar als systematischen Theologen aus.16 Dieses Lob mag berechtigt
sein. Es sollte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass man es hier mit
einem Kompilator von Kompilationen zu tun hat, einem Autor, der sicher
nicht in der ersten Reihe der deutschen Dominikanertheologie des 14.
Jahrhunderts steht.

Die von der Autorin angestrebte Verortung Gerhards in dieser
Schultradition führt fast ausschließlich zu negativen Ergebnissen. Seine Lehre ist
keine „Mystik im engeren Sinn", d.h. Lehre von der „Erfahrung der Nähe
Gottes" oder der „Vereinigung mit ihm".1? Ebenso wenig äußert er sich zur
damaligen Armutsdiskussion, zu politischen Konflikten oder zu spezifischen
Problemen der Frauenseelsorge.18 Anhaltspunkte für die Themen Observanz
und Obere bieten allein die häufigen Invektiven gegen Prälaten und
Religiösen. Eine akademische Tätigkeit Gerhards ist nicht nachzuweisen. Innerhalb

der deutschen Dominikanertheologie gehört er der pastoral-praktischen
Richtung an.

Paul Hellmeier

Hermanni, Friedrich: Metaphysik. Versuche über letzte Fragen Collegium
Metaphysicum 1). Tübingen: Mohr Siebeck 2011. 251 S. ISBN: 978-3-16-150622-3.

Der US-amerikanische Philosoph Richard Rorty verband mit seiner
wirkmächtigen Ausrufung des „linguistic turn" im Jahr 1967 eine
geistesgeschichtliche Diagnose. Demnach herrschte bis zur Barockzeit das ontologi-
sche Paradigma („Sein") vor, das in der Neuzeit vom transzendentalphilosophischen

Paradigma abgelöst wurde („Bewusstsein"), bevor dies wiederum in
der Moderne vom sprachphilosophischen Paradigma („Sprache") beerbt wurde.

Nach einer Lesart dieser häufig als Orientierungspunkt gebrauchten
Diagnose bleiben in dem jeweils neuen Paradigma die alten Fragen in gewisser

Weise erhalten. Angesichts der prinzipiellen Begrenzung auch des letzten

Paradigmas und seiner mitunter relativistischen wie irrationalen
Fortschreibung überrascht der Rückgriff auf Theorieangebote vermeintlich
längst überwundener Paradigmen daher nicht. Dieser Rückgriff versucht
Gegenwartsprobleme im Sachgespräch mit Stimmen der Vergangenheit zu
klären - und ist deswegen nie bloß restaurativ, sondern immer auch
konstruktiv. In der Regel geschieht dieser Rückgriff auf das transzendentalphilosophische

Paradigma. Sowohl die katholische als auch die protestantische

lung. Leipzig: Benno Verlag 2002, 36. Diese Tradition wurde im Orden noch länger gepflegt,
z.B. durch den deutschen Dominikaner Johannes Nider (um 1380-1438). Vgl. dessen Werk
Die 24 goldenen Harfen.

[5 Vgl. z.B. RAUP: De beatitudinibus, 227; 235.
16 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 221.

V Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 315.
18 Vgl. hierzu und zum Folgenden KAUP: De beatitudinibus, 314.



236 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Theologie betreiben dies im deutschsprachigen Raum mit einem so beachtlichen

Engagement, dass konfessionell eingespielte Zuspitzungen innerhalb
der westkirchlichen Voraussetzungsgemeinschaft aufgedeckt und relativiert
werden. Die hier anzuzeigende Studie des Tübinger Religionsphilosophen
und protestantischen Systematikers Friedrich Hermanni geht nun noch
einen Schritt zurück. Sie plädiert in einer sehr großen Nähe zu Leibniz für
eine theistische Metaphysik, die ihren letzten Halt in einer beweisbaren
Wirklichkeit Gottes findet. Für dieses im deutschsprachigen Raum
philosophisch wie protestantisch und katholisch ungewöhnliche Programm beruft
sich Hermanni neben der vorkritischen Metaphysik auf Einsichten anglo-
amerikanischer Gegenwartsphilosophie und moderner Physik. Zudem
beansprucht Hermanni, in dem für den Protestantismus zentralen Freiheitsverständnis

eine Ubereinstimmung mit der Theologie Luthers; eine klare
Abgrenzung erfolgt gegenüber der als antirationalistisch identifizierten
Offenbarungstheologie Barths.

Was vor diesem Hintergrund zunächst auffallt, ist die Fraglosigkeit, mit
der Hermanni in seiner Einleitung (1-11) die Notwendigkeit einer Metaphysik
gegeben sieht. Es stellt sich nämlich seines Erachtens nicht die Frage, ob

man Metaphysik treiben möchte, sondern lediglich, in welcher Gestalt dies
geschehen soll. Hermanni argumentiert dafür, dass die Fragen der Metaphysik

für den Menschen unvermeidlich sind und von den Einzelwissenschaften
nicht befriedigend beantwortet werden können. Diese plausible Erklärung
wird leider nicht weiter ausgeführt, sondern in wenigen Sätzen konstatiert.
Noch provokativer dürfte freilich im Folgenden sein, dass Hermanni sich auf
die Themen von Gott, Freiheit, Seele und Religion und damit grundsätzlich
auf klassische Themen einer metaphysica specialis konzentriert. Der Bereich
der metaphysica generalis entfällt. Angesichts der oben skizzierten Situation,
die es kaum erlaubt, stillschweigend die Plausibilität einer und darüber
hinaus einer bestimmten metaphysica generalis vorauszusetzen, dürfte an
diesem Punkt mit erheblicher Reserve zu rechnen sein. Allerdings könnte man
auch anders argumentieren: Es sind gerade die Themen der metaphysica
specialis, in denen die metaphysica generalis in letzter Zuspitzung zu sich
kommt und in dieser Selbsttransparenz ihre Gültigkeit erweist. Entsprechend

ist man auf Hermannis materiale Ausführungen verwiesen; sie erfolgen

in vier Teilen.
Der erste Teil (15-90) gilt Gott, der sich - so die Generalthese - im strengen

wie klassischen Sinn beweisen lässt. Nach Hermanni ist die Leibniz-
Version des kosmologischen Gottesbeweises schlagend: Von den kontingen-
ten Dingen ist mittels des Satzes vom zureichenden Grund auf ein Seiendes
zu schließen, das notwendig existiert und Gott ist. Als entscheidende
Einsicht zeigt sich: Selbst wenn die kontingenten Dinge sich wechselseitig
erklären würden, ist nicht geklärt, warum es überhaupt kontingente Dinge
gibt. Dies muss jedoch bei der Annahme des Satzes vom zureichenden
Grund erklärt werden. Da nach Hermanni die Gültigkeit dieses Satzes für
den Menschen unhintergehbar ist, obwohl dieser Satz logisch nicht notwendig

ist, wie Hermanni selbst notiert, muss an diesem Punkt eine Erklärung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 237

erfolgen. Da es sich ferner bei dem Universum als solchem, so Hermanni, um
einen empirischen Gegenstand handelt, kann der Satz vom zureichenden
Grund auch nicht mit dem Hinweis eingeschränkt werden, der Begriff des
Universums sei mehr als empirisch. Bedenkenswert ist Hermanni zufolge
jedoch der kantische Hinweis auf die Problematik eines ens necessarium. Dies
führt zu seiner Neufassung des ontologischen Gottesbeweises, der den
Ansprüchen kantischer Kritik am prädikativen Gebrauch des Existenzquantors
im ontologischen Gottesbeweis genügen soll. Die Neufassung Hermannis
folgt Einsichten von Spinoza und Leibniz und grenzt sich entschieden von
der Offenbarungstheologie Barths ab. Der als gültig behauptete ontologische
Gottesbeweis besagt nach Hermanni: Es gibt Möglichkeiten, die dazu tendieren,

wirklich zu werden, und zwar umso stärker, je besser sie sind. Daher hat
das höchst vollkommene Wesen die unaufhaltsame Tendenz, wirklich zu
sein. Dies versteht Hermanni als eine Deutung des Schöpfungsgedankens.
Auch die naheliegende Überlegung, dass im Rahmen der gewählten Annahmen

die relativ vollkommenste Welt sich selbst verwirklicht, spricht nicht
dagegen. Letztere hängt nämlich in ihrer Verwirklichung von der Wirklichkeit

Gottes ab, die aufgrund des Satzes vom zureichenden Grund so stringent

aus ihrer Möglichkeit folgt, dass dieselbe gewissermaßen schon wirklich
ist, und zwar so, dass jeder Zweifel ausgeschlossen ist. Dies wirft allerdings
meines Erachtens die Fragen auf, inwieweit erstens diese Relativierung mit
der zuvor vorgenommenen Bestimmung von Möglichkeit und Wirklichkeit
verträglich ist und was dies zweitens wiederum für die beanspruchte
Übereinstimmung mit Kants Kritik am ontologischen Gottesbeweis bedeutet.
Hermanni jedenfalls kombiniert im nächsten Schritt seine Position mit
Schellings „positiver Philosophie", die er als eine zunehmende Präzisierung
des teleologischen Gottesbeweises versteht, der anders als das kosmologi-
sche und ontologische Argument keine letzte Gewissheit über die Verfasst-
heit des zu beweisenden Gottes verschafft. Wie sich diese Auslegung damit
verträgt, dass Schelling selbst gerade diese Offenheit seines „Gottesbeweises"
mit der Ablehnung des ontologischen Gottesbeweises verknüpft, wird leider
nicht geklärt. Dies wäre interessant gewesen, weil Schelling damit ein
konstitutives Kontingenzbewusstsein der eigenen Theoriegestalt verknüpft und
Monismus sowie Dualismus so aufeinander bezieht, dass deren fugenlose
Schließung in Gott nicht aufgeht. Damit entfallt jedoch anders als bei
Hermanni eine „Metaphysik des Abschlusses" (Konrad Cramer). Umso
spannender ist es, dass im zweiten Teil von Hermannis Metaphysik (93-144) ein
freiheitstheoretischer Kompatibilismus, der Freiheit und Determinismus für
vereinbar hält und der nach Hermanni auch lutherisch ist, mit einer dualen
Lösung der Theodizeefrage verbunden wird. Letzteres bedeutet, dass für
Hermanni die Theodizeefrage logisch lösbar ist: Ein theistisch verstandener
Gott schafft notwendigerweise eine unübertreffbar gute Welt, die allerdings
nicht frei von Übeln sein muss. Davon unterscheidet Hermanni die empirische

Frage des Theodizeeproblems, die aufgrund der dafür in Anschlag zu
bringenden Kriterien nicht lösbar ist: Kein Mensch überschaut letztlich den
Weltlauf einschließlich seiner konkreten Alternativen. Im dritten Teil (147-



238 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

190) plädiert Hermanni im Ausgang vom gegenwärtigen Problembewusstsein
der Philosophy of Mind für eine nichtphysikalische Identitätstheorie des
Mentalen beziehungsweise der Seele, wie es auch die Philosophie Schellings
nahelegt. Für die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele bedeutet dies
folgerichtig, dass das traditionelle Modell im Sinn einer Trennung von Seele
und Leib im Tod nicht aufgeht. Stattdessen votiert Hermanni mit dem von
ihm prinzipiell als triftig erachteten Gottesbeweis von Hans Jonas für eine
anamnetische Gegenwart der Verstorbenen im göttlichen Gedächtnis. An
dieser Stelle fragt man sich, warum der Gottesbeweis von Hans Jonas nicht
auch im ersten Teil von Hermannis „Metaphysik" behandelt wird - und
warum seine etwas anders akzentuierende Reformulierung durch Robert
Spaemann nicht vorkommt. Im vierten Teil (192-214) wendet sich Hermanni
der Religionstheologie zu und argumentiert mit Hilfe von Hegels Religionsbegriff

und Gottesverständnis vor dem Hintergrund des gängigen
Dreierschemas von Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus für einen
kritischen Inklusivismus: Wenn Religion das menschliche Gottesbewusstsein ist,
dann muss Gott als Moment einer in sich differenzierten Einheit gedacht
werden, die nicht im Sinn schlechter Unendlichkeit ihr Dasein im Jenseits
fristet. Vielmehr ist Gott im Kontext der Religionsgeschichte zu erfassen, in
der er als Geist sich zunehmend konkretisiert, um im Christentum in eben
dieser Vorstellung zu erscheinen. Relativierend fügt Hermanni insbesondere
hinzu, dass heute sich Hegels evolutive Aufstufung des religiösen Bewusst-
seins nicht mehr so global behaupten lässt.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Friedrich Hermanni hat mit seiner
provokativen wie geistreichen „Metaphysik" den gegenwärtigen Protestantismus

auf eine meines Wissens singuläre Art wieder für das ontologische
Paradigma geöffnet; dies erfolgt unter Aufnahme angloamerikanischer
Gegenwartsphilosophie und moderner Physik, die im deutschsprachigen
Diskurs der Religionsphilosophie mitunter ausgeblendet werden. Dieser öffnende

und integrative Zug wird allerdings gegenläufig eingeschränkt, wenn
Einsichten der Kultur-, Sozial- und Geschichtswissenschaften kaum berücksichtigt

werden. Dies scheint systemimmanent mit einem fundamentalen Punkt
von Hermannis Konzeption zusammenzuhängen, nämlich der Einhegung der
Kontingenz durch den Anspruch einer ontologisch aufgeladenen
Vernunftnotwendigkeit. Dies ist insofern problematisch, als diese als vernünftig
beanspruchte Selbstpositionierung von Kontingenz zu befreien scheint. Hier liegt
mit dem späten Schelling die Frage nahe, ob der Vollzug der Vernunft nicht
gerade der interne Ort der Kontingenz der Vernunft ist, insofern die
Vernunft ihren Vollzug nie einholt und insofern selbst faktisch ist. Oder auf der
Ebene des Religionsverständnisses formuliert, das nach Hermanni unter den
Bedingungen der Entfremdung des Menschen letztlich wieder einen
Vernunftzugang erlaubt: Stellt Hermanni nicht tendenziell einseitig auf die
Gegenständlichkeit zuungunsten der Zuständlichkeit des menschlichen Got-
tesbewusstseins ab? Lässt sich der Vollzug - ob nun der Vernunft oder des
Glaubens - vollständig in Bestimmtheit überführen, und wenn dies nicht der
Fall sein sollte, spricht dies nicht gegen eine in sich schlüssige Metaphysik?



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 239

Und kann die im Gottesgedanken dann zu forcierende Kontingenz nicht im
Sinn einer freiheitlichen Öffnung gedeutet werden, von der das alte
Schreckgespenst eines neuen Willkürgottes deutlich entfernt ist?

Malte Dominik Krüger

Borden, Sharkey Sarah: Thine Own Self. Individuality in Edith Stein's Later
Writings. Washington D.C.: The Catholic University of America Press 2010.

254 p. ISBN: 978-0-8132-1682-9.

Das Buch von Sarah Borden ist die Ausarbeitung ihrer Doktorarbeit, die sie

2001 an der Fordham University mit dem Titel An Issue in Edith Stein's Philosophy

of the Person: The Relation of Individual and Universal Form in „Endliches

und ewiges Sein" verteidigt hat. Es handelt sich um die Frucht einer
mehrjährigen Auseinandersetzung mit der philosophischen Frage nach dem
Individuationsprinzip insbesondere in Bezug auf die menschliche Person.
Borden ist sich bewusst, dass Edith Stein Phänomenologin ist und berücksichtigt

in ihrer Arbeit Steins Frühwerke an mehreren Stellen, jedoch ohne
die wichtige Einführung in die Philosophie. Dann konzentriert sie sich ihrer
eigenen Ausbildung entsprechend auf die Untersuchung der Spätwerke,
besonders auf Endliches und ewiges Sein. Besonders hervorgehoben wird die
Auseinandersetzung Steins mit Thomas von Aquin, wobei Borden
dankenswerterweise bereits in ihrem Vorwort klar ihre Position zum Ausdruck
bringt: „Although I find Stein's account of the individual beautiful and
deeply, deeply attractive, I have in the end become a convinced, if modified,
Thomist, and the final chapters will defend - however imperfectly - a more
Thomistic view of individuality" (Xlf.). Borden hätte präziser sagen können,
dass sie Thomistin geblieben ist, d.h. mit anderen Worten, dass ihre
Auseinandersetzung mit Stein ihre erste Prägung nicht in Frage zu stellen
vermochte.

In ihrer Einführung resümiert Borden ihr Verständnis Steins mit folgenden

Worten: „In order to account (at least in part) for our individual
uniqueness, Stein posits an individual form for each human being. But she also
claims that we genuinely share a common human form which retains its
distinct character, even when united to an individual form." (XV) Mit individual
form übersetzt Borden Steins „individuelles Wesen", weil sie damit einen
Zugang zur klassischen Frage nach dem Individuationsprinzip schaffen möchte.
Freilich ist diese Übersetzung problematisch, wenn man bedenkt, dass Borden

ansonsten „Wesen" mit essence übersetzt und dass Stein den Formbegriff

in Endliches und ewiges Sein differenziert, indem sie die Form der
mittelalterlichen Philosophie als „Wesensform" und die Form der Husserl-
schen formalen Ontologie als „Leerform" bezeichnet. Stein stellt übrigens
die Frage sowohl nach der Individualität der Wesensform als auch der
Leerform, wogegen sich Borden nur für die Frage nach der Individualität der
Wesensform interessiert. Bordens Problem mit dieser Auffassung ist nicht die
individuelle Form an und für sich, eine solche gibt es ja auch bei Thomas,
sondern Steins Auffassung, dass diese Form für die leiblich-seelische Einheit



240 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und für die Umwelteinflüsse a priori sei und etwas zur allgemein-menschlichen

Form hinzufüge. Solche „a priori content-rich individual forms"
(XXIV, 185, 187, 204, 205, 208, 218, 233, 235, vgl. 184, 201, 202) oder auch eine
„essential a priori individual nature" (203) müssen nach Borden zurückgewiesen

werden. Damit ist das Leitmotiv des Buches angegeben.
Zuerst werde ich Bordens Weg (kritisch) mitgehen, um anschliessend

eine Auswertung zu versuchen. In den ersten sechs Kapiteln gibt Borden
eine Darstellung von Steins Auffassung. Das erste Kapitel bietet einen Überblick

zur Frage nach der Individualität der menschlichen Person bei Stein
(zuerst in den Spätschriften und dann erst in den Frühschriften, 2-16) und
scheint das Ziel zu verfolgen, dem Leser den Eindruck zu vermitteln: „Aufge-
passt, das ist ein wichtiges Thema bei Stein!" Dann geht Borden im
Anschluss an Jorge Gracia und seine Untersuchungen zum Individuationsprin-
zip im Mittelalter dazu über, den terminologischen Rahmen der Untersuchung
abzustecken. Besonders wichtig ist Bordens Auffassung von „uniqueness" (20-
22), gemäss welcher die Einzigartigkeit nicht lediglich numerisch zu verstehen

sei, sondern einen mehr oder weniger stark verstandenen Wesensunterschied

bezeichne.
Im zweiten Kapitel nennt Stein fünf Gruppen von Gründen für Steins

Auffassung der Individualität menschlicher Personen: Erstens geht Borden
davon aus, dass ,,[o]ur individual personalities [...] a more or less consistent
internal unity and intelligibility" (28) haben, die nicht auf Umwelteinflüsse
zurückführbar sei und die von Stein in ihren Frühwerken „Kern der Person"

genannt wird. Zweitens nennt Borden die Evolutionstheorie (30-43), mit der
sich Stein in ihrer philosophischen Anthropologie in Münster auseinandersetzt.

Die naturwissenschaftlich bestätigte Annahme einer Evolution der
Species wird zur Herausforderung für die aristotelisch-thomistische Auffassung,

gemäss welcher die Speciesform unveränderlich sei. Die Tatsache, dass
sich die Speciesform im Lauf der Zeit verändern kann und dass innerhalb
einer Species gewisse Spielarten möglich sind, ist für Stein ein Hinweis für
ein erneuertes Verständnis der Form und für die individuell verschiedene
Form bei menschlichen Personen. Drittens nennt Borden im Sinne von
Andeutungen theologische Gründe (43L), besonders die Schöpfung der
unsterblichen Geistseele durch Gott sowie der je einzigartige Platz jeder Person
im Leib Christi. Viertens sind Gründe im Rahmen der geistigen Entwicklung
zu nennen, in welcher der Kern der Person zur Entfaltung kommen kann
(44-48). Fünftens widmet sich Borden Steins Kritik am thomistischen
Standardverständnis des Individuationsprinzips als „designated matter" (50), das
aber Borden in ihrer eigenen Position nicht mehr berücksichtigen wird (48-
54)-

Das dritte Kapitel gibt einen Einblick in die Unterschiede zwischen Stein
und Thomas in Bezug auf das Verständnis von Wesen. Nach Borden liegen
die beiden Hauptunterschiede darin, dass es bei Stein, wie auch bei Husserl,
Wesen von Gegenständen gebe, die nicht existieren (62L), und dass es viel
mehr Wesensstrukturen gibt als bei Thomas, der diese nur bei Substanzen
annehme (63L). Im vierten Kapitel untersucht Borden die Unterscheidung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 241

zwischen wirklichem, gedanklichem und wesenhaftem Sein, wobei sie in
Bezug auf das wesenhafte Sein Steins Unterscheidung zwischen dem sich
zeitlich entfaltenden Wesen und der unzeitlichen Wesenheit einführt.
Ausgehend von Steins Annahme der unzeitlichen Wesenheiten thematisiert
Borden Steins Position im Universalienstreit: „[...] in following Scotus rather
than Thomas on the nature of universals, Stein insists that there is some
necessity, unity, and being to essential structures independent of and in
some sense prior to its instantiation in things." (102) Im fünften Kapitel geht
es zunächst um den Unterschied von Wesensform und Wesen in Endliches
und ewiges Sein: „Stein distinguishes between the principle responsible for
growth (the substantial form, Wesensform) and that responsible for intelligibility

(the essence), although also claiming that the two are intrinsically
related" (114). Beim ersten Prinzip gehe es um Metaphysik, beim zweiten um
Ontologie (i22f.). Borden sagt wohl, dass beide Prinzipien intrinsisch miteinander

verbunden seien, doch konkret trennt sie, was bei Stein zwei Aspekte
derselben Realität sind. Die Untersuchung der Frühwerke hätte zeigen können,

dass bei Stein der Kern der Person - später das Innerste der Seele -
unmittelbar im Anschluss an die Dissertation nicht nur auf die Frage nach den
Entfaltungsmöglichkeiten (Verstehensprinzip), sondern auch auf die Frage,
was von innen her zur Entfaltung drängt (Wachstumsprinzip) eine Antwort
geben will. Anschliessend wendet Borden diese Unterscheidung, aber eben
mit der genannten Trennung, auf die Frage nach dem Individuationsprinzip
an, als ob das individuelle Wesen das wesenhafte Sein und die Wesensform
das wirkliche Sein individuieren würden.

Im sechsten Kapitel geht es Borden, ohne dass hier die Verbindung zu
den vorhergehenden Kapiteln ersichtlich wäre, um Husserls und Steins Me-
reologie. In Flusserls dritter Logischer Untersuchung Zur Lehre von den
Ganzen und Teilen sind für Stein zwei Punkte von besonderer Wichtigkeit:
erstens die Unterscheidung zwischen zwei verschiedenen Arten von Teilen,
den unabhängigen Stücken und den abhängigen Momenten, sowie zweitens
die verschiedenen Fundierungsverhältnisse. Angewandt auf die Frage nach
dem Verhältnis zwischen dem allgemeinen und individuellen Wesen der
menschlichen Person kommt Borden zum Schluss, dass es sich um zwei
voneinander abhängige Momente des Wesens handelt. Wie stehen die beiden
Momente zusammen? Stein sei ungenau: manchmal sage sie, dass das individuelle

Wesen das allgemeine fundiere und manchmal genau das Gegenteil
(136). Offenbar kommt das daher, dass Stein im Anschluss an Husserl von
einer gegenseitigen Fundierung oder Durchdringung des allgemeinen und
individuellen Wesens ausgeht. Trotz der Interpretationsschwierigkeit kommt
Borden zum Schluss: „Insofar as the notion of essential being and the
Husserlian mereology are coherent and compatible, it appears that Stein has
a way of accounting for the real similarity (and sameness) of all human
beings as well as an account of the a priori individuality of each person."
(152)

In den Kapiteln sieben bis zehn geht Borden zu ihrer Kritik an Stein über,
wobei bereits im siebten Kapitel der Hauptkritikpunkt eingebracht wird.



242 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Steins Annahme eines a priori individuellen Wesens jeder menschlichen Person

finden wir auch bei Thomas, aber nur in Bezug auf die Engel. Da aber
die Engel gemäss Thomas' Angelologie eine Hierarchie bilden, so müsste
auch unter Menschen eine a priori Hierarchie angenommen werden. Mit
anderen Worten, es gäbe Menschen mit mehr oder weniger Würde. Freilich
ist sich Borden bewusst, dass Stein mit dieser Interpretation nicht
einverstanden wäre. Borden sagt explizit, dass Menschen nach Stein auch ein
allgemeines Wesen haben und dass alle zur einen Menschheit gehören. Aber
sie lässt sich nicht von ihrer Prämisse abbringen, dass alle Menschen a priori
die gleichen Voraussetzungen haben müssen, um gleich würdig zu sein. Mit
keinem Wort erwägt sie, dass gerade dieses a priori Einzigartige etwas mit
der Geistigkeit der Person zu tun haben könnte und wenigstens Stein
zufolge wesentlich zur Menschenwürde gehört. Vielmehr zählt sie die Gefahren
oder Herausforderungen auf, die eine Akzentuierung der Individualität in
ethischer, politischer, religiöser und sozialer Hinsicht haben könnte. Borden
gibt zu, dass Stein auf alle diese Kritikpunkte eine Antwort geben könne.
Doch sie selber versucht einen eigenen Weg: „I would like to suggest that we
go in a different direction. Instead of responding to the challenges a priori
content-based individual forms create, we might adapt Stein's theory of
individual forms." (184)

Im achten Kapitel verfeinert Borden noch einmal ihre Interpretation
Steins. Es gebe einige Stellen, wo Stein vom individuellen Wesen im Sinne
eines Adverbs spreche. Die Individualität als Adverb modifiziere nicht die
personale Struktur als solche, sondern führe lediglich zu einer gewissen
Färbung beispielsweise beim Sprechen (190). An anderen Stellen gehe Stein
auch auf die Möglichkeit eines a posteriori individuellen Wesens, ganz in
Thomas Sinn, ein. Borden betrachtet diese Ansätze als Alternativen und
versucht nicht, wie es bei Stein geschieht, diese Ansätze zu artikulieren. Denn
bei Stein gehören die Individualität als Adverb, was Stein eher persönliche
Note nennt, das a priori individuelle Wesen im Sinne einer Anlage mit
individuellen Charakterzügen und schliesslich die a posteriori Entwicklung
zusammen. Dagegen kommt Borden auf eine neuere Thomas-Interpretation
zu sprechen, gemäss welcher das Individuationsprinzip im actus essendi zu
finden sei. Mit Vorsicht kann gesagt werden, dass gerade hier eine Verbindung

zu Stein möglich wäre. Denn sie interessiert sich nicht nur für den
qualitativen Aspekt der Individualität im individuellen Wesen, sondern auch
für den numerischen Aspekt des reinen Ich oder später der Subsistenz der
Person, was nur der Person in ihrer konkreten Existenz zukommt.

Im neunten Kapitel nimmt Borden die verschiedenen Gründe für Steins
Theorie des zweiten Kapitels wieder auf. Sie antwortet mit einer entschieden
behavioristischen Einstellung auf alle Punkte Steins. Ein a priori individuelles
Wesen ist nicht nötig, weil die menschliche Entwicklung zur Genüge aus dem
Zusammenspiel zwischen menschlicher Freiheit und Umständen erklärt
werden könne. So meint Borden in Bezug auf die Frage der Evolution, dass
der Thomismus zwar die Theorie der Speciesform überdenken müsse und
dass Steins Annahme eines a priori individuellen Wesens auf diesem



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 243

Hintergrund plausibel werde, aber nicht notwendig (217b). Im kurzen letzten
Kapitel der Arbeit sagt Borden noch einmal, dass Steins Theorie „beautiful"
(234) sei, was auch immer das bedeuten mag, um abschliessend nochmals zu
ihrem Steckenpferd zu kommen: „My leaning at the moment is to follow
Thomas more closely than Stein in accountting for the positive value of our
individual uniqueness in terms of our freedom and existence in our
particular historical, social, and cultural formations, rather than through a

priori content-rich individual forms." (235)
Ich konnte es mir nicht verwehren, an einigen Stellen der Zusammenfassung

bereits kritische Kommentare in Bezug auf Bordens Stein-Interpretation
einzufügen. Ich möchte zum Schluss drei Kritikpunkte und ein Lob

aussprechen. Erstens komme ich auf Bordens neuere Thomas-Interpretation
zu sprechen, gemäss welcher der Seinsakt für unsere Individualität grundlegend

ist: „our act of existence as personal beings is both that which makes
us unrepeatably unique and that which contributes to making us different
from others of our kind." (202) Stein würde hier einwenden, dass Borden
zuviel im Seinsakt sucht, denn „unique" bedeutet nach Bordens eigener Definition

(20) mehr als nur etwas Numerisches. Aber für diese qualitative Unter-
schiedenheit kommt der Seinsakt gemäss Thomas nicht auf, da es ihm
zukommt, das Wesen zu aktualisieren. Die Frage nach der qualitativen Unter-
schiedenheit muss folglich in Bezug auf das Wesen gestellt werden.

Hier komme ich zur zweiten Kritik: Borden hat Schwierigkeiten mit
Steins Auffassung, dass in einem menschlichen Wesen verschiedene Niveaus
(allgemein, spezifisch, typisch und individuell) unterschieden werden können.

Zwar geht sie auf Husserls Mereologie und auf die natura communis-
Lehre bei Scotus ein, aber sie hat offensichtlich keine Sympathie dafür.
Tatsächlich spricht sie vom Unterschied zwischen allgemeinem und individuellem

Wesen so, als ob es sich (in Husserls Terminologie) um verschiedene
Stücke des Wesens handeln würde. So versteht sie die vielfach zitierten „a
priori content-rich individual forms", nämlich als ob etwas zum allgemeinem
Wesen hinzugefügt würde, was dann zu einem Unterschied in der
Menschenwürde führen könnte. Doch bei Stein handelt es sich um Momente,
was bedeutet, dass das allgemeine und das individuelle Moment je
unselbständige Teile eines Ganzen sind. Wenn Stein vom individuellen Wesen
spricht, dann meint sie damit das Ganze oder die qualitativ individuierte
personale Struktur. Diese qualitative Individualität der personalen Struktur
nivelliert nicht die Menschenwürde, sondern begründet sie, denn sie ist
Ausdruck der rationalen Natur oder im Subjektivgeistigen begründet. Nach
Stein haben materielle Gegenstände, Pflanzen und Tiere keine so markante
Individualität, weil sie keinen subjektiven Geist wie die Menschen haben.

Ich komme zur dritten Kritik: Borden gibt in ihrem zweiten Kapitel einige
Argumente für Steins Ansatz, doch meines Erachtens in einer geschwächten
Form. Im neunten Kapitel nimmt Borden die Gründe wieder auf und vertritt,
gewissermassen unabhängig von Stein, einen konsequenten Behaviorismus,
wie paradigmatisch in Bordens abschliessender Kritik deutlich wird: „if
individuality is due to facts rather than eidetic necessity, then Stein can



244 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

preserve real and fundamental eidetic commonality among all human beings
in our common human form." (232) Das Leitmotiv der „fundamental eidetic
commonality" führt Borden zu dem, was mir als eine Egalitätsideologie
erscheint. Erst im letzten Satz ihrer Arbeit kommt Borden wieder auf Stein
zurück, indem sie im Anschluss die wichtige Frage stellt: „perhaps most
significantly, the debate is about [...] what it means to be true to ourselves."
(237) Bordens Antwort ist, dass es in unserer Existenz darum geht, unser
allgemein fassbares Menschsein in Freiheit je nach den Umständen zu
gestalten. Bei Stein kommt die Frage hinzu, ob in uns nicht etwas Einzigartiges

angelegt ist, das zur Entfaltung kommen will. Mit sich selber wahrhaftig
sein würde dann die Offenheit für das bedeuten, was sich in unserem Be-
wusstseinsleben von unserem Innersten bekunden kann und was sich nicht
auf ein allgemeinmenschliches Wesen reduzieren lässt.

Zum Abschluss ist ein Lobwort für Sarah Borden auszusprechen, die in
ihrem Buch eine faszinierende Mischung aus Liebe und kritischer Einstellung

zu Stein zum Ausdruck bringt. Ihre Arbeit zur Individualität der
menschlichen Person nach Stein ist die erste Monographie zu diesem Thema,
wodurch sie in den Vereinigten Staaten und indirekt auch in Europa ein
reges Interesse an dieser Frage auslöste. Bordens Kritik trägt viel dazu bei,
dass Steins Auffassung der personalen Individualität auch nach weiteren
Arbeiten noch eine echte quaestio disputata bleibt.

Christof Betschart, o.c.d.

Eichwede, Johannes: Mimesis. René Girard: Zur Erklärung der Kultur.
Bremen: Europäischer Hochschulverlag 2012. 157 S. ISBN: 978-3-86741-777-8.

Bei diesem Buch handelt es sich um die Magisterarbeit des Autors, in der die
mimetische Theorie René Girards aus kulturwissenschaftlicher Perspektive
dargestellt wird. Der Autor verfolgt „nicht das Ziel, das Gesamtwerk René
Girards in seiner ganzen Komplexität erschöpfend zu diskutieren" (12). Es

geht ihm vielmehr darum, Girards „Bedeutung für die Interpretation kultureller

Kontexte und Zusammenhänge aufzeigen zu können" (12). Der
Literaturwissenschafter und Historiker René Girard geht in seinem umfassenden
Werk der Frage nach, wie zwischenmenschliche und gesellschaftliche
Konflikte entstehen und beigelegt werden, er klärt, „wie menschliche
Gesellschaften funktionieren" (14), er bietet eine „Theorie menschlicher
Wechselbeziehungen" (32). Seine mimetische Theorie versteht sich zudem „als eine
Theorie zu Gewalt, Religion und Grundlagen menschlicher Existenz, zur
Konstruktion von Sündenböcken und Rivalen, kurzum: als eine Theorie zu
den Anfängen der Kultur" (15). Girard weist uns den Weg zu den Ursprüngen
menschlicher Zivilisation und er zeigt uns, welche entscheidende Rolle dabei
die Religion spielt. Und er geht provokanterweise von einem Sonderstatus
der jüdisch-christlichen Tradition aus.

Eichwede gelingt es, nach einer Einleitung und einer Vorstellung von
Girard die Entwicklung und die Grundzüge der mimetischen Theorie
übersichtlich im dritten Kapitel (20-58) seiner Arbeit nachzuverfolgen und dar-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 245

zustellen. Dazu verweist er zunächst auf die Geschichte des Mimesis-
Begriffs, genauer gesagt auf Aristoteles und Piaton, die bereits die Bedeutung

der Nachahmung erkannt haben. Auch nach Girard ist der Mensch von
Natur ein nachahmendes Wesen. Das ist gut so, denn Nachahmung ist ein
wesentlicher Bestandteil der persönlichen Entwicklung und „Quelle unseres
Einfallsreichtums" (28). Da sie sich mehrheitlich unbemerkt und unbewusst
vollzieht, unterscheidet Girard zwischen quasi mechanischer Mimesis und
bewusster bzw. absichtlicher Imitation (vgl. 28). Entscheidend ist jedoch,
dass den antiken Autoren eine Form der Mimesis entgangen ist, die beinahe
durchwegs schädliche Folgen hat. Gefährlich nämlich wird es, wenn
Menschen sich bei ihrem Begehren an anderen Menschen orientieren, wenn sie
deren Begehren nachahmen und ihnen ein Objekt streitig machen wollen,
wenn sie also etwas haben wollen, was andere bereits haben oder begehren.
Girard nennt das „Aneignungsmimesis" (25) und vermutet in ihr eine - wenn
nicht die - Quelle gewaltsamer zwischenmenschlicher Konflikte. Diese können

zu sozialen Krisen führen, da schließlich in jeder Sozietät eine Vielzahl
derartiger mimetischen Konkurrenz- und Rivalitätsverhältnisse bestehen.

Sollte nun tatsächlich eine Art Krieg aller gegen alle ausbrechen, dann

vermag - wie Eichwede im vierten Kapitel (59-66) darstellt - ein solcher nur
beigelegt werden, wenn die eskalierende Gewalt plötzlich gegen einen
einzelnen Menschen gerichtet und so nach außen abgleitet wird, wenn sich
also die Gesellschaft „als Kollektiv gegen einen Einzelnen zusammenschließt"

(60). Die sich ebenfalls der mimetischen Ansteckung verdankende
Jagd auf einen gemeinsamen Feind - auf einen Sündenbock - vereint und
seine Ausstoßung oder Tötung restrukturiert den gerade noch in Auflösung
begriffenen Mob. Nun ist es aber so, dass der Sündenbock nicht nur für das

vorhergehende Chaos, sondern aus Unwissenheit auch für den nachfolgenden
Frieden verantwortlich gemacht und so als Retter erachtet wird. Diese

Dämonisierung-Divinisierung bzw. diese Sakralisierung eines Opfers sei der
Ursprung aller Religion und Zivilisation. Man kann diesbezüglich von einem
„kollektiven Gründungsmord" (54) sprechen. Und es wird nachvollziehbar,
dass Gewalt für Girard „ein wesentlicher, integraler Bestandteil menschlicher
Gesellschaften und Religionen" (53) ist. Gebote und Interdikte sowie die
„kontrollierte Wiederholung des Opfermechanismus" (77E) im Rahmen
religiöser Riten dienen dazu, die Gefahr eines abermaligen Gewaltausbruchs zu
bannen (vgl. 61, 78). So ist die Religion zwar einerseits mit der Gewalt
verbunden, aber sie ist andererseits „immer um Disziplinierung und Besänftigung

der Gewalt bemüht und auf die Stiftung von Frieden gerichtet" (57). Sie

hat - wie das nachträglich verklärte Opfer - ein merkwürdiges Doppelgesicht.

Girard weist nachdrücklich darauf hin, dass all dies unbewusst und
mechanisch vor sich geht: Die Menge weiß nicht, was sie tut, sie verkennt
die Ursache der Gewalt und sie erkennt nicht, dass sie den Frieden dem
Mechanismus des versöhnenden Opfers zu verdanken hat. Sie ist sich keiner
Schuld bewusst. Und sie weiß nicht, dass es sich bei der von ihr nun
verehrten - und verfluchten - Gottheit um eine Illusion handelt, dass der wahre



246 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Gott nichts mit der Gewalt zu tun hat. Gewalt wurde von den Menschen
eingesetzt, um Gewalt zu bannen. Fatal ist das insofern, als solche mimetischen

Zyklen immer wieder neu ausbrechen, insofern der Mensch eben ein
mimetisches - mit anderen rivalisierendes - Wesen ist. Mittels des Sündenbocks

wird die Gewalt nur temporär abgeleitet und besiegt, die Ursache der
Gewalt aber wird nicht beseitigt. Girard meint, dass diese „Mechanismen [...]
allen Kulturen eigen" (126) sind, dass überall die konfliktträchtige Mimesis
vorherrscht, die zur Gewalteskalation führt und schließlich - unter gewissen
Voraussetzungen (vgl. 65h) - im Sündenbockmechanismus kulminiert.

Und er geht davon aus, dass - wie Eichwede im fünften und im sechsten
Kapitel (67-75, 76-91) zeigt - die jüdisch-christliche Tradition den anderen,
den archaischen, noch auf dem Sündenbockmechanismus basierenden
Religionen, überlegen ist. Auch wenn das Passionsgeschehen oberflächlich
betrachtet eine mimetische Krise, kollektive Gewalt in Form der Kreuzigung
sowie eine Divinisierung beinhaltet, besteht der radikale, auf den ersten
Blick - etwa für James Frazer in Der Goldene Zweig - nicht sichtbare, aber
entscheidende Unterschied zwischen den Evangelien und den archaischen
Mythen und Religionen darin, dass hier die Perspektive umgedreht wird (vgl.
85), dass das Geschehen aus Sicht des Opfers verfolgt, dass für dieses Partei
ergriffen, dass dessen Unschuld aufgezeigt wird. Entscheidend sei auch, dass

Jesus nicht von der Menge, sondern von der Minderheit der Jünger
nachträglich vergöttert wird. Was nach Girard in den Texten des Alten
Testaments lediglich sporadisch und unvollständig geschieht, gelangt im
Neuen Testament zur Vollendung: Es geht um die Aufdeckung der genannten

Mechanismen, um die Entlarvung des sakrifiziellen Systems, schließlich
um einen Ausweg aus dem Kreislauf der Gewalt. Dieser besteht schlicht in
der Gottes-, Nächsten- und Feindesliebe, in der Nachfolge Jesu, darin, sein
Streben auf Gott auszurichten, ihn nachzuahmen, wie er den Vater nachahmt

(vgl. 7if.). Gott als das unendliche Gut schließt gemeinsamen Besitz
nicht aus, bewirkt folglich keine mimetische Rivalität. Aber die christliche
„Demystifikation" (vgl. 74, 91, 137) der Religion ist ein ambivalentes Ereignis,
da sich die Menschheit nun jeglichen opferkultischen Schutzes beraubt
sieht. Dadurch, dass uns die Schuldlosigkeit des Opfers bewusst gemacht
worden ist, hat der Sündenbockmechanismus größtenteils seine
gewaltabwendende Funktion eingebüßt. Wir stehen also vor neuen Problemen,
möglicherweise vor einer finalen Eskalation der Gewalt (vgl. 74).

Diese provokanten Thesen Girards werden von Eichwede gekonnt und
pointiert dargestellt und auch diskutiert. Die Besonderheit der vorliegenden
Arbeit besteht darin, dass Girards Werk aus unterschiedlichen Perspektiven
beleuchtet wird. So wird im sechsten Kapitel exkursorisch und auch
fragmentarisch das „Verhältnis von Girard und der katholischen Kirche als

Institution" (87-91) behandelt. Vor allem das achte Kapitel aber bietet
tatsächlich die von Eichwede zu Beginn in Aussicht gestellte „kleine Pionierarbeit"

(12), insofern nun nicht nur Girards Kritiker und deren Beweggründe
(97-103) vorgestellt werden, sondern auch die „Aktualität der mimetischen
Theorie René Girards" (104-22) zum Thema gemacht wird. Hier wird einer-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 247

seits das Phänomen Werbung und Konsum aufgeschlüsselt und als typisch
mimetisch erklärt, andererseits werden der Konflikt zwischen West und Ost
bzw. die Ereignisse rund um 9/11 sowie der Terrorismus aus Sicht der
mimetischen Theorie interpretiert bzw. erklärt. Girard beobachtet diesbezüglich
eine sonderbare und beunruhigende „Rückkehr des Archaischen" (113). Im
neunten - abschließenden - Kapitel wird der Ansatz Girards von Eichwede
zunächst zusammengefasst und gewürdigt, aber es werden auch kritische
Fragen an Girard gestellt, etwa, ob unser Begehren tatsächlich immer und in
jedem Fall mimetisch - also nachahmend - und nicht bisweilen doch autonom

sei, ob „die Konstruktion von Sündenböcken" tatsächlich „der alleinige
oder der Hauptmechanismus in der Schaffung, Regulierung [...] von
Herrschaft" sei (134), ob zudem Girards Bekenntnis zum Christentum und zu
seiner Wahrheit wissenschaftlich vertretbar sei (vgl. 135).

Eichwede bietet eine kenntnisreiche, gut strukturierte, sprachlich klare,
kritische und deshalb empfehlenswerte Einführung in das Werk Girards,
wovon es im deutschsprachigen Raum bislang nur wenige gibt. Ein Manko
der Arbeit ist lediglich darin zu sehen, dass sich der Autor als nicht gut
informiert zeigt, was Girards „Kritik am sakrifiziellen Christentum" (87)
anbelangt. Diesbezüglich hat Girard seinen nichtsakrifiziellen Standpunkt
nämlich schon seit geraumer Zeit revidiert und zwar unter dem Einfluss des

lange an der Universität Innsbruck tätig gewesenen Dogmatikers Raymund
Schwager.

Johannes Krämmer

HOLDEREGGER, Adrian/Weich LEIN, Siegfried/ZURBUCHEN, Simone (Hgg.):
Humanismus. Sein kritisches Potential für Gegenwart und Zukunft. Fribourg:
Academic Press Fribourg 2011. 502 S. ISBN: 3-7278-1678-9.

Die humanistische Denktradition prägt noch heute die Leitbilder von
Bildung und Wissen, so auch jenes der Universität Freiburg (Schweiz), das sich
explizit auf einen „christlichen Humanismus" beruft.1 Im vorliegenden
Tagungsband wird der Humanismus der Kritik - einem seiner ureigensten
Instrumente - ausgesetzt, um sein „kritisches Potential für Gegenwart und
Zukunft" auszuloten. Gesucht wird nach dem „Kernbestand an Merkmalen
des jHumanums'" (9), dem die meisten hier zu Wort kommenden Autoren
verpflichtet sind, insofern „ein weitgehender Konsens darüber zu bestehen
scheint, dass die Achtung der Menschenwürde und der Schutz eines Kernbestandes

von Menschenrechten eine unhintergehbare zivilisatorische
Errungenschaft darstellen" (11). Angesichts der Tatsache, dass es unter vielen
„Humanismen" auch solche gab, die ihren eigenen Postulaten gegenüber
gänzlich unkritisch waren,2 greifen die Bandherausgeber (und Organisatoren

1 Vgl. http://www.unifr.ch/uni/de/portrait/charte.php.
2 Michel Foucaults Aufforderung, zwischen den Begriffen „Humanismus" und der
kritischen „attitude de modernité" der Aufklärung zu differenzieren, wird im Band nicht diskutiert.



248 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

des zugrunde liegenden Freiburger Symposiums von 2009) damit einen
Begriff auf, der so mancher Klärung bedarf, aber auch das Potential hat, einen
echten interdisziplinären Dialog hervorzubringen.

In der Tat stellt sich die von Volker Reinhardt zugespitzte Frage, ob das
21. Jahrhundert nicht den Mut haben sollte, „eigene Werte in eine eigene
Begrifflichkeit [zu] fassen und den für die Ethik des 21. Jahrhunderts untauglichen

Begriff Humanismus der Vergangenheit, der er gehört, zurückzugeben"

(328). Weil der Begriff aber dennoch nicht „totzukriegen sei" (310),

plädiert Jörn Rüsen dafür, „die Mehrdeutigkeit des Terminus [...] nicht zu
beseitigen, sondern sie als Chance historisch differenzierter Einsichten zu
nutzen" (330). Die Darstellung dieser Mehrdeutigkeit gelingt dem Band
hervorragend; er besticht v.a. durch die sorgfältige Gliederung in sechs Kapitel,
die eigenständige Beiträge mit darauf Bezug nehmenden Kommentaren
verbinden.

Unbestritten ist eine gewisse Sonderstellung des Menschen, insofern nur
er zur kritischen Selbstreflexion fähig ist. Gerade deshalb gehört die
Bestimmung der Grenzen des Humanismus zum Kernbestand seines kritischen
Potentials. Jörn Rüsen macht fünf Problemfelder des Humanismus geltend,
die im Band mehrfach zur Sprache kommen: die Unmenschlichkeit des
Menschen, der unplausible Rekurs auf die Antike, der innere Ethnozentrismus,
der unzureichende Vernunftbegriff und das prekäre Verhältnis zur Natur
(315). Gerade letzteres feiert im „Transhumanismus" fröhliche Urständ.

Die Ausklammerung des Naturbegriffs im modernen Humanismus scheint
die im ersten Kapitel diskutierte Herausforderung durch den „Naturalismus"
förmlich zu provozieren. Führt jedoch ein Philosoph neurowissenschaftliche
Erkenntnisse auf, die für die Sozialität des Menschen sprechen und damit
das humanistische Menschenbild bestätigen (M. Pauen), so bezweifelt der
Neurologe dennoch, dass der „Versuch einer naturalistischen Theorie der
Freiheit" (53) zielführend ist (G. Rager). An der „Vorhersagbarkeit menschlicher

Handlungen aus der Hirnaktivität" (J.-D. Haynes) darf man zweifeln,
weil dabei das „symbolische und kulturelle Netz der menschlichen
Kommunikation" (66) nicht berücksichtigt wird (J.-P. Wils). Die Erweiterung der
Neurowissenschaft um „weiche Aspekte" wie die Sozialität könnte allerdings
als anti-humanistischer, „böser Kobold" (87) die Menschheit geradezu dazu
verführen, sich ohne theoretischen Zwang für eine freiwillige Dehumanisie-
rung zu entscheiden (M. Kurthen, A. Holderegger).

Die Unmenschlichkeit des Menschen wird im zweiten Kapitel zum
„Speziesismus" erörtert. Dieser stellt die moralische Sonderstellung des
Menschen in Frage, bzw. begründet sie nicht mehr mit Verweis auf seine „Würde",

sondern auf seine Bedürftigkeit und Leidensfähigkeit (D. Birnbacher).
Weil der Mensch jedoch seine Bedürfnisnatur mit dem Tier (und der
Pflanze) teilt, verlangt die menschliche Moral auch Rücksicht auf Tiere und
Lebewesen schlechthin (A. Krebs, B. Sitter-Liver). Versuche, dennoch eine

FOUCAULT, Michel: Qu'est-ce que les Lumières? (1984):

http://foucault.info/documents/whatIsEnlightenment/foucault.questcequeLesLumieres.ff.html.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 249

moralische Sonderstellung des Menschen naturalistisch zu begründen, seien
zum Scheitern verurteilt, weil die Gattungszugehörigkeit in vielen moralischen

Fragen irrelevant sei (K.-P. Rippe). Ein zeitgemässer Humanismus darf
auch die Kehrseite der Leidensfähigkeit, nämlich die aktive und passive
Grausamkeit des Menschen nicht ausklammern - dies lässt sich anschaulich
am Beispiel des höchst umstrittenen Vergleichs von Massentierhaltung mit
nationalsozialistischen Konzentrationslagern diskutieren (J.-C. Wolf, A.
Brenner).

Der innere Ethnozentrismus des Humanismus steht im Fokus des dritten
Kapitels zur „Vielfalt der Kulturen". Einerseits stellt sich am Beispiel von
Frauenrechten die v.a. verfassungsrechtlich fast unlösbar scheinende Frage,
wie das Spannungsverhältnis zwischen Menschenrechten und Minderheitsrechten

religiöser Traditionen aufgelockert werden könnte (M. Nussbaum, S.

Besson). Andererseits wird die Frage nach der universellen Gültigkeit von
Menschenrechten angegangen: Sie fordern von anderen Kulturen zwar den

politischen Willen zum Schutze des einzelnen Menschen, bieten aber durch
die Individualisierung auch mehr Raum für unterschiedliche kulturelle
Praxen (G. Lohmann). Dagegen verstellt das Beharren auf historisch
bestimmten Menschenrechtskatalogen den Blick auf andere, weniger
anthropozentrische Rechtskulturen. Einen Perspektivenwechsel fordert auch die
Alltagserfahrung vieler Menschen in sogenannten failed states, die sich vom
Staat nicht so sehr mehr Freiheitsrechte als vielmehr gesteigerte soziale
Sicherheit wünschen. Derlei Einwände dienen als Ansporn für die Weiterentwicklung

des „lebendigen Konstrukts" der Menschenrechte. Denn gerade
„die hartnäckige Kritik an den Menschenrechten" in ihrer anfänglichen
engen Fassung hat dazu beigetragen, den ursprünglichen Ausschluss von
Frauen, Angehörigen anderer Konfessionen und Religionen sowie Koloniebewohnern

allmählich zu überwinden (246) (E.M. Belser). Dass die Universalität

der Menschenrechte nicht Vorgabe, sondern immer noch Aufgabe ist,
zeigt auch die These, wonach ein übergreifender Konsens (nach John Rawls)
zwischen verschiedenen Kulturen nicht nur auf einer Liste von Menschenrechten

beruhen sollte, die verschieden begründet werden kann: Um sich auf
kulturübergreifende moralische Standards zu einigen, brauche es auch eine
Verständigung über die Gründe, aus denen Menschen gewisse universale
Rechte haben sollten (S. Zurbuchen). Die Ambivalenz des modernen
Menschenwürdebegriffs besteht darin, dass er den Menschen gleichzeitig als
Kulturwesen und Träger universeller Rechte definieren will. Offen bleibt die
Frage, ob diese Aufgabe einer Quadratur des Kreises gleichkommt (I.
Wienand) oder Grund genug bietet, die humanistische Denktradition
weiterzuentwickeln.

Der für die Gegenwart unplausible humanistische Rekurs auf die Antike
kommt im Kapitel über die „Neuordnung des Wissens" zur Sprache. Der
„Humanismus" der Frühen Neuzeit und der „Neuhumanismus" des 19.
Jahrhunderts konstruierten Bildung und Wissensordnungen durch Bezug auf
antike Sprachen und Wissensbestände neu - insofern war der Humanismus
ein Medium der Gelehrtenkommunikation, eine Streitkultur, deren „enormes



250 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Potenzial an kritischer Urteilskraft und intellektueller Selbständigkeit [...]
langfristig wirksam blieb" (305) (S. Weichlein). Der humanistische Diskurs
im 14. und 15. Jahrhundert über die Idee der menschlichen Bildungsfähigkeit
und die Frage der kulturellen und sozialen Zugehörigkeit generierte neue
soziopolitische Räume, insbesondere Nationen (T. Lau). Der Neuhumanismus

wurde schliesslich zum politisch-sozialen Kampfbegriff der bürgerlichen

Gesellschaft gegen die Privilegiengesellschaft des Ancien Régime. Insofern

stellt sich die Frage, ob der „Humanismus" eher historisiert werden
sollte oder weiterhin als argumentative Ressource dienen kann. In Anbetracht

seines Bildungsimpulses im Kampf gegen die funktionale
Zweckbestimmung der Universitäten verfügt er durchaus über ein Potential zur
Neuausrichtung, ebenso angesichts der Forderung nach einer humanen
Wirtschaft oder im Lichte der Erfordernisse einer interkulturellen Kommunikation,

und nicht zuletzt aufgrund seiner Modernität - verstanden als
„weltbürgerliche Absicht" gegen avantgardistischen Relativismus und traditionellen

Ethnozentrismus (310, 313) (J. Rüsen). Anschauliches Beispiel eines
Gelehrtenstreits sind Kommentar, Replik und Duplik um die bereits erwähnte

Streitfrage: Im Gegensatz zu Rüsen schlägt Reinhardt vor, zwischen
Humanismus und humanitärer Gesinnung zu differenzieren, ersteren auf die
Zeit zwischen 1350 und 1550 zu beschränken und für letztere neue
Begrifflichkeiten zu finden (V. Reinhardt).

Auch im bildungspädagogischen Diskurs bemüht man noch heute den
Begriff „Neuhumanismus", der ursprünglich lediglich für die Ausweitung des
klassischen Sprachunterrichts stand und im 19. Jahrhundert zu einem zweckfreien

humanistischen Bildungsideal stilisiert wurde; problematisch
erscheint dabei seine politische Dimension als bürgerliches Herrschafts- und
Deutungswissen sowie die Tatsache, dass er sich von der stets des Utilitaris-
mus verdächtigten Realschule abgrenzt (J. Oelkers). Dennoch ist die
systematisch-anthropologische, ,überpolitische' und .übersoziale' Dimension
eines Bildungsdenkens zu würdigen, das Bildung auf die ambivalente
Doppelstruktur des Menschen auszurichten suchte: „Bildung steht für die Notwendigkeit

der menschlichen Selbstkonfrontation, der Notwendigkeit, sich und
der Welt einen Sinn zu geben. Zugleich steht sie jedoch auch für die
Versagung einer solchen schliessenden Sinngebung [...] als permanente Suche"
(351) (C. Thompson).

Der unzureichende humanistische Vernunftbegriff wird u.a. im Kapitel
über „Säkulare und religiöse Deutungen" zum Thema. Problematisch ist,
dass der Begriff der Vernunft in der Aufklärung „historisch an den Zügen
einer Vernunft menschlicher Weltbeherrschung teilhatte, die zur Signatur
der Moderne geworden ist, [und] deren inhumane Konsequenzen evident
geworden sind" (J. Rüsen, 318). Die moderne Konzeption der Humanität des
Menschen enthält aber durchaus eine starke ethische Dimension, weil sich
das Verständnis der Freiheit von einem antiken Autarkieideal zum Begriff
der kommunikativen Freiheit gewandelt hat, der auch die Freiheit des Anderen

berücksichtigt (T. Kobusch). Nicht zu vergessen ist dabei die Rolle,
welche die mittelalterlichen theologischen Spekulationen über die absolute



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 251

Freiheit Gottes für die Entwicklung des autonomen Menschenbildes spielten
(R. Imbach).

Wieder gelesen wird in diesem Kapitel auch Heideggers „Brief über den
.Humanismus'": „Das Sein ist dem Menschen aufgegeben, anvertraut - als
Denken" (381) - das sei Heideggers Humanismus, in dem Sprache zum „Haus
des Seins" (373) wird (H.-C. Askani). Dieser metaphysische Humanismus ist
aber jenseits des Subjekts angesiedelt, weil es „mehr ist als der blosse
Mensch" (399) - und dies stellt die kritisch-autonome Vernunft des
Menschen und damit auch die Ethik als eigenständige Disziplin in Frage (E.

Angehrn).
Die Ambivalenz der Menschenwürde verweist auf einen Mangel, den

Religionen - bei Jürgen Habermas definiert als „Bewusstsein von dem, was
fehlt" - besser formulieren können als die säkulare Vernunft. Der erwünschte

„komplementäre Lernprozess" von religiösem Humanismus und säkularer
Vernunft setzt allerdings voraus, dass beide den Menschen als „Zweck an
sich selbst" anerkennen (409) (M. Striet). Dies wiederum fordert unter
„postsäkularen Bedingungen", dass nicht nur die säkulare Vernunft „Glauben"
rational nachvollziehen und anerkennen kann (408), sondern auch, dass die
Religion die Möglichkeit von Verbindlichkeiten ohne Religion bejaht (413).
So kann eine Ethik entwickelt werden, „die auf unserer gemeinsamen und
unabänderlichen Teilblindheit in Bezug auf uns selbst gründet" (zitiert nach
Judith Butler, 415) (W. Lesch).

Ein psychoanalytischer Ansatz vermutet, dass Religion und Humanismus
durch eine „Matrix der Traumaverarbeitung" verbunden sind, die eine
Antwort „auf das beängstigende [menschliche] Entgleisungspotential" geben will
(429, 434) (J.-P. Wils). Der entscheidende Unterschied zwischen beiden
besteht aber darin, dass der Humanismus an die menschenmögliche
Überwindung des Traumas glaube, während es im christlichen Verständnis stets
präsent bleibe. Als immanentes Heilsprogramm verstanden steht er stets im
Widerspruch zum Christentum, ein Humanismus, der seine Grenzen kennt,
teilt christliche Anliegen, die zu einer fruchtbaren Spannung führen können
und sollen (U.H.J. Körtner).

Als „Heilsprogramm" zwecks Erlösung von der Sterblichkeit ist die
heterogene Bewegung des Transhumanismus zu verstehen, die im Kapitel „Der
zukünftige Mensch" vorgestellt wird. Ein Parcours durch diese zukunftsoptimistische

Ideenwelt führt zum Schluss, dass diese letztlich quantitativ
marginale Bewegung ihren Zenit überschritten habe (O. Krüger). Sie regt allenfalls

zu Überlegungen an, wie sich unser Menschenbild ändern würde, falls
eine wesentliche Perfektionierung menschlicher Fähigkeiten (z.B. durch
Psychodrogen, Prothesen und Implantate) und eine bedeutende Lebensverlängerung

möglich würden (S. Knell). Allerdings fordert nicht nur Aldous
Huxleys „Wilder" (und Dostoevskijs Mensch im Kellerloch) ein „Recht auf
Unglück", Unvernunft und Tod: Angesichts der Unverfügbarkeit des Lebens,
aus der die humanistischen Bemühungen um Weiterentwicklung entsprungen

ist, dürfte immer noch ein „erhebliches Mass an kognitiver Demut
angesagt sein [...]. Und dies umso mehr, wenn man die bescheidenen Erfolge



252 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

im Blick behält, die der Mensch in seiner Bemühung um eine würdige
Daseinsbewältigung bislang vorzuweisen hat" (487) (P.C. Mayer-Tasch). Das
Potential menschlicher Zukunftsfantasien ist zweifellos faszinierend -
angesichts weit brennenderer Fragen der Gegenwart vermisst man jedoch die im
Band erwähnte Auseinandersetzung mit den bioethischen Debatten der
Gegenwart, die teilweise auf den Humanismus als Ressource zurückzugreifen
versuchen (280).

Das kritische Potential des Humanismus wird in den aufgezeigten
Spannungsfeldern fassbar. Der interdisziplinäre Dialog zwischen Geistes-, Rechtsund

Naturwissenschaftlern regt den Leser in bester aufklärerischer Tradition
dazu an, „sich seines eigenen Verstandes zu bedienen", und ermutigt dazu,
die Spannungen gerade nicht auflösen, sondern sie durch kritische und
konstruktive Dialoge weiterhin aushalten zu wollen - um der Einsicht willen,
dass „aus so krummem Holze, als woraus der Mensch gemacht ist, [...] nichts
ganz Gerades gezimmert werden [kann]".3

Regula M. Zwahlen

KRAUS, Georg: Die Kirche - Gemeinschaft des Heils. Ekklesiologie im Geist des

Zweiten Vatikanischen Konzils. Regensburg: Pustet 2012. 464 S. ISBN: 978-3-
7917-2424-9.

Der Zeitpunkt der Veröffentlichung der vorliegenden Studie könnte kaum
symbolträchtiger ausfallen. Exakt zum 50. Jahrestag der Eröffnung des Zweiten

Vatikanischen Konzils legt der bis 2003 als Professor für Dogmatik an
der Universität Bamberg tätige und inzwischen emeritierte Verfasser mit der
Ekklesiologie den vierten Band seiner Grundrisse zur Dogmatik (bislang sind
erschienen: Gotteslehre, Schöpfungslehre, Christologie) vor. Den Anfang des
Konzils hat der Verfasser während seiner Studienzeit in Rom als
unmittelbarer Augen- und Ohrenzeuge begeistert miterlebt und ist
nachhaltig davon geprägt worden. Es ist ihm ein besonderes Anliegen, „dass
die ekklesiologischen Grundantriebe des Konzils im praktischen Leben der
Kirche fortgeführt werden." (15) Das Buch ist daher sowohl sachlich
gehaltenes Lehrbuch als auch flammendes Plädoyer, den Geist des Konzils
nicht auszulöschen.

Die sehr umfangreiche Einführung in die katholische Lehre von der
Kirche orientiert sich an folgenden zwei Grundfragen: „Was ist Kirche von
ihrer Grundbestimmung her und wie muss sich Kirche im heutigen Kontext
realisieren?" (17)

Zur Beantwortung geht der Verfasser im ersten Teil der Studie dem
allmählichen Werden der Kirche von Jesus Christus her nach und sichtet die
verschiedenen „neutestamentlichen Ansätze der Ekklesiologie" (39-115). Äusserst

detailliert und aufschlussreich arbeitet er die ekklesiologischen
Elemente von der Jerusalemer Urgemeinde über die Gemeinde von Antiochien

3 KANT, IMMANUEL: Idee zu einer allqemeinen Geschichte in weltbürqetlicher Absicht
(1784)-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 253

bis zu den Gemeinden in nachapostolischer Zeit heraus. Seine Ausführungen
erschöpfen sich dabei nie im bloß Historischen, sondern heben jeweils
„Akzente von bleibender Bedeutung" (vgl. 97, 100, i04f.) hervor und wollen
gezielt „Struktur-Impulse für die gegenwärtige Kirche" (vgl. 75f.) geben.
Deutlich wird dies etwa bei der Schilderung der Stellung von Frauen in
urchristlichen Gemeinden. Angesichts der vielfältigen ekklesialen Funktionen
von Frauen in der Urkirche plädiert der Verfasser entschieden „für die volle
Gleichberechtigung der Frauen in der Kirche" (114).

In einem zweiten Schritt werden „die Grundzüge des Kirchenverständnisses

im Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils" dargelegt (116-246).
Akkurat entfaltet der Verfasser die ekklesialen Grundansätze des Konzils, wie
die Volk-Gottes- und die Communio-Theologie bzw. den Gedanken der Sak-
ramentalität der Kirche.

Im Anschluss daran werden in einem dritten Schritt „die Dienste in den
Grundgestalten der Kirche" (247-357) ausführlich behandelt. Allgemeines
und besonderes Priestertum kommen dabei ebenso zur Sprache wie die
verschiedenen Dienste von der pfarrlichen Ortsgemeinde über die bischöfliche
Ortskirche bis hin zum römischen Petrusdienst der Universalkirche. Erneut
ist es dem Verfasser ein Herzensanliegen, die Impulse des Konzils kreativ
aufzugreifen und auf nötige Reformen in der gegenwärtigen Praxis der
Kirche hinzuweisen. So plädiert er etwa für die Überwindung des Begriffs
„Laien" und schlägt stattdessen den integrativen Oberbegriff „Kirchenmitglied"

für alle Gläubigen vor (vgl. 265-269). Wer mit der Volk-Gottes-Theo-
logie sowie mit dem Gedanken des allgemeinen Priestertums aller Gläubigen
wirklich ernst machen wolle, sei gut beraten, sich von der alten Dichotomie
Ordinierte - Nicht-Ordinierte zu verabschieden. Stattdessen solle man von
allgemeinen bzw. diensttragenden Kirchenmitgliedern sprechen und sich dafür

einsetzen, dass „aus der hierarchischen Kirche [...] eine geschwisterliche
Kirche werde" (269).

Gegenstand des vierten und letzten Teils der Monographie bildet die
klassische Lehre von den notae ecclesiae. Unter den Ausführungen zu den
vier Grundkennzeichen der Kirche (358-449) stechen die Überlegungen zur
Sündigkeit der Kirche (vgl. 393-410), zur Kirchlichkeit der anderen christlichen

Konfessionen (vgl. 416-419) sowie zur Gültigkeit des lutherischen Amtes

aufgrund presbyteraler Sukzession (vgl. 446-449) hervor und unterstreichen

einmal mehr den engagierten und konstruktiv-kritischen Charakter des
Buches.

Abschließend kann festgehalten werden: Die vorliegende Einführung in
die Ekklesiologie besticht durch sprachliche Klar- und Einfachheit und eignet

sich unter dieser Rücksicht besonders gut als Lehrbuch. Die sehr
übersichtlich gestalteten Tabellen und Schaubilder sowie die gelungene Gliederung

des Textes in viele kleine Abschnitte erhöhen die Leserfreundlichkeit
und verstärken den positiven Gesamteindruck. Hoch anzurechnen ist es dem
Verfasser des Weiteren, dass er um viele ekklesiologisch heiße Eisen keinen
weiten Bogen macht. In aller Deutlichkeit, ohne je polemisch zu werden,
benennt er Missstände und Reformstaus und zeigt Wege zu einer Kirche, die



254 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

im Geist des Konzils nötige Reformen mutig in Angriff nimmt, ohne sich
bloß dem Zeitgeist anzubiedern.

Zu beanstanden bei diesem kenntnisreichen und mutigen Buch ist unter
formaler Rücksicht die Tatsache, dass der Verfasser gänzlich auf einen
wissenschaftlichen Anmerkungsapparat verzichtet hat. Anstelle von Fuß- oder
Endnoten findet der Leser am Schluss der Studie ein Literaturverzeichnis
(450-464), in dem zu den einzelnen Kapiteln weiterführende Literatur sowie
Leseempfehlungen aufgelistet sind.

Wer fundiert bei der aktuellen Debatte über Status quo und Quo vadis
der römisch-katholischen Kirche mitreden möchte, sollte die vorliegende
reichhaltige und anregende Studie nicht außer Acht lassen. Er wird es nicht
bereuen.

Christoph J.Amor

Herbst, Christoph: Freiheit aus Glauben. Studien zum Verständnis eines

soteriologischen Leitmotivs bei Wilhelm Herrmann, Rudolf Bultmann und
Eberhard Jüngel Theologische Bibliothek Töpelmann 157). Berlin: De

Gruyter 2012. 486 S. ISBN: 978-3-11-026288-9.

Die Studie ist die überarbeitete Fassung einer im Jahr 2010 an der
evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Leipzig angenommenen und
von Gunda Schneider-Flume betreuten Dissertation. Wie die Einleitung (1-
14) verdeutlicht, wird das Thema der Freiheit untersucht, weil es theologisch
vielfach als eine angemessene Auslegung des christlichen Glaubens identifiziert

wird und zugleich für das menschliche Selbstverständnis seit der Neuzeit

wesentlich ist. Zudem ist in diese Dopplung eine dialektische
Gegenläufigkeit eingetragen, da das neuzeitliche Ideal von Freiheit als Selbstmächtigkeit

in einer erheblichen Spannung zum christlichen Verständnis steht,
das den Mensch sich selbst wesentlich entzogen weiß. In dieser Konstellation

erblickt Herbst die Möglichkeit einer - weder bloß kontrastiven noch
ineinander aufgehenden - Vermittlung von christlichem Glauben und
neuzeitlichem Selbstverständnis. Referenztexte sind für Herbst die für den
Protestantismus wichtigen Entwürfe von Wilhelm Herrmann, Rudolf
Bultmann und Eberhard Jüngel. Dabei wird jeweils das Gesamtwerk thematisiert,
und zwar unter Aufgriff und Einbezug der Forschung.

Der erste Teil (15-158) wendet sich Wilhelm Herrmann zu. Sein Lebensthema

ist für Herbst die Frage, wie der christliche Glaube dem menschlichen
Selbst dazu verhilft, ganz und selbständig zu sein. Damit reagiert Herrmann
auf die zunehmende Verzweckung der Welt im Sinn geschlossener
Kausalbeziehungen und der unter empirischen Bedingungen immer ausstehenden
Ganzheit menschlichen Lebens. Gegen diese falsche Vergegenständlichung
unter Aussperrung der Ganzheit des menschlichen Lebens mobilisiert
Herrmann die Religion. Dabei entwickelt er zunehmend ein Problembewusstsein
für die Ambivalenz der menschlichen Vernunft, die in Wissenschaft und
Technik versucht, der Wirklichkeit habhaft zu werden. Herrmann möchte so

gleichsam das zu bejahende Freiheitsanliegen des Menschen gegen dessen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 255

Selbstverfehlung in einer vergegenständlichten Welt retten, und zwar auf
dem Weg der Religion. Dies ist für Herbst nachvollziehbar. Das Problem
besteht jedoch darin, so Herbst, dass Herrmann zunehmend auf eine Verinner-
lichung des christlichen Glaubens abstellt, die sich einerseits selbst von der
äußeren Welt abschneidet und damit andererseits die erstrebte Ganzheit
verfehlt. Faktisch bekräftigt daher Herrmanns Theologie die destruktive
Herrschaft einer sich vergegenständlichenden Vernunft. Die Religion als der
kompensatorische Ort von Entfremdungserfahrungen in der Moderne wird
buchstäblich utopisch.

Der zweite Teil (159-284) wendet sich Rudolf Bultmann zu. Herbst
versteht die Theologie Bultmanns als einen kontinuierlichen Zusammenhang,
der von den liberalen Wurzeln her zu begreifen ist. So geht der frühe
Bultmann von der Diagnose aus, dass der Versuch der vernünftigen
Selbstverwirklichung des Menschen faktisch zum Gegenteil dessen führt, was
beabsichtigt war: Nicht Freiheit, sondern ruinöse Folgen stehen am Ende dessen,
was die Vernunft in ihrer modernen Selbstvergegenständlichung erbringt.
Dem setzt Bultmann das religiöse Erlebnis entgegen, das als Erfahrung von
Rezeptivität dann im Folgenden von Bultmann an das Kerygma gebunden
wird. Im Glauben kommt es zu einer Selbstpreisgabe des Menschen, die im
Sinn einer Entweltlichung die Freiheit gegenüber einer Welt meint, die in
Wahrheit das Produkt menschlicher Selbstverfehlung ist. Damit möchte
Bultmann, so Herbst, die Freiheit des Menschen von sich selbst als Freiheit
zu sich selbst begreifen. Allerdings bleibt dieser Entwurf, so Herbst gegen
Bultmann, der Aporie verhaftet, dass Bultmann den passiven Selbstgewinn
des Glaubens in Wahrheit als aktive Selbstpreisgabe des Menschen
konstruiert. Damit geht nach Herbst die Problematik einher, dass Bultmanns
Konzept „Freiheit als Entweltlichung" in abstrakter Weise negativ bestimmt
bleibt.

Der dritte Teil (285-433) wendet sich Eberhard Jüngel zu. Wie Bultmann
in gewisser Weise an Herrmann anknüpft, so knüpft Jüngel in gewisser
Weise an Bultmann an. Auch Jüngel diagnostiziert das Scheitern des
neuzeitlichen Menschen, der sich mithilfe der Vernunft der Welt und seiner
selbst versichern möchte. Doch anders als Bultmann stellt Jüngel, so Herbst,
weniger auf die Fraglichkeit als auf die Sprachlichkeit menschlicher Existenz
ab. Die aporetische Selbstmächtigkeit des neuzeitlichen Freiheitsideals, das
sein eigenes Anliegen verfehlt, versucht Jüngel nicht durch die problematischen

Konstruktionen radikaler Verinnerlichung (so wie bei Herrmann) und
passivischer Selbstpreisgabe (so wie bei Bultmann) zu lösen. Vielmehr
bestimmt Jüngel den Menschen als Sprachwesen, dem in der religiösen Meta-
phorilc des Evangeliums ein Glauben ermöglicht wird, der die aporetische
Selbstmächtigkeit zugunsten des Zuspiels neuer Möglichkeiten unterbricht.
Als Implikat nimmt Jüngel einen freiheitsermöglichenden Gott an, der trini-
tarisch differenziert ist, kreuzestheologisch gleichsam geerdet wird und in
dieser Fluchtlinie als Liebe erscheint. Herbst kritisiert, dass Jüngel das
Verständnis des Menschen als Sprachwesen im Bezug auf die religiöse Verkündigung

nicht ausreichend klärt; außerdem ist es seines Erachtens offen, ob



256 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Jüngels Bestimmung vom Vorrang des vernehmenden Hörens gegenüber
subjektiver Spontaneität strukturell über Bultmanns paradoxe Bestimmung
einer Selbstpreisgabe hinausführt.

Der vierte Teil (435-454) führt unter der Maßgabe der gewählten
Fragestellung nach dem Verhältnis von christlichem und neuzeitlichem
Freiheitsverständnis die Ergebnisse der Fallstudien zusammen und formuliert dann
die eigene Position. Als gemeinsamer Leitgedanke von Herrmann, Bultmann
und Jüngel wird das Verständnis des Glaubens als Erlösung aus aporetischer
Selbstmächtigkeit festgestellt. Als basaler Unterschied von Herrmann,
Bultmann und Jüngel wird die Weise identifiziert, wie diese Erlösung durch
Glauben geschehen soll - als affirmierende Verinnerlichung (Herrmann), als
weltdistanzierende Selbstnegation (Bultmann) oder sprachorientierte
Unterbrechung (Jüngel) von Subjektivität. Für Herbst selbst ergibt sich für eine
Konzeption der Theologie der Freiheit, dass deren Vermittlungsaufgabe
zwischen christlichem Glauben und menschlichen Selbstverständnis seit der
Neuzeit unentbehrlich ist. Darum kann es nicht bei ihrer kontrastiven
Entgegensetzung bleiben, wie es mitunter theologisch der Fall ist, sondern muss
es zu einer fruchtbaren Verhältnisbestimmung kommen. Demnach kann der
christliche Glaube an die zeitgenössische Rationalitätskritik - auch der
Postmoderne - anknüpfen und deren Anliegen in der Bestimmung aufgehoben
wissen, dass der Glaube die Kultivierung eines endlichen Freiheitsbewusst-
seins in religiöser Perspektive ist. Dies ist nichts anderes, so Herbst, als das

Bewusstsein, von Gott abhängig zu sein, der als Liebe die Freiheit begründet,
die ihre Abhängigkeit nicht als Selbstwiderspruch begreift. Damit geht für
Herbst die Unterscheidung zwischen innerer Freiheit und äußerer Freiheit
einher.

Herbst legt eine im Blick auf die Primärliteratur und auf den Forschungsstand

strukturiert gegliederte und sehr detaillierte Studie vor, die dennoch
mit klar ausgewiesenen Deutungsperspektiven verbunden ist. Die Studie
liefert zur Forschung sowohl von Herrmanns als auch Bultmanns und Jüngels

Theologie einen instruktiven und beachtlichen Beitrag, der in Zukunft
zu berücksichtigen sein wird. Was die letztlich identifizierten Probleme der
religiösen Deutung von Subjektivität angesichts ihrer dialektischen
Bezugnahme auf die vernünftige Objektivität angeht, wird man meines Erachtens
nicht umhinkommen, zu fragen, ob diese Probleme nicht in den Theoriegestalten

des Deutschen Idealismus ihren Ursprung wie auch Zielpunkt haben.
In diesem Sinn sind zumindest vier Punkte grundsätzlich anzumerken.
Erstens ist die Gegenüberstellung von religiöser Subjektivität und objektiver
beziehungsweise verobjektivierender Vernunft angesichts ihrer dialektischen
Bezugnahme aufeinander dynamischer zu fassen; dies dürfte gegen die
verhandelten Bezugsautoren auch eine Wiedergewinnung von Einsichten einer
dialektischen Metaphysik bedeuten, und zwar als eine Metaphysik der Freiheit.

Zweitens ist die Fundierung der menschlichen Freiheit in der göttlichen
Liebe phänomenal und prinzipientheoretisch zu problematisieren: Ist nicht
die Liebe schon auf der Ebene der Erscheinungen ein Kind der Freiheit? Und
ist es nicht so, dass allein die Freiheit frei macht, so dass Gott vorrangig als



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 257

Freiheit zu verstehen ist, wenn die menschliche Freiheit religiös erschlossen
sein soll? Drittens ist schließlich zu fragen, inwiefern die Aufhebung der
philosophisch selbstwidersprüchlichen Vernunft in die religiöse Deutung
nicht einer vernunftinternen Selbstbescheiduung bedarf, wie sie die
Spätphilosophien Schellings und Fichtes nahe legen, wenn es nicht bei theologischen

Selbstversicherungen bleiben soll. Und viertens ist festzuhalten, dass
die Kombination einer an Hegel orientierten Aufhebungsfigur mit einem
Frage-Antwort-Schema im Sinn Tillichs unter erheblichem Rechtfertigungsdruck

steht. Könnte es nicht sein, dass auch die Theologie von der Irritation
philosophischer Diskurse selbst zu einer Neubestimmung ihrer Gehalte und
ihres Vollzugs kommt? Könnte hier konkret nicht auch die gegenwärtige
Freiheitsdebatte um Determinismus, Kompatibilismus und Inkompatibilis-
mus anregend sein, wie Herbst selbst andeutet? Wie man diesen vier Punkten

entnehmen kann, regt die Studie von Herbst zur Reflexion fundamentaler

Probleme der Theologie an. Insofern ist sie unbedingt empfehlenswert.

Malte Dominik Krüger

WELTE, Paul H.: Erlösung - wie und wovon? Was Christen unter Heil
verstehen. Regensburg: Pustet 2012. 192 S. ISBN: 978-3-7917-2422-5.

Der Begriff der Erlösung ist für das Christentum zentral und unverzichtbar.
Und doch wurde und wird das damit Bezeichnete vielfach abgelehnt,
missverstanden oder gar nicht mehr verstanden. Um dieser Problematik zu begegnen,

ist es nötig, sich die Grundfragen der Soteriologie immer wieder aufs
Neue präzise vor Augen zu führen und sie so plausibel wie möglich zu
beantworten. Dieser wichtigen Aufgabe stellt sich die vorliegende Monographie,

deren Verfasser jahrzehntelang in Taiwan und China Theologie
unterrichtet hat.

Dem Fragenkomplex, wovon, wodurch, wie und - nicht zuletzt - wer alles
von Christus erlöst wurde, geht der Verfasser in sechs Kapiteln nach.

Im ersten Kapitel (15-29) wird der Leser an das urchristliche Bekenntnis
zu Jesus Christus als dem Mittler des Heils herangeführt. Das zweite Kapitel
eröffnet einen ersten „Zugang zum Reichtum des Heiles Christi" (31-51).
Leitend für den Verfasser ist die Soteriologie des Johannesevangeliums, wonach
Jesu Werk im Sichtbarmachen Gottes bestehe (33). „Das Heilswerk Christi" -
so die Grundthese des Buches - „ist als Zeigen des Vaters zu verstehen. Dieses

gewährt dem Menschen, was sein Verlangen nach Freiheit, Glück,
Erfüllung, Sinn, Hoffnung - nach Heil sucht." (39) Denn Jesus habe den
Menschen die Botschaft übermittelt: „Gott liebt mit ewiger Liebe die sündigen
und ins Böse verstrickten Menschen und bietet stets von neuem Vergebung
und Versöhnung an; er liebt die vielfachem Leiden unterworfenen und dem
Tod verfallenen Menschen und schenkt ihnen die Verheißung geheilten und
auferweckten Lebens." (46)

Vertieft wird die Kernthese im dritten Kapitel (47-91). In ihm entfaltet
der Verfasser wichtige Aspekte des Heiles Christi, wie etwa das Motiv der
Versöhnung der Entfremdeten, der Befreiung der Versklavten und der Stif-



258 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tung des Neuen Bundes. Zu all diesen klassischen soteriologischen Konzepten

legt der Verfasser sehr bemerkenswerte eigenständige Deutungsversuche
vor. Diese stellen eine gelungene Verstehenshilfe und pastoral wertvolle
Handreichung zur sach- und zeitgemäßen Erläuterung des Sinns der
biblischen Bilder von Loskauf, Sieg Christi usw. dar.

Dem in der westlichen Soteriologie über Jahrhunderte zentralen Thema
des Kreuzestodes Jesu widmet sich das vierte Kapitel (93-144). Eine einseitige

Fixierung auf das Kreuz liegt dem Verfasser fern. Das ganze Leben und
Geschick Jesu sei heilsbedeutsam, so auch seine Auferweckung. Der Verfasser

scheut die schwierigen Fragen nach der Heilsbedeutung, dem „Muss"
sowie dem Opfercharakter des Todes Christi nicht. Ausführlich stellt er sich
ihnen und beweist dabei einmal mehr seine Gabe, traditionsschwere Begriffe
und Konzepte einfach und verständlich zu erklären und sie auf eine Art und
Weise zu interpretieren, die auch für kritische Zeitgenossen nachvollziehbar
und plausibel erscheint.

Das Bemühen, den bleibend gültigen Gehalt der heute oftmals irritierenden

„Bausteine" der klassischen Erlösungslehre herauszuarbeiten, verdichtet
und bündelt sich im fünften Kapitel. Dieses behandelt das Wesen des
Heilswerkes (145-169) und bildet das heimliche Herzstück des Buches. Der Autor
fasst hier das Grundprinzip seines soteriologischen Entwurfs in einer
Kurzformel zusammen (148) und setzt sich mit Fragen und Einwänden kritisch
auseinander (149-153). Wichtig ist ihm dabei der Nachweis, dass sein
soteriologisches Grundprinzip nicht nur logisch trag-, sondern auch biblisch
anschlussfähig und darüber hinaus von hermeneutischer Kraft ist. Die Probe
aufs Exempel wird anhand mehrerer Tiefenbohrungen durchgeführt. Diese
sollen zeigen, dass die Deutung des Heilswerkes Christi als Offenbarung und
Bekräftigung, „dass Gott bei uns ist, und uns so aus der Finsternis von Sünde
und Tod befreit" (148), nicht nur für das Verhältnis von Heil und Glaube,
sondern auch für die Problematik des „Schon" und „Noch nicht" des Heils
und vor allem für die universale Bedeutung des opus Christi einen wichtigen
Verständnisbeitrag leistet (154-162).

Im sechsten und abschließenden Kapitel greift der Verfasser die
Eingangsfrage seiner Monographie auf: „Was hat Jesus Christus als Heilbringer
uns gebracht?" (171). Seine Antworten fallen differenziert und für manche
wohl ein wenig provokant aus. So lautet eine der Thesen, dass Jesus nicht
der Mittler des endgültigen, wohl aber des vorläufigen Heils sei (173). Denn
wie die Erfahrung lehre, sei „keinem Menschen schon zu seinen Lebzeiten
durch (den Glauben an) Jesus Christus" vermittelt worden, was die Theologie
mit Anschauung Gottes und Auferstehung des Fleisches meine (173). Unter
Heil im endgültigen Sinn versteht der Verfasser ein Gut, „auf das der Mensch
im Tiefsten aus ist [...], dessen Erlangung sein Wesen zur Erfüllung, zu voller
Entfaltung bringt" (172). Für Diskussionsstoff dürfte auch die zweite These

sorgen, wonach das durch Jesus Christus vermittelte Heil die durch ihn
ergangene Botschaft sei (174). Hier wäre zu überlegen, ob eines der Grundaxiome

der patristischen Soteriologie, die physische Erlösungslehre, mit der Be-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 259

hauptung, dass das Heil Christi ,„nur' die Mitteilung einer dem Menschen
unzugänglichen Wahrheit" sei (174), bereits adäquat eingeholt ist.

Abschließend bleibt festzuhalten: Der Verfasser hat ein gut lesbares Sachbuch

vorgelegt, das allgemein verständlich ist, ohne je ins Banale oder
Oberflächliche abzudriften. Die einfach und klar gehaltene Sprache, die Fokus-
sierung auf wenige, dafür aber wesentliche Momente sowie der Mut zu
alternativen Deutungen überkommener Begriffe der Tradition zählen zu den
Stärken dieser Einführung. Aufgrund des eindeutig systematischen Anliegens

der Monographie bleibt der historische Aspekt etwas unterbelichtet.
Über die Geschichte des Soteriologie-Traktats oder wichtige Epochen der so-
teriologischen Reflexion erfährt der Leser nur wenig, ebenso wie über
gegenwärtige Tendenzen in der Debatte oder aktuelle alternative Entwürfe und
Zugänge zur Heilsthematik.

Dennoch ist diesem aus dem interreligiösen Dialog erwachsenen und
existentiell tief schürfenden Buch auch außerhalb des akademischen
Bereichs eine große Leserschaft zu wünschen.

Christoph J. Amor


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

