Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

Peter Paul Muller-Schmid

Politische Theologie im Zweiten Vatikanischen Konzil?
Zur Frage der Kontinuitdt der Katholischen Soziallehre!

Aus der Fiille von Literatur zum Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965)
ragt eine Publikation heraus, mit der es an wissenschaftlichem Anspruch
und intellektuellem Scharfsinn so leicht keine aufnimmt. Wahrend aus
Anlass der fiinfzigjahrigen Wiederkehr der feierlichen Konzilsero6ffnung vom
1. Oktober 1962 viele nur wiederkduen, was sie selbst oder andere langst
gesagt haben, geht es in dem vorzustellenden Werk ans Eingemachte. Sein
Autor, Jurist und Dominikanertheologe in der Linie des Fribourger Sozial-
philosophen Arthur F. Utz (1908-2001), hélt sich nicht lang mit den tiblichen
Elogen auf ,das Konzil“ auf. Auch die seit Jahrzehnten ertonende Litanei
extremtraditionalistischer Verteufelung dieses Konzils findet bei ihm kein
Gehor. Um die verhdrteten Fronten und die eingefahrenen Narrative aufzu-
brechen, wahlt Spindler einen anderen Weg. Er greift sich den wohl scharf-
sinnigsten und zweifellos ernstzunehmenden Kritiker des Vaticanum II, den
Kanonisten Hans Barion (1899-1973), heraus. Anhand von dessen Fundamen-
talkritik priift er die Begriindetheit sowohl der Loblieder als auch der An-
griffe auf die konziliare Lehre, um sie so ,fiir ein neues Stadium der Konzils-
interpretation und -rezeption fruchtbar [zu] machen® (19). In dieser Aus-
fihrlichkeit hat das noch niemand getan. Und dafiir gibt es Griinde. Das
Zweite Vatikanische Konzil wurde namlich - nach einer ersten, tiberwiegend
euphorischen Phase der Aufnahme - von theologischer wie lehramtlicher
Seite quasi kanonisiert, ja zum ,Superdogma“ (Joseph Ratzinger) erhoben.
Wer sich mit ihm kritisch auseinandersetzt, steht seitdem in der Gefahr, aus
der nachkonziliaren Gemeinschaft der kirchlich Zeitgemdssen und der aka-
demisch Tonangebenden ausgeschlossen zu werden - eine Schwierigkeit, mit
der nicht nur Barion, sondern auch der Verfasser dieser Studie zu rechnen
hatten. Erschwerend kommt hinzu, dass Barion, wiewohl Priester, 1933 der
NSDAP beitrat und sich dem neuen Regime als Gutachter und Berater zur
Verfiigung stellte. Nach dem Krieg wurde er zwar ,entnazifiziert“, durfte
aber - nach langem Rechtsstreit — nicht mehr auf seinen Lehrstuhl an der
Bonner Universitat zuriickkehren. Die dritte Problematik, der sich der

1 SPINDLER, Wolfgang: ,Humanistisches Appeasement“? Hans Barions Kritik an der Staats-
und Soziallehre des Zweiten Vatikanischen Konzils (= Sozialwissenschaftliche Schriften 48).
Berlin: Duncker & Humblot 2011. 462 S. ISBN: 978-3 428-13588-2.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 217

Verfasser stellen musste, besteht in der Nahe Barions zu dem berithmt-
beriichtigten Staatsrechtslehrer Carl Schmitt (1888-1985). Auch dieser war,
jedenfalls bis zu seiner ab 1936 von der SS betriebenen Entlarvung als
kryptokatholischer Opportunist, ein Parteiginger der Nazis. Sein Werk, vor
allem die ,Politische Theologie“ und sein Volkerrecht, wird dessenunge-
achtet seit Jahrzehnten auf internationaler Ebene breit rezipiert und disku-
tiert. Angesichts der anhaltenden, uniiberschaubaren Flut von Quellenedi-
tionen, Neuauflagen und sekundirer Schmitt-Literatur den Uberblick zu be-
wahren ist eine Schwierigkeit, die Spindler nur deshalb meistert, weil er aus-
weislich einschldgiger Publikationen und seiner Mitgliedschaft im Wissen-
schaftlichen Beirat der internationalen Carl-Schmitt-Gesellschaft seit langem
mit Begriffen und Positionen des ,Theologen der Jurisprudenz® (so Schmitt
tiber sich selbst) beschaftigt ist. Mit dieser am Lehrstuhl fir Christliche So-
zialwissenschaft der Theologischen Fakultdt Trier eingereichten Arbeit
wurde er summa cum laude promoviert. Wie aber die geschilderten Zusam-
menhdnge und die Gliederung zeigen, geht sie iiber das sozialethische Fach-
gebiet weit hinaus.

Bevor Spindler Barions Kritik an der Staats- und Soziallehre der Pastoral-
konstitution Gaudium et spes (GS) darstellt und beurteilt, ordnet er zundchst
die Thematik in das wissenschaftliche Umfeld, insbesondere in die Grund-
lagen der Katholischen Soziallehre und der katholischen Kirchenrechtslehre,
ein (A.) und grenzt sie von anderen Fragestellungen ab. Sodann wird Barions
Werdegang biographisch skizziert und sein voraussetzungsreiches, von Ru-
dolph Sohm (1841-1917) gepragtes rechtstheologisches Konzept zur Darstel-
lung gebracht (B.), bevor in einem weiteren Kapitel Barions Stellungnahmen
zum Staat-Kirche-Verhidltnis bis zum Vorabend des Konzils analysiert wer-
den (C.). Dieses Kapitel bildet einen der Hohepunkte dieser Publikation,
weil hochkomplexe Probleme des (rechts-) geschichtlichen Zugangs zu
systematischen Fragen, etwa der Unterscheidung von konfessionell gebunde-
nem Kirchenrecht und tiberkonfessioneller, auf Naturrecht rekurrierender
,katholischer” Staatslehre und damit von Moral(theologie) und (kanoni-
schem) Recht, von Natur- und Offenbarungsrecht auf souverane Weise dar-
gelegt und kenntnisreich beleuchtet werden. Das vierte Kapitel (D.) kon-
frontiert Barions Positionen mit den hohen Erwartungen, die in den Jahren
vor der Er6ffnung an das Vaticanum II gestellt wurden, und bringt seine
Fundamentalkritik umfassend zur Darstellung. Den Schwerpunkt bildet hier-
bei Barions Attacke auf die konziliare Figur des ,Bischofskollegiums®, die
sich auf das oft bemiihte Neuerungspotential des Vaticanum II stark ,ent-
mythologisierend” auswirkt, jedenfalls wenn man auf die juridische Relevanz
der Figur abhebt. Auf dieser breiten Basis sind die Voraussetzungen ge-
schaffen, unter denen sowohl die Staatslehre (E.) als auch die Soziallehre
(F.) des letzten Konzils ausfiihrlich in den Blick genommen werden kénnen.
Im letzten Kapitel (G.) fiihrt der Verfasser die Ergebnisse — an den grdsseren
hermeneutischen Rahmen seiner Arbeit ankniipfend - einer abrundenden
Schussreflexion zu. Spindlers Ausfithrungen gehen zu den ideengeschicht-
lichen Quellen, aus denen die gesellschaftsbezogene Doktrin der Kirche wie
auch die kirchenrechtliche Sicht Barions schopfen, und lassen zugleich Leis-



218 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tung und Grenze eines der geistreichsten Kirchenrechtler und katholischen
Intellektuellen seiner Zeit erkennen.

Sozialethisch relevant ist vor allem Barions Kritik an der Soziallehre des
Konzils im engeren Sinne. Worum geht es dabei? Spindler behandelt die
Frage exemplarisch anhand der konziliaren Stellungnahmen zur Frage des
Eigentums und der betrieblichen Mitbestimmung beziehungsweise der
diesbeztiglichen Kritik Barions. Beim Privateigentum problematisiert Barion
den in GS verwendeten Begriff des superfluum, womit der Besitz aufgespal-
ten werde in einen zum Lebensunterhalt hinreichenden und einen tberfliis-
sigen Bestand. Wird damit das Recht auf Eigentum, auf redlich erworbenen
Wohlstand diskriminiert? Laut Barion impliziert diese auch ethisch gemein-
te Qualifizierung ,keimhaft“ die Forderung nach Angleichung der Besitzver-
hiltnisse. Barions Einwdnde decken sich zum Teil mit anderen kritischen
Stimmen, etwa von Oswald v. Nell-Breuning (1890-1991), Anton Rauscher
(geb. 1928) oder dem Konzilsperitus Wilhelm Weber (1925-1983), gehen aber
weiter als diese. Barion stellt das Vaticanum II unter Marxismus-Verdacht,
womit die Frage der Ideologielastigkeit und der wissenschaftlichen Fehlbar-
keit des hochsten ausserordentlichen Lehramts in sozialen Fragen im Raume
steht. Wie Spindler freilich en détail nachweist, ist die in GS 69,1 erwdhnte
Armenfiirsorge non tantum ex superfluis nicht gemeinethisch fundiert; das
Konzil erinnert vielmehr an das von den Kirchenvitern- und -lehrern
entfaltete urchristliche Ideal der Freigebigkeit, ohne jedoch von jedem zu
fordern, auch aus der eigenen Substanz zu geben. ,Die Armen haben ein
Recht auf hinreichenden Anteil an den irdischen Giitern, aber nicht auf-
grund der Tatsache des Uberflusses, sondern weil sie einerseits hilfsbediirf-
tig sind, wahrend gleichzeitig andererseits nicht benétigte Gebrauchsgiiter
vorhanden sind. Das Geben non tantum ex superfluis ist unter gewissen
Bedingungen erlaubt, jedoch nicht geboten“ (374). Dennoch gibt Spindler
Barion insofern recht, als die Unterscheidung von ,Armen“ und Reichen®,
von ,fliissig” und ,iiberfliissig“ schon in den 1960er-Jahren nicht mehr in die
moderne Wirtschaftswelt passte, zu der das Konzil sozialethisch Stellung
nehmen wollte.

Die theologische Bedeutung des superfluum-Begriffes liegt freilich in der
Erinnerung daran, dass die Kirche Barmherzigkeit aus dem Geist des
Evangeliums hochschatzt, nicht zuletzt deshalb, weil sie ,in den Armen und
Leidenden [...] das Bild ihres armen und leidenden Griinders erkennt"
(Lumen gentium 8,3). Dies hat entgegen Barions Vorwurf nichts zu tun mit
lehramtlicher ,Parteinahme®, einer Einschatzung, die zumal in seiner Kritik
der konziliaren Staatslehre eine Rolle spielt. In Wirklichkeit ist sowohl die
Staats- als auch die Soziallehre des Zweiten Vatikanischen Konzils natur-
rechtlich begriindet - zum Unbehagen der ,progressistischen“ Modernitats-
glaubigen, die die Katholische Soziallehre im allgemeinen und das meta-
physische Naturrecht im besonderen als ,spdtestens” mit dem Konzil ,erle-
digt® betrachten, aber auch entgegen Ansichten aus dem ,traditionalis-
tischen“ Lager, die dem Konzil ,Verrat® an der Tradition vorhalten. Mit



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 219

,Dezisionismus” und hierin begriindeter ,politischer Theologie®, wie Barion
mit Hilfe des Begriffsinstruments seines Freundes Schmitt® meint, haben sie
nichts zu tun. Spindler entfaltet in dem Teil der Arbeit (E.), der sich intensiv
mit dem ethischen Gemeinwohlbegriff und Barions Vorwurf des vom Konzil
- angeblich - betriebenen antipluralistischen, illiberalen Rousseauismus be-
schaftigt, eine hochdifferenzierte Analyse der fiir die Staats- und Soziallehre
grundlegenden Naturrechtstradition und erldautert, warum das Konzil Ba-
rions Verlangen nach einer an Thomas Hobbes ausgerichteten modernen
Verfassungslehre weder nachzukommen brauchte noch dazu imstande war.
Wer eine kurz gefasste fundierte wie verstandliche Einfiihrung in das ,klassi-
sche®“, nicht neuthomistische Naturrechtsdenken, in dessen Normenlehre
und die dabei vorausgesetzte Erkenntnistheorie sucht, findet in diesem
Abschnitt alles, was man zu diesem schwierigen Thema bendotigt.

Der Verfasser weist eine Verbindungslinie zwischen der konziliaren Lehre
und der Tradition der kirchlichen Sozialverkiindigung nach. Dabei nimmt
die Lehre des Thomas von Aquin (um 1225-1274) eine bedeutende ,Briicken-
funktion“ ein, wiewohl seit Leo XIII. (1810-1903) in der Darlegung der Eigen-
tumslehre ein gewisser Einfluss des rationalistischen Naturrechts, etwa von
Christian Wolff (1679-1754) und John Locke (1632-1704), zum Tragen kommt.
Unter rationalistischem Naturrecht versteht man die seit der Neuzeit
vorherrschende Naturrechtsphilosophie, die im Gegensatz zum klassischen
Naturrechtsdenken eines Thomas einerseits die Vernunft gegeniiber Glaube
und Erfahrung, andererseits das Recht des Einzelnen gegeniiber einem ge-
sellschaftlichen Universalismus betont. Bei der Begriindung des Privateigen-
tums durch die Enzyklika Rerum novarum (RN) wird insofern ein rationalis-
tischer Einschlag deutlich, als erstmals vom Privateigentum als einer ,Forde-
rung der Natur® (RN 7) die Rede ist. Erklarbar werden solche rationalis-
tischen, das heisst von der Heilstkonomie absehenden Einschiibe (vgl. auch
RN 19,2 Satz 1) unter anderem durch Prozesse der Rezeption liberaler
Theorien, zumal durch den Jesuiten Luigi Taparelli D’Azeglio (1793-1862),
dessen Schiiler Leo XIII. war. Thomas von Aquin hingegen hat das Privat-
eigentum als inventio humana bezeichnet.3 ,Naturrechtlich® war es nur
insofern, als es angesichts der erbsiindenbedingten Verfassung des Men-
schen und der Lebenserfahrung eine verniinftige, effiziente Ordnung der an
sich gemeinbestimmten Giiter bietet. Es handelt sich mithin um nicht pri-
madres Naturrecht. Ansdtze zu dem von Barion behaupteten ,Bruch® mit der
hergebrachten Gemeinwohl- und Soziallehre waren, so Spindler, allenfalls an
der leoninischen Nahtstelle, nicht aber am Vaticanum II festzumachen
(258ff.). Letzteres hat nimlich - in Ubereinstimmung mit der gesamten
nachleoninischen Sozialverkiindigung der Papste - an der auf das Soziale be-
zogenen Tradition festgehalten, indem es auf der (wenigstens nachtrag-
lichen) sozialen Belastung des Eigentums beharrt. ,Eigentum verpflichtet” -
in der thomasischen Tradition in sich, indem es primar ,sozial“ begriindet

2 SCHMITT, Carl: Poltische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverdnitdt. 1.
Aufl. 1923, 9. Aufl,, Berlin: Duncker & Humblot 20009.
3 Vgl. THOMAS VON AQUIN: S. Th. II-11, 66,2.



220 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

und erst sekundar den einzelnen zugestanden wird; in der neueren Tradition
im Nachhinein, indem Eigentum zuerst - und heutzutage wohl realitdtsnaher
(im Sinne der Menschenrechte) - als personales und individuelles Natur-
recht entwickelt und erst dann mit legitimen Anspriichen der Allgemeinheit
in Einklang gebracht wird. Leo XIII., Pius XI. und Pius XII. hatten gute
Griinde, hinsichtlich der naturrechtlichen Begriindung des Privateigentums
sich der ,praktischen® Argumentation im Sinne eines modernen, rechtsstaat-
lich unterstiitzten Personalismus zuzuwenden. Die Situation hat sich seit
dem Mittelalter griindlich gedandert. Der moderne Staat droht zum Leviathan
zu werden.4 Da ist der Ansatz bei den subjektiven Rechten, wie er bereits bei
Leo XIII. hinsichtlich der wirtschaftlichen Ordnung erkennbar wird, nur
konsequent. Spindler hingegen gibt ein gewisses Missfallen an dieser ,Fehl-
entwicklung“ (Barion) innerhalb der Soziallehre der Kirche zu erkennen,
verneint aber die These vom ,Bruch®. Dies zeigt: Er steht mit beiden Beinen
in der philosophisch-theologischen Tradition des Dominikanerordens, der
zu der neueren Katholischen Soziallehre und der naturrechtlich fundierten
Sozialethik freiheitlich-demokratischer Ordnungen Grundlegendes beigetra-
gen hat und hierbei weiterhin eine erhebliche Rolle spielt. Die Betonung des
Gemeinwohls gegeniiber dem in dieses zu integrierenden Einzelwohl - vom
Verfasser mit seinen Ausfilhrungen zum Mitbestimmungsrecht (350-355)
vorziiglich dargestellt - ist ein Grundzug dieser unmittelbar von Thomas
inspirierten Denkschule. Utz, der oben erwdhnte Rechts- und Sozialphilo-
soph, Thomas-Kommentator und Interpret der Katholischen Soziallehre, war
einer ihrer fithrenden Kopfe.s Spindler kniipft an diese Traditionslinie an
und entwickelt sie in kritischer Auseinandersetzung mit Schmitt, Barion und
anderen Autoren weiter.

Im Mittelpunkt von Barions Bemiihungen steht der stindige Aufweis
einer von ihm befiirchteten ,Sdkularisierung“ der Kirche, eines Verrats der
Kirche am Evangelium, ihrem Auftrag, eines Kokettierens mit dem Staat, das
weder ihrer Aufgabe noch der Rolle des Staates gerecht wird. Als Kanonist,
der sich von seinem Fach her als ,Custos” der Theologie sieht, erhebt er
Einspruch gegen wechselseitige Grenziiberschreitungen und kirchliche
~Appeasement“-Politik. Spindlers Buch ist der Versuch, sine ira et studio die
Starken wie die Schwachen der Barionschen Positionen aufzuzeigen. Die
Starken sieht er in dem seine Kanonistik, Ekklesiologie und Theologie zu-

4 Vgl. dazu SCHMITT, Carl: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn
und Fehlschlag eines politischen Symbols. 1. Aufl. 1938, 2. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta 1982.

5 Vgl. das fiinfbandige Standardwerk der Sozialethik: UTz, Arthur Fridolin: Sozialethik.
I: Die Prinzipien der Gesellschaftslehre. Heidelberg: Kerle 1958; Sozialethik. II: Rechtsphilo-
sophie. Heidelberg: Kerle 1963; Sozialethik. III: Die soziale Ordnung. Bonn: Institut fiir
Gesellschaftswissenschaften Walberberg e.V. 1986; IV: Wirtschaftsethik. Unter Mitarbeit
von Brigitta Grafin von Galen. Bonn: WBV 1994; Sozialethik. V: Politische Ethik. Unter
Mitarbeit von Brigitta Gradfin von Galen. Bonn: Scientia Humana Institut 2000. Zur Sozial-
philosophie von A.F. Utz vgl. SPINDLER, Wolfgang Hariolf: Art. Utz, Arthur, in: Thomisten-
lexikon (2006) Sp. 677-684; MULLER-SCHMID, Peter Paul: Naturrecht, Geschichte und Ver-
nunft. Naturrecht und Pluralismus bei Arthur F. Utz OP, in: NO 65,5 (2011) 343-359, 65,6
(2011) 415-426.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 221

sammenhaltenden Prinzip der Unterscheidung des Geistlichen und des
Weltlichen im Bestreben, deren jeweilige Legitimitdt und Eigenrechtlichkeit
herauszustellen sowie Grenziiberschreitungen kritisch zu beleuchten. Als
Schwdche macht er den weitergehenden Grundsatz aus, nicht nur von einer
Unterscheidung, sondern einer strikten ,Scheidung” dieser Bereiche auszu-
gehen (vgl. 97ff., 107ff., 328).

Das Verhdltnis Kirche-Welt ist keine ,Entdeckung“ des Vaticanum II,
sondern ein Dauerthema der Kirchengeschichte. Vieles Grundsatzliche wird,
nicht nur von abzulehnenden Positionen, sondern auch von ernst- und
aufzunehmenden Einsichten Barions handelnd, vom Autor klargestellt. Fir
manches heutige Geschehen gewinnt man Kriterien, aktuelle Fragen ge-
winnen an Plausibilitdat, an Konturen. Wer etwa im Herbst 2011 die beiden
Hauptreden von Papst Benedikt XVI. anldsslich seines Deutschlandbesuchs
aufmerksam verfolgt hat, wird - nicht im theologischen Ansatz, aber im Er-
gebnis - iiberraschende Ubereinstimmungen mit Barions Betonung des
kirchlichen in, non de mundo feststellen kénnen. In seiner Berliner Rede vom
22. September 2011 vor dem Deutschen Bundestag skizzierte Benedikt XVI.
mit der Wendung von der ,Okologie des Menschen“ die Schépfungsordnung
als Verpflichtungsgrund einer Ethik, die man eine religios inspirierte Ethik
der ,Welt“ nennen konnte, die aber von der spezifischen Ethik der Glaubens-
gemeinschaft zu unterscheiden ist. Noch deutlicher ging es in der Freiburger
Konzertsaal-Rede um einen fundamentalen Aspekt des von Barion so oft
kritisch hinterfragten Verhaltnisses von Kirche und Welt. Wie Barion sich
von dem protestantischen Kirchen(rechts)historiker Rudolph Sohm inspirie-
ren liess, so Benedikt von Rudolf Bultmann (1884-1976). Von diesem iiber-
nahm der damalige Papst den Begriff der ,Entweltlichung® als kirchliche Re-
formagenda. Er verwendete ihn im Sinne einer Loslosung der Kirche von
pragmatisch zwar bequemer, theologisch aber problematischer Staatsndhe
und pladierte damit im Grunde fir eine Rickgangigmachung der Konstanti-
nischen Wende, das heisst fiir einen Verzicht auf jede staatliche Bevor-
zugung. Man vermeint geradezu, von weitem das Barion-Thema dieser Dis-
sertation zu vernehmen (zum Beispiel 44-54, 94-97, 103-106, 141, 143f., 377)
wenn Benedikt XVI. formuliert:

,Die geschichtlichen Beispiele zeigen: Das missionarische Zeugnis der
entweltlichten Kirche tritt klarer zutage. Die von materiellen und politischen
Lasten und Privilegien befreite Kirche kann sich besser und auf wahrhaft
christliche Weise der ganzen Welt zuwenden, wirklich weltoffen sein. Sie
kann ihre Berufung zum Dienst der Anbetung Gottes und zum Dienst des
Nachsten wieder unbefangener leben. Die missionarische Pflicht, die iiber
der christlichen Anbetung liegt und die ihre Struktur bestimmen sollte, wird
deutlicher sichtbar. Sie 6ffnet sich der Welt, nicht um die Menschen fiir eine
Institution mit eigenen Machtanspriichen zu gewinnen, sondern um sie zu
sich selbst zu fiihren, indem sie zu dem fiihrt, von dem jeder Mensch mit
Augustinus sagen kann: Er ist mir innerlicher als ich mir selbst (vgl. Conf. 3,
6, 11). Er, der unendlich tber mir ist, ist doch so in mir, dafd er meine wahre
Innerlichkeit ist. Durch diese Art der Offnung der Kirche zur Welt wird



222 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

damit auch vorgezeichnet, in welcher Form sich die Weltoffenheit des
einzelnen Christen wirksam und angemessen vollziehen kann.“6

Barions Unterscheidung von Geistlichem und Weltlichem wird freilich iiber-
steigert durch das Prinzip der strikten ,Scheidung” beider Bereiche bis hin-
ein in den rechtlichen Kernbereich. Wohin dies fiihren kann, zeigt Spindler
anhand des Barionschen teleologischen Systems des ,gottlichen Kirchen-
rechts“, das im Ergebnis eine positivistische Trennung von Ethik und Recht,
von theologischer und politischer Anthropologie zutage fordert. Hier gibt es
Ubereinstimmungen mit Auffassungen des Staatsrechtlers und ehemaligen
Bundesverfassungsrichters Ernst-Wolfgang Bockenforde (geb. 1930)7, dessen
Bruder Werner (1928-2003) iibrigens ein Schiiler des Bonner Kanonisten war
und seine wichtigsten Aufsitze posthum herausgab.8 Barion interpretiert
epistemologisch im Sinne einer partiellen Abstraktion und nicht im Sinne
der fiir den Metaphysiker des Naturrechts grundlegenden Realabstraktion.
Er hadlt dies fur eine realistische, der gesellschaftlichen und staatlichen Ent-
wicklung entsprechende Sicht. Barion wird bestimmt von einem fiir ,mo-
derne“ Juristen typischen Unbehagen, wenn es in der Politik um ,Natur-
rechtliches® geht. So hat er ein positivistisches Verstaindnis der Menschen-
rechte. Dieses geht aus von einem theologiefreien Bereich des Politischen,

6 Text der Papstrede: Interneteintrag vom 08.02.2013: Presseinformation (www.papst-
in-deutschland.de) der Deutschen Bischofskonferenz (www.dbk.de), Papstbesuch zom,
Sonntag, 25. September 2011, Begegnung mit engagierten Katholiken, Konzerthaus in
Freiburg im Breisgau, authentischer Text, hier 4f., Vatikanstadt: Libreria Editrice Vaticana
2011.

7 Béckenforde kritisiert, wie Spindler (127/128, Fussnote 258) ausfithrt, am Naturrecht,
es erfasse nicht die Wirklichkeit des modernen sdkularen Rechts, weil es die geschicht-
liche ,Entzweiung“ von Ethik und Recht nicht mitvollzogen habe. Spindler weist dies
zugunsten des Naturrechts energisch zuriick: ,Denn es ist ja gerade das metaphysisch
abstrahierende Naturrecht, das die Seinserkenntis umfafdt und unter Jus ausschliefllich
Recht versteht, das Gerechtigkeit in sich tragt“, wihrend die dem ,sdkularen’ (im Sinne
Bockenfordes ,als staatlich legalem‘) Recht zugrunde liegende, auf Kant zuriickgehende
transzendentale Erkenntnistheorie apriorisch ausschlief3t, ,richtiges/gerechtes’ von ,un-
richtigem/ungerechtem‘ Recht unterscheiden zu kénnen, weil die Rechtsnorm selbst fiir
inhaltsleer [...] und daher nur formal (,staatlich legal‘) bestimmbar gehalten wird; analy-
siert werden danach nur die Bedingungen, unter denen in einer konkreten, erfahrungs-
mafligen Situation Recht als kategorisches ,Soll* méglich wird. [...] Die weitreichenden
Schlufdfolgerungen, die Bockenforde aus seinem verkiirzten, auf duflerliche, faktische
Geltung reduzierten Wirklichkeitsbegriff zieht, um das hergebrachte Naturrecht (in der
Kirche) [...] als ,freiheitszerstorend und im Ergebnis totalitir’ hinzustellen®, [...] lassen
erkennen, dafl Bockenfordes Ausfithrungen in einem Gegensatz zu den erkenntnistheo-
retischen Grundlagen und Voraussetzungen der konziliaren Staats- und Soziallehre des
Zweiten Vatikanischen Konzils stehen“ [Hervorhebungen und Rechtschreibung nach
Spindler]. Diese Bemerkungen wurden mit Bedacht so ausfiihrlich zitiert, weist doch der
geheime Subtext der Arbeit eine deutliche Stofirichtung gegen Bockenférde auf - mit
weitreichenden Auswirkungen auf eine (auch im Sinne Benedikts XVI.) theologisch-
sozialethisch korrekte Fassung der Religionsfreiheit und des Staat-Kirche-Verhadltnisses
bis hin zu der hoch problematischen und langst auch an der Wirklichkeit gescheiterten
~Abtreibungsregelung” des Bockenfordischen Beratungsmodells im deutschen Strafrecht.

8 BARION, Hans: Kirche und Kirchenrecht. Gesammelte Aufsdtze. Hg. von Werner Bécken-
forde. Paderborn: Schéningh 1984.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 223

weshalb Menschenrechte, politisch verstanden, nur Dezisionen ohne Be-
ziehung zum ,sogenannten Naturrecht“ sein konnen. Das Menschenrecht
der Freiheit ist bei Barion angesiedelt zwischen dem die empirische Mehr-
heit reprdsentierenden Staat und dem Individuum, mithin weder vorstaat-
lich noch iiberindividuell begriindet (328). Hier wird ein Gegensatz zur ka-
tholischen Staats- und Soziallehre sichtbar, der gemdss die Menschenrechte
- normativ in der Wiirde des Menschen - transzendent begriindet sind.

Freilich ist der Positivismus Barions kein weltanschaulicher; er entspringt
hauptsachlich der Forderung der ,Selbstbescheidung des Juristen zugunsten
der Theologie“o mit der Folge eines Positivismus gewissermassen als kano-
nistisches Alltagsgeschift (61). Es handelt sich also eher um einen logischen
beziehungsweise methodischen Positivismus. Mit gutem Grund vermutet der
Verfasser eine gewisse Nihe zu Hans Kelsen (1881-1973), der, ausgehend von
der ,hypothetischen Grundnorm®, einen Positivismus vertrat, den Barion in
einem Brief an Carl Schmitt zu schatzen wusste (51/52, Fussnote 103). Barion
geriet — nicht nur damit - in einen Gegensatz zum angeblich antipositivisti-
schen, vor allem an der Ordnungs- und Institutionstheorie des franzosischen
Staats- und Verwaltungsrechtlers Maurice Hauriou (1856-1929) orientierten
Konzept der ,konkreten Ordnung“® des spateren Schmitt” (51/52). Die
Freundschaft zwischen beiden war daher einigen geistigen Belastungstests
ausgesetzt, hielt aber bis zum Tode Barions an. Dass dieser zeitlebens dem
Konzil einen der Schmittschen Politischen Theologie dhnlichen Ansatz vor-
warf, war Grund fiir Spindler, in einem hochinteressanten, auch auf bislang
unverdffentlichte Arbeiten, Briefe und Dokumente zuriickgreifenden Exkurs
den Begriffen, den Grundlagen und den weitverzweigten Zusammenhdngen
der Schmittschen Theorie sowie den Diskussionen in seinem Umfeld nach-
zugehen (222-236). Man entdeckt hier tief in die europdische Geistesge-
schichte zurilickreichende Parallelen zwischen den Rechtsgelehrten Barion
und Schmitt und wird nebenbei in die Geisteswelt eines hochgebildeten
Wissenschaftskreises eingefiihrt.

9 BARION, Hans: Rudolph Sohm und die Grundlegung des Kirchenrechts. Bonner
Antrittsvorlesung (= Recht und Staat in Geschichte und Gegenwart 81). Tiibingen: Mohr
1931, zitiert nach BARION, Hans: Kirche und Kirchenrecht, 79-104, hier 103. Zitiert nach
Spindler, 61, Fussnote 167.

10 Spindler (S. 51/52, Fussnote 103, hier S. 51) weist darauf hin, dass Barion im Bereich
des Kirchenrechts dem Denkansatz der ,konkreten Ordnung” nicht folgen kann, da ihm
die ,begriindende Norm oder Entscheidung” fehlt: Hinweis auf BARION: Die gegenwidrtige
Lage der Wissenschaft vom katholischen Kirchenrecht, in: Zeitschrift fiir evangelisches
Kirchenrecht, Bd. 8 (1961/1962) 228-290, zitiert nach BARION: Kirche und Kirchenrecht,
341-403, hier 352, Anm. 20; ahnlich BARION: Art. Kirchenrecht, I. Wesen und Rechtsquellen,
A. Katholische Kirche, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. 3. Aufl.,, Bd. 3,
Tibingen: Mohr 1959, 1501-1506, zitiert nach BARION: Kirche und Kirchenrecht, 327-333,
hier 329, wo er von der ,grundnormgebundenen Einzelgestaltung” spricht.

1 Zum Gegensatz Kelsen (,Wiener Schule“)/Schmitt (,Antipositivismus“) vgl. SPINDLER,
S. 51/52, Fussnote 103 (hier S. 52) mit Verweis u.a. auf Michael STOLLEIS: Geschichte des
offentlichen Rechts in Deutschland. Weimarer Republik und Nationalsozialismus. Min-
chen: Beck 2002, 163-186, insbesondere 178-183.



224 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Worauf griindet letztlich Barions Kritik am Zweiten Vatikanischen Konzil
und dessen Aussagen zu Staat, Eigentum und Mitbestimmung? Nach Spind-
ler ist es die hermeneutische Pramisse Barions, das Konzil akzeptiere nur
noch kerygmatische Begriindungen (326), weshalb auch die Aussagen des
Konzils auf ihre kerygmatische Begriindung oder Begriindbarkeit zu priifen
seien. Trdfe die Pramisse zu, ware Barions Kritik an der vom Konzil angeb-
lich vertretenen politischen (anstatt theologischen beziehungsweise bibli-
schen) Anthropologie gerechtfertigt. Tatsdachlich halt jedoch das Konzil an
der Tradition einer zwar zu unterscheidenden, aber - im Gegensatz zu Ba-
rions Meinung - nicht voneinander zu trennenden Seins- und Erlésungs-
ordnung fest. Spindler wortlich (326): ,Barion versucht [...] zu trennen, was
sowohl nach den konziliaren theologischen als auch nach dem meta-
physisch-sozialphilosophischen Personbegriff zusammengehort: die Freiheit
und die Eigenstindigkeit des Menschen und, als deren schopfungstheolo-
gische Voraussetzung, seine dem Bilde Gottes entsprechende Kreatiir-
lichkeit.“ Die Ausfiihrungen des Konzils zum Staat, zum Eigentum und zur
Mitbestimmung sind also nicht konkrete Weisungen oder ,Forderungen“ im
Sinne der Politik oder konkreter politischer, wirtschaftlicher oder gesell-
schaftlicher Modelle, wie diese etwa in den Wirtschaftswissenschaften oder
der Politikberatung gangig sind. Die Verkniipfung von kirchlicher Sozial-
lehre und Sozialethik ist eine andere. Sie liegt begriindet in der Zusammen-
gehorigkeit von Glaube und Vernunft als den beiden Quellen der Erkenntnis,
was nicht zu verwechseln ist mit einer Sdkularisierung des Glaubens, vor
welcher Barion - gegeniiber bestimmten, die Balance iiberschreitenden Kon-
stellationen sicherlich zu Recht - immer wieder warnen zu miissen glaubte.
Diese Position der Kirche hat zur Voraussetzung, dass die Vernunft als
Schopfung Gottes zu metaphysischer Erkenntnis fahig ist, dass es mithin
eine Theologia naturalis sowie eine naturrechtliche (,natiirliche“) Erkenntnis
der menschlichen Seins- und Sollensordnung gibt. Beides gehdrt zusammen.
Nur so ist, worauf Spindler mit Arthur F. Utz wiederholt hinweist (vgl. etwa
29/30, Fussnote 54), ein Paralogismus vermeidbar. Bei aller Bewunderung,
die man fiir Kant im Hinblick auf seine Freiheits- und Gewissensphilosophie
haben kann, ist die Katholische Soziallehre nicht auf Kantsche, Metaphysik
im eigentliche Sinne ausklammernde Transzendentalphilosophie reduzier-
bar. Der oft zu horende Satz, ,hinter Kant“ konne man ,nicht zuriick, ent-
puppt sich als vorwissenschaftliches, leeres Geschwitz, als ,banale Ein-
schiichterungsphrase®, wie Spindler mit Robert Spaemann sagt (ebd.).

Was ist die Quintessenz der Studie? Wie Spindler in seiner Schluss-
reflexion anmerkt, befindet sich die theologische Debatte iiber die ,Herme-
neutik der Reform“ (Benedikt XVI.) erst am Anfang. Seine Arbeit zur Staats-
und Soziallehre des Vaticanum II habe dazu lediglich einen Denkanstoss lie-
fern wollen (383). Diese Bescheidenheit ehrt den Autor, ist aber sachlich un-
zutreffend. In Wahrheit ist Spindler nicht weniger gelungen, als einen unwi-
derlegbaren Nachweis der Kontinuitat der konziliaren Staats- und Sozial-
lehre und, dank seiner konzisen hermeneutischen Reflexionen (187-219, 323-
329) dariiber hinaus, letztlich des gesamten Vaticanum II zur Lehrtradition
der Kirche zu erbringen. Barions positive Impulse greift er auf, auch wenn er



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 225

dessen Kritik widerlegt hat. Zuzustimmen ist Barion etwa in der Einsicht,
dass die Kirche sich nicht dem Staat ausliefern oder seine Strukturen imi-
tieren darf. Gerade wenn ,natiirliche und sittliche Grundlagen menschlichen
Lebens durch naturrechtswidrige Gesetze faktisch ausser Kraft gesetzt wer-
den, dann muss die Kirche ihre bis auf das konstantinische Zeitalter zurick-
gehende Bereitschaft zu Kohabitation und Kooperation iiberdenken“ (384),
resiimiert der Verfasser. Freilich: Das ,humanistische Appeasement” gegen-
tiber Staat und Gesellschaft wurde, so der Autor, mit dem Zweiten Vatica-
num nicht vollzogen. Spindler gibt abschliessend zu bedenken: ,Als Gefahr
eines Verrats an der ureigenen Sendung der Kirche aber bleibt es erhalten.”
(ebd.)

Spindlers Dissertation ist eine durchgehend begriindungstheologische
und begriindungsphilosophische Arbeit. Dieser rote Faden erweist sich als
konstitutiv fiir die Systematik des Werkes. Klare Gliederungen, streng lo-
gische Analysen, kritische Urteilsfihigkeit und guter Uberblick iiber geistes-
geschichtliche Zusammenhdnge zeichnen sie aus. Dem Autor gelingt es dank
seiner fachiibergreifenden Kenntnisse, vor allem auch im Staats- und Kir-
chenrecht, selbst schwierigste Argumentationsgiange zu verstehen und dem
Leser zu vermitteln. Nimmt man noch hinzu, dass die Arbeit (etwa in dem
hochinformativen Exkurs zu Schmitts Katholizismusschrift im Kontext
seiner Politischen Theologie) zugleich einen reichen Fundus geistesge-
schichtlicher Entwicklungsgange, Verweise und Querverweise sowie ver-
offentlichter wie noch unveroéffentlichter Archivalien zum Thema bietet, ist
die dahinter stehende wissenschaftliche Leistung kaum hoch genug einzu-
schidtzen. Allein der iiberaus reiche Anmerkungsapparat, quasi ein Buch im
Buche, verdiente eine eigene Wiirdigung. Die orthographisch, grammatisch
und stilistisch tadellose Sprache, das Personenregister und das ausgezeich-
nete Sachregister unterstreichen die hohe Qualitat dieser Arbeit. Sie erfiillt
ohne Zweifel die Anforderungen, die tiblicherweise an eine Habilitations-
schrift gestellt werden.



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

CALMA, Dragos : Etudes sur le premier siécle de I'averroisme latin. Approches et
textes inédits (= Studia artistarum 31). Turnhout : Brepols 2011. 385 p. ISBN :

978-2-503-54291-1.

Dans un article célébre publié en 1991 et consacré a l'historiographie de
I'averroisme latin des XIII® et XIV® siécles Ruedi Imbach a remarqué que « la
multiplication des sources et une lecture plus exacte des textes a eu pour
conséquence la mort lente du spectre engendré par Ernest Renan ».! Tou-
jours est-il qu'en 2006 Dragos Calma a édité avec Emanuele Coccia un
volume sur les Sectatores Averrois, qui examine la pensée de Siger de Bra-
bant et les réactions anti-averroistes d’Olivi et d’autres théologiens jusqu’a
Gérard de Bologne ;2 en 2007 Jean-Baptiste Brenet a publié les actes du col-
loque Averroés et les averroismes juif et latin ;3 en 2011 est sorti de presse le
volume 31 de la collection « Studia artistarum » intitulé Etudes sur le premier
siécle de l'averroisme latin. Dés le début de ce volume l'auteur, Dragos
Calma, déplore la « prudence parétique » qui s'instaure des qu’on prononce
le mot ‘averroisme’ (11, 15 ; cf. aussi 21) ; il souligne que plusieurs philosophes
qui ne se déclaraient eux-mémes averroistae et n’étaient pas appelés aver-
roistae par leurs contemporains ont défendu les doctrines d’Averroes, ont
commenté ses commentaires et ont discuté I'interprétation correcte de sa
pensée ; il soutient que 'enquéte sur I'usage du terme averroista au moyen
age et a la Renaissance menée par Dag Hasse - dans le livre édité par Brenet
- est un peu trop rapide et ne permet pas de nier 'existence de l'averroisme,
car « I'absence du mot ne constitue pas une preuve de la non-existence de ce
courant de pensée » (15). Faudra-t-il en conclure qu’au début du XXI® siecle
le spectre de l'averroisme a été ressuscité et hante a nouveau I'Europe ?

Pour éviter les malentendus, il convient de dire deés le début que Calma
ne plaide pas pour I'existence d’un courant de pensée averroiste doué d’unité
doctrinale interne : il intitule la premiére section de son livre « L’averroisme
se dit en plusieurs sens » (9); il reléve que les médiévaux ont désigné plu-
sieurs idées comme étant averroistes et que par conséquent « il n’est pas
justifié de reprendre uniquement le sens donné par Thomas » a ce terme, en
réduisant 'averroisme au seul probléme de I'unité de I'intellect (368). Calma
ne s'engage pas dans la discussion théorique sur les ‘ismes’ philosophiques et
ne se sert pas de la notion de ‘tradition averroiste’ — qui a mon avis a l'avan-

1 IMBACH, R.: L’averroisme latin du XIII® siécle, in: IMBACH, R./MAIERU, A. (éd.) : Gli studi
di filosofia medievale tra Ottocento e Novecento. Contributo ad un bilancio storiografico.
Roma : Edizioni di Storia e Letteratura 1991, 207.

2 Les ‘sectatores Averrois’. Noétique et cosmologie aux XIII° - XIV* siécles, in: Separatum
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 53 (2006) 1.

3 BRENET, ].B. (éd.) : Averroes et les averroismes juif et latin (= Textes et Etudes du Moyen
Age 40). Turnhout: Brepols 2007.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 227

tage de souligner I'enracinement textuel et la nature complexe et plurielle
des perspectives philosophiques qui se réclamaient d’Averroés. Cependant il
laisse clairement entendre qu’il utilise le mot ‘averroisme’ moins pour se
référer a une véritable ‘école’ que pour désigner une pluralité de maitres qui
partageaient un type de rapport aux ceuvres exégétiques et philosophiques
d’Averroeés (cf. 368-369).

D’ailleurs le livre de Calma n’est pas consacré au débat historiographique
mais a l'analyse détaillée de certaines doctrines et, surtout, a I'étude des
manuscrits et des textes, de leur transmission, de leur circulation, de leur
relations. Et c’est précisément pour cette raison que ce livre - qui donne
I'édition de plusieurs inédits de Siger de Brabant et d’autres maitres plus ou
moins connus - apporte une contribution majeure a I'histoire de la réception
de la pensée d’Averroés dans le monde latin et, plus en général, a I'histoire
de la philosophie médiévale.

Outre a la premiere section, qui offre un échantillon de témoignages de la
polysémie du terme averroista au moyen age et a la Renaissance, le livre
comporte deux sections principales. La deuxieme section est composée de
six chapitres sur « 'averroisme parisien », dont trois reprennent des articles
déja publiés alors que les autres trois sont inédits. Quatre chapitres tournent
autour de Siger de Brabant et examinent plusieurs aspects de sa philosophie
naturelle, de sa noétique et de sa conception de la nécessité et de la contin-
gence : ils confirment que Siger donne une lecture assez sélective et tendan-
cieuse de Thomas d’Aquin, qu’il modifie souvent ses doctrines mais que son
évolution ne peut pas étre réduite, comme le voulait Fernand Van Steen-
berghen, au passage d'une position ‘hétérodoxe’ a ‘l'orthodoxie thomiste’.
Les deux premiers chapitres de cette section, inédits, proposent une critique
serrée des nouvelles hypothéses émises récemment par Robert Wielockx et
Andrea Aiello sur l'attribution et la datation des écrits contenus dans le
manuscrit Paris, BnF, lat. 16297. Dans un travail publié il y a quatre ans, les
deux historiens ont en fait proposé une datation tardive de ce manuscrit qui,
a leur avis, aurait été composé par Godefroid de Fontaines entre 1277 et 1278,
lorsqu’il était bachelier en théologie.4 Calma analyse soigneusement l'ordre
et la composition des fascicules du manuscrit, réfute tous les arguments ap-
portés par Wielockx et Aiello et revient a '’hypothése de Palémon Glorieux,
selon lequel Godefroid de Fontaines aurait commencé a constituer son
‘recueil scolaire’ vers 1270, quand il étudiait a la Faculté des arts.

Le manuscrit lat. 16297 contient entre autres un commentaire des deux
premiers livres du De anima, que Robert Wielockx a publié, toujours en
2009, sous le nom de Boéce de Dacie.5 Calma montre que les arguments en
faveur de cette attribution sont peu convaincants, et parfois se fondent sur

4 WIELOCKX, R./AIELLO, A.: Goffredo di Fontaines aspirante baccelliere sentenziario. Le
autografe ‘notule de scientia theologie’ e la cronologia del ms. Paris BnF Lat 16297 (= Corpus
Christianorum. Autographa Medii Aevi 6). Brepols : Turnhout 2009.

5 WIELOCKX, R. (éd) : Boethii Daci Quaestiones super librum de anima I-II (= Corpus
Philosophorum Danicorum Medii Aevi 14). Hauniae: Apud Librarium Universitatis Austro-
Danicae 2009.



228 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

des assomptions discutables du point de vue méthodologique. En particulier,
la prétention de démontrer ‘par exclusion’ que ce commentaire est I'ceuvre
du maitre danois parait assez faible, et Calma a raison de remarquer : « la
méthode qui consiste a éliminer certains auteurs pour prouver que celui qui
reste est nécessairement l'auteur sinon le commentaire ne peut étre attribué
a aucun autre, nous semble trés problématique » (60).

La derniére section du livre offre des nouvelles perspectives sur la diffu-
sion de I'averroisme parisien en Angleterre et en Italie. Etudié pendant les
années 1960 par Anneliese Maier et Wladystaw Senko, le maitre anglais Tho-
mas Wylton a suscité récemment un grand intérét, comme le témoignent les
travaux de Jean-Baptiste Brenet, Christopher Schabel, Cecilia Trifogli et
Lauge O. Nielsen. La nouvelle édition de la Questio de anima intellectiva,
publiée en 2010 par ces deux médiévistes,® donne a Calma l'occasion de sou-
lever plusieurs questions concernant la datation, les rédactions, les sources
de ce texte remarquable et influent. Calma démontre ici - comme d’ailleurs
dans d’autres chapitres du livre — un flair assez singulier pour l'identification
des sources implicites : il montre en fait que Wylton puise beaucoup de
matériaux dans les écrits d’Albert le Grand, de Siger de Brabant et de Gilles
de Rome.

Quant a I'ltalie, Calma attire I'attention sur Antoine de Parme, un philo-
sophe et médecin dont la carriére se déroule entre Bologne et Padoue au
début du XIV® siecle. Bruno Nardi, Sofia Vanni Rovighi et Zdzistaw Kukse-
wicz avaient signalé, il y a un demi-siécle, que dans ses Dubia Antoine prend
position sur le probleme de l'unicité de l'intellect. En examinant de maniére
plus précise I'ensemble de la production philosophique et médicale d’An-
toine, Calma prouve qu’il est un témoin fondamental de la réception des
idées et des textes des averroistes parisiens en Italie. En particulier Calma
montre que, dans une question spécifiquement consacrée a l'unicité de
I'intellect, conservée dans un manuscrit de Budapest, Antoine cite ample-
ment les protagonistes du débat noétique parisien, surtout Thomas d’Aquin
et Gilles de Rome, et reproduit littéralement de tres longs passages du De
anima intellectiva de Siger de Brabant (cf. 318-329).

Il serait difficile de surévaluer l'importance de cette découverte. Les
spécialistes de Dante tiennent souvent pour sir qu’il connaissait bien les
écrits de Siger de Brabant, de Boéce de Dacie et de leurs collegues de la Fa-
culté des arts de Paris. Il n’est pas besoin de dire qu’il s’agit d'une conjecture
vraisemblable, mais il n’est pas légitime de la présenter comme un fait
éclairé sans apporter aucune preuve.7 Une premieére confirmation de I'acces-
sibilité des ceuvres de Siger - mort a Orvieto entre 1281 et 1284 - et des autres
artiens de Paris dans les villes ott Dante a vécu et a regu sa formation philo-

6 THOMAS WYLTON: On the Intellective Soul, éd. C. TRIFOGLI, L.O. NIELSEN, English transl.
by G. TRIMBLE. Oxford : Oxford University Press 2010.

7 Voir par exemple CORTI, M.: Dante a un nuovo crocevia. Firenze : Sansoni 1981, 83:
“Dante conosce i testi di Sigieri e di Boezio, conosce probabilmente anche quello dell’Ano-
nimo Giele [...], li ha ammirati, ne ha anche usufruito qua e la nelle opere precedenti la Com-
media...”.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 229

sophique a été offerte seulement en 2008, quand Armando Antonelli a publié
le dossier relatif au médecin bolonais Tommaso d’Arezzo, dénoncé par un
orféevre qui l'accusait d’exercer les arts magiques et d’avoir enchanté sa
femme pour voler ses avoirs. Avant de 'acquitter, le tribunal de Bologne de-
manda a maitre Thomas de rédiger 'inventaire de ses biens, y compris l'in-
ventaire de ses astrolabes et de sa bibliothéque. Parmi les livres qu’il possé-
dait en 1286 nous trouvons les Modi significandi de Boéce de Dacie ainsi que
plusieurs commentaires aristotéliciens de Boéce et de Siger, dont certaines
nous étaient inconnus : il avait en fait « tres quaternos Questionum Boetii et
Sugerii supra librum De generatione et De causis et unum quaternum Ques-
tionum Boetii supra librum De memoria et reminiscentia ». 8

Il valait la peine de signaler ce document, peu connu des médiévistes, car
il donne des informations précieuses et complémentaires a celles offertes par
Calma. Celui-ci, dans le chapitre consacré au « retour du numériquement
identique », publie un fragment d’'une question qui « fait probablement par-
tie d'un commentaire inconnu de Siger au De generatione et corruptione
d’Aristote, qui n'a rien en commun avec le Compendium magistri Sugeri su-
per De generatione et corruptione publié en 1974 par B.C. Bazdn » (238). Le
dossier du procés contre Thomas d’Arezzo confirme que Siger de Brabant
avait rédigé un commentaire per modum quaestionis sur le De generatione.
En outre, le dossier relatif au procés contre maitre Thomas prouve que les
textes de Siger ont eu une circulation tres précoce parmi les médecins de Bo-
logne, et nous permet donc de mieux comprendre la portée de la découverte
de Calma, qui démontre que, quelques décennies plus tard, un autre mé-
decin et philosophe italien - le maitre Antoine de Parme - connaissait, lisait
et copiait le De anima intellectiva de Siger, qu'’il appelait « Sugerus Magnus »
(cf. 324). Si 'on tient en compte que ce maitre était lié a des personnages
tels que Matteo Visconti et Cangrande della Scala, et fut accusé d’avoir or-
ganisé avec Dante lui-méme des sortiléges contre le pape Jean XXII (cf. 314-
315), on comprendra aisément que ce n’est pas le moindre des mérites du
livre de Calma que de donner des nouveaux éléments pour aborder de ma-
niére historiquement fondée le probléme, aussi débattu que passionnant, de
I'influence exercée par la tradition averroiste dans les milieux intellectuels,
laiques et parfois peu orthodoxes, fréquentés par Dante.

LucA BIANCHI

8 A. ANTONELLI: Un processo bolognese del 1286 contro il magister Tommaso d’Arezzo.
Dans: Per leggere. [ generi della lettura 8 (2008) 5-13. Voir maintenant la nouvelle édition de
ce document offerte par L. GARGAN : Biblioteche bolognesi al tempo di Dante. Libri di logica,
filosofia e medicina. Dans: Aevum 86 (2012) 667-690.



230 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

DIETRICH DE FREIBERG : (Euvres choisies II. La Vision béatifique. Sous la direc-
tion de R. Imbach et A. de Libera, introduction, traduction et annotations
par A.-S. Robin Fabre, avec la collaboration de R. Imbach (= Bibliothéque des
Textes Philosophiques). Paris : Vrin 2012. 383 p. ISBN : 978-2-7116-2436-2.

Le deuxiéme tome des (Euvres choisies de Dietrich de Freiberg (1250-1320),
sous la direction de R. Imbach et A. de Libera, vient de paraitre aux éditions
Vrin. Il s’agit de la traduction frangaise et de I'édition bilingue du De visione
beatifica. Cette traduction, réalisée par A.-S. Robin Fabre, en collaboration
avec R. Imbach, adopte un parti pris exigeant, puisqu’elle donne a lire dans
un francais clair et une syntaxe élégante un texte latin difficile, tout en op-
tant pour une version transparente et fidele a l'original. De la sorte, la tra-
duction est entiérement au service du texte dont elle restitue l'intelligence.

Le traité porte sur le probléme de la vision béatifique que le bienheureux
peut obtenir selon le modele de la vision de Dieu face-a-face. Ce texte ne
porte pas tant sur la possibilité pour 'homme de s’élever a une telle union
béatifiante, il examine plutét la modalité sur laquelle cette vision de Dieu
par essence peut s'opérer et les conditions de sa réalisation. Le dominicain
allemand, maitre en théologie a I'université de Paris entre 1296-1297, défend
une théorie intellectualiste et donne un traitement résolument philosophi-
que a ce probléeme théologique. Le traité adopte la forme de la dispute sco-
lastique dont I'enjeu est en premier lieu de démontrer que la vision béati-
fique s’obtient par l'intellect, et non par 'amour et la volonté, contrairement
a ce qu'affirment les Franciscains. Ainsi ce traité propose une théorie de la
connaissance novatrice qui se place au point de convergence entre les noéti-
ques d’Aristote et d’Augustin. En ce sens, l'intellect agent est compris
comme le fond de 'dme augustinien (abditum mentis) et I'intellect possible
en tant que pensée extérieure ou « cogitation » (cogitatio), comme a choisi
de le traduire A.-S. Robin Fabre.

La theése générale de 'ouvrage défend que la vision de Dieu s’opére de
maniére directe et immédiate, sans passer par des espéces intelligibles. Dieu,
le supréme intelligible, peut alors étre saisi directement et par essence. La
conséquence notable qu’en déduit 'auteur est que c’est par l'intellect agent,
et non l'intellect possible, que 'homme peut voir Dieu face-a-face. Cette
démonstration se divise en quatre grands moments argumentatifs : dans le
premier, Dietrich décline les propriétés de l'intellect agent in ordine ad
Deum, dans sa procession a partir de Dieu. Ensuite il étudie le rapport de
I'intellect agent a l'intellect possible, puis aux autres étants. Troisiemement,
Dietrich réfute la theése adverse affirmant qu’une telle vision béatifique
s’opére par l'intellect possible. La quatriéeme partie se déduit logiquement
des trois premieres : elle soutient que la vision béatifique se réalise directe-
ment et immédiatement par I'intellect agent en '’homme.

Dans le Traité de la vision béatifique, Dietrich refonde la noétique en
proposant une lecture concordante des écrits d’Aristote, lus par le prisme
d’Averroes, et des néoplatoniciens : Augustin, Proclus et Pseudo-Denys '’Aréo-
pagite. La prégnance de 'univers néo-platonicien est évidente en ce qui con-
cerne les caractéristiques de l'intellect agent qui sont déclinées en fonction



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 231

du processus d’émanation a partir de son principe. L'intellect agent est
redéfini comme une substance et en tant qu'image substantielle de Dieu en
I’homme. Puisque cette image procede essentiellement de Dieu, la troisiéme
et la quatrieme propriété s’ensuivent : I'intellect agent est capable de Dieu et
il est essentiellement converti vers ce dont il procéde : Dieu. La réinterpré-
tation néoplatonicienne de la noétique d’Aristote conduit a une conception
dynamique de l'intellectualité.

Cette théorie originale démarque fortement la conception de Dietrich de
celle de son illustre prédécesseur : Thomas d’Aquin. En effet, le Traité de la
vision béatifique est une ceuvre polémique qui appartient, avec les traités De
animatione caeli et De accidentibus, (Le traité des accidents, traduit par C.
Konig-Pralong, en collaboration avec R. Imbach, dans le premier tome des
(Euvres choisies paru chez Vrin en 2008), au triptyque formé par les trois
questions difficiles, De tribus difficilibus quaestionibus. Le point commun de
cette trilogie réside dans le ton polémique contre les communiter loquentes,
les partisans de la doctrine commune. Comme dans le Traité des accidents,
consacré au probléme de la séparation des accidents et de la doctrine de la
transsubstantiation et de l'eucharistie, la position de Dietrich est empreinte
d’un anti-thomisme de fait et d’intention. Ainsi, le Traité de la vision béati-
fique, vraisemblablement rédigé vers 1297, s’'oppose directement a la théorie
thomasienne de la béatification. Pour Thomas d’Aquin, la vision béatifiante
ne se réalise que par la médiation de la lumiére de gloire (lumen gloriae),
c’est-a-dire par 'intervention surnaturelle de la Grace divine, recue par l'in-
tellect possible.

C’est cette dimension polémique que révele I'excellente introduction de
A.-S. Robin-Fabre (aux pages 11-61) qui situe le traité dans le cadre histo-
rique et le contexte doctrinal des controverses sur la vision béatifique de la
fin du XIII® siécle. Aprés une présentation de 'enjeu et de la structure de
I'ouvrage, elle met en lumiére les principales sources de la pensée de Diet-
rich : Aristote, Augustin, Boece, Averroes, Proclus, Pseudo-Denys et le Liber
de causis, et donne un précieux relevé des références. A la question cruciale
« A qui répond Dietrich dans ce traité ? », sa réponse a le mérite de ne pas
céder a la facilité en érigeant Thomas d’Aquin en adversaire unique de Diet-
rich de Freiberg. Ainsi elle meéne une discussion toute en nuances qui sou-
ligne bien la spécificité de la position de Dietrich par rapport a ses nombreux
partenaires de discussion : Thomas d’Aquin, Gilles de Rome, Henri de Gand
ou Mathieu d’Aquasparta. Ce faisant, A-S. Robin Fabre évalue 'apport pro-
prement philosophique du Traité de la vision béatifique, eu égard aux trans-
formations profondes que l'auteur fait subir a I'anthropologie et a 'ontolo-
gie. L’'un des intéréts majeurs de cette introduction est de proposer une pos-
térité a la pensée de Dietrich en tragant ses possibles ramifications jusqu’au
Concile de Vienne (1311-1312) et chez des auteurs encore peu étudiés, comme
Eckhart de Griindig, Jean de Lichtenberg et Jourdain de Quedlinburg, et
d’esquisser par la de nouvelles pistes de recherche.

L’appareil de notes et les index sont des outils utiles pour comprendre le
texte dans son contexte afin de lui redonner toute sa pertinence et son acui-



b 5 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

té. Le volume est assorti de notes complémentaires définissant les concepts-
clés du texte, par exemple « lumen gloriae » ou « manieres », qui rendent
accessible le lexique philosophique de l'auteur. Ce deuxiéme tome des
(Euvres choisies est suivi d'une bibliographie actualisée sur Dietrich de Frei-
berg qui permet de constater 'essor des études sur ce penseur. On ne peut
que se féliciter de cette parution qui offre au public francophone, novice ou
spécialiste, un texte d'une rare densité conceptuelle qui permet de découvrir
une pensée alternative aux modeles canoniques de la théorie de la connais-
sance de la fin du XIII® siécle. Parce que le Traité de la Vision béatifique
témoigne d’'une philosophie médiévale riche, vivante, aux facettes multiples
et complexes, il faut remercier la maison d’édition Vrin de mettre de tels
textes a la disposition des lecteurs.

VERONIQUE DECAIX

KAUP, Susanne: De beatitudinibus. Gerhard von Sterngassen OP und sein Bei-
trag zur spdtmittelalterlichen Spiritualitdtsgeschichte. Berlin: Akademie Ver-
lag 2012. 597 S. ISBN: 978-3-05-005068-3.

In ihrer am Miinchener Grabmann-Institut abgeschlossenen Dissertation, die
in der Reihe ,Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikaner-
ordens” erschien, befasst sich die Autorin mit dem bislang unedierten Trak-
tat Medela languentis animae / Prata animarum Gerhards von Sterngassen.
Sie verfolgt zwei Ziele: Erstens soll das genannte Werk inhaltlich und struk-
turell untersucht und im Kontext der deutschen Dominikanertheologie des
14. Jahrhunderts verortet werden. Zweitens sollen Gerhards Arbeitsweise und
die spirituelle Aussageabsicht des Werkes beispielhaft erschlossen werden.:
Als Demonstrationsobjekt wahlt Kaup den Abschnitt tiber die Seligprei-
sungen der Bergpredigt, den sie ihrer Studie in Form einer kritischen Edition
anfiigt (317-470). Die Wahl dieses Abschnitts begriindet sie damit, dass ihn
alle drei Textzeugen mit signifikanten redaktionellen Unterschieden
tiberliefern. Ausserdem bringe die Edition Licht in die bisher kaum
untersuchte Rezeptionsgeschichte der Makarismenlehre.2 Auf den mit gros-
ser Sorgfalt und nach den Regeln der Kunst edierten Text folgen umfang-
reiche Verzeichnisse (473-597), die allen, die sich kiinftig mit Gerhard von
Sterngassen zu befassen haben, als unentbehrliche Hilfsmittel dienen wer-
den. Neben drei Indices mit Personennamen, Bibelstellen und Zitaten aus
patristischen und mittelalterlichen Quellen finden sich hier ausfiihrliche
Ubersichten zum Inhalt des Gesamttraktates und Synopsen seiner beiden
tiberlieferten Redaktionen. Die stilsichere, detailreiche und sachkundige Stu-
die, d.h. der der Edition vorausgehende Teil des Buches, fiihrt zunachst an
die Person und an das Werk Gerhards heran (41-177), um dann den Ab-
schnitt iber die Seligpreisungen genauer vorzustellen und zu untersuchen

1Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 38.
2 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 39.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 233

(179-309). Den Abschluss bildet das kurze Kapitel ,Ergebnisse und Ausblick”
(310-315).

Der einleitende Forschungsbericht macht deutlich, dass Gerhard seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts immer wieder in der Literatur erwahnt wird. Den-
noch ist man bis heute kaum iiber die Ergebnisse Martin Grabmanns und
seines Zeitgenossen Gabriel Lohr hinausgekommen. Bspw. wurde es zum un-
hinterfragten Topos, in Gerhard einen Vertreter der Rheinischen Dominika-
nermystik zu sehen.3 Dementsprechend zieht auch Susanne Kaup das Stich-
wort ,Mystik“ als moglichen Koordinatenpunkt fiir die Verortung seines
Hauptwerkes in Betracht. Als weitere Punkte nennt sie: Observanzfragen,
Ordensobere, Armutsfrage, Bildung und Wissenschaft, Frauenseelsorge und
Konflikte mit politischen Mdchten (59-67).

Im Kapitel ,Uberlieferungsgeschichte korrigiert sie die opinio communis
in einem wichtigen Punkt. Wahrend man die Miinchener Handschrift bis-
lang als verkiirzte Version des in den Trierer Handschriften tberlieferten
Textes einschdtzte, legt sie iiberzeugend dar, dass es sich umgekehrt verhalt:
Der Miinchener Redaktion (M) kommt sehr wahrscheinlich die Prioritat zu.
Folglich handelt es sich bei der Trierer Redaktion (T) um eine nachtragliche
Erweiterung und Anreicherung des urspriinglichen Textes. Als Zeitraum fiir
die Erstabfassung des Werkes schligt sie das erste Viertel des 14. Jahr-
hunderts vor und verweist u.a. auf die historiographische Uberlieferung, in
der mehrfach das Jahr 1314 erwahnt wird.4 Hinsichtlich der verschiedenen
metaphorischen Titel Medela languentis animae (M) und Prata animarum (T)
stellt sie fest, dass das Motiv der (Paradieses-)Wiesen im Werk selbst kaum
eine Rolle spielt. Hingegen ziehe sich das Motiv der Heilung - wenn auch
eher beildaufig — durch den ganzen Traktat und wiirde dessen Charakter gut
treffen.5 Die Grunddifferenz beider Redaktionen, die die tibrigen Unterschie-
de verstandlich macht, sieht sie in der je verschiedenen Hauptintention: M
prasentiere sich durchgehend als spirituelles Werk, das Lebensorientierung
anbiete und zu einem gelingenden christlichen Leben anleite. Dagegen sei T
von einem systematischen, auf Vollstandigkeit bedachten moraltheologi-
schen Interesse geleitet. Dadurch entstehe der Eindruck einer Summa. Aller-
dings deutet Kaup an, dass sie diese Neukonzeptionierung fiir misslungen
hadlt, da sich der Traktat aufgrund seiner fehlenden Stellennachweise nicht
als praktisches Nachschlagewerk - etwa als Handbuch zur Buf3- oder Predigt-
vorbereitung - eigne.6 Die Theorie der verschiedenen Hauptintentionen wird
anhand vieler Textbeispiele als plausibel erwiesen.7 Ebenso einleuchtend ist
die These, dass die Grundstruktur des zwei Blicher umfassenden Traktates in
einem dreigliedrigen Schema von Abstieg in die Stinde, Umkehr in Buf3e und
Beichte und Aufstieg zu Gott mithilfe der Tugenden und verschiedener Gna-

3 Vgl. bspw. DE LIBERA, Alain: La mystique rhénane d’Albert le Grand a Maitre Eckhart.
Paris: Oeil 1984, 13 f. Vgl. dazu KAUP: De beatitudinibus, 49.

4 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 93.

5 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 92.

6 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 100.

7Vgl. z.B. KAUP: De beatitudinibus, 256.



234 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dengaben besteht.® Besondere Aufmerksamkeit erfahrt die mittelalterliche
Arbeitsmethode des Kompilierens, da der gesamte Traktat ausnahmslos aus
Texten fremder Autoren zusammengestellt ist. Allein dies ist fiir den moder-
nen, mit Plagiatsskandalen vertrauten Leser ungewdhnlich. Noch mehr wun-
dert er sich wohl dartiber, dass Gerhard seine eigene Kompilation mithilfe
von Werken anderer Kompilatoren erstellt, z.B. von Hugo Ripelin von Straf-
burg, Wilhelm Peraldus und Thomas von Hibernia.9 Diese Autoren geben
aber sehr hdufig ihre Quellen nicht an. Um sein Werk als einheitlich er-
scheinen zu lassen, habe Gerhard deshalb gleich auf alle Quellennachweise
verzichtet. So habe er auch dann gehandelt, wenn der Nachweis leicht mog-
lich gewesen ware, wie etwa bei den Zitaten aus Thomas von Aquin, die
immerhin ein Viertel des Gesamttextes ausmachen.’ Kaup vermutet noch
einen anderen, mehr inhaltlichen Grund fiir dieses Vorgehen. Denn die
einzelnen Abschnitte des Traktates bestehen meist aus einem doktrinalen
und einem Exempla-Teil, der die Lehre veranschaulichen und sich als lebbar
erweisen soll. Wahrend jener aus Texten der mittelalterlichen, und zwar vor
allem der dominikanischen, Schultheologie besteht, so basiert dieser auf der
Altvaterliteratur. Interessanterweise tilgt Gerhard die Namen der Altvater
keineswegs. Etwas gewagt folgert Kaup daraus: ,Nicht die im doktrinalen
Teil zitierten Theologen, sondern die in den Beispielen genannten Mdnche
versteht er als die aufgrund ihrer Lebenspraxis erprobten Gewdhrsmanner.“n
,Die eigentlichen Autoritaten [...] sieht er nicht in den akademischen ,Lese-
meistern’, sondern in den in der geistlichen Lebensfiihrung erfahrenen, vor-
bildlichen ,Lebemeistern‘.“> Kénnte die namentliche Nennung der Altvdter
aber nicht viel einfacher darin begriindet sein, dass es schlichtweg zur Natur
des Exempels gehort, moglichst konkret und anschaulich zu erzahlen? Kaups
Deutung des Verhdltnisses von doktrinalem und Exempla-Teil erscheint zu
einseitig. Ist nicht auch die Frage zu stellen, was mit den Altvatergeschich-
ten geschieht, wenn sie auf dem Hintergrund einer weitgehend thomisti-
schen Doktrin gelesen und interpretiert werden? Die Antwort hierauf konnte
helfen, das Verhaltnis Gerhards zur Gedankenwelt seines Kolner Studien-
kollegen Heinrich Seuse, der die Wiistenvater ebenfalls schdtzte, genauer zu
bestimmen. Kaup spricht diesbeziiglich lediglich von ,Assoziationen [...],
denen nachzugehen sich lohnen wiirde“.3 Nur beildufig erwdhnt sie, dass
bereits die ersten Anfange des Predigerordens von der Rezeption der Alt-
vaterliteratur gepragt waren, da Dominikus selbst ein eifriger Leser der
Collationes Cassians war.'4 Die Autorin charakterisiert die Medela Gerhards

8 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 95.

9 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 153f.

10 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 158.

11 KAUP: De beatitudinibus, 154.

12 KAUP: De beatitudinibus, 312.

13 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 315.

14 Vgl. Kaup: De beatitudinibus, 167. Hier fehlt der Hinweis auf den sog. Libellus. Vgl.
JORDAN VON SACHSEN: Biichlein von den Anfingen des Predigerordens, c. 13, in: HOYER, Wolf-
ram (Hg.): Jordan von Sachsen. Ordensmeister, Geschichtsschreiber, Beter. Eine Textsamm-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 235

treffend als ,,Collage“.’s Sie attestiert ihm, dieses Genre meisterhaft zu beher-
rschen. Seine Art des Kompilierens zeuge von grofler Belesenheit und weise
ihn sogar als systematischen Theologen aus.®6 Dieses Lob mag berechtigt
sein. Es sollte jedoch nicht dariiber hinwegtduschen, dass man es hier mit
einem Kompilator von Kompilationen zu tun hat, einem Autor, der sicher
nicht in der ersten Reihe der deutschen Dominikanertheologie des 14. Jahr-
hunderts steht.

Die von der Autorin angestrebte Verortung Gerhards in dieser Schul-
tradition fiithrt fast ausschliefflich zu negativen Ergebnissen. Seine Lehre ist
keine ,Mystik im engeren Sinn“ d.h. Lehre von der ,Erfahrung der Nahe
Gottes“ oder der ,Vereinigung mit ihm“.17 Ebenso wenig dauflert er sich zur
damaligen Armutsdiskussion, zu politischen Konflikten oder zu spezifischen
Problemen der Frauenseelsorge.’® Anhaltspunkte fiir die Themen Observanz
und Obere bieten allein die haufigen Invektiven gegen Prdlaten und Reli-
giosen. Eine akademische Tatigkeit Gerhards ist nicht nachzuweisen. Inner-
halb der deutschen Dominikanertheologie gehort er der pastoral-praktischen
Richtung an.

PAuL HELLMEIER

HERMANNI, Friedrich: Metaphysik. Versuche tiber letzte Fragen (= Collegium
Metaphysicum 1). Tiibingen: Mohr Siebeck 2011. 251 S. ISBN: 978-3-16-150622-3.

Der US-amerikanische Philosoph Richard Rorty verband mit seiner wirk-
machtigen Ausrufung des ,linguistic turn® im Jahr 1967 eine geistesge-
schichtliche Diagnose. Demnach herrschte bis zur Barockzeit das ontologi-
sche Paradigma (,,Sein®) vor, das in der Neuzeit vom transzendentalphiloso-
phischen Paradigma abgel6st wurde (,Bewusstsein®), bevor dies wiederum in
der Moderne vom sprachphilosophischen Paradigma (,Sprache®) beerbt wur-
de. Nach einer Lesart dieser hdufig als Orientierungspunkt gebrauchten
Diagnose bleiben in dem jeweils neuen Paradigma die alten Fragen in gewis-
ser Weise erhalten. Angesichts der prinzipiellen Begrenzung auch des letz-
ten Paradigmas und seiner mitunter relativistischen wie irrationalen Fort-
schreibung {berrascht der Riickgriff auf Theorieangebote vermeintlich
langst tiberwundener Paradigmen daher nicht. Dieser Riickgriff versucht
Gegenwartsprobleme im Sachgesprach mit Stimmen der Vergangenheit zu
klaren - und ist deswegen nie blof} restaurativ, sondern immer auch kon-
struktiv. In der Regel geschieht dieser Riickgriff auf das transzendentalphilo-
sophische Paradigma. Sowohl die katholische als auch die protestantische

lung. Leipzig: Benno Verlag 2002, 36. Diese Tradition wurde im Orden noch linger gepflegt,
z.B. durch den deutschen Dominikaner Johannes Nider (um 1380-1438). Vgl. dessen Werk
Die 24 goldenen Harfen.

15 Vgl. z.B. KAUP: De beatitudinibus, 227; 235.

16 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 221.

17 Vgl. KAUP: De beatitudinibus, 315.

18 Vgl. hierzu und zum Folgenden KAUP: De beatitudinibus, 314.



236 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Theologie betreiben dies im deutschsprachigen Raum mit einem so beacht-
lichen Engagement, dass konfessionell eingespielte Zuspitzungen innerhalb
der westkirchlichen Voraussetzungsgemeinschaft aufgedeckt und relativiert
werden. Die hier anzuzeigende Studie des Tiibinger Religionsphilosophen
und protestantischen Systematikers Friedrich Hermanni geht nun noch ei-
nen Schritt zuriick. Sie pladiert in einer sehr groffen Ndhe zu Leibniz fir
eine theistische Metaphysik, die ihren letzten Halt in einer beweisbaren
Wirklichkeit Gottes findet. Fiir dieses im deutschsprachigen Raum philo-
sophisch wie protestantisch und katholisch ungewdhnliche Programm beruft
sich Hermanni neben der vorkritischen Metaphysik auf Einsichten anglo-
amerikanischer Gegenwartsphilosophie und moderner Physik. Zudem bean-
sprucht Hermanni, in dem fiir den Protestantismus zentralen Freiheitsver-
stindnis eine Ubereinstimmung mit der Theologie Luthers; eine klare Ab-
grenzung erfolgt gegeniiber der als antirationalistisch identifizierten Offen-
barungstheologie Barths.

Was vor diesem Hintergrund zundachst auffdllt, ist die Fraglosigkeit, mit
der Hermanni in seiner Einleitung (1-11) die Notwendigkeit einer Metaphysik
gegeben sieht. Es stellt sich namlich seines Erachtens nicht die Frage, ob
man Metaphysik treiben mochte, sondern lediglich, in welcher Gestalt dies
geschehen soll. Hermanni argumentiert dafiir, dass die Fragen der Metaphy-
sik fiir den Menschen unvermeidlich sind und von den Einzelwissenschaften
nicht befriedigend beantwortet werden konnen. Diese plausible Erkliarung
wird leider nicht weiter ausgefiihrt, sondern in wenigen Sitzen konstatiert.
Noch provokativer diirfte freilich im Folgenden sein, dass Hermanni sich auf
die Themen von Gott, Freiheit, Seele und Religion und damit grundsdtzlich
auf klassische Themen einer metaphysica specialis konzentriert. Der Bereich
der metaphysica generalis entfdllt. Angesichts der oben skizzierten Situation,
die es kaum erlaubt, stillschweigend die Plausibilitdt einer und dariiber hi-
naus einer bestimmten metaphysica generalis vorauszusetzen, diirfte an die-
sem Punkt mit erheblicher Reserve zu rechnen sein. Allerdings kénnte man
auch anders argumentieren: Es sind gerade die Themen der metaphysica
specialis, in denen die metaphysica generalis in letzter Zuspitzung zu sich
kommt und in dieser Selbsttransparenz ihre Giiltigkeit erweist. Entspre-
chend ist man auf Hermannis materiale Ausfithrungen verwiesen; sie erfol-
gen in vier Teilen.

Der erste Teil (15-90) gilt Gott, der sich - so die Generalthese - im stren-
gen wie klassischen Sinn beweisen ldsst. Nach Hermanni ist die Leibniz-
Version des kosmologischen Gottesbeweises schlagend: Von den kontingen-
ten Dingen ist mittels des Satzes vom zureichenden Grund auf ein Seiendes
zu schliefden, das notwendig existiert und Gott ist. Als entscheidende Ein-
sicht zeigt sich: Selbst wenn die kontingenten Dinge sich wechselseitig er-
klaren wiirden, ist nicht geklart, warum es iiberhaupt kontingente Dinge
gibt. Dies muss jedoch bei der Annahme des Satzes vom zureichenden
Grund erklart werden. Da nach Hermanni die Giiltigkeit dieses Satzes fiir
den Menschen unhintergehbar ist, obwohl dieser Satz logisch nicht notwen-
dig ist, wie Hermanni selbst notiert, muss an diesem Punkt eine Erklarung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 237

erfolgen. Da es sich ferner bei dem Universum als solchem, so Hermanni, um
einen empirischen Gegenstand handelt, kann der Satz vom zureichenden
Grund auch nicht mit dem Hinweis eingeschrankt werden, der Begriff des
Universums sei mehr als empirisch. Bedenkenswert ist Hermanni zufolge je-
doch der kantische Hinweis auf die Problematik eines ens necessarium. Dies
fiihrt zu seiner Neufassung des ontologischen Gottesbeweises, der den An-
sprichen kantischer Kritik am pradikativen Gebrauch des Existenzquantors
im ontologischen Gottesbeweis geniigen soll. Die Neufassung Hermannis
folgt Einsichten von Spinoza und Leibniz und grenzt sich entschieden von
der Offenbarungstheologie Barths ab. Der als giiltig behauptete ontologische
Gottesbeweis besagt nach Hermanni: Es gibt Moglichkeiten, die dazu tendie-
ren, wirklich zu werden, und zwar umso starker, je besser sie sind. Daher hat
das hochst vollkommene Wesen die unaufhaltsame Tendenz, wirklich zu
sein. Dies versteht Hermanni als eine Deutung des Schopfungsgedankens.
Auch die naheliegende Uberlegung, dass im Rahmen der gewihlten Annah-
men die relativ vollkommenste Welt sich selbst verwirklicht, spricht nicht
dagegen. Letztere hdangt namlich in ihrer Verwirklichung von der Wirklich-
keit Gottes ab, die aufgrund des Satzes vom zureichenden Grund so strin-
gent aus ihrer Moglichkeit folgt, dass dieselbe gewissermaflen schon wirklich
ist, und zwar so, dass jeder Zweifel ausgeschlossen ist. Dies wirft allerdings
meines Erachtens die Fragen auf, inwieweit erstens diese Relativierung mit
der zuvor vorgenommenen Bestimmung von Moglichkeit und Wirklichkeit
vertriglich ist und was dies zweitens wiederum fiir die beanspruchte Uber-
einstimmung mit Kants Kritik am ontologischen Gottesbeweis bedeutet.
Hermanni jedenfalls kombiniert im nachsten Schritt seine Position mit
Schellings ,positiver Philosophie®, die er als eine zunehmende Prdzisierung
des teleologischen Gottesbeweises versteht, der anders als das kosmologi-
sche und ontologische Argument keine letzte Gewissheit iiber die Verfasst-
heit des zu beweisenden Gottes verschafft. Wie sich diese Auslegung damit
vertragt, dass Schelling selbst gerade diese Offenheit seines ,Gottesbeweises”
mit der Ablehnung des ontologischen Gottesbeweises verkniipft, wird leider
nicht geklart. Dies ware interessant gewesen, weil Schelling damit ein kon-
stitutives Kontingenzbewusstsein der eigenen Theoriegestalt verkniipft und
Monismus sowie Dualismus so aufeinander bezieht, dass deren fugenlose
SchlieBung in Gott nicht aufgeht. Damit entfdllt jedoch anders als bei
Hermanni eine ,Metaphysik des Abschlusses” (Konrad Cramer). Umso span-
nender ist es, dass im zweiten Teil von Hermannis Metaphysik (93-144) ein
freiheitstheoretischer Kompatibilismus, der Freiheit und Determinismus fiir
vereinbar halt und der nach Hermanni auch lutherisch ist, mit einer dualen
Losung der Theodizeefrage verbunden wird. Letzteres bedeutet, dass fir
Hermanni die Theodizeefrage logisch losbar ist: Ein theistisch verstandener
Gott schafft notwendigerweise eine uniibertreffbar gute Welt, die allerdings
nicht frei von Ubeln sein muss. Davon unterscheidet Hermanni die empiri-
sche Frage des Theodizeeproblems, die aufgrund der dafiir in Anschlag zu
bringenden Kriterien nicht losbar ist: Kein Mensch iiberschaut letztlich den
Weltlauf einschlieRlich seiner konkreten Alternativen. Im dritten Teil (147-



238 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

190) pladiert Hermanni im Ausgang vom gegenwartigen Problembewusstsein
der Philosophy of Mind fiir eine nichtphysikalische Identitatstheorie des
Mentalen beziehungsweise der Seele, wie es auch die Philosophie Schellings
nahelegt. Fir die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele bedeutet dies
folgerichtig, dass das traditionelle Modell im Sinn einer Trennung von Seele
und Leib im Tod nicht aufgeht. Stattdessen votiert Hermanni mit dem von
ihm prinzipiell als triftig erachteten Gottesbeweis von Hans Jonas fiir eine
anamnetische Gegenwart der Verstorbenen im gottlichen Geddchtnis. An
dieser Stelle fragt man sich, warum der Gottesbeweis von Hans Jonas nicht
auch im ersten Teil von Hermannis ,Metaphysik® behandelt wird - und
warum seine etwas anders akzentuierende Reformulierung durch Robert
Spaemann nicht vorkommt. Im vierten Teil (192-214) wendet sich Hermanni
der Religionstheologie zu und argumentiert mit Hilfe von Hegels Religions-
begriff und Gottesverstindnis vor dem Hintergrund des gangigen Dreier-
schemas von Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus fiir einen kriti-
schen Inklusivismus: Wenn Religion das menschliche Gottesbewusstsein ist,
dann muss Gott als Moment einer in sich differenzierten Einheit gedacht
werden, die nicht im Sinn schlechter Unendlichkeit ihr Dasein im Jenseits
fristet. Vielmehr ist Gott im Kontext der Religionsgeschichte zu erfassen, in
der er als Geist sich zunehmend konkretisiert, um im Christentum in eben
dieser Vorstellung zu erscheinen. Relativierend fiigt Hermanni insbesondere
hinzu, dass heute sich Hegels evolutive Aufstufung des religiosen Bewusst-
seins nicht mehr so global behaupten lasst.

Zusammenfassend lasst sich sagen: Friedrich Hermanni hat mit seiner
provokativen wie geistreichen ,Metaphysik” den gegenwartigen Protestan-
tismus auf eine meines Wissens singuldare Art wieder fiir das ontologische
Paradigma geoffnet; dies erfolgt unter Aufnahme angloamerikanischer Ge-
genwartsphilosophie und moderner Physik, die im deutschsprachigen Dis-
kurs der Religionsphilosophie mitunter ausgeblendet werden. Dieser 6ffnen-
de und integrative Zug wird allerdings gegenldufig eingeschrankt, wenn Ein-
sichten der Kultur-, Sozial- und Geschichtswissenschaften kaum berticksich-
tigt werden. Dies scheint systemimmanent mit einem fundamentalen Punkt
von Hermannis Konzeption zusammenzuhdngen, namlich der Einhegung der
Kontingenz durch den Anspruch einer ontologisch aufgeladenen Vernunft-
notwendigkeit. Dies ist insofern problematisch, als diese als verniinftig bean-
spruchte Selbstpositionierung von Kontingenz zu befreien scheint. Hier liegt
mit dem spdten Schelling die Frage nahe, ob der Vollzug der Vernunft nicht
gerade der interne Ort der Kontingenz der Vernunft ist, insofern die Ver-
nunft ihren Vollzug nie einholt und insofern selbst faktisch ist. Oder auf der
Ebene des Religionsverstandnisses formuliert, das nach Hermanni unter den
Bedingungen der Entfremdung des Menschen letztlich wieder einen Ver-
nunftzugang erlaubt: Stellt Hermanni nicht tendenziell einseitig auf die
Gegenstandlichkeit zuungunsten der Zustandlichkeit des menschlichen Got-
tesbewusstseins ab? Lasst sich der Vollzug - ob nun der Vernunft oder des
Glaubens - vollstandig in Bestimmtheit tiberfiihren, und wenn dies nicht der
Fall sein sollte, spricht dies nicht gegen eine in sich schliissige Metaphysik?



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 239

Und kann die im Gottesgedanken dann zu forcierende Kontingenz nicht im
Sinn einer freiheitlichen Offnung gedeutet werden, von der das alte Schreck-
gespenst eines neuen Willkiirgottes deutlich entfernt ist?

MALTE DOMINIK KRUGER

BORDEN, SHARKEY Sarah: Thine Own Self. Individuality in Edith Stein’s Later
Writings. Washington D.C.: The Catholic University of America Press 2010.
254 p- ISBN: 978-0-8132-1682-9.

Das Buch von Sarah Borden ist die Ausarbeitung ihrer Doktorarbeit, die sie
2001 an der Fordham University mit dem Titel An Issue in Edith Stein’s Philo-
sophy of the Person: The Relation of Individual and Universal Form in ,Endli-
ches und ewiges Sein® verteidigt hat. Es handelt sich um die Frucht einer
mehrjahrigen Auseinandersetzung mit der philosophischen Frage nach dem
Individuationsprinzip insbesondere in Bezug auf die menschliche Person.
Borden ist sich bewusst, dass Edith Stein Phdanomenologin ist und bertick-
sichtigt in ihrer Arbeit Steins Frithwerke an mehreren Stellen, jedoch ohne
die wichtige Einfiihrung in die Philosophie. Dann konzentriert sie sich ihrer
eigenen Ausbildung entsprechend auf die Untersuchung der Spatwerke,
besonders auf Endliches und ewiges Sein. Besonders hervorgehoben wird die
Auseinandersetzung Steins mit Thomas von Aquin, wobei Borden dankens-
werterweise bereits in ihrem Vorwort klar ihre Position zum Ausdruck
bringt: ,Although I find Stein’s account of the individual beautiful and
deeply, deeply attractive, I have in the end become a convinced, if modified,
Thomist, and the final chapters will defend - however imperfectly - a more
Thomistic view of individuality” (XIf.). Borden hdtte praziser sagen konnen,
dass sie Thomistin geblieben ist, d.h. mit anderen Worten, dass ihre Ausein-
andersetzung mit Stein ihre erste Pragung nicht in Frage zu stellen ver-
mochte.

In ihrer Einfithrung resiimiert Borden ihr Verstandnis Steins mit folgen-
den Worten: ,In order to account (at least in part) for our individual uni-
queness, Stein posits an individual form for each human being. But she also
claims that we genuinely share a common human form which retains its dis-
tinct character, even when united to an individual form.“ (XV) Mit individual
form tbersetzt Borden Steins ,individuelles Wesen®, weil sie damit einen Zu-
gang zur klassischen Frage nach dem Individuationsprinzip schaffen méchte.
Freilich ist diese Ubersetzung problematisch, wenn man bedenkt, dass Bor-
den ansonsten ,Wesen“ mit essence iibersetzt und dass Stein den Formbe-
griff in Endliches und ewiges Sein differenziert, indem sie die Form der
mittelalterlichen Philosophie als ,Wesensform“ und die Form der Husserl-
schen formalen Ontologie als ,Leerform“ bezeichnet. Stein stellt tibrigens
die Frage sowohl nach der Individualitat der Wesensform als auch der Leer-
form, wogegen sich Borden nur fiir die Frage nach der Individualitiat der We-
sensform interessiert. Bordens Problem mit dieser Auffassung ist nicht die
individuelle Form an und fiir sich, eine solche gibt es ja auch bei Thomas,
sondern Steins Auffassung, dass diese Form fiir die leiblich-seelische Einheit



240 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und fiir die Umwelteinfllisse a priori sei und etwas zur allgemein-mensch-
lichen Form hinzufiige. Solche ,a priori content-rich individual forms"“
(XX1V, 185, 187, 204, 205, 208, 218, 233, 235, vgl. 184, 201, 202) oder auch eine
,essential a priori individual nature“ (203) miissen nach Borden zuriickge-
wiesen werden. Damit ist das Leitmotiv des Buches angegeben.

Zuerst werde ich Bordens Weg (kritisch) mitgehen, um anschliessend
eine Auswertung zu versuchen. In den ersten sechs Kapiteln gibt Borden
eine Darstellung von Steins Auffassung. Das erste Kapitel bietet einen Uber-
blick zur Frage nach der Individualitait der menschlichen Person bei Stein
(zuerst in den Spatschriften und dann erst in den Friithschriften, 2-16) und
scheint das Ziel zu verfolgen, dem Leser den Eindruck zu vermitteln: ,,Aufge-
passt, das ist ein wichtiges Thema bei Stein!“ Dann geht Borden im An-
schluss an Jorge Gracia und seine Untersuchungen zum Individuationsprin-
zip im Mittelalter dazu iiber, den terminologischen Rahmen der Untersuchung
abzustecken. Besonders wichtig ist Bordens Auffassung von ,uniqueness“ (20-
22), gemadss welcher die Einzigartigkeit nicht lediglich numerisch zu verste-
hen sei, sondern einen mehr oder weniger stark verstandenen Wesensunter-
schied bezeichne.

Im zweiten Kapitel nennt Stein fiinf Gruppen von Griinden fiir Steins
Auffassung der Individualitit menschlicher Personen: Erstens geht Borden
davon aus, dass ,[o]ur individual personalities [...] a more or less consistent
internal unity and intelligibility“ (28) haben, die nicht auf Umwelteinfliisse
zuruckfithrbar sei und die von Stein in ihren Frithwerken ,Kern der Person®
genannt wird. Zweitens nennt Borden die Evolutionstheorie (30-43), mit der
sich Stein in ihrer philosophischen Anthropologie in Miinster auseinander-
setzt. Die naturwissenschaftlich bestdtigte Annahme einer Evolution der
Species wird zur Herausforderung fiir die aristotelisch-thomistische Auffas-
sung, gemadss welcher die Speciesform unverdanderlich sei. Die Tatsache, dass
sich die Speciesform im Lauf der Zeit verandern kann und dass innerhalb
einer Species gewisse Spielarten mdoglich sind, ist fiir Stein ein Hinweis fiir
ein erneuertes Verstindnis der Form und fir die individuell verschiedene
Form bei menschlichen Personen. Drittens nennt Borden im Sinne von An-
deutungen theologische Griinde (43f.), besonders die Schopfung der un-
sterblichen Geistseele durch Gott sowie der je einzigartige Platz jeder Person
im Leib Christi. Viertens sind Griinde im Rahmen der geistigen Entwicklung
zu nennen, in welcher der Kern der Person zur Entfaltung kommen kann
(44-48). Flinftens widmet sich Borden Steins Kritik am thomistischen Stan-
dardverstandnis des Individuationsprinzips als ,designated matter” (50), das
aber Borden in ihrer eigenen Position nicht mehr beriicksichtigen wird (48-
54).

Das dritte Kapitel gibt einen Einblick in die Unterschiede zwischen Stein
und Thomas in Bezug auf das Verstandnis von Wesen. Nach Borden liegen
die beiden Hauptunterschiede darin, dass es bei Stein, wie auch bei Husserl,
Wesen von Gegenstanden gebe, die nicht existieren (62f.), und dass es viel
mehr Wesensstrukturen gibt als bei Thomas, der diese nur bei Substanzen
annehme (63f.). Im vierten Kapitel untersucht Borden die Unterscheidung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 241

zwischen wirklichem, gedanklichem und wesenhaftem Sein, wobei sie in
Bezug auf das wesenhafte Sein Steins Unterscheidung zwischen dem sich
zeitlich entfaltenden Wesen und der unzeitlichen Wesenheit einfiihrt. Aus-
gehend von Steins Annahme der unzeitlichen Wesenheiten thematisiert
Borden Steins Position im Universalienstreit: ,[...] in following Scotus rather
than Thomas on the nature of universals, Stein insists that there is some
necessity, unity, and being to essential structures independent of and in
some sense prior to its instantiation in things.“ (102) Im fiinften Kapitel geht
es zundchst um den Unterschied von Wesensform und Wesen in Endliches
und ewiges Sein: ,Stein distinguishes between the principle responsible for
growth (the substantial form, Wesensform) and that responsible for intelligi-
bility (the essence), although also claiming that the two are intrinsically
related” (114). Beim ersten Prinzip gehe es um Metaphysik, beim zweiten um
Ontologie (122f.). Borden sagt wohl, dass beide Prinzipien intrinsisch mitein-
ander verbunden seien, doch konkret trennt sie, was bei Stein zwei Aspekte
derselben Realitdt sind. Die Untersuchung der Frithwerke hatte zeigen kon-
nen, dass bei Stein der Kern der Person - spdter das Innerste der Seele - un-
mittelbar im Anschluss an die Dissertation nicht nur auf die Frage nach den
Entfaltungsmoglichkeiten (Verstehensprinzip), sondern auch auf die Frage,
was von innen her zur Entfaltung drangt (Wachstumsprinzip) eine Antwort
geben will. Anschliessend wendet Borden diese Unterscheidung, aber eben
mit der genannten Trennung, auf die Frage nach dem Individuationsprinzip
an, als ob das individuelle Wesen das wesenhafte Sein und die Wesensform
das wirkliche Sein individuieren wiirden.

Im sechsten Kapitel geht es Borden, ohne dass hier die Verbindung zu
den vorhergehenden Kapiteln ersichtlich wdre, um Husserls und Steins Me-
reologie. In Husserls dritter Logischer Untersuchung Zur Lehre von den
Ganzen und Teilen sind fir Stein zwei Punkte von besonderer Wichtigkeit:
erstens die Unterscheidung zwischen zwei verschiedenen Arten von Teilen,
den unabhdngigen Stiicken und den abhangigen Momenten, sowie zweitens
die verschiedenen Fundierungsverhdltnisse. Angewandt auf die Frage nach
dem Verhadltnis zwischen dem allgemeinen und individuellen Wesen der
menschlichen Person kommt Borden zum Schluss, dass es sich um zwei von-
einander abhdngige Momente des Wesens handelt. Wie stehen die beiden
Momente zusammen? Stein sei ungenau: manchmal sage sie, dass das indivi-
duelle Wesen das allgemeine fundiere und manchmal genau das Gegenteil
(136). Offenbar kommt das daher, dass Stein im Anschluss an Husserl von ei-
ner gegenseitigen Fundierung oder Durchdringung des allgemeinen und
individuellen Wesens ausgeht. Trotz der Interpretationsschwierigkeit kommt
Borden zum Schluss: ,Insofar as the notion of essential being and the
Husserlian mereology are coherent and compatible, it appears that Stein has
a way of accounting for the real similarity (and sameness) of all human
beings as well as an account of the a priori individuality of each person.”
(152)

In den Kapiteln sieben bis zehn geht Borden zu ihrer Kritik an Stein tber,
wobei bereits im siebten Kapitel der Hauptkritikpunkt eingebracht wird.



242 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Steins Annahme eines a priori individuellen Wesens jeder menschlichen Per-
son finden wir auch bei Thomas, aber nur in Bezug auf die Engel. Da aber
die Engel gemidss Thomas' Angelologie eine Hierarchie bilden, so miisste
auch unter Menschen eine a priori Hierarchie angenommen werden. Mit
anderen Worten, es gibe Menschen mit mehr oder weniger Wiirde. Freilich
ist sich Borden bewusst, dass Stein mit dieser Interpretation nicht einver-
standen ware. Borden sagt explizit, dass Menschen nach Stein auch ein
allgemeines Wesen haben und dass alle zur einen Menschheit gehoren. Aber
sie lasst sich nicht von ihrer Pramisse abbringen, dass alle Menschen a priori
die gleichen Voraussetzungen haben miissen, um gleich wiirdig zu sein. Mit
keinem Wort erwagt sie, dass gerade dieses a priori Einzigartige etwas mit
der Geistigkeit der Person zu tun haben konnte und wenigstens Stein zu-
folge wesentlich zur Menschenwiirde gehort. Vielmehr zahlt sie die Gefahren
oder Herausforderungen auf, die eine Akzentuierung der Individualitdt in
ethischer, politischer, religiéser und sozialer Hinsicht haben konnte. Borden
gibt zu, dass Stein auf alle diese Kritikpunkte eine Antwort geben konne.
Doch sie selber versucht einen eigenen Weg: ,I would like to suggest that we
go in a different direction. Instead of responding to the challenges a priori
content-based individual forms create, we might adapt Stein’s theory of
individual forms.“ (184)

Im achten Kapitel verfeinert Borden noch einmal ihre Interpretation
Steins. Es gebe einige Stellen, wo Stein vom individuellen Wesen im Sinne
eines Adverbs spreche. Die Individualitdt als Adverb modifiziere nicht die
personale Struktur als solche, sondern fiihre lediglich zu einer gewissen
Farbung beispielsweise beim Sprechen (190). An anderen Stellen gehe Stein
auch auf die Moglichkeit eines a posteriori individuellen Wesens, ganz in
Thomas Sinn, ein. Borden betrachtet diese Ansdtze als Alternativen und ver-
sucht nicht, wie es bei Stein geschieht, diese Ansdtze zu artikulieren. Denn
bei Stein gehoren die Individualitdt als Adverb, was Stein eher personliche
Note nennt, das a priori individuelle Wesen im Sinne einer Anlage mit
individuellen Charakterziigen und schliesslich die a posteriori Entwicklung
zusammen. Dagegen kommt Borden auf eine neuere Thomas-Interpretation
zu sprechen, gemadss welcher das Individuationsprinzip im actus essendi zu
finden sei. Mit Vorsicht kann gesagt werden, dass gerade hier eine Verbin-
dung zu Stein moglich ware. Denn sie interessiert sich nicht nur fir den
qualitativen Aspekt der Individualitat im individuellen Wesen, sondern auch
fir den numerischen Aspekt des reinen Ich oder spdter der Subsistenz der
Person, was nur der Person in ihrer konkreten Existenz zukommt.

Im neunten Kapitel nimmt Borden die verschiedenen Griinde fiir Steins
Theorie des zweiten Kapitels wieder auf. Sie antwortet mit einer entschieden
behavioristischen Einstellung auf alle Punkte Steins. Ein a priori individuelles
Wesen ist nicht notig, weil die menschliche Entwicklung zur Geniige aus dem
Zusammenspiel zwischen menschlicher Freiheit und Umstianden erklart
werden konne. So meint Borden in Bezug auf die Frage der Evolution, dass
der Thomismus zwar die Theorie der Speciesform iiberdenken miisse und
dass Steins Annahme eines a priori individuellen Wesens auf diesem



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 243

Hintergrund plausibel werde, aber nicht notwendig (217f.). Im kurzen letzten
Kapitel der Arbeit sagt Borden noch einmal, dass Steins Theorie ,beautiful®
(234) sei, was auch immer das bedeuten mag, um abschliessend nochmals zu
ihrem Steckenpferd zu kommen: ,My leaning at the moment is to follow
Thomas more closely than Stein in accountting for the positive value of our
individual uniqueness in terms of our freedom and existence in our
particular historical, social, and cultural formations, rather than through a
priori content-rich individual forms.“ (235)

Ich konnte es mir nicht verwehren, an einigen Stellen der Zusammenfas-
sung bereits kritische Kommentare in Bezug auf Bordens Stein-Interpreta-
tion einzuftigen. Ich mochte zum Schluss drei Kritikpunkte und ein Lob
aussprechen. Erstens komme ich auf Bordens neuere Thomas-Interpretation
zu sprechen, gemadss welcher der Seinsakt fiir unsere Individualitat grund-
legend ist: ,our act of existence as personal beings is both that which makes
us unrepeatably unique and that which contributes to making us different
from others of our kind.” (202) Stein wiirde hier einwenden, dass Borden zu-
viel im Seinsakt sucht, denn ,unique” bedeutet nach Bordens eigener Defini-
tion (20) mehr als nur etwas Numerisches. Aber fiir diese qualitative Unter-
schiedenheit kommt der Seinsakt gemdss Thomas nicht auf, da es ihm zu-
kommt, das Wesen zu aktualisieren. Die Frage nach der qualitativen Unter-
schiedenheit muss folglich in Bezug auf das Wesen gestellt werden.

Hier komme ich zur zweiten Kritik: Borden hat Schwierigkeiten mit
Steins Auffassung, dass in einem menschlichen Wesen verschiedene Niveaus
(allgemein, spezifisch, typisch und individuell) unterschieden werden kon-
nen. Zwar geht sie auf Husserls Mereologie und auf die natura communis-
Lehre bei Scotus ein, aber sie hat offensichtlich keine Sympathie dafiir. Tat-
sachlich spricht sie vom Unterschied zwischen allgemeinem und individuel-
lem Wesen so, als ob es sich (in Husserls Terminologie) um verschiedene
Stiicke des Wesens handeln wiirde. So versteht sie die vielfach zitierten ,a
priori content-rich individual forms®, namlich als ob etwas zum allgemeinem
Wesen hinzugefiigt wiirde, was dann zu einem Unterschied in der Men-
schenwiirde fithren konnte. Doch bei Stein handelt es sich um Momente,
was bedeutet, dass das allgemeine und das individuelle Moment je unselb-
standige Teile eines Ganzen sind. Wenn Stein vom individuellen Wesen
spricht, dann meint sie damit das Ganze oder die qualitativ individuierte
personale Struktur. Diese qualitative Individualitdt der personalen Struktur
nivelliert nicht die Menschenwiirde, sondern begriindet sie, denn sie ist
Ausdruck der rationalen Natur oder im Subjektivgeistigen begriindet. Nach
Stein haben materielle Gegenstande, Pflanzen und Tiere keine so markante
Individualitdt, weil sie keinen subjektiven Geist wie die Menschen haben.

Ich komme zur dritten Kritik: Borden gibt in ihrem zweiten Kapitel einige
Argumente fir Steins Ansatz, doch meines Erachtens in einer geschwachten
Form. Im neunten Kapitel nimmt Borden die Griinde wieder auf und vertritt,
gewissermassen unabhangig von Stein, einen konsequenten Behaviorismus,
wie paradigmatisch in Bordens abschliessender Kritik deutlich wird: ,if
individuality is due to facts rather than eidetic necessity, then Stein can



244 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

preserve real and fundamental eidetic commonality among all human beings
in our common human form.“ (232) Das Leitmotiv der ,fundamental eidetic
commonality” fithrt Borden zu dem, was mir als eine Egalitdtsideologie
erscheint. Erst im letzten Satz ihrer Arbeit kommt Borden wieder auf Stein
zuriick, indem sie im Anschluss die wichtige Frage stellt: ,perhaps most
significantly, the debate is about [...] what it means to be true to ourselves.”
(237) Bordens Antwort ist, dass es in unserer Existenz darum geht, unser
allgemein fassbares Menschsein in Freiheit je nach den Umstinden zu
gestalten. Bei Stein kommt die Frage hinzu, ob in uns nicht etwas Einzigarti-
ges angelegt ist, das zur Entfaltung kommen will. Mit sich selber wahrhaftig
sein wiirde dann die Offenheit fir das bedeuten, was sich in unserem Be-
wusstseinsleben von unserem Innersten bekunden kann und was sich nicht
auf ein allgemeinmenschliches Wesen reduzieren lasst.

Zum Abschluss ist ein Lobwort fiir Sarah Borden auszusprechen, die in
ihrem Buch eine faszinierende Mischung aus Liebe und kritischer Einstel-
lung zu Stein zum Ausdruck bringt. Thre Arbeit zur Individualitat der men-
schlichen Person nach Stein ist die erste Monographie zu diesem Thema,
wodurch sie in den Vereinigten Staaten und indirekt auch in Europa ein re-
ges Interesse an dieser Frage ausloste. Bordens Kritik tragt viel dazu bei,
dass Steins Auffassung der personalen Individualitit auch nach weiteren
Arbeiten noch eine echte quaestio disputata bleibt.

CHRISTOF BETSCHART, O.C.D.

EICHWEDE, Johannes: Mimesis. René Girard: Zur Erkldrung der Kultur. Bre-
men: Europdischer Hochschulverlag 2012. 157 S. ISBN: 978-3-86741-777-8.

Bei diesem Buch handelt es sich um die Magisterarbeit des Autors, in der die
mimetische Theorie René Girards aus kulturwissenschaftlicher Perspektive
dargestellt wird. Der Autor verfolgt ,nicht das Ziel, das Gesamtwerk René
Girards in seiner ganzen Komplexitidt erschopfend zu diskutieren“ (12). Es
geht ihm vielmehr darum, Girards ,Bedeutung fiir die Interpretation kultu-
reller Kontexte und Zusammenhinge aufzeigen zu konnen“ (12). Der Litera-
turwissenschafter und Historiker René Girard geht in seinem umfassenden
Werk der Frage nach, wie zwischenmenschliche und gesellschaftliche Kon-
flikte entstehen und beigelegt werden, er klart, ,wie menschliche Gesell-
schaften funktionieren® (14), er bietet eine ,Theorie menschlicher Wechsel-
beziehungen“ (32). Seine mimetische Theorie versteht sich zudem ,als eine
Theorie zu Gewalt, Religion und Grundlagen menschlicher Existenz, zur
Konstruktion von Stindenbdcken und Rivalen, kurzum: als eine Theorie zu
den Anfdangen der Kultur® (15). Girard weist uns den Weg zu den Urspriingen
menschlicher Zivilisation und er zeigt uns, welche entscheidende Rolle dabei
die Religion spielt. Und er geht provokanterweise von einem Sonderstatus
der judisch-christlichen Tradition aus.

Eichwede gelingt es, nach einer Einleitung und einer Vorstellung von
Girard die Entwicklung und die Grundziige der mimetischen Theorie {iber-
sichtlich im dritten Kapitel (20-58) seiner Arbeit nachzuverfolgen und dar-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 245

zustellen. Dazu verweist er zundchst auf die Geschichte des Mimesis-
Begriffs, genauer gesagt auf Aristoteles und Platon, die bereits die Bedeu-
tung der Nachahmung erkannt haben. Auch nach Girard ist der Mensch von
Natur ein nachahmendes Wesen. Das ist gut so, denn Nachahmung ist ein
wesentlicher Bestandteil der personlichen Entwicklung und ,Quelle unseres
Einfallsreichtums® (28). Da sie sich mehrheitlich unbemerkt und unbewusst
vollzieht, unterscheidet Girard zwischen quasi mechanischer Mimesis und
bewusster bzw. absichtlicher Imitation (vgl. 28). Entscheidend ist jedoch,
dass den antiken Autoren eine Form der Mimesis entgangen ist, die beinahe
durchwegs schddliche Folgen hat. Gefdhrlich namlich wird es, wenn Men-
schen sich bei ihrem Begehren an anderen Menschen orientieren, wenn sie
deren Begehren nachahmen und ihnen ein Objekt streitig machen wollen,
wenn sie also etwas haben wollen, was andere bereits haben oder begehren.
Girard nennt das ,Aneignungsmimesis“ (25) und vermutet in ihr eine - wenn
nicht die - Quelle gewaltsamer zwischenmenschlicher Konflikte. Diese kon-
nen zu sozialen Krisen fithren, da schliefdlich in jeder Sozietdt eine Vielzahl
derartiger mimetischen Konkurrenz- und Rivalitatsverhaltnisse bestehen.

Sollte nun tatsdchlich eine Art Krieg aller gegen alle ausbrechen, dann
vermag - wie Eichwede im vierten Kapitel (59-66) darstellt - ein solcher nur
beigelegt werden, wenn die eskalierende Gewalt plotzlich gegen einen
einzelnen Menschen gerichtet und so nach auflen abgleitet wird, wenn sich
also die Gesellschaft ,als Kollektiv gegen einen Einzelnen zusammen-
schlief3t“ (60). Die sich ebenfalls der mimetischen Ansteckung verdankende
Jagd auf einen gemeinsamen Feind - auf einen Siindenbock - vereint und
seine Ausstofdung oder Totung restrukturiert den gerade noch in Auflésung
begriffenen Mob. Nun ist es aber so, dass der Stindenbock nicht nur fiir das
vorhergehende Chaos, sondern aus Unwissenheit auch fiir den nachfolgen-
den Frieden verantwortlich gemacht und so als Retter erachtet wird. Diese
Ddamonisierung-Divinisierung bzw. diese Sakralisierung eines Opfers sei der
Ursprung aller Religion und Zivilisation. Man kann diesbeziiglich von einem
,kollektiven Grindungsmord“ (54) sprechen. Und es wird nachvollziehbar,
dass Gewalt fiir Girard ,ein wesentlicher, integraler Bestandteil menschlicher
Gesellschaften und Religionen® (53) ist. Gebote und Interdikte sowie die
y<kontrollierte Wiederholung des Opfermechanismus“ (77f.) im Rahmen reli-
gioser Riten dienen dazu, die Gefahr eines abermaligen Gewaltausbruchs zu
bannen (vgl. 61, 78). So ist die Religion zwar einerseits mit der Gewalt ver-
bunden, aber sie ist andererseits ,immer um Disziplinierung und Besanfti-
gung der Gewalt bemiiht und auf die Stiftung von Frieden gerichtet” (57). Sie
hat - wie das nachtraglich verklarte Opfer - ein merkwiirdiges Doppelge-
sicht.

Girard weist nachdriicklich darauf hin, dass all dies unbewusst und
mechanisch vor sich geht: Die Menge weif§ nicht, was sie tut, sie verkennt
die Ursache der Gewalt und sie erkennt nicht, dass sie den Frieden dem
Mechanismus des versohnenden Opfers zu verdanken hat. Sie ist sich keiner
Schuld bewusst. Und sie weifd nicht, dass es sich bei der von ihr nun ver-
ehrten - und verfluchten - Gottheit um eine Illusion handelt, dass der wahre



246 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Gott nichts mit der Gewalt zu tun hat. Gewalt wurde von den Menschen
eingesetzt, um Gewalt zu bannen. Fatal ist das insofern, als solche mimeti-
schen Zyklen immer wieder neu ausbrechen, insofern der Mensch eben ein
mimetisches - mit anderen rivalisierendes - Wesen ist. Mittels des Siinden-
bocks wird die Gewalt nur tempordr abgeleitet und besiegt, die Ursache der
Gewalt aber wird nicht beseitigt. Girard meint, dass diese ,Mechanismen [...]
allen Kulturen eigen“ (126) sind, dass iiberall die konflikttrachtige Mimesis
vorherrscht, die zur Gewalteskalation fiihrt und schliefdlich - unter gewissen
Voraussetzungen (vgl. 65f.) — im Stiindenbockmechanismus kulminiert.

Und er geht davon aus, dass - wie Eichwede im fiinften und im sechsten
Kapitel (67-75, 76-91) zeigt - die jidisch-christliche Tradition den anderen,
den archaischen, noch auf dem Siindenbockmechanismus basierenden Reli-
gionen, tiberlegen ist. Auch wenn das Passionsgeschehen oberflachlich be-
trachtet eine mimetische Krise, kollektive Gewalt in Form der Kreuzigung
sowie eine Divinisierung beinhaltet, besteht der radikale, auf den ersten
Blick - etwa fiir James Frazer in Der Goldene Zweig — nicht sichtbare, aber
entscheidende Unterschied zwischen den Evangelien und den archaischen
Mythen und Religionen darin, dass hier die Perspektive umgedreht wird (vgl.
85), dass das Geschehen aus Sicht des Opfers verfolgt, dass fiir dieses Partei
ergriffen, dass dessen Unschuld aufgezeigt wird. Entscheidend sei auch, dass
Jesus nicht von der Menge, sondern von der Minderheit der Jinger
nachtrdglich vergottert wird. Was nach Girard in den Texten des Alten
Testaments lediglich sporadisch und unvollstindig geschieht, gelangt im
Neuen Testament zur Vollendung: Es geht um die Aufdeckung der genann-
ten Mechanismen, um die Entlarvung des sakrifiziellen Systems, schlieflich
um einen Ausweg aus dem Kreislauf der Gewalt. Dieser besteht schlicht in
der Gottes-, Nachsten- und Feindesliebe, in der Nachfolge Jesu, darin, sein
Streben auf Gott auszurichten, ihn nachzuahmen, wie er den Vater nach-
ahmt (vgl. 71f.). Gott als das unendliche Gut schliefdt gemeinsamen Besitz
nicht aus, bewirkt folglich keine mimetische Rivalitdt. Aber die christliche
,Demystifikation“ (vgl. 74, 91, 137) der Religion ist ein ambivalentes Ereignis,
da sich die Menschheit nun jeglichen opferkultischen Schutzes beraubt
sieht. Dadurch, dass uns die Schuldlosigkeit des Opfers bewusst gemacht
worden ist, hat der Siindenbockmechanismus grofdtenteils seine gewalt-
abwendende Funktion eingebiifdt. Wir stehen also vor neuen Problemen,
moglicherweise vor einer finalen Eskalation der Gewalt (vgl. 74).

Diese provokanten Thesen Girards werden von Eichwede gekonnt und
pointiert dargestellt und auch diskutiert. Die Besonderheit der vorliegenden
Arbeit besteht darin, dass Girards Werk aus unterschiedlichen Perspektiven
beleuchtet wird. So wird im sechsten Kapitel exkursorisch und auch frag-
mentarisch das ,Verhaltnis von Girard und der katholischen Kirche als
Institution” (87-91) behandelt. Vor allem das achte Kapitel aber bietet tat-
sachlich die von Eichwede zu Beginn in Aussicht gestellte ,kleine Pionier-
arbeit“ (12), insofern nun nicht nur Girards Kritiker und deren Beweggriinde
(97-103) vorgestellt werden, sondern auch die ,Aktualitit der mimetischen
Theorie René Girards“ (104-22) zum Thema gemacht wird. Hier wird einer-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 247

seits das Phanomen Werbung und Konsum aufgeschliisselt und als typisch
mimetisch erklart, andererseits werden der Konflikt zwischen West und Ost
bzw. die Ereignisse rund um 9/11 sowie der Terrorismus aus Sicht der mime-
tischen Theorie interpretiert bzw. erklart. Girard beobachtet diesbeziiglich
eine sonderbare und beunruhigende ,Riickkehr des Archaischen® (113). Im
neunten - abschlieflenden - Kapitel wird der Ansatz Girards von Eichwede
zundchst zusammengefasst und gewiirdigt, aber es werden auch kritische
Fragen an Girard gestellt, etwa, ob unser Begehren tatsachlich immer und in
jedem Fall mimetisch - also nachahmend - und nicht bisweilen doch auto-
nom sei, ob ,die Konstruktion von Siindenbécken® tatsdchlich ,der alleinige
oder der Hauptmechanismus in der Schaffung, Regulierung [..] von Herr-
schaft“ sei (134), ob zudem Girards Bekenntnis zum Christentum und zu
seiner Wahrheit wissenschaftlich vertretbar sei (vgl. 135).

Eichwede bietet eine kenntnisreiche, gut strukturierte, sprachlich klare,
kritische und deshalb empfehlenswerte Einfiihrung in das Werk Girards,
wovon es im deutschsprachigen Raum bislang nur wenige gibt. Ein Manko
der Arbeit ist lediglich darin zu sehen, dass sich der Autor als nicht gut
informiert zeigt, was Girards ,Kritik am sakrifiziellen Christentum® (87)
anbelangt. Diesbeziiglich hat Girard seinen nichtsakrifiziellen Standpunkt
namlich schon seit geraumer Zeit revidiert und zwar unter dem Einfluss des
lange an der Universitdt Innsbruck tdtig gewesenen Dogmatikers Raymund
Schwager.

JOHANNES KRAMMER

HOLDEREGGER, Adrian/WEICHLEIN, Siegfried/ZURBUCHEN, Simone (Hgg.): Hu-
manismus. Sein kritisches Potential fiir Gegenwart und Zukunft. Fribourg:
Academic Press Fribourg 2011. 502 S. ISBN: 3-7278-1678-9.

Die humanistische Denktradition pragt noch heute die Leitbilder von Bil-
dung und Wissen, so auch jenes der Universitat Freiburg (Schweiz), das sich
explizit auf einen ,christlichen Humanismus® beruft.! Im vorliegenden Ta-
gungsband wird der Humanismus der Kritik - einem seiner ureigensten
Instrumente - ausgesetzt, um sein ,kritisches Potential fiir Gegenwart und
Zukunft“ auszuloten. Gesucht wird nach dem ,Kernbestand an Merkmalen
des ,Humanums“ (9), dem die meisten hier zu Wort kommenden Autoren
verpflichtet sind, insofern ,ein weitgehender Konsens dariiber zu bestehen
scheint, dass die Achtung der Menschenwiirde und der Schutz eines Kernbe-
standes von Menschenrechten eine unhintergehbare zivilisatorische Er-
rungenschaft darstellen® (11). Angesichts der Tatsache, dass es unter vielen
ysHumanismen“ auch solche gab, die ihren eigenen Postulaten gegeniiber
ganzlich unkritisch waren,2 greifen die Bandherausgeber (und Organisatoren

1Vgl. http://www.unifr.ch/uni/de/portrait/charte.php.

2 Michel Foucaults Aufforderung, zwischen den Begriffen ,Humanismus® und der kriti-
schen ,attitude de modernité“ der Aufklarung zu differenzieren, wird im Band nicht diskutiert.



248 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

des zugrunde liegenden Freiburger Symposiums von 2009) damit einen Be-
griff auf, der so mancher Klarung bedarf, aber auch das Potential hat, einen
echten interdisziplindren Dialog hervorzubringen.

In der Tat stellt sich die von Volker Reinhardt zugespitzte Frage, ob das
21. Jahrhundert nicht den Mut haben sollte, ,eigene Werte in eine eigene Be-
grifflichkeit [zu] fassen und den fiir die Ethik des 21. Jahrhunderts untaug-
lichen Begriff Humanismus der Vergangenheit, der er gehort, zuriickzu-
geben“ (328). Weil der Begriff aber dennoch nicht ,totzukriegen sei“ (310),
pladiert Jorn Riisen dafiir, ,die Mehrdeutigkeit des Terminus [...] nicht zu
beseitigen, sondern sie als Chance historisch differenzierter Einsichten zu
nutzen“ (330). Die Darstellung dieser Mehrdeutigkeit gelingt dem Band her-
vorragend; er besticht v.a. durch die sorgfiltige Gliederung in sechs Kapitel,
die eigenstdandige Beitrage mit darauf Bezug nehmenden Kommentaren ver-
binden.

Unbestritten ist eine gewisse Sonderstellung des Menschen, insofern nur
er zur kritischen Selbstreflexion fdahig ist. Gerade deshalb gehort die Be-
stimmung der Grenzen des Humanismus zum Kernbestand seines kritischen
Potentials. Jorn Riisen macht fiinf Problemfelder des Humanismus geltend,
die im Band mehrfach zur Sprache kommen: die Unmenschlichkeit des Men-
schen, der unplausible Rekurs auf die Antike, der innere Ethnozentrismus,
der unzureichende Vernunftbegriff und das prekdre Verhdltnis zur Natur
(315). Gerade letzteres feiert im ,Transhumanismus® fréhliche Urstand.

Die Ausklammerung des Naturbegriffs im modernen Humanismus scheint
die im ersten Kapitel diskutierte Herausforderung durch den ,Naturalismus”
formlich zu provozieren. Fiihrt jedoch ein Philosoph neurowissenschaftliche
Erkenntnisse auf, die fiir die Sozialitait des Menschen sprechen und damit
das humanistische Menschenbild bestatigen (M. Pauen), so bezweifelt der
Neurologe dennoch, dass der ,Versuch einer naturalistischen Theorie der
Freiheit“ (53) zielfithrend ist (G. Rager). An der ,Vorhersagbarkeit mensch-
licher Handlungen aus der Hirnaktivitat“ (J.-D. Haynes) darf man zweifeln,
weil dabei das ,symbolische und kulturelle Netz der menschlichen Kommu-
nikation“ (66) nicht beriicksichtigt wird (J.-P. Wils). Die Erweiterung der
Neurowissenschaft um ,weiche Aspekte® wie die Sozialitdt konnte allerdings
als anti-humanistischer, ,béser Kobold“ (87) die Menschheit geradezu dazu
verfithren, sich ohne theoretischen Zwang fiir eine freiwillige Dehumanisie-
rung zu entscheiden (M. Kurthen, A. Holderegger).

Die Unmenschlichkeit des Menschen wird im zweiten Kapitel zum ,Spe-
ziesismus“ erortert. Dieser stellt die moralische Sonderstellung des Men-
schen in Frage, bzw. begriindet sie nicht mehr mit Verweis auf seine ,Wiir-
de“, sondern auf seine Bediirftigkeit und Leidensfihigkeit (D. Birnbacher).
Weil der Mensch jedoch seine Bediirfnisnatur mit dem Tier (und der
Pflanze) teilt, verlangt die menschliche Moral auch Riicksicht auf Tiere und
Lebewesen schlechthin (A. Krebs, B. Sitter-Liver). Versuche, dennoch eine

FOUCAULT, Michel: Qu’est-ce que les Lumiéres? (1984):
http://foucault.info/documents/whatIsEnlightenment/foucault.questcequeLesLumieres.fr.html.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 249

moralische Sonderstellung des Menschen naturalistisch zu begriinden, seien
zum Scheitern verurteilt, weil die Gattungszugehorigkeit in vielen morali-
schen Fragen irrelevant sei (K.-P. Rippe). Ein zeitgemdsser Humanismus darf
auch die Kehrseite der Leidensfihigkeit, namlich die aktive und passive
Grausamkeit des Menschen nicht ausklammern - dies ldsst sich anschaulich
am Beispiel des hochst umstrittenen Vergleichs von Massentierhaltung mit
nationalsozialistischen Konzentrationslagern diskutieren (J.-C. Wolf, A.
Brenner).

Der innere Ethnozentrismus des Humanismus steht im Fokus des dritten
Kapitels zur ,Vielfalt der Kulturen®. Einerseits stellt sich am Beispiel von
Frauenrechten die v.a. verfassungsrechtlich fast unlésbar scheinende Frage,
wie das Spannungsverhaltnis zwischen Menschenrechten und Minderheits-
rechten religioser Traditionen aufgelockert werden kénnte (M. Nussbaum, S.
Besson). Andererseits wird die Frage nach der universellen Giiltigkeit von
Menschenrechten angegangen: Sie fordern von anderen Kulturen zwar den
politischen Willen zum Schutze des einzelnen Menschen, bieten aber durch
die Individualisierung auch mehr Raum fiir unterschiedliche kulturelle
Praxen (G. Lohmann). Dagegen verstellt das Beharren auf historisch be-
stimmten Menschenrechtskatalogen den Blick auf andere, weniger anthropo-
zentrische Rechtskulturen. Einen Perspektivenwechsel fordert auch die All-
tagserfahrung vieler Menschen in sogenannten failed states, die sich vom
Staat nicht so sehr mehr Freiheitsrechte als vielmehr gesteigerte soziale
Sicherheit wiinschen. Derlei Einwande dienen als Ansporn fiir die Weiterent-
wicklung des ,lebendigen Konstrukts“ der Menschenrechte. Denn gerade
,die hartnackige Kritik an den Menschenrechten” in ihrer anfanglichen en-
gen Fassung hat dazu beigetragen, den urspriinglichen Ausschluss von
Frauen, Angehorigen anderer Konfessionen und Religionen sowie Koloniebe-
wohnern allmdhlich zu Gberwinden (246) (E.M. Belser). Dass die Universa-
litat der Menschenrechte nicht Vorgabe, sondern immer noch Aufgabe ist,
zeigt auch die These, wonach ein tibergreifender Konsens (nach John Rawls)
zwischen verschiedenen Kulturen nicht nur auf einer Liste von Menschen-
rechten beruhen sollte, die verschieden begriindet werden kann: Um sich auf
kulturtibergreifende moralische Standards zu einigen, brauche es auch eine
Verstandigung tiber die Griinde, aus denen Menschen gewisse universale
Rechte haben sollten (S. Zurbuchen). Die Ambivalenz des modernen Men-
schenwiirdebegriffs besteht darin, dass er den Menschen gleichzeitig als
Kulturwesen und Trdger universeller Rechte definieren will. Offen bleibt die
Frage, ob diese Aufgabe einer Quadratur des Kreises gleichkommt (I. Wie-
nand) oder Grund genug bietet, die humanistische Denktradition weiterzu-
entwickeln.

Der fiir die Gegenwart unplausible humanistische Rekurs auf die Antike
kommt im Kapitel tiber die ,Neuordnung des Wissens“ zur Sprache. Der
,Humanismus“ der Frithen Neuzeit und der ,Neuhumanismus“ des 19. Jahr-
hunderts konstruierten Bildung und Wissensordnungen durch Bezug auf
antike Sprachen und Wissensbestinde neu - insofern war der Humanismus
ein Medium der Gelehrtenkommunikation, eine Streitkultur, deren ,enormes



250 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Potenzial an kritischer Urteilskraft und intellektueller Selbstandigkeit [...]
langfristig wirksam blieb“ (305) (S. Weichlein). Der humanistische Diskurs
im 14. und 15. Jahrhundert iiber die Idee der menschlichen Bildungsfahigkeit
und die Frage der kulturellen und sozialen Zugehorigkeit generierte neue
soziopolitische Raume, insbesondere Nationen (T. Lau). Der Neuhumanis-
mus wurde schliesslich zum politisch-sozialen Kampfbegriff der biirgerli-
chen Gesellschaft gegen die Privilegiengesellschaft des Ancien Régime. Inso-
fern stellt sich die Frage, ob der ,Humanismus“ eher historisiert werden
sollte oder weiterhin als argumentative Ressource dienen kann. In Anbe-
tracht seines Bildungsimpulses im Kampf gegen die funktionale Zweckbe-
stimmung der Universitaten verfiigt er durchaus iiber ein Potential zur Neu-
ausrichtung, ebenso angesichts der Forderung nach einer humanen Wirt-
schaft oder im Lichte der Erfordernisse einer interkulturellen Kommunika-
tion, und nicht zuletzt aufgrund seiner Modernitit - verstanden als ,welt-
biirgerliche Absicht® gegen avantgardistischen Relativismus und traditio-
nellen Ethnozentrismus (310, 313) (J. Riisen). Anschauliches Beispiel eines
Gelehrtenstreits sind Kommentar, Replik und Duplik um die bereits erwahn-
te Streitfrage: Im Gegensatz zu Riisen schlagt Reinhardt vor, zwischen Hu-
manismus und humanitdrer Gesinnung zu differenzieren, ersteren auf die
Zeit zwischen 1350 und 1550 zu beschranken und fiir letztere neue Begriff-
lichkeiten zu finden (V. Reinhardt).

Auch im bildungspddagogischen Diskurs bemiiht man noch heute den
Begriff ,Neuhumanismus®, der urspriinglich lediglich fiir die Ausweitung des
klassischen Sprachunterrichts stand und im 19. Jahrhundert zu einem zweck-
freien humanistischen Bildungsideal stilisiert wurde; problematisch er-
scheint dabei seine politische Dimension als biirgerliches Herrschafts- und
Deutungswissen sowie die Tatsache, dass er sich von der stets des Utilitaris-
mus verdachtigten Realschule abgrenzt (J. Oelkers). Dennoch ist die syste-
matisch-anthropologische, ,iberpolitische’ und ,ibersoziale’ Dimension ei-
nes Bildungsdenkens zu wiirdigen, das Bildung auf die ambivalente Doppel-
struktur des Menschen auszurichten suchte: ,Bildung steht fiir die Notwen-
digkeit der menschlichen Selbstkonfrontation, der Notwendigkeit, sich und
der Welt einen Sinn zu geben. Zugleich steht sie jedoch auch fiir die Ver-
sagung einer solchen schliessenden Sinngebung [...] als permanente Suche”
(351) (C. Thompson).

Der unzureichende humanistische Vernunftbegriff wird u.a. im Kapitel
tiber ,Sdkulare und religiose Deutungen“ zum Thema. Problematisch ist,
dass der Begriff der Vernunft in der Aufklarung ,historisch an den Ziigen
einer Vernunft menschlicher Weltbeherrschung teilhatte, die zur Signatur
der Moderne geworden ist, [und] deren inhumane Konsequenzen evident
geworden sind“ (J. Risen, 318). Die moderne Konzeption der Humanitdt des
Menschen enthalt aber durchaus eine starke ethische Dimension, weil sich
das Verstandnis der Freiheit von einem antiken Autarkieideal zum Begriff
der kommunikativen Freiheit gewandelt hat, der auch die Freiheit des Ande-
ren berticksichtigt (T. Kobusch). Nicht zu vergessen ist dabei die Rolle,
welche die mittelalterlichen theologischen Spekulationen iiber die absolute



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 251

Freiheit Gottes fir die Entwicklung des autonomen Menschenbildes spielten
(R. Imbach).

Wieder gelesen wird in diesem Kapitel auch Heideggers ,Brief iiber den
,Humanismus*: ,Das Sein ist dem Menschen aufgegeben, anvertraut - als
Denken® (381) - das sei Heideggers Humanismus, in dem Sprache zum ,Haus
des Seins“ (373) wird (H.-C. Askani). Dieser metaphysische Humanismus ist
aber jenseits des Subjekts angesiedelt, weil es ,mehr ist als der blosse
Mensch® (399) - und dies stellt die kritisch-autonome Vernunft des Men-
schen und damit auch die Ethik als eigenstindige Disziplin in Frage (E.
Angehrn).

Die Ambivalenz der Menschenwiirde verweist auf einen Mangel, den
Religionen - bei Jiirgen Habermas definiert als ,Bewusstsein von dem, was
fehlt“ — besser formulieren konnen als die sakulare Vernunft. Der erwiinsch-
te ,komplementdre Lernprozess” von religiosem Humanismus und sdkularer
Vernunft setzt allerdings voraus, dass beide den Menschen als ,Zweck an
sich selbst anerkennen (409) (M. Striet). Dies wiederum fordert unter ,post-
sakularen Bedingungen®, dass nicht nur die sdakulare Vernunft ,Glauben®
rational nachvollziehen und anerkennen kann (408), sondern auch, dass die
Religion die Moglichkeit von Verbindlichkeiten ohne Religion bejaht (413).
So kann eine Ethik entwickelt werden, ,die auf unserer gemeinsamen und
unabdnderlichen Teilblindheit in Bezug auf uns selbst griindet“ (zitiert nach
Judith Butler, 415) (W. Lesch).

Ein psychoanalytischer Ansatz vermutet, dass Religion und Humanismus
durch eine ,Matrix der Traumaverarbeitung” verbunden sind, die eine Ant-
wort ,auf das bedngstigende [menschliche] Entgleisungspotential® geben will
(429, 434) (J.-P. Wils). Der entscheidende Unterschied zwischen beiden be-
steht aber darin, dass der Humanismus an die menschenmégliche Uber-
windung des Traumas glaube, wdahrend es im christlichen Verstandnis stets
prasent bleibe. Als immanentes Heilsprogramm verstanden steht er stets im
Widerspruch zum Christentum, ein Humanismus, der seine Grenzen kennt,
teilt christliche Anliegen, die zu einer fruchtbaren Spannung fiithren kénnen
und sollen (U.H.]. Kortner).

Als ,Heilsprogramm® zwecks Erlosung von der Sterblichkeit ist die hete-
rogene Bewegung des Transhumanismus zu verstehen, die im Kapitel ,Der
zukiinftige Mensch“ vorgestellt wird. Ein Parcours durch diese zukunftsopti-
mistische Ideenwelt fithrt zum Schluss, dass diese letztlich quantitativ mar-
ginale Bewegung ihren Zenit tiberschritten habe (O. Kriiger). Sie regt allen-
falls zu Uberlegungen an, wie sich unser Menschenbild dndern wiirde, falls
eine wesentliche Perfektionierung menschlicher Fahigkeiten (z.B. durch
Psychodrogen, Prothesen und Implantate) und eine bedeutende Lebensver-
langerung moglich wiirden (S. Knell). Allerdings fordert nicht nur Aldous
Huxleys ,Wilder (und Dostoevskijs Mensch im Kellerloch) ein ,Recht auf
Ungliick®, Unvernunft und Tod: Angesichts der Unverfiigbarkeit des Lebens,
aus der die humanistischen Bemiihungen um Weiterentwicklung entsprun-
gen ist, diirfte immer noch ein ,erhebliches Mass an kognitiver Demut an-
gesagt sein [...]. Und dies umso mehr, wenn man die bescheidenen Erfolge



252 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

im Blick behalt, die der Mensch in seiner Bemithung um eine wiirdige Da-
seinsbewdltigung bislang vorzuweisen hat“ (487) (P.C. Mayer-Tasch). Das
Potential menschlicher Zukunftsfantasien ist zweifellos faszinierend - ange-
sichts weit brennenderer Fragen der Gegenwart vermisst man jedoch die im
Band erwdhnte Auseinandersetzung mit den bioethischen Debatten der
Gegenwart, die teilweise auf den Humanismus als Ressource zurtickzugreifen
versuchen (280).

Das kritische Potential des Humanismus wird in den aufgezeigten Span-
nungsfeldern fassbar. Der interdisziplinare Dialog zwischen Geistes-, Rechts-
und Naturwissenschaftlern regt den Leser in bester aufklarerischer Tradition
dazu an, ,sich seines eigenen Verstandes zu bedienen, und ermutigt dazu,
die Spannungen gerade nicht auflésen, sondern sie durch kritische und kon-
struktive Dialoge weiterhin aushalten zu wollen - um der Einsicht willen,
dass ,aus so krummem Holze, als woraus der Mensch gemacht ist, [...] nichts
ganz Gerades gezimmert werden [kann]“.3

REGULA M. ZWAHLEN

KRAUS, Georg: Die Kirche - Gemeinschaft des Heils. Ekklesiologie im Geist des
Zweiten Vatikanischen Konzils. Regensburg: Pustet 2012. 464 S. ISBN: 978-3-

7917-2424-9.

Der Zeitpunkt der Verdffentlichung der vorliegenden Studie kéonnte kaum
symboltrachtiger ausfallen. Exakt zum 50. Jahrestag der Er6ffnung des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils legt der bis 2003 als Professor fiir Dogmatik an
der Universitat Bamberg tdtige und inzwischen emeritierte Verfasser mit der
Ekklesiologie den vierten Band seiner Grundrisse zur Dogmatik (bislang sind
erschienen: Gotteslehre, Schopfungslehre, Christologie) vor. Den Anfang des
Konzils hat der Verfasser wahrend seiner Studienzeit in Rom als
unmittelbarer Augen- und Ohrenzeuge begeistert miterlebt und ist
nachhaltig davon geprdagt worden. Es ist ihm ein besonderes Anliegen, ,dass
die ekklesiologischen Grundantriebe des Konzils im praktischen Leben der
Kirche fortgefiihrt werden.“ (15) Das Buch ist daher sowohl sachlich
gehaltenes Lehrbuch als auch flammendes Pladoyer, den Geist des Konzils
nicht auszuldschen.

Die sehr umfangreiche Einfiihrung in die katholische Lehre von der
Kirche orientiert sich an folgenden zwei Grundfragen: ,Was ist Kirche von
ihrer Grundbestimmung her und wie muss sich Kirche im heutigen Kontext
realisieren?” (17)

Zur Beantwortung geht der Verfasser im ersten Teil der Studie dem all-
mahlichen Werden der Kirche von Jesus Christus her nach und sichtet die
verschiedenen ,neutestamentlichen Ansitze der Ekklesiologie (39-115). Aus-
serst detailliert und aufschlussreich arbeitet er die ekklesiologischen Ele-
mente von der Jerusalemer Urgemeinde iiber die Gemeinde von Antiochien

3 KANT, IMMANUEL: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht
(1784).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 253

bis zu den Gemeinden in nachapostolischer Zeit heraus. Seine Ausfiithrungen
erschopfen sich dabei nie im blofd Historischen, sondern heben jeweils
,~Akzente von bleibender Bedeutung® (vgl. 97, 100, 104f.) hervor und wollen
gezielt ,Struktur-Impulse fiir die gegenwartige Kirche“ (vgl. 7s5f.) geben.
Deutlich wird dies etwa bei der Schilderung der Stellung von Frauen in ur-
christlichen Gemeinden. Angesichts der vielfdltigen ekklesialen Funktionen
von Frauen in der Urkirche pladiert der Verfasser entschieden ,fiir die volle
Gleichberechtigung der Frauen in der Kirche“ (114).

In einem zweiten Schritt werden ,die Grundziige des Kirchenverstand-
nisses im Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils“ dargelegt (116-246). Ak-
kurat entfaltet der Verfasser die ekklesialen Grundansatze des Konzils, wie
die Volk-Gottes- und die Communio-Theologie bzw. den Gedanken der Sak-
ramentalitat der Kirche.

Im Anschluss daran werden in einem dritten Schritt ,die Dienste in den
Grundgestalten der Kirche“ (247-357) ausfithrlich behandelt. Allgemeines
und besonderes Priestertum kommen dabei ebenso zur Sprache wie die ver-
schiedenen Dienste von der pfarrlichen Ortsgemeinde tiber die bischoéfliche
Ortskirche bis hin zum romischen Petrusdienst der Universalkirche. Erneut
ist es dem Verfasser ein Herzensanliegen, die Impulse des Konzils kreativ
aufzugreifen und auf notige Reformen in der gegenwartigen Praxis der
Kirche hinzuweisen. So plidiert er etwa fiir die Uberwindung des Begriffs
yLaien“ und schlagt stattdessen den integrativen Oberbegriff ,Kirchenmit-
glied“ fir alle Glaubigen vor (vgl. 265-269). Wer mit der Volk-Gottes-Theo-
logie sowie mit dem Gedanken des allgemeinen Priestertums aller Glaubigen
wirklich ernst machen wolle, sei gut beraten, sich von der alten Dichotomie
Ordinierte - Nicht-Ordinierte zu verabschieden. Stattdessen solle man von
allgemeinen bzw. diensttragenden Kirchenmitgliedern sprechen und sich da-
fiir einsetzen, dass ,aus der hierarchischen Kirche [...] eine geschwisterliche
Kirche werde“ (269).

Gegenstand des vierten und letzten Teils der Monographie bildet die
klassische Lehre von den notae ecclesiae. Unter den Ausfiithrungen zu den
vier Grundkennzeichen der Kirche (358-449) stechen die Uberlegungen zur
Stundigkeit der Kirche (vgl. 393-410), zur Kirchlichkeit der anderen christ-
lichen Konfessionen (vgl. 416-419) sowie zur Giiltigkeit des lutherischen Am-
tes aufgrund presbyteraler Sukzession (vgl. 446-449) hervor und unterstrei-
chen einmal mehr den engagierten und konstruktiv-kritischen Charakter des
Buches.

Abschlieflend kann festgehalten werden: Die vorliegende Einfithrung in
die Ekklesiologie besticht durch sprachliche Klar- und Einfachheit und eig-
net sich unter dieser Riicksicht besonders gut als Lehrbuch. Die sehr iiber-
sichtlich gestalteten Tabellen und Schaubilder sowie die gelungene Gliede-
rung des Textes in viele kleine Abschnitte erh6hen die Leserfreundlichkeit
und verstarken den positiven Gesamteindruck. Hoch anzurechnen ist es dem
Verfasser des Weiteren, dass er um viele ekklesiologisch heif3e Eisen keinen
weiten Bogen macht. In aller Deutlichkeit, ohne je polemisch zu werden, be-
nennt er Missstinde und Reformstaus und zeigt Wege zu einer Kirche, die



254 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

im Geist des Konzils notige Reformen mutig in Angriff nimmt, ohne sich
blof3 dem Zeitgeist anzubiedern.

Zu beanstanden bei diesem kenntnisreichen und mutigen Buch ist unter
formaler Riicksicht die Tatsache, dass der Verfasser ganzlich auf einen wis-
senschaftlichen Anmerkungsapparat verzichtet hat. Anstelle von Fuf3- oder
Endnoten findet der Leser am Schluss der Studie ein Literaturverzeichnis
(450-464), in dem zu den einzelnen Kapiteln weiterfithrende Literatur sowie
Leseempfehlungen aufgelistet sind.

Wer fundiert bei der aktuellen Debatte tiber Status quo und Quo vadis
der romisch-katholischen Kirche mitreden mochte, sollte die vorliegende
reichhaltige und anregende Studie nicht aufler Acht lassen. Er wird es nicht
bereuen.

CHRISTOPH J. AMOR

HERBST, Christoph: Freiheit aus Glauben. Studien zum Verstdndnis eines
soteriologischen Leitmotivs bei Wilhelm Herrmann, Rudolf Bultmann und
Eberhard Jiingel (= Theologische Bibliothek To6pelmann 157). Berlin: De
Gruyter 2012. 486 S. ISBN: 978-3-11-026288-9.

Die Studie ist die iiberarbeitete Fassung einer im Jahr 2010 an der evange-
lisch-theologischen Fakultit der Universitit Leipzig angenommenen und
von Gunda Schneider-Flume betreuten Dissertation. Wie die Einleitung (1-
14) verdeutlicht, wird das Thema der Freiheit untersucht, weil es theologisch
vielfach als eine angemessene Auslegung des christlichen Glaubens identifi-
ziert wird und zugleich fiir das menschliche Selbstverstandnis seit der Neu-
zeit wesentlich ist. Zudem ist in diese Dopplung eine dialektische Gegen-
laufigkeit eingetragen, da das neuzeitliche Ideal von Freiheit als Selbstmach-
tigkeit in einer erheblichen Spannung zum christlichen Verstandnis steht,
das den Mensch sich selbst wesentlich entzogen weifd. In dieser Konstella-
tion erblickt Herbst die Moglichkeit einer - weder blofd kontrastiven noch
ineinander aufgehenden - Vermittlung von christlichem Glauben und neu-
zeitlichem Selbstverstandnis. Referenztexte sind fiir Herbst die fiir den
Protestantismus wichtigen Entwiirfe von Wilhelm Herrmann, Rudolf Bult-
mann und Eberhard Jiingel. Dabei wird jeweils das Gesamtwerk thematisiert,
und zwar unter Aufgriff und Einbezug der Forschung.

Der erste Teil (15-158) wendet sich Wilhelm Herrmann zu. Sein Lebens-
thema ist fiir Herbst die Frage, wie der christliche Glaube dem menschlichen
Selbst dazu verhilft, ganz und selbstandig zu sein. Damit reagiert Herrmann
auf die zunehmende Verzweckung der Welt im Sinn geschlossener Kausalbe-
ziehungen und der unter empirischen Bedingungen immer ausstehenden
Ganzheit menschlichen Lebens. Gegen diese falsche Vergegenstandlichung
unter Aussperrung der Ganzheit des menschlichen Lebens mobilisiert Herr-
mann die Religion. Dabei entwickelt er zunehmend ein Problembewusstsein
fir die Ambivalenz der menschlichen Vernunft, die in Wissenschaft und
Technik versucht, der Wirklichkeit habhaft zu werden. Herrmann mochte so
gleichsam das zu bejahende Freiheitsanliegen des Menschen gegen dessen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 255

Selbstverfehlung in einer vergegenstdndlichten Welt retten, und zwar auf
dem Weg der Religion. Dies ist fir Herbst nachvollziehbar. Das Problem be-
steht jedoch darin, so Herbst, dass Herrmann zunehmend auf eine Verinner-
lichung des christlichen Glaubens abstellt, die sich einerseits selbst von der
dufleren Welt abschneidet und damit andererseits die erstrebte Ganzheit
verfehlt. Faktisch bekraftigt daher Herrmanns Theologie die destruktive
Herrschaft einer sich vergegenstiandlichenden Vernunft. Die Religion als der
kompensatorische Ort von Entfremdungserfahrungen in der Moderne wird
buchstablich utopisch.

Der zweite Teil (159-284) wendet sich Rudolf Bultmann zu. Herbst ver-
steht die Theologie Bultmanns als einen kontinuierlichen Zusammenhang,
der von den liberalen Wurzeln her zu begreifen ist. So geht der frithe Bult-
mann von der Diagnose aus, dass der Versuch der verniinftigen Selbstver-
wirklichung des Menschen faktisch zum Gegenteil dessen fiihrt, was beab-
sichtigt war: Nicht Freiheit, sondern ruinése Folgen stehen am Ende dessen,
was die Vernunft in ihrer modernen Selbstvergegenstindlichung erbringt.
Dem setzt Bultmann das religiose Erlebnis entgegen, das als Erfahrung von
Rezeptivitat dann im Folgenden von Bultmann an das Kerygma gebunden
wird. Im Glauben kommt es zu einer Selbstpreisgabe des Menschen, die im
Sinn einer Entweltlichung die Freiheit gegentiber einer Welt meint, die in
Wahrheit das Produkt menschlicher Selbstverfehlung ist. Damit mochte
Bultmann, so Herbst, die Freiheit des Menschen von sich selbst als Freiheit
zu sich selbst begreifen. Allerdings bleibt dieser Entwurf, so Herbst gegen
Bultmann, der Aporie verhaftet, dass Bultmann den passiven Selbstgewinn
des Glaubens in Wahrheit als aktive Selbstpreisgabe des Menschen kon-
struiert. Damit geht nach Herbst die Problematik einher, dass Bultmanns
Konzept ,Freiheit als Entweltlichung” in abstrakter Weise negativ bestimmt
bleibt.

Der dritte Teil (285-433) wendet sich Eberhard Jiingel zu. Wie Bultmann
in gewisser Weise an Herrmann ankniipft, so kniipft Jiingel in gewisser
Weise an Bultmann an. Auch Jingel diagnostiziert das Scheitern des
neuzeitlichen Menschen, der sich mithilfe der Vernunft der Welt und seiner
selbst versichern mdchte. Doch anders als Bultmann stellt Jiingel, so Herbst,
weniger auf die Fraglichkeit als auf die Sprachlichkeit menschlicher Existenz
ab. Die aporetische Selbstmachtigkeit des neuzeitlichen Freiheitsideals, das
sein eigenes Anliegen verfehlt, versucht Jiingel nicht durch die problemati-
schen Konstruktionen radikaler Verinnerlichung (so wie bei Herrmann) und
passivischer Selbstpreisgabe (so wie bei Bultmann) zu lésen. Vielmehr be-
stimmt Jiingel den Menschen als Sprachwesen, dem in der religiésen Meta-
phorik des Evangeliums ein Glauben ermdglicht wird, der die aporetische
Selbstmachtigkeit zugunsten des Zuspiels neuer Moglichkeiten unterbricht.
Als Implikat nimmt Jingel einen freiheitsermoglichenden Gott an, der trini-
tarisch differenziert ist, kreuzestheologisch gleichsam geerdet wird und in
dieser Fluchtlinie als Liebe erscheint. Herbst kritisiert, dass Jiingel das Ver-
standnis des Menschen als Sprachwesen im Bezug auf die religiose Verkiindi-
gung nicht ausreichend klart; auflerdem ist es seines Erachtens offen, ob



256 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Jingels Bestimmung vom Vorrang des vernehmenden Horens gegeniiber
subjektiver Spontaneitdt strukturell iber Bultmanns paradoxe Bestimmung
einer Selbstpreisgabe hinausfiihrt.

Der vierte Teil (435-454) fuhrt unter der Mafdgabe der gewdhlten Frage-
stellung nach dem Verhaltnis von christlichem und neuzeitlichem Freiheits-
verstandnis die Ergebnisse der Fallstudien zusammen und formuliert dann
die eigene Position. Als gemeinsamer Leitgedanke von Herrmann, Bultmann
und Jiingel wird das Verstandnis des Glaubens als Erldsung aus aporetischer
Selbstmachtigkeit festgestellt. Als basaler Unterschied von Herrmann, Bult-
mann und Jingel wird die Weise identifiziert, wie diese Erlésung durch
Glauben geschehen soll - als affirmierende Verinnerlichung (Herrmann), als
weltdistanzierende Selbstnegation (Bultmann) oder sprachorientierte Unter-
brechung (Jiingel) von Subjektivitat. Fiir Herbst selbst ergibt sich fiir eine
Konzeption der Theologie der Freiheit, dass deren Vermittlungsaufgabe zwi-
schen christlichem Glauben und menschlichen Selbstverstindnis seit der
Neuzeit unentbehrlich ist. Darum kann es nicht bei ihrer kontrastiven Ent-
gegensetzung bleiben, wie es mitunter theologisch der Fall ist, sondern muss
es zu einer fruchtbaren Verhaltnisbestimmung kommen. Demnach kann der
christliche Glaube an die zeitgendssische Rationalitatskritik — auch der Post-
moderne - ankniipfen und deren Anliegen in der Bestimmung aufgehoben
wissen, dass der Glaube die Kultivierung eines endlichen Freiheitsbewusst-
seins in religioser Perspektive ist. Dies ist nichts anderes, so Herbst, als das
Bewusstsein, von Gott abhdngig zu sein, der als Liebe die Freiheit begriindet,
die ihre Abhdngigkeit nicht als Selbstwiderspruch begreift. Damit geht fiir
Herbst die Unterscheidung zwischen innerer Freiheit und dufierer Freiheit
einher.

Herbst legt eine im Blick auf die Primarliteratur und auf den Forschungs-
stand strukturiert gegliederte und sehr detaillierte Studie vor, die dennoch
mit klar ausgewiesenen Deutungsperspektiven verbunden ist. Die Studie
liefert zur Forschung sowohl von Herrmanns als auch Bultmanns und Jiin-
gels Theologie einen instruktiven und beachtlichen Beitrag, der in Zukunft
zu berticksichtigen sein wird. Was die letztlich identifizierten Probleme der
religiosen Deutung von Subjektivitat angesichts ihrer dialektischen Bezug-
nahme auf die verniinftige Objektivitat angeht, wird man meines Erachtens
nicht umhinkommen, zu fragen, ob diese Probleme nicht in den Theoriege-
stalten des Deutschen Idealismus ihren Ursprung wie auch Zielpunkt haben.
In diesem Sinn sind zumindest vier Punkte grundsatzlich anzumerken.
Erstens ist die Gegeniiberstellung von religioser Subjektivitdt und objektiver
beziehungsweise verobjektivierender Vernunft angesichts ihrer dialektischen
Bezugnahme aufeinander dynamischer zu fassen; dies diirfte gegen die ver-
handelten Bezugsautoren auch eine Wiedergewinnung von Einsichten einer
dialektischen Metaphysik bedeuten, und zwar als eine Metaphysik der Frei-
heit. Zweitens ist die Fundierung der menschlichen Freiheit in der gottlichen
Liebe phanomenal und prinzipientheoretisch zu problematisieren: Ist nicht
die Liebe schon auf der Ebene der Erscheinungen ein Kind der Freiheit? Und
ist es nicht so, dass allein die Freiheit frei macht, so dass Gott vorrangig als



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 257

Freiheit zu verstehen ist, wenn die menschliche Freiheit religios erschlossen
sein soll? Drittens ist schlieflich zu fragen, inwiefern die Aufhebung der
philosophisch selbstwiderspriichlichen Vernunft in die religiése Deutung
nicht einer vernunftinternen Selbstbescheiduung bedarf, wie sie die Spat-
philosophien Schellings und Fichtes nahe legen, wenn es nicht bei theologi-
schen Selbstversicherungen bleiben soll. Und viertens ist festzuhalten, dass
die Kombination einer an Hegel orientierten Aufhebungsfigur mit einem
Frage-Antwort-Schema im Sinn Tillichs unter erheblichem Rechtfertigungs-
druck steht. Konnte es nicht sein, dass auch die Theologie von der Irritation
philosophischer Diskurse selbst zu einer Neubestimmung ihrer Gehalte und
ihres Vollzugs kommt? Konnte hier konkret nicht auch die gegenwartige
Freiheitsdebatte um Determinismus, Kompatibilismus und Inkompatibilis-
mus anregend sein, wie Herbst selbst andeutet? Wie man diesen vier Punk-
ten entnehmen kann, regt die Studie von Herbst zur Reflexion fundamen-
taler Probleme der Theologie an. Insofern ist sie unbedingt empfehlenswert.

MALTE DOMINIK KRUGER

WELTE, Paul H.: Erlosung - wie und wovon? Was Christen unter Heil ver-
stehen. Regensburg: Pustet 2012. 192 S. ISBN: 978-3-7917-2422-5.

Der Begriff der Erlosung ist fiir das Christentum zentral und unverzichtbar.
Und doch wurde und wird das damit Bezeichnete vielfach abgelehnt, miss-
verstanden oder gar nicht mehr verstanden. Um dieser Problematik zu bege-
gnen, ist es notig, sich die Grundfragen der Soteriologie immer wieder aufs
Neue prazise vor Augen zu fiihren und sie so plausibel wie méglich zu be-
antworten. Dieser wichtigen Aufgabe stellt sich die vorliegende Monogra-
phie, deren Verfasser jahrzehntelang in Taiwan und China Theologie unter-
richtet hat.

Dem Fragenkomplex, wovon, wodurch, wie und - nicht zuletzt — wer alles
von Christus erlost wurde, geht der Verfasser in sechs Kapiteln nach.

Im ersten Kapitel (15-29) wird der Leser an das urchristliche Bekenntnis
zu Jesus Christus als dem Mittler des Heils herangefiihrt. Das zweite Kapitel
eroffnet einen ersten ,Zugang zum Reichtum des Heiles Christi“ (31-51). Lei-
tend fiir den Verfasser ist die Soteriologie des Johannesevangeliums, wonach
Jesu Werk im Sichtbarmachen Gottes bestehe (33). ,Das Heilswerk Christi“ -
so die Grundthese des Buches - ,ist als Zeigen des Vaters zu verstehen. Die-
ses gewahrt dem Menschen, was sein Verlangen nach Freiheit, Glick, Er-
fiillung, Sinn, Hoffnung - nach Heil sucht.“ (39) Denn Jesus habe den Men-
schen die Botschaft tibermittelt: ,Gott liebt mit ewiger Liebe die siindigen
und ins Bose verstrickten Menschen und bietet stets von neuem Vergebung
und Versohnung an; er liebt die vielfachem Leiden unterworfenen und dem
Tod verfallenen Menschen und schenkt ihnen die Verheifdung geheilten und
auferweckten Lebens.“ (46)

Vertieft wird die Kernthese im dritten Kapitel (47-91). In ihm entfaltet
der Verfasser wichtige Aspekte des Heiles Christi, wie etwa das Motiv der
Versohnung der Entfremdeten, der Befreiung der Versklavten und der Stif-



258 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tung des Neuen Bundes. Zu all diesen klassischen soteriologischen Konzep-
ten legt der Verfasser sehr bemerkenswerte eigenstindige Deutungsversuche
vor. Diese stellen eine gelungene Verstehenshilfe und pastoral wertvolle
Handreichung zur sach- und zeitgemdaflen Erlauterung des Sinns der bibli-
schen Bilder von Loskauf, Sieg Christi usw. dar.

Dem in der westlichen Soteriologie iiber Jahrhunderte zentralen Thema
des Kreuzestodes Jesu widmet sich das vierte Kapitel (93-144). Eine einseiti-
ge Fixierung auf das Kreuz liegt dem Verfasser fern. Das ganze Leben und
Geschick Jesu sei heilsbedeutsam, so auch seine Auferweckung. Der Verfas-
ser scheut die schwierigen Fragen nach der Heilsbedeutung, dem ,Muss” so-
wie dem Opfercharakter des Todes Christi nicht. Ausfiihrlich stellt er sich
ihnen und beweist dabei einmal mehr seine Gabe, traditionsschwere Begriffe
und Konzepte einfach und verstindlich zu erkldaren und sie auf eine Art und
Weise zu interpretieren, die auch fiir kritische Zeitgenossen nachvollziehbar
und plausibel erscheint.

Das Bemiihen, den bleibend giiltigen Gehalt der heute oftmals irritieren-
den ,Bausteine® der klassischen Erlosungslehre herauszuarbeiten, verdichtet
und biindelt sich im fiinften Kapitel. Dieses behandelt das Wesen des Heils-
werkes (145-169) und bildet das heimliche Herzstiick des Buches. Der Autor
fasst hier das Grundprinzip seines soteriologischen Entwurfs in einer Kurz-
formel zusammen (148) und setzt sich mit Fragen und Einwdnden kritisch
auseinander (149-153). Wichtig ist ihm dabei der Nachweis, dass sein
soteriologisches Grundprinzip nicht nur logisch trag-, sondern auch biblisch
anschlussfahig und dariiber hinaus von hermeneutischer Kraft ist. Die Probe
aufs Exempel wird anhand mehrerer Tiefenbohrungen durchgefiihrt. Diese
sollen zeigen, dass die Deutung des Heilswerkes Christi als Offenbarung und
Bekraftigung, ,dass Gott bei uns ist, und uns so aus der Finsternis von Stinde
und Tod befreit“ (148), nicht nur fiir das Verhaltnis von Heil und Glaube,
sondern auch fur die Problematik des ,Schon“ und ,Noch nicht“ des Heils
und vor allem fiir die universale Bedeutung des opus Christi einen wichtigen
Verstandnisbeitrag leistet (154-162).

Im sechsten und abschlieffenden Kapitel greift der Verfasser die Ein-
gangsfrage seiner Monographie auf: ,Was hat Jesus Christus als Heilbringer
uns gebracht?“ (171). Seine Antworten fallen differenziert und fiir manche
wohl ein wenig provokant aus. So lautet eine der Thesen, dass Jesus nicht
der Mittler des endgtiltigen, wohl aber des vorlaufigen Heils sei (173). Denn
wie die Erfahrung lehre, sei ,keinem Menschen schon zu seinen Lebzeiten
durch (den Glauben an) Jesus Christus“ vermittelt worden, was die Theologie
mit Anschauung Gottes und Auferstehung des Fleisches meine (173). Unter
Heil im endgiiltigen Sinn versteht der Verfasser ein Gut, ,auf das der Mensch
im Tiefsten aus ist [...], dessen Erlangung sein Wesen zur Erfilllung, zu voller
Entfaltung bringt“ (172). Fir Diskussionsstoff diirfte auch die zweite These
sorgen, wonach das durch Jesus Christus vermittelte Heil die durch ihn er-
gangene Botschaft sei (174). Hier wdre zu iiberlegen, ob eines der Grundaxio-
me der patristischen Soteriologie, die physische Erlosungslehre, mit der Be-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 259

hauptung, dass das Heil Christi ,,nur‘ die Mitteilung einer dem Menschen
unzuganglichen Wahrheit” sei (174), bereits addquat eingeholt ist.

Abschliefiend bleibt festzuhalten: Der Verfasser hat ein gut lesbares Sach-
buch vorgelegt, das allgemein verstandlich ist, ohne je ins Banale oder Ober-
flachliche abzudriften. Die einfach und klar gehaltene Sprache, die Fokus-
sierung auf wenige, dafiir aber wesentliche Momente sowie der Mut zu
alternativen Deutungen liberkommener Begriffe der Tradition zdhlen zu den
Starken dieser Einfiihrung. Aufgrund des eindeutig systematischen Anlie-
gens der Monographie bleibt der historische Aspekt etwas unterbelichtet.
Uber die Geschichte des Soteriologie-Traktats oder wichtige Epochen der so-
teriologischen Reflexion erfdahrt der Leser nur wenig, ebenso wie iiber gegen-
wartige Tendenzen in der Debatte oder aktuelle alternative Entwiirfe und
Zugange zur Heilsthematik.

Dennoch ist diesem aus dem interreligiosen Dialog erwachsenen und
existentiell tief schiirfenden Buch auch auflerhalb des akademischen Be-
reichs eine grofde Leserschaft zu wiinschen.

CHRISTOPH J. AMOR



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

