
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis : zu den
Voraussetzungen für eine kreativ-gemeinschaftliche Theologie en
christo

Autor: Gamba, Fulvio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FuLvio Gamba

Struktur und Dynamik
theologischer Erkenntnis.

Zu den Voraussetzungen für eine
kreativgemeinschaftliche Theologie en christo

Zur Themenstellung1

In einem 1983 erschienen Artikel stellte der Fundamentaltheologe Max
Seckler die - im ersten Moment lapidar klingende - Frage: „Was ist
Theologie?"2 Dabei ging es ihm weder um die Entwicklung eines (neuen)
Theoriekonzeptes, noch um die Favorisierung eines bestimmten Theorietypus'.
Vielmehr bestand sein Anliegen darin, nach der „massgebenden Grundgestalt

christlicher Theologie", bzw. nach den „fundamentalen Bedingungen
des Theologietreibens"3 zu fragen.

Secklers Kritik galt besonders dem damals - und bis heute nicht minder
- vorherrschenden Verständnis, dass christliche Theologie, nebst ihrem
engen Verwobensein mit dem christlichen Glauben, sich durch eine
Wissenschaftlichkeit auszuzeichnen habe, die sich nicht nur in einer
methodologischen Disziplin erschöpfe, sondern wesentlich von einem Reflexionscharakter

geprägt sei.4 Konkret würde dies beispielsweise bedeuten, dass
die wesentliche Aufgabe der Theologie darin bestünde, „das rechte
Verständnis der religiösen Überlieferung mit Mitteln wissenschaftlichen
Argumentierens zu sichern."5 Seckler folgert daraus: „Indem die Theologie auf
diese Weise grundsätzlich als Wissenschaft konzipiert und als Arbeit der
Reflexion bestimmt wird, wird sie zwangläufig zu einer 'second-order
activity'",6 „[...] zumal dann, wenn das noch als Vorzug oder als Bedingung
ihrer Wissenschaftlichkeit betrachtet wird."1 Gerade durch die „normative
Bevorzugung und geradezu Kanonisierung eines bestimmten Typus christ-

1 Der vorliegende Artikel ist die überarbeitete Fassung eines Vortrages, der im Rahmen
eines vom Istituto Sophia (Loppiano/Florenz) im Mai 2011 durchgeführten Forschungsseminars

zum Thema: „Teologia ,in' Gesù? La questione, il luogo, le figure" gehalten wurde.
2 SECKLER: Max: Theologein. Eine Grundidee in dreifacher Ausgestaltung, in: ThQ, 163

(1983) 241-264. Vgl. auch SECKLER: Max: Theologie als Glaubenswissenschaft, in: HFTh. Bd. 4,
179-241.

3 SECKLER: Theologein, 241 (im Original jeweils kursiv).
4 Vgl. SECKLER: Theologein, 242.
5 SECKLER: Theologein, 242 (Anmerkung 2). Seckler zitiert an dieser Stelle R. Schaeffler.
6 SECKLER: Theologein, 242.
7 SECKLER: Theologein, 245.



i8o Fulvio Gamba

licher Theologie"8, laufe man heute jedoch Gefahr, die primordialen Vollzüge

der Religion aus dem Blick zu verlieren, womit die Theologie - als
blosse Reflexions- und Kontrollvernunft - sich selber zu einem Epiphäno-
men degradiere, die „zwar noch Religion braucht, aber keine mehr hat und
keine mehr macht."9

In der Tat besitzt (nicht nur) in unserer westlichen Welt die (kirchliche)

Theologie bestenfalls noch auf dem Gebiet der Ethik eine gewisse so-
zio-kulturelle Relevanz. Ansonsten aber vermag sie das religiöse Leben der
Menschen kaum mehr nachhaltig zu prägen. Als Indiz für die Richtigkeit
dieser (von Seckler schon vor über dreissig Jahren!) geäusserten Feststellung

möge der Hinweis genügen, dass der religiös-kirchliche Vollzug vieler
Christen heutzutage über weite Strecken mit dem Wort Spiritualität in
Zusammenhang gebracht wird, kaum aber mit (kirchlicher) Theologie.10 Die
Gründe, die zu diesem Zustand geführt haben, sieht Seckler nicht so sehr
in äusseren kulturellen Bedingungen, sondern als von der Theologie selbst
verursacht. Diese habe im Laufe der Geschichte ihre eigenen Ursprünge11
immer mehr aus dem Blick verloren und ihre Identität nur noch in ihrer
eigenen Wissenschaftlichkeit zu fundieren versucht.

Wir möchten im Folgenden nicht theologiegeschichtlich die Ursachen
analysieren, sondern grundsätzlich(er) die Frage nach den Bedingungen
des Theologietreibens stellen. Ziel der folgenden Darlegung ist der
Versuch zu verstehen, wie Theologie bzw. theologische Erkenntnis - in ihrem
Vollzug sowie in ihrem wissenschaftlichen Anspruch - wieder zu einer
first-order activity, bzw. zu einem primordialen Vollzug religiösen Lebens
werden kann. Dabei möchten wir in einem ersten Schritt (1.) untersuchen,
worin der Ursprung und das Spezifische einer christlichen Rede im
Allgemeinen liegt sowie einer theologischen Äusserung im Besonderen. In
einem zweiten Moment (2.) werden wir der Frage nachgehen, wie der
Zusammenhang zwischen Theologietreiben (theologein) als Gott-Denken und
Selbstmitteilung des dreieinigen Gottes zu verstehen ist. In einem weitern

8 SECKLER: Theologein, 243. Ein solches Verständnis von Theologie basiert, so Seckler, auf
einem monistischen Ansatz, der zum normativen Postulat führt, „dass Theologie Wissenschaft

sein müsse, um überhaupt als wahre Theologie gelten zu können." (SECKLER: Theologein,

246; im Orig. kursiv.)
9 SECKLER: Theologein, 245.
10 „Zwar ist die ,Kirchlichkeit' der Theologie in der Form ihrer strukturellen Einbindung

in die Kirche wissenschaftstheoretisch durchaus sichergestellt, der Graben, der beide lebens-
mässig und lebensweltlich trennt, ist deswegen aber nicht weniger tief. Eine Kluft trennt die
.wissenschaftliche Theologie' vom Glauben der Gemeinden, vom Leben der Religion, von der
Sprache der Predigt und vom Akt der Verkündigung." (SECKLER: Theologein, 249.)

11 Seckler nennt deren drei: Der Ursprung (1.) aus der Verkündigung, (2.) aus dem
Vernunftsinteresse an Gott und (3.) aus dem Verstehenwollen des Glaubens. In ihnen - mit ihren
entsprechend unterschiedlichen Erfahrungsfundamenten, Interessenrichtungen und Sprachspielen

- sieht Seckler die drei Grundgestalten von Theologie, aus denen sich auch die
gegenwärtige einseitige Betonung der Wissenschaftlichkeit theologischer Erkenntnis entwickelt hat.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 181

Schritt (3.) soll schliesslich aufgezeigt werden, wie die gemeinschaftliche
Dimension konstitutiv für den Vollzug theologischen Erkennens ist. Zum
Schluss (4.) erfolgt eine Zusammenfassung in Form von Thesen.

1. Ursprung und Spezifikum religiös-christlicher bzw. theologischer
Rede

Eine theologische Erkenntnis drückt sich sprachlich (schriftlich oder mündlich)

in Form einer religiös-christlichen Rede von Gott aus.12 Mit Sprache
ist der Ort des Theologietreibens, mit Gott das (Grund-) Thema angezeigt.
Theologisches Denken und Reden vollzieht sich dabei nicht nur innerhalb
einer wissenschaftlichen Institution und Praxis, sondern überall dort, wo
der Glaube an Gott gelebt, d.h. erfahren, gefeiert, erzählt und erklärt wird.
Theologie im engeren Sinne des Wortes hingegen möchten wir hier - im
Sinne Secklers - als Glaubenswissenschafto bezeichnen, die, aufgrund ihres
spezifischen Formalobjektes - Gott - nicht nur einzelne Aspekte, sondern
sub ratione Dein die Gesamtwirklichkeit inkl. ihrer glaubenswissenschaftlichen

Tätigkeit (im kirchlich-gesellschaftlichen Kontext) systematisch
reflektiert und zur Sprache bringt.

Wir möchten zunächst fragen, worin der Ursprung einer spezifisch
theologischen Erkenntnis besteht, wenn deren Spezifikum nicht allein mit
ihrer Wissenschaftlichkeit zu identifizieren ist, sondern sich ebenso in
Gebet, Verkündigung, Katechese etc. ereignet? Welches sind die Strukturbedingungen

und -dynamiken einer theologischen Erkenntnis, die dann ihren
sprachlichen Ausdruck finden in einem Reden

- Gottes zu uns (Rede von Gott —> gen. subj.)
- zu Gott (z.B. im Gebet)
- über Gott (Rede von Gott -» gen. obj.)
- über die Relation zw. Gott und Mensch(en).

Wenn wir hier zunächst nach dem Spezifikum der religiös-christlichen
Rede fragen, so geht es (noch) nicht um eine inhaltliche Darlegung des
christlichen Glaubens, sondern um die formalsprachliche Erläuterung, worin

sich eine nicht-religiöse von einer religiös-christlichen Sprechweise
unterscheidet. Dabei wird es auch darum gehen, die Kriterien zu finden, welche

eine religiös-christliche Rede von Gott zu identifizieren erlauben.

12 Dies gilt auch dann, wenn Ausdrücke wie Gott, Jesus Christus, Erlösung u.a. nicht
verwendet werden.

U Zum Begriff der Glaubenswissenschaft vgl. SECKLER: Theologie als Glaubenswissenschaft,

in: HFTh. Bd. 4, bes. 190-215.
H So THOMAS von AqüIN: „ Omnia autem tractantur in sacra doctrina sub ratione Dei: vel

quia sunt ipse Deus; vel quia habent ordinem ad Deum, ut ad principium etfinem." (Sth, I, q.i,
a.7.)



l82 Fulvio Gamba

Die hier gewählte sprach- bzw. kommunikationsanalytische Vorgehensweise

möchte verdeutlichen helfen, worin die entscheidenden Elemente
bestehen, um den von uns gesuchten erkenntnistheoretischen Ort
theologischer Erkenntnis und Rede fundamentaltheologisch zu lokalisieren.

a. Nichtreligiöse und religiöse Rede

Um den Unterschied zwischen nicht-religiösen und religiösen (bzw.
religiös-christlichen) Äusserungen zu verdeutlichen, gehen wir vom Beispiel
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und Äusserungen aus: Diese zeichnen

sich dadurch aus, dass sie auf gewisse Gegenstände, Sachverhalte oder
Theorien dieser Welt referieren und von ihrem semantischen Gehalt her
durch ihre rationale Akzeptierbarkeit gesichert sind. Einzelne Gesetze
oder Theorien sind zumindest approximativ wahr, auch wenn sie von Zeit
zu Zeit durch noch zutreffendere Gesetze und Theorien abgelöst werden.
Naturwissenschaftliche Aussagen sind somit immer der Versuch einer
möglichst weitgehenden Annäherung an ihren Gegenstand. Theologische
Erkenntnisse bzw. Äusserungen hingegen sind anders geartet. Zwar bleiben

auch diese gegenüber ihrem Gegenstand unvollständig und
bruchstückhaft, aber ihre Wahrheit wird nicht primär durch die rationale
Akzeptanz einer wissenschaftlichen Gemeinschaft gesichert. Vielmehr zeichnet

sich die Eigenart der Begründung theologischer Erkenntniswahrheiten
dadurch aus, dass sie sich auf die göttliche Offenbarung und deren Zeugen
stützt.y

Dabei versteht die neuere katholische Theologie die göttliche
Offenbarung nicht (mehr) instruktionstheoretisch16 als eine kirchlich vermittelte
Bekanntgabe von Sätzen über gewisse transzendente Sachverhalte, die
dann theologisch appliziert und entfaltet werden. Ein solches Sprechen
von Gott vermöchte der Tatsache nicht genügend Rechnung zu tragen,
dass das christliche Offenbarungsverständnis - gerade wie dies in der
Heiligen Schrift zum Ausdruck kommt - die Erfahrung einer personalen Anrede
Gottes impliziert, die heilsgeschichtlich in Jesus Christus ihren
unüberbietbaren Höhepunkt gefunden hat. Von daher kann man sagen: Nicht der
Rekurs auf formal durch Autorität abgesicherte Sätze, sondern ein Offen-
barungsereignis, das zur personalen Antwort führt, stellt das Spezifische
theologischer Erkenntnis und Rede dar.

'5 In diesem Sinne schreibt der Aquinate: „[...] argumentari ex auctoritate est maxime
proprium hujus doctrinae: eo quod principia hujus doctrinae per revelationem habentur, et sie

oportet quod credatur auetoritati eorum quibus revelatio facta est. Nec hoc derogat dignitati
hujus doctrinae: nam licet locus ab auctoritate quae fundatur super ratione humana, sit infir-
missimus; locus tarnen ab auctoritate quae fundatur super revelatione divina, est efficacis-
simus." (Sth, I, q.i, a.8, ad 2.)

16 Vgl. Zum instruktionstheoretischen Verständnis von Offenbarung vgl. SECKLER: Max:
Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh. Bd. 2, 64-66.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 183

Welches aber sind die Bedingungen, die eine solche spezifisch christliche

Rede ermöglichen und im sprachlichen Vollzug eine Referenz zur
angesprochenen Wirklichkeit herstellen? Es ist ja problemlos möglich
„unreligiös" von Gott oder Jesus Christus zu sprechen (z.B. im Sinne einer
beschreibenden Religionswissenschaft). Ebenso wenig liefern religiös-christliche

Ausdrucksweisen der Alltagssprache geeignete Anhaltspunkte für die
Erfassung des Spezifischen einer religiös-christlichen Rede. Es müssten
vielmehr Kriterien benannt werden, welche eine spezifisch religiös-christliche

Rede zu identifizieren erlauben. Damit wäre nicht nur eine differentia
specifica zu nicht-religiösen, sondern auch zu allgemeinen (bzw.
nichtchristlichen) Formen religiöser Rede markiert. Es drängt sich daher auf, in
einem eigenen Absatz zuerst nach den allgemeinen Kriterien religiöser
Rede zu suchen, um anschliessend nach dem Spezifischen einer religiös-
christlichen Rede zu fragen.

b. Allgemeine Kriterien religiöser Rede

Eine Möglichkeit, spezifische Kriterien einer religiösen Rede zu finden,
könnte darin bestehen, die verschiedenen Aspekte sprachlicher Äusserungen

nach explizit religiösen bzw. christlichen Merkmalen zu untersuchen.
Allfällige sprachliche Kriterien zur Unterscheidung von religiösen und
nichtreligiösen Äusserungen müssten dann linguistisch anhand der
verschiedenen Dimensionen von Rede ermittelt werden können. In seiner
umfangreichen Publikation Religiöse Rede von Gott hat sich der evangelische

Theologe Ingolf Ulrich Dalferth ausführlich mit dieser Thematik
beschäftigt.1? Seine Analyse und Kritik sprachlicher Kriterien der Religiosität

von Äusserungen18 führt zur überraschenden Einsicht, dass Religiosität
nicht festzulegen ist über ausschliesslich linguistisch begründbare
Eigenschaften von Äusserungen,l9

Für die Erfassung religiöser Kriterien ist man daher - so Dalferth - auf
aussersprachliche Elemente religiöser Äusserungssituationen verwiesen,
welche Distinktionsmerkmale aufweisen, die sich von nichtreligiösen
Situationen unterscheiden. Nun erweisen sich diese Unterschiede nicht an-

'7 Vgl. DALFERTH, Ingolf Ulrich: Religiöse Rede von Gott. München: Chr. Kaiser 1981.
18 Eine Äusserung stellt die kleinste, empirisch erfassbare, sprachliche Einheit einer Rede

dar. Die Äusserung eignet sich als Grundkategorie für mündliche Redephänomene, wie auch
für schriftlich verfasste Texte. Dabei kann eine Äusserung unter folgenden Gesichtspunkten
betrachtet werden:

(1.) als Äusserungsereignis (Rede, als zeitlich-örtlich qualifiziertes Geschehen; pragmatische

Dimension),
(2.) als Äusserungshandlung (Rede, insofern sie angibt, wie das Geäusserte zu verstehen

ist; performative Dimension),
(3.) als Äusserungsgehalt (Rede, insofern sie etwas Bestimmtes aussagt;

grammatikalisch-logische Dimension).
9 Vgl. DALFERTH: Religiöse Rede von Gott, 309-354.



184 Fulvio Gamba

hand einzelner Merkmale, die eine Situation religiös prägen. Für DALFERTH

muss die gesamte Struktur thematisiert werden, der diese Merkmale
entnommen sind und die sie mitkonstituieren.20 Eine Situation wäre somit
dann religiös strukturiert und als solche identifizierbar, wenn sie als
Realisierung eines bestimmten religiösen Verhaltens- und Interaktionsmusters
beschrieben werden kann. Der Zugang zu solch einer Situation erschliesst
sich sprachlich dort, wo sie sich als Rede über eine erfahrene Wirklichkeit
Gottes artikuliert. Bezeichnet man diese als religiöse Rede bzw. als
Glaubensrede, dann lässt sich nach Dalferth diese Erfahrung nochmals näher
differenzieren als

Rezeption, d.h. als Erfahrung einer Rede von Gott (gen. subj.)
Responsion, d.h. als Rede zu Gott
Reaktion, d.h. als Rede von Gott (gen. obj.), die diese Erfahrung einerseits

reflektiert, andererseits darauf hinwirkt, dass die Erfahrung der
Rede von Gott (gen. subj.) immer wieder neu gemacht werden kann.21

Mit der Rezeption ist die Anredeerfahrung im engeren Sinne gemeint,
während Responsion und Reaktion mehr auf den eigentlichen Vollzug der
Antwort innerhalb einer Kommunikationssituation hinweisen.
Kommunikationsanalytisch gesehen ergibt sich hingegen die Unterscheidung zwi¬

schen Responsion
und Reaktion in der
Wiese, dass die
Dimension der
Responsion die Zuwendung

des Angeredeten

zum
Anredenden bezeichnet
(z.B. im Gebet). Die
Reaktion hingegen
hebt jenen Aspekt
hervor, der mit
einer Antwort die
Möglichkeit eröffnet,

einerseits über
diese (durch die Glaubensrede vermittelte) Erfahrung zu reflektieren (wie
dies besonders in der Theologie als Glaubenswissenschaft geschieht),
andererseits eine neue (sekundäre) Kommunikationssituation zu konstituieren,

in der eine weitere Anrede Gottes erfahren werden kann (so beispielsweise

durch die Verkündigung). In diesem Sinne soll „Re-" die Zurückbin-

20 Vgl. DALFERTH: Religiöse Rede von Gott, 358-364.
21 Vgl. DALFERTH: Religiöse Rede von Gott, 373. Natürlich stellen diese Modi lediglich

idealtypische Extrapolationen dar, die in der konkreten religiösen Erfahrung nicht voneinander

trennbar sind. Vgl. DALFERTH: Religiöse Rede von Gott, 393-494.

Reaktion
(nach aussen
z.B. Zeugnis)

Rezeption
Hören

Responsion
(nach innen
z.B. Beten)



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 185

dung an die sie konstituierende Anrede, ,,-aktion" hingegen die
Fortsetzung des Redegeschehens durch den Angeredeten andeuten.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Eine religiös strukturierte Situation
- als Voraussetzung für die Identifizierung einer religiösen Rede - liegt
genau dann vor, wenn die darin vollzogene Dynamik, - d.h. die Verhaltensund

Interaktionsmuster, in den Modi von Rezeption, Responsion und
Reaktion -, sich als Antwort auf eine erfahrene Anrede Gottes spezifizieren
lässt.

Über Dalferth hinaus kann gefolgert werden, dass die oben als religiös
beschriebene Strukturdynamik nicht auf das Redephänomen beschränkt
bleiben muss (auch wenn sie im Redephänomen besonders fassbar wird).
Da jedes Redephänomen immer auch eine Handlung impliziert, kann eine
religiös strukturierte Situation auch auf nicht-sprachliche, d.h. auf symbolische

oder ethische Handlungen ausgeweitet werden22. Auf unser Modell
übertragen heisst dies, dass eine Reaktion auf die erfahrene Anrede Gottes
sich auch ausdrücken kann, wenn z.B. Menschen bewusst ihren Beitrag für
ein gerechteres und friedvolleres Zusammenleben geben. Ihr Tun ist in
diesem Sinne „selbstredend".23 Auch muss eine Responsion nicht allein in
Form von sprachlich verfassten Gebeten geschehen, sondern kann sich
auch im stillschweigenden Tun der alltäglichen Dinge ausdrücken.

Mit der Ausweitung dieses von Dalferth vorgeschlagenen Modells,
wollen wir uns nun der Frage stellen, was eine spezifisch christliche Rede
auszeichnet und sie von einer (allgemeinen) religiösen Rede unterscheidet.

c. Das Spezifische einer religiös-christlichen Rede

Die Unterscheidung zwischen einer religiösen und einer spezifisch christlichen

Rede ergibt sich nicht von ihrer formalen Kommunikationsstruktur,
sondern von ihren jeweils spezifischen Inhalten her. Das heisst:

(x.) Eine Situation ist dann spezifisch religiös-christlich strukturiert,
wenn aufgrund der darin vollzogenen Verhaltens- und Interaktionsmuster
deutlich wird, dass diese eine Antwort auf eine erfahrene Anrede Gottes in
Jesus Christus ist.

(2.) Alle durch die entsprechenden Verhaltens- und Interaktionsmuster
christlich-religiös strukturierten Situationen lassen sich zwar allgemein im

22 Selbstverständlich verliert dadurch eine religiöse Handlung an Eindeutigkeit. Sie wird
- z.B. wenn eine religiöse Handlung in einem symbolischen Akt vollzogen wird - erst
eindeutig, wenn diese sprachlich expliziert und interpretiert wird. Noch mehr gilt dies für ethische

Vollzüge, also für Handlungen (wie z.B. Nächstenliebe in Form von Hilfe an Bedürftigen),

welche die zwischenmenschliche Praxis betreffen, aber religiös motiviert sind. Als
religiöse Handlungen werden diese erst eindeutig identifizierbar, wenn das Werte- und
Normensystem des Handelnden zur Sprache gebracht wird.

23 Man kann so weit gehen und sagen, dass sogar menschliche Artefakte, wie z.B. Kunstwerke

oder Bauten, „Zeugnis" von dieser Anredeerfahrung geben, auch wenn diese nicht
explizit sprachlich die konkrete Anredeerfahrung ausdrücken.



i86 Fulvio Gamba

Modus der Rezeption, der Responsion oder der Reaktion explizieren, aber
sie sind inhaltlich bestimmt durch jene Vorgaben, die Jesus Christus durch
sein ganzes Leben, Sterben und Auferstehen im Bezug zu Gott und den
Menschen gelehrt und vorgelebt hat.

(3.) Basierend auf der heilsgeschichtliche Erfahrung Israels, erfuhren
und interpretierten jene Männer und Frauen, die als Primärzeugen mit
Jesus gelebt haben, dessen Worte und Taten sowie dessen Tod und
Auferstehung als letztes und endgültiges Reden Gottes - wir können auch sagen:
als WORT GOTTES (des Vaters) - an Israel und an alle Menschen.

(4.) Der Umstand, dass Gottes Anrede durch Jesus erfahren wurde,
eröffnete den Primärzeugen nach Ostern langsam die Einsicht einer besonderen

Stellung und Relation zwischen Jesus, seinem Vater, und dem
zwischen den beiden sich manifestierenden Gottesgeistes. Die erfahrene
Anrede Gottes in Jesu Leben und Geschick wurde also schon seit Beginn als

Beziehungsereignis zwischen göttlichen Personen interpretiert, an dem die
Primärzeugen in intimster Weise Anteil hatten.

(5.) Verhaltens- und Interaktionsmuster drücken sich für jene, welche
die Anrede Gottes in Jesus Christus erfahren haben, immer in einer
doppelten Relation aus: Als Beziehung zu Gott und als Beziehung zu den
Menschen. Diese sind nach christlichem Verständnis unterscheidbar, aber nicht
voneinander trennbar, wie dies anhand der biblischen Forderung, Gott
und den Nächsten zu lieben, deutlich wird.

Was lässt sich aufgrund der bisherigen Analyse für unsere Fragestellung
folgern? Es ergibt sich die Einsicht, dass der primordiale Vollzug
theologischen Denkens (als first-order activity) seinen Ursprung und Ort in einer
christlich strukturierten Situation hat, die genau dann vorliegt, wenn die
darin vollzogene Dynamik in einem Verhaltens- und Interaktionsmuster
(in den Modi von Rezeption, Responsion und Reaktion) sich als Antwort
auf eine in Jesus Christus erfahrene Anrede Gottes spezifizieren lässt.

d. Versuch einer Rekonstruktion christlicher Anredeerfahrung als (Traditions-)

Prozess

Die Bestimmung einer spezifisch christlich geprägten situativen
Grundstruktur beantwortet noch nicht die Frage, wie eine Erfahrung der Anrede
Gottes in Jesus Christus sich in der geschichtlichen Fortentwicklung auch
bei jenen zu ereignen vermochte, die nicht mehr direkt mit Jesus gelebt
haben, also nicht zu den Primärzeugen zählen. Auch diesbezüglich eignet
sich die von Dalferth vorgeschlagene kommunikationsanalytische
Vorgehensweise, die auf dem oben dargelegten (und von uns erweiterten) Modell

einer spezifisch christlichen Strukturdynamik von Anrede und
Anredeerfahrung basiert.

Idealtypisch lassen sich die geschichtlich erfolgten Anredeerfahrungen
wie folgt explizieren: Anrede, bildet die primär konstituierende Anrede



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 187

Gottes, die in Jesus Christus, d.h. durch sein Leben (Reden und Handeln),
Sterben und Auferstehen, von den in der damaligen Situation lebenden
Menschen erfahren und als Rezeption,, Responsion, und Reaktion, entsprechend

ausgedrückt wurde. Dies führte zur Konstitution einer sekundären
Anrede Gottes, welche durch den Vollzug der gelebten Antwort als Rezeption2,

Responsion2 und Reaktion2 ihrerseits die darauf folgenden (sekundären)

Anredesituationen konstituieren hat. Die Erfahrungen dieser sekundären

Anredesituationen stehen in einem Zusammenhang zur primär
konstituierenden Anredeerfahrung der Primärzeugen, insofern sie die gleichen
strukturellen Merkmale aufweisen (Rezeption, Responsion und Reaktion).
Sie sind aber nicht mit ihr identisch, da jeweils verschiedene historische
Kontexte vorliegen. Dass aber die gleichen strukturellen Merkmale
vorhanden sind, ist die Bedingung dafür, dass in den sekundären Erfahrungen
der Anrede Gottes dieselbe göttliche Person als Anredende identifiziert
werden kann, wie in der primär konstituierenden Anredeerfahrung. Die
Weitergabe der Identität des Anredesubjektes in den Rezeptionen2i3j^n ist
also im Prozess der Rezeption,, Responsion, und Reaktion, der apostolischen

Zeugen gesichert und von daher ergibt sich die Wichtigkeit der sog.
apostolischen Zeit für den gesamten kirchlichen Prozess der Weitergabe
des Glaubens.24 Die von den ersten Zeugen erfahrene Anrede Gottes in
Jesus als dem geglaubten Messias kann als primärkonstituierender
Moment bezeichnet werden; die später (z.B. durch die in der Geschichte
geschehene Verkündigung) erfolgten Erfahrungen hingegen bilden die
nachfolgenden sekundärkonstituierenden Momente der jeweils erfahrenen
Anrede Gottes im Traditionsprozess.

Mit dieser knappen Rekonstruktion der christlichen Anredeerfahrung
haben wir nicht nur den Ort primordialen theologischen Erkennens und
Redens benannt, sondern auch den Nachweis erbracht, dass im Kontext
des rekonstruierten Traditionsprozesses theologisches Denken als first-
order activity unter bestimmten Bedingungen immer wieder geschehen.

2. DIE FIRST-ORDER ACTIVITY THEOLOGISCHEN DENKENS UND REDENS

Der primordiale Ort theologischen Denkens und Redens wurde als eine
spezifisch strukturierte Kommunikationssituation beschrieben, die sich als
Antwort auf eine in Jesus Christus erfahrene (primäre und sekundäre)
Anrede Gottes charakterisieren lässt. Was bedeutet dieser primordiale Ort in-

24 Vgl. DALFERTH: Religiöse Rede von Gott, 385. „So hat die primäre - oder doch wenigstens

die als früheste greifbare - Rezeption, Responsion und Reaktion auf erfahrene Anrede
Gottes [...] den Status eines Standards, weil in ihr und über sie die tradierte Anrede Gottes
erstmals greifbar wird. Denn sofern sie fixiert ist, hält sie den Inhalt und die Reaktion auf
diesen Inhalt der Anrede Gottes in gleicher Weise fest." (DALFERTH: Religiöse Rede von Gott,
386).



i88 Fulvio Gamba

haltlich für ein spezifisch christliches Reden und Denken, und welche
Konsequenzen ergeben sich daraus?

a. Die spezifisch christliche Anredeerfahrung als Selbstmitteilung des

dreieinigen Gottes

Die dargelegte Strukturdynamik der Anredeerfahrung Gottes stellt ein
Ereignis dar, welches eine spezifisch geprägte personale und relationale
Dimension aufweist. Die personale Dimension besteht in der von den
Primärzeugen gemachten Erfahrung, dass Gott selbst in der Hingabe seines
Sohnes sich in endgültiger und unüberbietbarer Weise hat mitteilen wollen

und dies tatsächlich auch getan hat. Gleichzeitig offenbart dieses
Ereignis die Einmaligkeit der Relation zwischen Jesus und seinem Gott (und
Vater) sowie, in den machtvollen Worten und Taten Jesu und in dessen

Auferweckung, ansatzhaft auch die Dimension des (heiligen) Geistes.25
Diese personale und relationale Struktur der Selbstmitteilung Gottes

durch seinen Sohn, die in Kreuz und Auferstehung ihren Höhepunkt und
ihre Endgültigkeit gefunden hat, bezeichnen wir zusammenfassend als
trinitarisches Ereignis. Insofern die Primärzeugen Gottes Anrede in Jesus
als dessen Selbstmitteilung erfahren und darauf geantwortet haben, wurde
ihre Beziehung zu Gott so strukturiert, dass sie selbst in diese trinitarische
Relationsdynamik einbezogen wurden und an diesem Leben der drei
göttlichen Personen teilnahmen.

Nun gilt das Gesagte für die geschichtlich konkret erfolgte
primärlkonstituierende Anredeerfahrung Gottes durch die Primärzeugen. Wie aber
kann - gemäss der oben dargelegten Rekonstruktion der christlichen
Anredeerfahrung im geschichtlichen (Traditions-) Prozess - in den sekundären

Anredesituationen, die ja immer über die Ambiguität der Sprache
vollzogen werden, als gesichert gelten, dass denkend, redend und handelnd
tatsächlich (personal) auf Gott selber und nicht nur auf ein (Gottes-) Bild
oder ein (Gottes-) Gedanke Bezug genommen wird? Anders ausgedrückt:
Wie ist es möglich, dass in einer Situation, in der Gottes Sohn nicht mehr
in seiner geschichtlichen Konkretion anwesend ist, trotzdem durch die in
einer Anredeerfahrung erfolgten göttlichen Selbstmitteilung kein anderer
oder etwas anderes erkannt und identifiziert wird als eben dieser Gott Jesu
Christi? Die Rezeption, Responsion und Reaktion der Primärzeugen garantiert

zwar eine notwendige aber keine hinreichende Bedingung für diese
Identifizierbarkeit. Diese ist nur möglich, weil Gott selbst durch den
pfingstlichen (Heiligen) Geist, den (im Bekenntnis geglaubten) auferstan-

25 Die Beziehung zum Heiligen Geistes als Person konnte in der Anredeerfahrung durch
die Primärzeugen noch nicht direkt erkannt werden. Dennoch war die Realität seiner Person

implizit schon gegeben. Vgl. dazu die noch immer hilfreiche Zusammenfassung aus systematischer

Sicht von Walter KASPERs Buch: Der Gott Jesu Christi. Mainz: Matthias-Grünewald
1982, 259f.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 189

denen Christus so in der Geschichte vergegenwärtigt, dass jene oben
angesprochene trinitarische Strukturdynamik auch in einer sekundären
Anredeerfahrung entsteht. Er ist es, der sich uns (durch Jesus Christus)
liebend so mitteilt, dass wir uns (im Heiligen Geist) auf ihn zu beziehen
vermögen.

Erst aufgrund dieses Sachverhaltes ist theologisch die Möglichkeit
gegeben, dass ein primordialer Vollzug theologischen Denkens und Redens
nicht auf die primärkonstituierende Anredesituation beschränkt bleibt,
sondern auch in allen späteren, sekundären Anredesituationen sich
tatsächlich ereignen kann.

b. Gott-Denken

Durch die bisherigen Ausführungen haben wir zu zeigen versucht, wo der
Ort für eine first-order activity theologischen Denkens und Redens zu
lokalisieren ist. Wir haben diesen Ort in der Selbstmitteilung des dreieinigen
Gottes als ein den Menschen „ansprechendes", personales Ereignis gesehen.

Was bedeutet dies im Hinblick auf das theologische Denken und
Reden selbst? Vermag die dargelegte Explikation der primordialen Struktur

theologischen Denkens und Redens tatsächlich mehr zu liefern, als

jene von Seckler kritisierte wissenschaftliche Theologie? Und worin
bestünde dieses mehr einer theologischen first-order activity? Bleibt theologisches

Denken und Reden, auch wenn es in einer trinitarischen
Kommunikationsstruktur eingegründet ist, nicht menschliches Stückwerk und
Ausdruck eines hilflosen Versuches, letztlich über Inkommensurables zu
denken und zu reden? Würden wir nicht gar in eine Hybris fallen und die
fundamentale Differenz zwischen Schöpfer und Geschöpf verwischen,
wenn wir versuchten, theologisches Denken und Reden (etwa im hegel-
schen Sinne) als Ausdruck des göttlichen Geistes zu verstehen?

Es geht also im Kern um die doppelte Frage, ob und wie in der
geschichtlichen Konkretion eine oben skizzierte trinitarische Strukturdynamik,

als Voraussetzung für eine theologische Erkenntnis, die fundamentale
ontologische Differenz zwischen Gott und Gottesgedanken - die letztlich
in der ontologischen Differenz zwischen Schöpfer und Geschöpf gründet -
wahrt und gleichzeitig ein Gott-Denken (und Reden) als Ausdruck der
Selbstmitteilung Gottes begründet werden kann.

Im Sinne einer Klärung ist es an dieser Stelle angebracht, auf eine wichtige

Unterscheidung bezüglich der diversen Erkenntnismodi hinzuweisen:
In der Tradition von Frege - dem Gründervater der analytischen Philosophie

- wird der durch einen Satz vermittelte Inhalt bzw. Gedanke eine
Proposition genannt.26 Durch Propositionen geäusserte Erkenntnisse
vollziehen sich über ein begriffliches Denken. Eine Erkenntnis - und daraus

26 Ein (komplexer) Satz ist auf der semantischen Ebene dann eine Proposition, wenn von
ihm gefragt werden kann, ob er wahr oder falsch ist.



190 Fulvio Gamba

folgend ein Wissen (als wahre und begründete Überzeugung) - muss sich
aber nicht notwendig über ein begriffliches Denken mittels Propositionen
vollziehen.27 Es gibt auch ein Wissen, das sich im Modus nicht-propositio-
naler Erkenntnis ausdrückt.28 Was aber soll unter einem nicht-proposi-
tionalen Wissen verstanden werden?

Um diese Frage zu beantworten, gehen wir zunächst von der
Feststellung aus, dass Äusserungen de se (Sätze über mich, d.h. Äusserungen in
der 1. Person) und Äusserungen de re (Sätze über Dinge und Sachverhalte,
d.h. Äusserungen in der 3. Person) nicht gleichbedeutend sind. Folgendes
Beispiel soll den entscheidenden Unterschied zwischen Ich-Sätzen und
Sätzen der 3.-Person illustrieren: Angenommen ich, Fulvio Gamba, liege
im Spital wegen eines Knochenbruchs, dann wäre ich ohne weiteres fähig,
die de-se-Aussage

(1) Ich liege im Spital
in Form eines Satzes de re zu formulieren:
(2) F.G. liegt im Spital.

D.h. ich wäre in der Lage zu wissen, dass mit F.G. (Abk. für Fulvio Gamba)
ich selber gemeint bin. Würde ich hingegen an Gedächtnisschwund leiden,
und wüsste ich nicht mehr, wie ich heisse, dann könnte ich zwar Aussage
(1), aber nicht (mehr) Aussage (2) formulieren. Satz (2) drückt als de-re-
Aussage ein propositionales Wissen aus, Satz (1) hingegen bringt als de-se-

Aussage ein nicht-propositionales Wissen zum Ausdruck. Der Unterschied
wird schon durch die Verwendung des Pronoms angedeutet: Aus (1) kann
nur dann (2) gefolgert werden, wenn ich auch weiss, dass dieses von mir
geäusserten Pronom ich tatsächlich mit F.G. identisch ist.

Auf unsere Fragestellung übertragen heisst dies: Erkenntnisse über Gott
in Form propositionaler Aussagen (d.h. als ein Wissen de re), wie beispielsweise

die Prädikationen: Gott ist Liebe, Jesus Christus ist der Sohn Gottes
etc., sind Ausdruck eines begrifflichen Denkens und für einen rationalen
Diskurs unverzichtbar.^ Was aber soll unter einer Erkenntnis verstanden
werden, die im Vollzug des eigenen Denkaktes im Sinne eines Wissens de

se um Gott weiss? Einer solchen Erkenntnisweise begegnet man z.B. bei
Mystikern, wenn sie von ihren Gotteserfahrungen sprechen. Schon Augustinus

hat in prägnanter Weise formuliert: „Tu autem eras interior intimo
meo [...]."30, oder: „[...] intus eras et egoforis [...]. Mecum eras, et tecum non

27 Begriffliches Denken ist nicht die einzige Art zu denken. Wir können auch mittels
metaphorischer Erschliessung, symbolischer Darstellung, bildhafter Konkretion, narrativer oder
exemplarischer Vergegenwärtigung usw. denken und kommunizieren. Allerdings sprechen
wir in all diesen Fällen nicht im eigentlichen Sinne von Erkenntnis bzw. Wissen.

28 Schon in der mittelalterlichen Philosophie differenzierte man zwischen scientia (Wissen)

und cognitio (Kennen).
29 Entsprechend müssen diese Aussagen strikt analog verstanden werden.
30 AUGUSTINUS: Conf III, 6. 11.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 191

eram."31 Solche und ähnliche Äusserungen thematisieren in nicht-proposi-
tionaler Weise das in einer Anredeerfahrung Gottes vollzogene theologische

Erkennen auf nicht begriffliche Weise.
Vom systematischen Standpunkt aus, bildet gerade diese theologische

Erkenntnisebene (eines Wissens de se) die Voraussetzung, auf der - im
Prozess einer theologischen Weiterverarbeitung - propositionale (oder
auch symbolische, metaphorische u.a.) Äusserungsformen generiert werden

können.32 In diesem Sinne geschieht auf dieser Ebene nicht-proposi-
tionalen Erkennens genau das, was oben als primordialer Vollzug
theologischen Erkennens bezeichnet worden ist. Wo Denken und Reden sich aus
dieser Quelle der Gotteserfahrung speisen, entstehen jene fundamentalen
Bedingungen, aufgrund derer sich Theologie als first-order activity ereignen

kann.

c. Gottes Denken

Wenn nun Gott durch eine personale Anredeerfahrung in dieser Vollzugsweise

„innerer als mein Innerstes" erkannt wird, dann impliziert dies, dass

man sich umgekehrt auch von diesem Gott - dem man u.a. das Attribut
der Allwissenheit zuspricht - „erkannt" erfahrt.33 Wie aber soll man sich
ein Erkennen und (All-) Wissen Gottes vorstellen? Will man nicht in
unauflösliche Aporien geraten, so ist der Gedanke, dass Gott in seinem Erkennen

ausschliesslich ein (All-)Wissen in propositionaler Weise besitzt,
abzulehnen.34 Einem Hinweis des Philosophen Peter Schulthess folgend,
können wir hingegen in der philosophisch-theologischen Tradition seit

31 AUGUSTINUS: Conf X, 27. 38.
32 Selbstverständlich können propositionale Äusserungen über Gott getätigt werden,

auch ohne dass derjenige, der diese äussert, eine personale Anredeerfahrung Gottes gemacht
hat. Dennoch ist das dabei verwendete theologische Sprachspiel, wenigstens prinzipiell, auf
eine solche Anredeerfahrung rückführbar.

Im Übrigen haben propositionale und nicht-propositionale Äusserungen jeweils verschiedene

Funktionen: Letztere drücken ein Erfahrungswissen aus, während erstere dieses
Erfahrungswissen kritisch reflektieren und systematisieren.

33 Sehr schön kommt dieser Aspekt des Erkanntseins vom allwissenden Gott beispielsweise

in Ps 139 zum Ausdruck:
Herr, du hast mich erforscht und du kennst mich. / Ob ich sitze oder stehe, du weißt von mir /
[...]
Als ich geformt wurde im Dunkeln, / [...] waren meine Glieder dir nicht verborgen.
Deine Augen sahen, wie ich entstand, / in deinem Buch war schon alles verzeichnet; [...]

Erforsche mich, Gott, und erkenne mein Herz, / prüfe mich und erkenne mein Denken!
34 Besässe Gott ausschliesslich ein (All-)Wissen im propositionalen Sinne, würde dies

nicht erst bei der Theodizeefrage zu einer unhaltbaren Gottesvorstellung führen. Gott müss-
te nämlich um jede wahre Proposition wissen, seien es allgemeine (z.B. naturgesetzliche)
Sachverhalte - dann wäre Gott ein „Superwissenschaftier" - oder einzelne Fakten der
Vergangenheit und der Zukunft (d.h. er wüsste welche Schuhe Lady Diana bei ihrer Hochzeit
mit Prinz Charles trug und ebenso, wer das Siegestor für den FC Barcelona im nächsten Spiel
schiessen wird).



192 Fulvio Gamba

Aristoteles durchaus von einem (All-) Wissen Gottes sprechen, wenn dieses

Wissen als ein Wissen um sich selbst, d.h. im nicht-propositionalen
Sinn verstanden wird.35

Von daher erklärt Dionysius Areopagita (6. Jh.) in theologischer
Perspektive, dass Gott alles Seiende in der Reflexion auf sich selbst erkennt -
und dies nicht im Sinne der scientia (d.h. einer Erkenntnis de re), sondern
im Modus des Erschaffens und Erhaltens. Indem Gott alles Seiende
erschafft und ihm, im Dasein erhaltend, an seinem göttlichen Sein Anteil
gibt, erkennt bzw. weiss Gott um alles,36 durch ein Wissen de se.37

Augustinus bringt es wiederum auf den Punkt, wenn er sagt: „[...] interior
omni re, quia in ipso sunt omnia [...]"38

Der christlichen Offenbarung entsprechend können wir diesen
Gedankengang noch weiterführen und sagen: Gottes Erschaffen und Erhalten
vollzieht sich im göttlichen Logos und durch den Schöpfergeist Gottes.
Darüberhinaus konkretisiert sich dieses Erschaffen und Erhalten in der
Beziehung zum Menschen dadurch, dass Gott, um das Drama des Menschen
wissend, zu ihm spricht und ihm hilft, ihn zu suchen und zu finden. In der
Menschwerdung des Gottessohnes - bis hin zu dessen Tod und
Auferstehung - erreicht diese göttliche Selbstmitteilung schliesslich ihren
Höhepunkt: Indem Gott die Menschheit erlöst, ist er durch seinen Sohn auch
in jedem Menschen als dessen innerstes Geheimnis anwesend. In dieser
Weise vollzieht Gott in einem Wissen de se, d.h. in einem Wissen um sich
selbst, auch menschliches Denken (und Fühlen) mit.

Hier stellt sich jedoch ein Problem: Im Gegensatz zu einem propositio-
nalen (de re) Wissen, das grundsätzlich intersubjektiv zugänglich ist, stellt
ein Wissen de se immer ein Wissen der 1. Person dar. Dieses Wissen kann
im eigentlichen Sinne immer nur diejenige (göttliche oder menschliche)

35 Vgl. SCHULTHESS, Peter: Das Denken Gottes in der gegenwärtigen Philosophie, in: Dal-
FERTH, I.U./LuiBL, H.J./Weder, H. (Hgg.): Die Wissenschaft und Gott. Zürich: Pano 1998, 67-
82.

36 Der „göttliche Intellekt hat nicht das Wissen, weil er von dem Seienden das Seiende
lernt, sondern er hat ehevor das Wissen um alles, die Erkenntnis und die Wirklichkeit
ursächlich aus sich und in sich im Besitz, und er nimmt Anteil daran, indem er nicht jedes für
sich erwägt, sondern infolge eines einzigen Erfassens der Ursache alles weiss und umfasst
[...]. Gott hat mithin nicht eine eigene Kenntnis von sich selbst und eine andere wiederum,
die alles Seiende gemeinschaftlich zusammenfasst. Denn da die Ursache von allem sich
selbst kennt, so wird sie doch wohl schwerlich das, was von ihr kommt und dessen Ursache
sie ist, nicht kennen. Demnach kennt Gott auf dieses Weise das Seiende nicht durch die
Einsicht in das Seiende, sondern durch die Kenntnis seiner selbst" (PseudO-Dionysius AREOPAGITA:

Die Namen Gottes, VII, 2. Eingel., übers, und mit Anm. vers, von Beate Regina Suchla,
in: BGrL. Bd. 26. Stuttgart: Hiersemann 1988).

37 Später wird THOMAS VON AQUIN diesen Gedanken noch weiter explizieren: „Deus est
in rebus omnibus, non quidem sicut pars essentiae, vel sicut accidens, sed sicut agens adest ei
in quod agit. [...] Esse autem est id quod est magis intimum cuilibet, et quod profundius omnibus

inest [...]. Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus, et intime." (Sth, I, q.8, a.i.)
38 AUGUSTINUS: Gen ad litt, VIII, c.26, 48.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 193

Person haben, die dieses ich zum Ausgangspunkt ihres Wissens hat. Wenn
nun angenommen wird, dass Gott als Allwissender auch mich (er-) kennt
und von mir weiss, dann stellt sich die Frage, wie Gott ein Wissen von dem
haben kann, was ich als ein Wissen de se habe, wenn eine solches Wissen
ausserhalb von mir gar nicht zugänglich ist. Am obigen Beispiel erläutert:
Wie kann Gott von mir (im nicht-propositionalen Sinne!) wissen, dass ich
im Spital liege, wenn mein nicht-propositionales Wissen in Form von (1)

nur ich allein haben kann? Ist diese Isolation eines in der 1. Person
vollzogenen Wissens de se überwindbar? Wenn nicht, hätte dies letztlich
eine unüberbrückbare Inkommunikabilität, nicht nur zwischen Menschen,
sondern auch zwischen Gott und Mensch, zur Folge.39 Wäre eine Überwindung

dieser Kluft „in Christus" denkbar? Man kann die Frage nur dann
positiv beantworten, wenn einsichtig gemacht werden kann, wie Gott gerade
im Vollzug seiner Selbstmitteilung durch Christus auch jedes menschliche
Erkennen und Wissen mitvollziehen kann.

Dazu bietet sich folgender Gedankengang an: Dem christlichen Credo
entsprechend vollzog sich Gottes liebende Selbstmitteilung durch das
gesamte Leben Jesu hindurch, bis sie in dessen Hingabe am Kreuz ihren
Höhepunkte und mit dessen Auferweckung von den Toten ihre Vollendung
fand. Den soteriologischen Aspekt ausblendend und im Hinblick auf unsere

Fragestellung erweist sich dabei Jesu Verlassenheit am Kreuzt (vgl. Mk
15'34 Par-) von besonderer Bedeutung: Ist nämlich schon ein in der 1. Person

vollzogenes Wissen (de se) nicht mitteilbar, so bringt Jesu Schrei am
Kreuz die extremste Erfahrung von Inkommunikabilität und Isolation
einer 1.Person-Perspektive zum Ausdruck.

In Jesu Verlassenheit und Tod wird aber diese extreme, von ihm als
Gottesferne erfahrene Isolation, durch seine liebend antwortende Hingabe
aufgebrochen. Gleichzeitig erkennt und liebt Gott seinerseits (in einem
Wissen de se) den von ihm sich verlassen wähnenden und sterbenden
Sohn, indem er ihn auferweckt. In der Isolation und Gottesferne, wie sie
sich am Kreuz in der Person Jesu verdichtet und wie sie grösser nicht
gedacht werden kann, erkennt und liebt Gott folglich auch in jeder vom
Menschen durchlebten Isolation nochmals seinen geliebten Sohn und in

39 Die Fragestellung verschärft sich noch zusätzlich durch den Miteinbezug der
theologischen Dimension der Sünde. In ihr erfahrt sich der Menschen in einem Zustand der
Isolation, die als Gottesferne bezeichnet werden kann.

4° Der Tod Jesu am Kreuz ist „Zusammenfassung, Inbegriff und letzte, alles überbietende
Aufgipfelung des gesamten Wirkens Jesu. Die Heilsbedeutung Jesu wird damit nicht exklusiv
auf seinen Tod beschränkt. Aber sie erfahrt im Tod Jesu ihre letzte Eindeutigkeit und
Endgültigkeit." (KASPER, Walter: Jesus Christus. 3. Auflage. Mainz: Matthias-Grünewald 1975,
143)-

41 Mit dem Tod am Kreuz ist hier die äussere Gegebenheit des Leidens und Sterbens, mit
der Verlassenheit die geistige Dimension Jesu (in seiner Beziehung zum Vater) gemeint.
Letztere darf nicht nur rein psychologisch reduziert werden, sondern muss auch einen
Aspekt der Erkenntnis miteinschliessen.



194 Fulvio Gamba

ihm (als ein Wissen de se) jeden einzelnen Menschen sowie die Menschheit

als Ganze.42 Der Graben zwischen Gott und seinem Geschöpf wird in
Christus überwunden, indem Gott selbst diesen Hiatus quasi in sich
einverleibt, und dies ohne die Differenz zwischen ihm und seinen Geschöpfen
zu nivellieren. Denn die denkbar grösste (und durch die Sünde verschärfte)

Differenz zwischen Gott und Mensch wird - durch Jesu durchlebte
Gottesferne - nochmals eingeholt in die je grössere Differenz der göttlichen
Personen in ihrer Relation untereinander.

Ist nun Gott nicht nur erschaffend und erhaltend in dieser Welt
gegenwärtig, sondern vollzieht er - in seinem Sohn am Kreuz - erkennend und
liebend immer auch menschliches Wissen und Erkennen mit, dann ist er
in diesem Moment in gewisser Weise mich (und zwar in und mit allen
Abgründen des Menschseins). Für den Menschen, der in dieser intensiven
Weise Gottes geheimnisvolle Anwesenheit und Selbstmitteilung erfährt,
ergibt sich fast wie von selbst die paulinische Erkenntnis: „Ich bin mit Christus
gekreuzigt worden; nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir."43

Mit der Darlegung der Art und Weise, wie Gott menschliches Denken
und Wissen mitzuvollziehen vermag, ist jedoch die Frage noch nicht
beantwortet, wie ich als (theologietreibender) Mensch die Erkenntnisgrenzen
zu überwinden vermag, sodass ich, im Vollzug meines Wissens, Gottes
Denken und Lieben mitvollziehe. Denn auch für mich gilt, dass ein nicht-
propositionales Erkennen (als ein Wissen de se) nur ich allein haben kann.
Wie kann auch in diesem Falle der drohende Solipsismus überwunden
werden? Positiv ausgedrückt: Wie ist es möglich, in der Anrede durch
Jesus Christus, vom Menschen her Gott als den zu erkennen, der innerer
als mein Innerstes und gleichzeitig als jenes (transzendente) personale Du
anwesend ist? In einem letzten Abschnitt möchten wir näher auf diese
Fraugestellung eingehen, um dadurch auch eine Lösung für das eingangs
formulierte Problem anzuvisieren, wie, bzw. auf welcher Grundlage ein primordialer

Vollzug theologischen Denkens und Redens en christo möglich ist.

3. Erkenntnisvollzug en christo als kreativ-gemeinschaftlicher Pro-
zess

Bevor wir auf die Fragestellung eingehen, sei nochmals der bisherige
Gedankengang rekapituliert: Von der Problemanzeige, wie ein theologisches
Denken und Reden (wieder) zu einer first-order activity werden kann,
haben wir zunächst nach dem Ursprung und Spezifdcum theologischer
Äusserungen gesucht. Wir konnten dieses Spezifische in einer als religiös-

42 Chiara Lubich hat diese personale Beziehung zum Verlassenen Christus am Kreuz in
einem geistlichen Gedicht so ausgedrückt: „[...] in ihm [sc. den am Kreuz verlassenen Jesus;
F.G.] ist der ganze Himmel mit der Dreifaltigkeit und die ganze Erde mit der Menschheit."
(LUBICH, Chiara: Alle sollen eins sein. Geistliche Schriften. München: Neue Stadt 1995, 27.)

43 Gal 2,i9f.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 195

strukturierten Situation erkennen, die im christlichen Kontext sich als

Antwort auf eine in Jesus Christus erfahrene Anrede (in den Modi von
Rezeption, Responsion und Reaktion) präzisieren lässt. Wir haben anschliessend

die Relationsdynamik dieser Anrede-Antwort-Struktur als eine trini-
tarische Kommunikationsstruktur ermittelt. Weiter haben wir diese christliche

Anredeerfahrung als Selbstmitteilung des dreieinigen Gottes expliziert,

welche in Jesu gelebter Proexistenz - bis hin zu Verlassenheit und
Tod am Kreuz sowie dessen Auferweckung - gipfelt. Wir haben zu zeigen
versucht, wie diese von den Primärzeugen erfahrene und trinitarisch
strukturierte Selbstmitteilung Gottes auch in den nachfolgenden sekundären

Anredesituationen möglich ist. Aufgrund dieses als fundamental
ermittelten Ortes primordialen Vollzugs theologischen Denkens, haben wir
uns der Frage gestellt, wie einerseits ein Erkennen und Denken Gottes
gedacht, andererseits unsere Reflexion über Gottes Denken in seiner Relation
zum Menschen gerechtfertigt werden kann. Wir sind zur Einsicht gekommen,

dass dies nur im Modus nicht-propositionalen Wissens denkbar ist.
Erst auf dieser Grundlage erscheint ein In-Gott-sein bzw. In-Christus-sein
des Menschen und umgekehrt ein Im-Mensch-sein Gottes auch im
theologischen Erkenntnisvo/Zzug annehmbar. Was dieses Gott-Denken en christo
an Voraussetzungen impliziert, möchten wir im Folgenden darzulegen
versuchen.

a. Gott-Denken „in Christus"

Präziser formuliert lautet die Frage: Was geschieht mit dem Denken, wenn
der Mensch - im Vollzug von Tod und Auferstehung durch Jesus Christus
im Heiligen Geist, d.h. en christo - Gott „andenkt"? Welches sind die
Konsequenzen für das menschliche Denken, wenn es nicht nur „über" dieses

Ostergeheimnis nachdenkt, sondern wenn der Denkvollzug selber in dieses

Geheimnis involviert wird? Diese in der heutigen Theologie eher
unübliche Fragestellung scheint uns für die Suche nach den Bedingungen
eines 'first-order activity' theologischen Erkennens und Redens entscheidend.

Sie führt uns in eine schon von den östlichen Kirchenvätern - und
später von den orthodoxen Theologen - entfaltete Thematik, die unter
dem Begriff der mystischen (oder apophatischen) Theologie zusammenge-
fasst wird. Wie Olivier Clément44 und andere östliche Theologen
hingewiesen haben, stellt das Erkennen Gottes in Gott, bzw. en christo einen
Prozess dar, der begriffliches Denken sprengend, den Menschen das Göttliche

- paradox ausgedrückt - als Licht-Finsternis bzw. finsterer Strahl
erfahren lässt.45 Exemplarisch sei hier dazu eine Textpassage der Mystischen

44 Vgl. dazu CLÉMENT, Olivier: Alle fonti con i Padri: i mistici cristiani delle origini - testi
e commenta. 4. Auflage. Roma: Città nuova 2004, 226-241.

45 Vgl. dazu die Erläuterungen in BALTHASAR, Hans Urs von: Kosmische Liturgie. Das
Weltbild Maximus' des Bekenners. 2. Auflage. Einsiedeln: Johannes 1961, 74-109.



196 Fulvio Gamba

Theologie des Areopagiten zitiert: Nur „wenn Du Dich [sc. Timotheus]
bedingungslos und uneingeschränkt Deiner selbst wie aller Dinge entäusserst,

wirst Du in Reinheit zum überseienden Strahl des göttlichen Dunkels

emporgetragen, alles loslassend und von allem losgelöst."46
In der Tradition der westlichen Kirche hingegen wurde intensiv und

systematisch im Rahmen der monastischen bzw. mystischen Theologie
über die Stufen bzw. Aspekte geistlicher Erfahrungen und Erkenntnisse
nachgedacht. Dabei wurde die Gotteserfahrung als Prozess beschrieben,
der von der Vorbereitung durch Reinigung (purgatio) in Busse und Askese
ausgeht und über die Erleuchtung (illuminatio) zur Vollendung in der
(ekstatischen) Vereinigung mit Gott gelangt.47 Im 16. Jahrhundert hat
Johannes vom Kreuz in seinen geistlichen Schriften diesen Prozess als
geistigen Aufstieg der Seele beschrieben, die durch eine Nacht der Sinne bzw.
Nacht des Geistes hindurch zu einer Einigung mit Gott gelangt, die immer
auch tiefere Erkenntnisse der Gottesgeheimnisse miteinschliesst.48 Leider
wirkten sich diese mystisch geprägten und theologisch reflektierten
Erfahrungen innerhalb der systematischen Theologie des Westens bis ins 20 Jh.
kaum aus.49 Schliesslich hat Hans Urs von Balthasar versucht, Mystik und
Theologie (wieder) miteinander zu verbinden, um die spirituelle Dimension

für den theologischen Erkenntnisprozess neu fruchtbar zu machen.
Nach Balthasar muss der Mensch, will er sich erkenntnismässig Gott
nähern, an der Wurzel seines eigenen Denkaktes eine Art „Sterben" und
„Auferstehen" geschehen lassen. Nur so vermag er die Grenzen seines eigenen

Denkens - wir können auch sagen: den Solipsismus seines de-se-Er-
kennens - zu sprengen und in Gott hineinzugelangen: Mit „Christus müssen

die Sinne zusammen mit den Bildern und den Gedanken sterben und
zur Unterwelt fahren, um - unsagbar sinnlich-übersinnlich - zum Vater
hin aufzuerstehen."5° Der Prozess des „Sterbens" und „Auferstehens" en
christo soll also nicht nur in der existenziellen Nachfolge, sondern auch
auf der Ebene des Intellektes und seines Vollzugs geschehen.

46 PSEUDO-DlONYSIUS AreOPAGITA: Mystische Theologie, I,i. Eingel., übers, und mit Anm.
vers, von Adolf Martin Ritter, in: BGrL. Bd. 40. Stuttgart: Hiersemann 1994.

47 Im Mittelalter erreichte die mystische Theologie im Werk des Hl. Bernhard von Clair-
vaux einen ersten Höhepunkt. In seiner Schrift De consideratione beschreibt er
Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis als die beiden Brennpunkte eines theologischen Denkvollzugs.

48 Auch Ignatius von Loyola erzählt in seinem Bericht des Pilgers mehrere Male von
Visionen, die er von „himmlischen Wirklichkeiten" gehabt habe. Ähnlich berichtet Theresa

von Avila von intellektuell geprägten Visionen der Trinität.
49 Ausnahmen bilden hier beispielsweise Bonaventura, Meister Echkhart, Nikiaus v. Kues

u.a. Im 20. Jahrhundert hat Edith Stein neu versucht, mystische Theologie nicht als eine Theorie

über Gott, sondern als ein Sprechen Gottes durch den Theologen bzw. die Theologin zu
verstehen.

5° Balthasar, Hans Urs von: Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Bd. I. 3. Auflage.
Einsiedeln: Johannes 1988, 410.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 197

Dieser in Christus gelebte und (auch) im Intellekt als Liebeshingabe
charakterisierbare Vollzug51 schafft die Voraussetzung, damit auch menschliches

Denken in die Gelichtetheit der Auferstehung gelangt, und in diesem
Übergang Gott selber - im theologischen Denken und Reden - sich liebend
im Menschen erkennen und zur Sprache bringen kann.

Dies bedeutet selbstverständlich nicht, dass die in der Folge geäusserten

menschlichen Gedanken über Gott - sei es in Form von Propositionen
oder durch narrative oder symbolische Redeweisen - beanspruchen können,

Gottes Gedanken quasi „pur" wiederzugeben. Sie sind und bleiben
menschliche Denkversuche - aber sie sind es (hoffentlich!) in einer von
Gott „durchlichteten Weise". Dieses spezifische Eingegründetsein en chris-
to, schafft lediglich die Bedingung für einen primordialen Vollzug
theologischen Denkens und Redens.

b. Gott-Denken als gemeinschaftlich-kreativer Prozess

Ein Letztes bleibt noch zu bedenken. Es wurde gesagt, dass der primordiale
Ort theologischen Denkens eine trinitarisch strukturierte

Kommunikationssituation voraussetzt, die durch Gott selbst instauriert wird, indem er
das Subjekt des Erkenntnisvollzuges die Selbstaufgabe und Hingabe im
Denken vollziehen lässt. Die Frage, die sich hier noch stellt ist, was dies im
Konkreten bedeutet.

Im Normalfall geschieht ein solcher Erkenntnisvollzug ja nicht über eine

Ekstase, bei der das Denken des Erkenntnissubjektes gesprengt wird
und eine Schau himmlischer Wirklichkeiten erfolgt. Vielmehr hat sich
Gott durch Jesu Christi als derjenige offenbart, der unter den Menschen
wohnen und sich einer von ihm gerufenen und „geformten" Gemeinschaft
(ekklesia) mitteilen will. In dieser gemeinschaftlich-kirchlichen Dimension
- für die (Fach-)Theologinnen und Theologen einen besonderen Auftrag
wahrnehmen - liegt die Chance, in einem gemeinsamen Denkprozess diese
oben beschriebene Selbsthingabe en christo zu vollziehen. Konkret heisst
dies, dass im dialogalen und interaktiven Vollzug theologischen Denkens
die einzelnen Glieder in den Beziehungen untereinander immer wieder
neu gerufen sind, sich in die Proexistenz Jesu hineinzubegeben; dem Wort
entsprechend: Liebt einander, wie ich euch geliebt habe.5* Entscheidend ist
dabei, dass in einer solchen miteinander und aneinander - auch im Denk-

51 Man darf diesen im Intellekt vollzogenen Akt der Hingabe durchaus als eine Form der
Verwirklichung des biblischen Wortes sehen: Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen und ganzer Seele, mit all deiner Kraft und all deinen Gedanken (Lk 10,27 bzw.
Dtn 6,5).

52 Dies heisst beispielsweise für die Akteure in einem konkret durchgeführten, theologischen

Diskurs, ein gegenseitig freiwilliges Loslassen der eigenen Vorstellungen und Gedanken,

ein „Sterben" an der Wurzel des eigenen Denkaktes - was durchaus anstrengend und
schmerzlich sein kann -, ein selbstvergessenes und mitvollziehendes Zuhören - kurz: ein
sich „Eins-machen" - im Hinblick auf das, was der andere denkt und äussert.



198 Fulvio Gamba

Vollzug als liebende Selbsthingabe - gelebten Nachfolge, der Solipsismus
der Einzelnen aufgebrochen wird und, durch die Gegenwart des Auferstandenen,

eine trinitarisch strukturierte Kommunikationssituation entsteht.
Dadurch wird die Bedingung geschaffen, dass unter Theologietreibenden
ein kreativ-gemeinschaftlicher Prozess in Gang gesetzt wird, der - weil
trinitarischer - letztendlich produktiver zu sein verspricht, als ein
Individuum für sich allein zu leisten vermöchte. Es handelt sich dabei um
einen Prozess, der nicht nur theologische Sachverhalte wiedergibt,
sondern - bei aller Begrenztheit menschlichen Redens - Raum schafft, damit
Gott sich selber zur Sprache bringen kann.53 In dieser gemeinschaftlichen
Dimension theologischen Vollzugs, darf somit ein konstitutives Moment
für das Entstehen eines primordialen Vollzugs theologischen Denkens und
Redens gesehen werden.

Nun konstituiert Gott diese theologische Erkenntnisdynamik nicht so,
dass diese Gemeinschaft, quasi ontisch, sich dieser „trinitarisierten"
Kommunikationsstruktur dauernd sicher sein könnte. Zwar ist der Kirche ver-
heissen, dass Gott sie vor Irrungen bewahrt. Diese Zusicherung gilt
grundsätzlich, aber im Einzelfall muss sich die Theologie immer wieder bemühen,

in Christus zu sein. Für die theologische Erkenntnisarbeit bedeutet
dies, dass die Theologietreibenden immer wieder neu die Bedingungen
schaffen müssen, damit dieses Sein en christo im Miteinander sich in
einem kreativen Denkprozess verwirklicht.

Fazit: Aus erkenntnistheoretischer Sicht ergibt sich gerade aus dieser
spezifisch qualifizierten und gemeinschaftlich vollzogenen Weise des
Gott-Denkens die Chance, dass Theologie (im umfassenden Sinne) wieder
zu einer first-order activity im Sinne Secklers zu werden vermag - eine
Theologie, die dem Leben der Kirche und der Welt (wieder) neue Impulse
zu geben vermag.

4. Versuch einer Zusammenfassung in Thesenform

1. Christlich-theologisches Erkennen und Reden hat seinen Ort und
Ursprung in einer religiös-strukturierten Situation, die genau dann vorliegt,
wenn die darin vollzogene Dynamik in einem Verhaltens- und
Interaktionsmuster (in den Modi von Rezeption, Responsion und Reaktion) sich
als Antwort auf eine in und durch Jesus Christus erfahrene Anrede Gottes
spezifizieren lässt.

2. Theologisches Denken (theologein) und eine daraus sich ergebende
theologische Rede, die aus einer solchen personalen Anrede- bzw. Ant-

53 Damit ist nicht gemeint, dass man im Erkenntnisprozess immer einer Meinung sein
muss. Ebenso kann aus diesem gemeinschaftlich vollzogenen Denkprozess auch nicht der
Anspruch erhoben werden, ewig gültige Wahrheiten in menschlicher Sprache auszudrücken.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 199

wortsituation entspringt, lässt sich von daher als eine trinitarisch
strukturierte Kommunikationsstruktur en christo interpretieren.

3. Dass im theologischen Erkennen und Reden tatsächlich auf Gott und
nicht nur auf ein Bild von Gott referiert wird, verdankt sich nicht der
menschlichen Erkenntniskraft, sondern wird von Gott selber ermöglicht
und garantiert.

4. In seiner trinitarischen Selbstmitteilung erkennt Gott nicht nur sich
selber, sondern darin gleichzeitig - durch seinen am Kreuz verlassenen
Sohn - uns Menschen im Modus nicht-propositionalen Wissens. Im
Hinblick auf die Frage nach einer first-order activity theologischen Denkens
erweist sich dies als von entscheidend erkenntnistheoretischer Relevanz.

5. Von daher vollzieht sich theologisches Erkennen nicht nur als
Beschreibung und Reflexion christlich-religiöser Erfahrungen, sondern als ein
Gott-Denken derart, dass der (primordiale) theologische Denkvollzug -
unter Wahrung der ontologischen Differenz zwischen Gott und Geschöpf
und bei aller sprachlichen Begrenztheit - die Möglichkeit erschliesst,
Ausdruck von Gottes Selbstmitteilung zu sein.

6. Theologisches Denken und Reden im Sinne Secklers first-order activity

vollzieht sich, systematisch gesehen, im Rahmen eines gemeinschaftlichen,

d.h. trinitarisch strukturierten, kreativen Kommunikationsprozesses,
bei dem Theologietreibende untereinander, durch ihr „Sterben" an der
Wurzel des Denkaktes, in die Relationsdynamik zwischen Vater, Sohn und
Heiligem Geist hineingenommen werden.



200 Fulvio Gamba

Zusammenfassung
In einem schon 1983 veröffentlichten Artikel kritisierte Seckler die
wissenschaftliche Theologie, ihre Tätigkeit erschöpfe sich darin, das adäquate
Verständnis des Glaubens und seiner Überlieferung allein mit Mitteln
wissenschaftlichen Argumentierens sichern zu wollen. Diese bis heute feststellbare
Ausrichtung führt die wissenschaftliche Theologie in einen immer grösseren
Gegensatz zum alltäglichen Vollzug des Glaubens und der Verkündigung
bzw. macht sie zu einer blossen second-order aktivity.

Ziel der folgenden Darlegungen ist es zu verstehen, aufgrund welcher
Voraussetzungen ein theologisches Denken und Reden - auch im Anspruch
ihrer spezifischen Wissenschaftlichkeit - wieder zu einer first-order activity
(Seckler) werden kann, die nicht im Elfenbeinturm ihrer wissenschaftlichen
Aktivität eingeschossen bleibt, sondern auch dem religiösen Leben der Kirche

und ihrer Sendung in der Welt von heute (wieder) Impulse zu geben
vermag.

Summary: Structure and Dynamics of Theological Knowledge. On the
Presuppositions for a Creative-Communitarian Theology en christo.
In an article published in 1983 criticized normal scholarly theology, because
its aim was to secure an adequate understanding of the Faith and its
transmission with the means ofscholarly argumentation alone. This theological

self-understanding, which is perceptible even today, has led academic,
scholarly theology into a greater and greater opposition to a normal daily
practice of the Faith and its preaching, that is, it makes such theology a

merely second-order activity.
The aim of this article is to understand on the basis of what presuppositions

a theological thinking and speaking can become once again a first-
order activity, even in respect for their specific claim to be scholarly or
scientific. This article seeks a theology which will not be simply locked up in
its ivory tower ofscholarly activity, but will be able to give helpful impulses
to the Church and its mission in the world of today


	Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis : zu den Voraussetzungen für eine kreativ-gemeinschaftliche Theologie en christo

