Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis : zu den
Voraussetzungen fur eine kreativ-gemeinschaftliche Theologie en
christo

Autor: Gamba, Fulvio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760992

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FULVIO GAMBA

Struktur und Dynamik
theologischer Erkenntnis.
Zu den Voraussetzungen fiir eine kreativ-
gemeinschaftliche Theologie en christo

ZUR THEMENSTELLUNG!

In einem 1983 erschienen Artikel stellte der Fundamentaltheologe Max
Seckler die - im ersten Moment lapidar klingende - Frage: ,Was ist Theo-
logie?“2 Dabei ging es ihm weder um die Entwicklung eines (neuen) Theo-
riekonzeptes, noch um die Favorisierung eines bestimmten Theorietypus’.
Vielmehr bestand sein Anliegen darin, nach der ,massgebenden Grundge-
stalt christlicher Theologie“, bzw. nach den ,fundamentalen Bedingungen
des Theologietreibens“s zu fragen.

Secklers Kritik galt besonders dem damals - und bis heute nicht minder
- vorherrschenden Verstandnis, dass christliche Theologie, nebst ihrem
engen Verwobensein mit dem christlichen Glauben, sich durch eine Wis-
senschaftlichkeit auszuzeichnen habe, die sich nicht nur in einer metho-
dologischen Disziplin erschopfe, sondern wesentlich von einem Reflexions-
charakter gepragt sei.4 Konkret wiirde dies beispielsweise bedeuten, dass
die wesentliche Aufgabe der Theologie darin bestiinde, ,das rechte Ver-
stindnis der religiosen Uberlieferung mit Mitteln wissenschaftlichen Argu-
mentierens zu sichern.“s Seckler folgert daraus: ,Indem die Theologie auf
diese Weise grundsdtzlich als Wissenschaft konzipiert und als Arbeit der
Reflexion bestimmt wird, wird sie zwanglaufig zu einer ‘second-order acti-
vity’“,6 ,[...] zumal dann, wenn das noch als Vorzug oder als Bedingung
ihrer Wissenschaftlichkeit betrachtet wird.“7 Gerade durch die ,normative
Bevorzugung und geradezu Kanonisierung eines bestimmten Typus christ-

1 Der vorliegende Artikel ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrages, der im Rahmen
eines vom Istituto Sophia (Loppiano/Florenz) im Mai 2011 durchgefiihrten Forschungssemi-
nars zum Thema: ,Teologia ,in‘ Gest:? La questione, il luogo, le figure“ gehalten wurde.

2 SECKLER: Max: Theologein. Eine Grundidee in dreifacher Ausgestaltung, in: ThQ, 163
(1983) 241-264. Vgl. auch SECKLER: Max: Theologie als Glaubenswissenschaft, in: HFTh. Bd. 4,
179-241.

3 SECKLER: Theologein, 241 (im Original jeweils kursiv).

4 Vgl. SECKLER: Theologein, 242.

5 SECKLER: Theologein, 242 (Anmerkung 2). Seckler zitiert an dieser Stelle R. Schaeffler.

6 SECKLER: Theologein, 242.

7 SECKLER: Theologein, 245.



180 Fulvio Gamba

licher Theologie®8, laufe man heute jedoch Gefahr, die primordialen Voll-
ziige der Religion aus dem Blick zu verlieren, womit die Theologie - als
blosse Reflexions- und Kontrollvernunft - sich selber zu einem Epiphano-
men degradiere, die ,zwar noch Religion braucht, aber keine mehr hat und
keine mehr macht.“9

In der Tat besitzt (nicht nur) in unserer westlichen Welt die (kirchli-
che) Theologie bestenfalls noch auf dem Gebiet der Ethik eine gewisse so-
zio-kulturelle Relevanz. Ansonsten aber vermag sie das religiose Leben der
Menschen kaum mehr nachhaltig zu pragen. Als Indiz fiir die Richtigkeit
dieser (von Seckler schon vor tiber dreissig Jahren!) gedusserten Feststel-
lung moge der Hinweis geniigen, dass der religios-kirchliche Vollzug vieler
Christen heutzutage tiber weite Strecken mit dem Wort Spiritualitdt in Zu-
sammenhang gebracht wird, kaum aber mit (kirchlicher) Theologie.ro Die
Griinde, die zu diesem Zustand gefiihrt haben, sieht Seckler nicht so sehr
in dusseren kulturellen Bedingungen, sondern als von der Theologie selbst
verursacht. Diese habe im Laufe der Geschichte ihre eigenen Urspriingen
immer mehr aus dem Blick verloren und ihre Identitat nur noch in ihrer
eigenen Wissenschaftlichkeit zu fundieren versucht.

Wir mochten im Folgenden nicht theologiegeschichtlich die Ursachen
analysieren, sondern grundsatzlich(er) die Frage nach den Bedingungen
des Theologietreibens stellen. Ziel der folgenden Darlegung ist der Ver-
such zu verstehen, wie Theologie bzw. theologische Erkenntnis - in ihrem
Vollzug sowie in ihrem wissenschaftlichen Anspruch - wieder zu einer
first-order activity, bzw. zu einem primordialen Vollzug religiosen Lebens
werden kann. Dabei mochten wir in einem ersten Schritt (1.) untersuchen,
worin der Ursprung und das Spezifische einer christlichen Rede im Allge-
meinen liegt sowie einer theologischen Ausserung im Besonderen. In ei-
nem zweiten Moment (2.) werden wir der Frage nachgehen, wie der Zu-
sammenhang zwischen Theologietreiben (theologein) als Gott-Denken und
Selbstmitteilung des dreieinigen Gottes zu verstehen ist. In einem weitern

8 SECKLER: Theologein, 243. Ein solches Verstindnis von Theologie basiert, so Seckler, auf
einem monistischen Ansatz, der zum normativen Postulat fiihrt, ,dass Theologie Wissen-
schaft sein miisse, um tiberhaupt als wahre Theologie gelten zu kénnen.“ (SECKLER: Theolo-
gein, 246; im Orig. kursiv.)

9 SECKLER: Theologein, 245.

10 Zwar ist die ,Kirchlichkeit' der Theologie in der Form ihrer strukturellen Einbindung
in die Kirche wissenschaftstheoretisch durchaus sichergestellt, der Graben, der beide lebens-
massig und lebensweltlich trennt, ist deswegen aber nicht weniger tief. Eine Kluft trennt die
,wissenschaftliche Theologie' vom Glauben der Gemeinden, vom Leben der Religion, von der
Sprache der Predigt und vom Akt der Verkiindigung.“ (SECKLER: Theologein, 249.)

1 Seckler nennt deren drei: Der Ursprung (1.) aus der Verkiindigung, (2.) aus dem Ver-
nunftsinteresse an Gott und (3.) aus dem Verstehenwollen des Glaubens. In ihnen — mit ihren
entsprechend unterschiedlichen Erfahrungsfundamenten, Interessenrichtungen und Sprach-
spielen - sieht Seckler die drei Grundgestalten von Theologie, aus denen sich auch die gegen-
wartige einseitige Betonung der Wissenschaftlichkeit theologischer Erkenntnis entwickelt hat.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 181

Schritt (3.) soll schliesslich aufgezeigt werden, wie die gemeinschaftliche
Dimension konstitutiv fiir den Vollzug theologischen Erkennens ist. Zum
Schluss (4.) erfolgt eine Zusammenfassung in Form von Thesen.

1. URSPRUNG UND SPEZIFIKUM RELIGIOS-CHRISTLICHER BZW. THEOLOGISCHER
REDE

Eine theologische Erkenntnis driickt sich sprachlich (schriftlich oder miind-
lich) in Form einer religios-christlichen Rede von Gott aus.2 Mit Sprache
ist der Ort des Theologietreibens, mit Gott das (Grund-) Thema angezeigt.
Theologisches Denken und Reden vollzieht sich dabei nicht nur innerhalb
einer wissenschaftlichen Institution und Praxis, sondern tuiberall dort, wo
der Glaube an Gott gelebt, d.h. erfahren, gefeiert, erzahlt und erklart wird.
Theologie im engeren Sinne des Wortes hingegen mochten wir hier - im
Sinne Secklers - als Glaubenswissenschafts bezeichnen, die, aufgrund ihres
spezifischen Formalobjektes — Gott — nicht nur einzelne Aspekte, sondern
sub ratione Dei4 die Gesamtwirklichkeit inkl. ihrer glaubenswissenschaft-
lichen Tatigkeit (im kirchlich-gesellschaftlichen Kontext) systematisch
reflektiert und zur Sprache bringt.

Wir mochten zundchst fragen, worin der Ursprung einer spezifisch
theologischen Erkenntnis besteht, wenn deren Spezifikum nicht allein mit
ihrer Wissenschaftlichkeit zu identifizieren ist, sondern sich ebenso in Ge-
bet, Verkiindigung, Katechese etc. ereignet? Welches sind die Strukturbe-
dingungen und -dynamiken einer theologischen Erkenntnis, die dann ihren
sprachlichen Ausdruck finden in einem Reden

- Gottes zu uns (Rede von Gott — gen. subj.)

- zu Gott (z.B. im Gebet)

- iber Gott (Rede von Gott — gen. obj.)

- iber die Relation zw. Gott und Mensch(en).

Wenn wir hier zundchst nach dem Spezifikum der religios-christlichen
Rede fragen, so geht es (noch) nicht um eine inhaltliche Darlegung des
christlichen Glaubens, sondern um die formalsprachliche Erlauterung, wo-
rin sich eine nicht-religiose von einer religios-christlichen Sprechweise un-
terscheidet. Dabei wird es auch darum gehen, die Kriterien zu finden, wel-
che eine religios-christliche Rede von Gott zu identifizieren erlauben.

12 Dies gilt auch dann, wenn Ausdriicke wie Gott, Jesus Christus, Erlésung u.a. nicht ver-
wendet werden.

3 Zum Begriff der Glaubenswissenschaft vgl. SECKLER: Theologie als Glaubenswissen-
schaft, in: HFTh. Bd. 4, bes. 190-215.

14 So THOMAS VON AQUIN: ,, Omnia autem tractantur in sacra doctrina sub ratione Dei: vel
quia sunt ipse Deus; vel quia habent ordinem ad Deum, ut ad principium et finem.“ (Sth, I, q.1,
a.7.)



182 Fulvio Gamba

Die hier gewdhlte sprach- bzw. kommunikationsanalytische Vorgehens-
weise mochte verdeutlichen helfen, worin die entscheidenden Elemente
bestehen, um den von uns gesuchten erkenntnistheoretischen Ort theolo-
gischer Erkenntnis und Rede fundamentaltheologisch zu lokalisieren.

a. Nichtreligiose und religiose Rede

Um den Unterschied zwischen nicht-religiosen und religiosen (bzw. reli-
gids-christlichen) Ausserungen zu verdeutlichen, gehen wir vom Beispiel
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und Ausserungen aus: Diese zeich-
nen sich dadurch aus, dass sie auf gewisse Gegenstiande, Sachverhalte oder
Theorien dieser Welt referieren und von ihrem semantischen Gehalt her
durch ihre rationale Akzeptierbarkeit gesichert sind. Einzelne Gesetze
oder Theorien sind zumindest approximativ wahr, auch wenn sie von Zeit
zu Zeit durch noch zutreffendere Gesetze und Theorien abgelost werden.
Naturwissenschaftliche Aussagen sind somit immer der Versuch einer
moglichst weitgehenden Anndherung an ihren Gegenstand. Theologische
Erkenntnisse bzw. Ausserungen hingegen sind anders geartet. Zwar blei-
ben auch diese gegeniiber ihrem Gegenstand unvollstandig und bruch-
stiickhaft, aber ihre Wahrheit wird nicht primir durch die rationale Ak-
zeptanz einer wissenschaftlichen Gemeinschaft gesichert. Vielmehr zeich-
net sich die Eigenart der Begriindung theologischer Erkenntniswahrheiten
dadurch aus, dass sie sich auf die gottliche Offenbarung und deren Zeugen
stutzt.’s

Dabei versteht die neuere katholische Theologie die gottliche Offen-
barung nicht (mehr) instruktionstheoretisch als eine kirchlich vermittelte
Bekanntgabe von Sitzen iiber gewisse transzendente Sachverhalte, die
dann theologisch appliziert und entfaltet werden. Ein solches Sprechen
von Gott verméchte der Tatsache nicht geniigend Rechnung zu tragen,
dass das christliche Offenbarungsverstandnis - gerade wie dies in der Hei-
ligen Schrift zum Ausdruck kommt - die Erfahrung einer personalen Anrede
Gottes impliziert, die heilsgeschichtlich in Jesus Christus ihren uniiber-
bietbaren Hohepunkt gefunden hat. Von daher kann man sagen: Nicht der
Rekurs auf formal durch Autoritdt abgesicherte Sitze, sondern ein Offen-
barungsereignis, das zur personalen Antwort fiithrt, stellt das Spezifische
theologischer Erkenntnis und Rede dar.

15 In diesem Sinne schreibt der Aquinate: ,[..] argumentari ex auctoritate est maxime
proprium hujus doctrinae: eo quod principia hujus doctrinae per revelationem habentur, et sic
oportet quod credatur auctoritati eorum quibus revelatio facta est. Nec hoc derogat dignitati
hujus doctrinae: nam licet locus ab auctoritate quae fundatur super ratione humana, sit infir-
missimus; locus tamen ab auctoritate quae fundatur super revelatione divina, est efficacis-
simus.“ (Sth, 1, q.1, a.8, ad 2.)

16 Vgl. Zum instruktionstheoretischen Verstindnis von Offenbarung vgl. SECKLER: Max:
Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh. Bd. 2, 64-66.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 183

Welches aber sind die Bedingungen, die eine solche spezifisch christ-
liche Rede ermoglichen und im sprachlichen Vollzug eine Referenz zur an-
gesprochenen Wirklichkeit herstellen? Es ist ja problemlos moglich ,un-
religiés“ von Gott oder Jesus Christus zu sprechen (z.B. im Sinne einer be-
schreibenden Religionswissenschaft). Ebenso wenig liefern religios-christ-
liche Ausdrucksweisen der Alltagssprache geeignete Anhaltspunkte fiir die
Erfassung des Spezifischen einer religids-christlichen Rede. Es miissten
vielmehr Kriterien benannt werden, welche eine spezifisch religios-christ-
liche Rede zu identifizieren erlauben. Damit ware nicht nur eine differentia
specifica zu nicht-religiosen, sondern auch zu allgemeinen (bzw. nicht-
christlichen) Formen religioser Rede markiert. Es drangt sich daher auf, in
einem eigenen Absatz zuerst nach den allgemeinen Kriterien religioser
Rede zu suchen, um anschliessend nach dem Spezifischen einer religios-
christlichen Rede zu fragen.

b. Allgemeine Kriterien religiéser Rede

Eine Moglichkeit, spezifische Kriterien einer religiosen Rede zu finden,
konnte darin bestehen, die verschiedenen Aspekte sprachlicher Ausserun-
gen nach explizit religiosen bzw. christlichen Merkmalen zu untersuchen.
Allfdllige sprachliche Kriterien zur Unterscheidung von religiosen und
nichtreligiosen Ausserungen miissten dann linguistisch anhand der ver-
schiedenen Dimensionen von Rede ermittelt werden konnen. In seiner
umfangreichen Publikation Religiése Rede von Gott hat sich der evange-
lische Theologe Ingolf Ulrich Dalferth ausfithrlich mit dieser Thematik
beschaftigt.”7 Seine Analyse und Kritik sprachlicher Kriterien der Religiosi-
tiat von Ausserungen: fiihrt zur iiberraschenden Einsicht, dass Religiositat
nicht festzulegen ist tiber ausschliesslich linguistisch begriindbare Eigen-
schaften von Ausserungen.9

Fiir die Erfassung religioser Kriterien ist man daher - so Dalferth - auf
aussersprachliche Elemente religioser Ausserungssituationen verwiesen,
welche Distinktionsmerkmale aufweisen, die sich von nichtreligiosen Situ-
ationen unterscheiden. Nun erweisen sich diese Unterschiede nicht an-

17 Vgl. DALFERTH, Ingolf Ulrich: Religiose Rede von Gott. Miinchen: Chr. Kaiser 1981.

18 Eine Ausserung stellt die kleinste, empirisch erfassbare, sprachliche Einheit einer Rede
dar. Die Ausserung eignet sich als Grundkategorie fiir miindliche Redephinomene, wie auch
fiir schriftlich verfasste Texte. Dabei kann eine Ausserung unter folgenden Gesichtspunkten
betrachtet werden:

(1.) als Ausserungsereignis (Rede, als zeitlich-6rtlich qualifiziertes Geschehen; pragmati-
sche Dimension),

(2.) als Ausserungshandlung (Rede, insofern sie angibt, wie das Gedusserte zu verstehen
ist; performative Dimension),

(3.) als Ausserungsgehalt (Rede, insofern sie etwas Bestimmtes aussagt; grammatika-
lisch-logische Dimension).

19 Vgl. DALFERTH: Religiose Rede von Gott, 309-354.



184 Fulvio Gamba

hand einzelner Merkmale, die eine Situation religios pragen. Fiir DALFERTH
muss die gesamte Struktur thematisiert werden, der diese Merkmale ent-
nommen sind und die sie mitkonstituieren.2c Eine Situation wire somit
dann religios strukturiert und als solche identifizierbar, wenn sie als Reali-
sierung eines bestimmten religiosen Verhaltens- und Interaktionsmusters
beschrieben werden kann. Der Zugang zu solch einer Situation erschliesst
sich sprachlich dort, wo sie sich als Rede iiber eine erfahrene Wirklichkeit
Gottes artikuliert. Bezeichnet man diese als religiose Rede bzw. als Glau-
bensrede, dann ldsst sich nach Dalferth diese Erfahrung nochmals ndher
differenzieren als

Rezeption, d.h. als Erfahrung einer Rede von Gott (gen. subj.)

Responsion, d.h. als Rede zu Gott

Reaktion, d.h. als Rede von Gott (gen. obj.), die diese Erfahrung einer-

seits reflektiert, andererseits darauf hinwirkt, dass die Erfahrung der

Rede von Gott (gen. subj.) immer wieder neu gemacht werden kann.z

Mit der Rezeption ist die Anredeerfahrung im engeren Sinne gemeint,
wahrend Responsion und Reaktion mehr auf den eigentlichen Vollzug der
Antwort innerhalb einer Kommunikationssituation hinweisen. Kommuni-
kationsanalytisch gesehen ergibt sich hingegen die Unterscheidung zwi-
schen Responsion
und Reaktion in der
Wiese, dass die Di-

Gott mension der Res-
redet P .
ponsion die Zuwen-
1 dung des Angere-
) deten zum Anre-
Rezeption .
Héren denden bezeichnet

(z.B. im Gebet). Die

e Responsion  Reaktion hingegen
(nach aussen (nach innen bt .3 et
z.B. Zeugnis) z.B. Beten) eBt JenEn. fEpe

hervor, der mit ei-
l ner Antwort die

Moglichkeit eroff-

net, einerseits tiber
diese (durch die Glaubensrede vermittelte) Erfahrung zu reflektieren (wie
dies besonders in der Theologie als Glaubenswissenschaft geschieht), an-
dererseits eine neue (sekunddre) Kommunikationssituation zu konstituie-
ren, in der eine weitere Anrede Gottes erfahren werden kann (so beispiels-
weise durch die Verkiindigung). In diesem Sinne soll ,Re-“ die Zuriickbin-

20 Vgl. DALFERTH: Religiose Rede von Gott, 358-364.

21 Vgl. DALFERTH: Religiése Rede von Gott, 373. Natiirlich stellen diese Modi lediglich
idealtypische Extrapolationen dar, die in der konkreten religiésen Erfahrung nicht vonein-
ander trennbar sind. Vgl. DALFERTH: Religiése Rede von Gott, 393-494.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 185

dung an die sie konstituierende Anrede, ,-aktion“ hingegen die Fort-
setzung des Redegeschehens durch den Angeredeten andeuten.

Zusammenfassend ldsst sich sagen: Eine religios strukturierte Situation
- als Voraussetzung fiir die Identifizierung einer religiosen Rede - liegt ge-
nau dann vor, wenn die darin vollzogene Dynamik, - d.h. die Verhaltens-
und Interaktionsmuster, in den Modi von Rezeption, Responsion und Re-
aktion -, sich als Antwort auf eine erfahrene Anrede Gottes spezifizieren
lasst. '

Uber Dalferth hinaus kann gefolgert werden, dass die oben als religids
beschriebene Strukturdynamik nicht auf das Redephdanomen beschrankt
bleiben muss (auch wenn sie im Redephdanomen besonders fassbar wird).
Da jedes Redephdnomen immer auch eine Handlung impliziert, kann eine
religios strukturierte Situation auch auf nicht-sprachliche, d.h. auf symbo-
lische oder ethische Handlungen ausgeweitet werden2z. Auf unser Modell
tibertragen heisst dies, dass eine Reaktion auf die erfahrene Anrede Gottes
sich auch ausdriicken kann, wenn z.B. Menschen bewusst ihren Beitrag fiir
ein gerechteres und friedvolleres Zusammenleben geben. Ihr Tun ist in
diesem Sinne ,selbstredend“.23 Auch muss eine Responsion nicht allein in
Form von sprachlich verfassten Gebeten geschehen, sondern kann sich
auch im stillschweigenden Tun der alltaglichen Dinge ausdriicken.

Mit der Ausweitung dieses von Dalferth vorgeschlagenen Modells,
wollen wir uns nun der Frage stellen, was eine spezifisch christliche Rede
auszeichnet und sie von einer (allgemeinen) religiosen Rede unterscheidet.

c. Das Spezifische einer religios-christlichen Rede

Die Unterscheidung zwischen einer religiosen und einer spezifisch christ-
lichen Rede ergibt sich nicht von ihrer formalen Kommunikationsstruktur,
sondern von ihren jeweils spezifischen Inhalten her. Das heisst:

(1.) Eine Situation ist dann spezifisch religios-christlich strukturiert,
wenn aufgrund der darin vollzogenen Verhaltens- und Interaktionsmuster
deutlich wird, dass diese eine Antwort auf eine erfahrene Anrede Gottes in
Jesus Christus ist.

(2.) Alle durch die entsprechenden Verhaltens- und Interaktionsmuster
christlich-religios strukturierten Situationen lassen sich zwar allgemein im

22 Selbstverstandlich verliert dadurch eine religiose Handlung an Eindeutigkeit. Sie wird
- z.B. wenn eine religiose Handlung in einem symbolischen Akt vollzogen wird - erst ein-
deutig, wenn diese sprachlich expliziert und interpretiert wird. Noch mehr gilt dies fiir ethi-
sche Vollziige, also fiir Handlungen (wie z.B. Nachstenliebe in Form von Hilfe an Bediirfti-
gen), welche die zwischenmenschliche Praxis betreffen, aber religios motiviert sind. Als reli-
giose Handlungen werden diese erst eindeutig identifizierbar, wenn das Werte- und Nor-
mensystem des Handelnden zur Sprache gebracht wird.

23 Man kann so weit gehen und sagen, dass sogar menschliche Artefakte, wie z.B. Kunst-
werke oder Bauten, ,Zeugnis“ von dieser Anredeerfahrung geben, auch wenn diese nicht ex-
plizit sprachlich die konkrete Anredeerfahrung ausdriicken.



186 Fulvio Gamba

Modus der Rezeption, der Responsion oder der Reaktion explizieren, aber
sie sind inhaltlich bestimmt durch jene Vorgaben, die Jesus Christus durch
sein ganzes Leben, Sterben und Auferstehen im Bezug zu Gott und den
Menschen gelehrt und vorgelebt hat.

(3.) Basierend auf der heilsgeschichtliche Erfahrung Israels, erfuhren
und interpretierten jene Manner und Frauen, die als Primarzeugen mit Je-
sus gelebt haben, dessen Worte und Taten sowie dessen Tod und Aufer-
stehung als letztes und endgiiltiges Reden Gottes - wir konnen auch sagen:
als WORT GOTTES (des Vaters) — an Israel und an alle Menschen.

(4.) Der Umstand, dass Gottes Anrede durch Jesus erfahren wurde, er-
offnete den Primdrzeugen nach Ostern langsam die Einsicht einer beson-
deren Stellung und Relation zwischen Jesus, seinem Vater, und dem zwi-
schen den beiden sich manifestierenden Gottesgeistes. Die erfahrene An-
rede Gottes in Jesu Leben und Geschick wurde also schon seit Beginn als
Beziehungsereignis zwischen gottlichen Personen interpretiert, an dem die
Primarzeugen in intimster Weise Anteil hatten.

(5.) Verhaltens- und Interaktionsmuster driicken sich fiir jene, welche
die Anrede Gottes in Jesus Christus erfahren haben, immer in einer dop-
pelten Relation aus: Als Beziehung zu Gott und als Beziehung zu den Men-
schen. Diese sind nach christlichem Verstandnis unterscheidbar, aber nicht
voneinander trennbar, wie dies anhand der biblischen Forderung, Gott
und den Nachsten zu lieben, deutlich wird.

Was lasst sich aufgrund der bisherigen Analyse fiir unsere Fragestellung
folgern? Es ergibt sich die Einsicht, dass der primordiale Vollzug theolo-
gischen Denkens (als first-order activity) seinen Ursprung und Ort in einer
christlich strukturierten Situation hat, die genau dann vorliegt, wenn die
darin vollzogene Dynamik in einem Verhaltens- und Interaktionsmuster
(in den Modi von Rezeption, Responsion und Reaktion) sich als Antwort
auf eine in Jesus Christus erfahrene Anrede Gottes spezifizieren lasst.

d. Versuch einer Rekonstruktion christlicher Anredeerfahrung als (Tradi-
tions-) Prozess

Die Bestimmung einer spezifisch christlich gepragten situativen Grund-
struktur beantwortet noch nicht die Frage, wie eine Erfahrung der Anrede
Gottes in Jesus Christus sich in der geschichtlichen Fortentwicklung auch
bei jenen zu ereignen vermochte, die nicht mehr direkt mit Jesus gelebt
haben, also nicht zu den Primarzeugen zdhlen. Auch diesbeziiglich eignet
sich die von Dalferth vorgeschlagene kommunikationsanalytische Vorge-
hensweise, die auf dem oben dargelegten (und von uns erweiterten) Mo-
dell einer spezifisch christlichen Strukturdynamik von Anrede und Anre-
deerfahrung basiert.

Idealtypisch lassen sich die geschichtlich erfolgten Anredeerfahrungen
wie folgt explizieren: Anrede, bildet die primdr konstituierende Anrede



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 187

Gottes, die in Jesus Christus. d.h. durch sein Leben (Reden und Handeln),
Sterben und Auferstehen, von den in der damaligen Situation lebenden
Menschen erfahren und als Rezeption,, Responsion, und Reaktion, entspre-
chend ausgedriickt wurde. Dies fiihrte zur Konstitution einer sekunddren
Anrede Gottes, welche durch den Vollzug der gelebten Antwort als Rezep-
tion,, Responsion, und Reaktion, ihrerseits die darauf folgenden (sekunda-
ren) Anredesituationen konstituieren hat. Die Erfahrungen dieser sekun-
diren Anredesituationen stehen in einem Zusammenhang zur primar kon-
stituierenden Anredeerfahrung der Primdrzeugen, insofern sie die gleichen
strukturellen Merkmale aufweisen (Rezeption, Responsion und Reaktion).
Sie sind aber nicht mit ihr identisch, da jeweils verschiedene historische
Kontexte vorliegen. Dass aber die gleichen strukturellen Merkmale vor-
handen sind, ist die Bedingung dafiir, dass in den sekundaren Erfahrungen
der Anrede Gottes dieselbe gottliche Person als Anredende identifiziert
werden kann, wie in der primdr konstituierenden Anredeerfahrung. Die
Weitergabe der Identitdat des Anredesubjektes in den Rezeptionen,; , ist
also im Prozess der Rezeption, Responsion, und Reaktion, der apostoli-
schen Zeugen gesichert und von daher ergibt sich die Wichtigkeit der sog.
apostolischen Zeit fir den gesamten kirchlichen Prozess der Weitergabe
des Glaubens.24 Die von den ersten Zeugen erfahrene Anrede Gottes in
Jesus als dem geglaubten Messias kann als primarkonstituierender Mo-
ment bezeichnet werden; die spater (z.B. durch die in der Geschichte ge-
schehene Verkiindigung) erfolgten Erfahrungen hingegen bilden die nach-
folgenden sekundarkonstituierenden Momente der jeweils erfahrenen An-
rede Gottes im Traditionsprozess.

Mit dieser knappen Rekonstruktion der christlichen Anredeerfahrung
haben wir nicht nur den Ort primordialen theologischen Erkennens und
Redens benannt, sondern auch den Nachweis erbracht, dass im Kontext
des rekonstruierten Traditionsprozesses theologisches Denken als first-
order activity unter bestimmten Bedingungen immer wieder geschehen.

2. DIE FIRST-ORDER ACTIVITY THEOLOGISCHEN DENKENS UND REDENS

Der primordiale Ort theologischen Denkens und Redens wurde als eine
spezifisch strukturierte Kommunikationssituation beschrieben, die sich als
Antwort auf eine in Jesus Christus erfahrene (primare und sekunddre) An-
rede Gottes charakterisieren lasst. Was bedeutet dieser primordiale Ort in-

24 Vgl. DALFERTH: Religiése Rede von Gott, 385. ,So hat die primare - oder doch wenigs-
tens die als fritheste greifbare - Rezeption, Responsion und Reaktion auf erfahrene Anrede
Gottes [...] den Status eines Standards, weil in ihr und tiber sie die tradierte Anrede Gottes
erstmals greifbar wird. Denn sofern sie fixiert ist, halt sie den Inhalt und die Reaktion auf
diesen Inhalt der Anrede Gottes in gleicher Weise fest.“ (DALFERTH: Religiése Rede von Gott,
386).



188 Fulvio Gamba

haltlich fiir ein spezifisch christliches Reden und Denken, und welche
Konsequenzen ergeben sich daraus?

a. Die spezifisch christliche Anredeerfahrung als Selbstmitteilung des drei-
einigen Gottes

Die dargelegte Strukturdynamik der Anredeerfahrung Gottes stellt ein Er-
eignis dar, welches eine spezifisch gepragte personale und relationale Di-
mension aufweist. Die personale Dimension besteht in der von den Pri-
marzeugen gemachten Erfahrung, dass Gott selbst in der Hingabe seines
Sohnes sich in endgiiltiger und uniiberbietbarer Weise hat mitteilen wol-
len und dies tatsachlich auch getan hat. Gleichzeitig offenbart dieses Er-
eignis die Einmaligkeit der Relation zwischen Jesus und seinem Gott (und
Vater) sowie, in den machtvollen Worten und Taten Jesu und in dessen
Auferweckung, ansatzhaft auch die Dimension des (heiligen) Geistes.2s

Diese personale und relationale Struktur der Selbstmitteilung Gottes
durch seinen Sohn, die in Kreuz und Auferstehung ihren Hohepunkt und
ihre Endgiiltigkeit gefunden hat, bezeichnen wir zusammenfassend als
trinitarisches Ereignis. Insofern die Primarzeugen Gottes Anrede in Jesus
als dessen Selbstmitteilung erfahren und darauf geantwortet haben, wurde
ihre Beziehung zu Gott so strukturiert, dass sie selbst in diese trinitarische
Relationsdynamik einbezogen wurden und an diesem Leben der drei gott-
lichen Personen teilnahmen.

Nun gilt das Gesagte fiir die geschichtlich konkret erfolgte primdrkon-
stituierende Anredeerfahrung Gottes durch die Primdrzeugen. Wie aber
kann - gemadss der oben dargelegten Rekonstruktion der christlichen An-
redeerfahrung im geschichtlichen (Traditions-) Prozess - in den sekundd-
ren Anredesituationen, die ja immer iber die Ambiguitat der Sprache voll-
zogen werden, als gesichert gelten, dass denkend, redend und handelnd
tatsachlich (personal) auf Gott selber und nicht nur auf ein (Gottes-) Bild
oder ein (Gottes-) Gedanke Bezug genommen wird? Anders ausgedriickt:
Wie ist es moglich, dass in einer Situation, in der Gottes Sohn nicht mehr
in seiner geschichtlichen Konkretion anwesend ist, trotzdem durch die in
einer Anredeerfahrung erfolgten gottlichen Selbstmitteilung kein anderer
oder etwas anderes erkannt und identifiziert wird als eben dieser Gott Jesu
Christi? Die Rezeption, Responsion und Reaktion der Primdrzeugen garan-
tiert zwar eine notwendige aber keine hinreichende Bedingung fir diese
Identifizierbarkeit. Diese ist nur moglich, weil Gott selbst durch den
pfingstlichen (Heiligen) Geist, den (im Bekenntnis geglaubten) auferstan-

25 Die Beziehung zum Heiligen Geistes als Person konnte in der Anredeerfahrung durch
die Primdrzeugen noch nicht direkt erkannt werden. Dennoch war die Realitdt seiner Person
implizit schon gegeben. Vgl. dazu die noch immer hilfreiche Zusammenfassung aus systema-
tischer Sicht von Walter KASPERs Buch: Der Gott Jesu Christi. Mainz: Matthias-Griinewald
1982, 259f.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 189

denen Christus so in der Geschichte vergegenwartigt, dass jene oben ange-
sprochene trinitarische Strukturdynamik auch in einer sekundidren An-
redeerfahrung entsteht. Er ist es, der sich uns (durch Jesus Christus) lie-
bend so mitteilt, dass wir uns (im Heiligen Geist) auf ihn zu beziehen
vermogen.

Erst aufgrund dieses Sachverhaltes ist theologisch die Moglichkeit ge-
geben, dass ein primordialer Vollzug theologischen Denkens und Redens
nicht auf die primarkonstituierende Anredesituation beschriankt bleibt,
sondern auch in allen spateren, sekundidren Anredesituationen sich tat-
sachlich ereignen kann.

b. Gott-Denken

Durch die bisherigen Ausfithrungen haben wir zu zeigen versucht, wo der
Ort fir eine first-order activity theologischen Denkens und Redens zu lo-
kalisieren ist. Wir haben diesen Ort in der Selbstmitteilung des dreieinigen
Gottes als ein den Menschen ,ansprechendes”, personales Ereignis gese-
hen. Was bedeutet dies im Hinblick auf das theologische Denken und
Reden selbst? Vermag die dargelegte Explikation der primordialen Struk-
tur theologischen Denkens und Redens tatsachlich mehr zu liefern, als
jene von Seckler kritisierte wissenschaftliche Theologie? Und worin be-
stiinde dieses mehr einer theologischen first-order activity? Bleibt theolo-
gisches Denken und Reden, auch wenn es in einer trinitarischen Kommu-
nikationsstruktur eingegriindet ist, nicht menschliches Stiickwerk und
Ausdruck eines hilflosen Versuches, letztlich iiber Inkommensurables zu
denken und zu reden? Wiirden wir nicht gar in eine Hybris fallen und die
fundamentale Differenz zwischen Schopfer und Geschopf verwischen,
wenn wir versuchten, theologisches Denken und Reden (etwa im hegel-
schen Sinne) als Ausdruck des gottlichen Geistes zu verstehen?

Es geht also im Kern um die doppelte Frage, ob und wie in der ge-
schichtlichen Konkretion eine oben skizzierte trinitarische Strukturdyna-
mik, als Voraussetzung fiir eine theologische Erkenntnis, die fundamentale
ontologische Differenz zwischen Gott und Gottesgedanken - die letztlich
in der ontologischen Differenz zwischen Schopfer und Geschopf griindet -
wahrt und gleichzeitig ein Gott-Denken (und Reden) als Ausdruck der
Selbstmitteilung Gottes begriindet werden kann.

Im Sinne einer Klarung ist es an dieser Stelle angebracht, auf eine wich-
tige Unterscheidung beziiglich der diversen Erkenntnismodi hinzuweisen:
In der Tradition von Frege - dem Griindervater der analytischen Philoso-
phie - wird der durch einen Satz vermittelte Inhalt bzw. Gedanke eine
Proposition genannt.26 Durch Propositionen gedusserte Erkenntnisse voll-
ziehen sich iiber ein begriffliches Denken. Eine Erkenntnis - und daraus

26 Ein (komplexer) Satz ist auf der semantischen Ebene dann eine Proposition, wenn von
ihm gefragt werden kann, ob er wahr oder falsch ist.



190 Fulvio Gamba

folgend ein Wissen (als wahre und begriindete Uberzeugung) - muss sich
aber nicht notwendig tiber ein begriffliches Denken mittels Propositionen
vollziehen.27 Es gibt auch ein Wissen, das sich im Modus nicht-propositio-
naler Erkenntnis ausdriickt.28 Was aber soll unter einem nicht-proposi-
tionalen Wissen verstanden werden?

Um diese Frage zu beantworten, gehen wir zundchst von der Fest-
stellung aus, dass Ausserungen de se (Sitze iiber mich, d.h. Ausserungen in
der 1. Person) und Ausserungen de re (Sitze iiber Dinge und Sachverhalte,
d.h. Ausserungen in der 3. Person) nicht gleichbedeutend sind. Folgendes
Beispiel soll den entscheidenden Unterschied zwischen Ich-Sitzen und
Sdtzen der 3.-Person illustrieren: Angenommen ich, Fulvio Gamba, liege
im Spital wegen eines Knochenbruchs, dann ware ich ohne weiteres fahig,
die de-se-Aussage

(1) Ich liege im Spital

in Form eines Satzes de re zu formulieren:

(2) F.G. liegt im Spital.

D.h. ich ware in der Lage zu wissen, dass mit F.G. (Abk. fiir Fulvio Gamba)
ich selber gemeint bin. Wiirde ich hingegen an Gedachtnisschwund leiden,
und wiisste ich nicht mehr, wie ich heisse, dann konnte ich zwar Aussage
(1), aber nicht (mehr) Aussage (2) formulieren. Satz (2) driickt als de-re-
Aussage ein propositionales Wissen aus, Satz (1) hingegen bringt als de-se-
Aussage ein nicht-propositionales Wissen zum Ausdruck. Der Unterschied
wird schon durch die Verwendung des Pronoms angedeutet: Aus (1) kann
nur dann (2) gefolgert werden, wenn ich auch weiss, dass dieses von mir
gedusserten Pronom ich tatsachlich mit F.G. identisch ist.

Auf unsere Fragestellung tibertragen heisst dies: Erkenntnisse tiber Gott
in Form propositionaler Aussagen (d.h. als ein Wissen de re), wie beispiels-
weise die Pradikationen: Gott ist Liebe, Jesus Christus ist der Sohn Gottes
etc., sind Ausdruck eines begrifflichen Denkens und fiir einen rationalen
Diskurs unverzichtbar.29 Was aber soll unter einer Erkenntnis verstanden
werden, die im Vollzug des eigenen Denkaktes im Sinne eines Wissens de
se um Gott weiss? Einer solchen Erkenntnisweise begegnet man z.B. bei
Mystikern, wenn sie von ihren Gotteserfahrungen sprechen. Schon Augus-
tinus hat in pragnanter Weise formuliert: ,Tu autem eras interior intimo
meo [...].“30, oder: ,[...] intus eras et ego foris [...]. Mecum eras, et tecum non

27 Begriffliches Denken ist nicht die einzige Art zu denken. Wir kénnen auch mittels me-
taphorischer Erschliessung, symbolischer Darstellung, bildhafter Konkretion, narrativer oder
exemplarischer Vergegenwartigung usw. denken und kommunizieren. Allerdings sprechen
wir in all diesen Fallen nicht im eigentlichen Sinne von Erkenntnis bzw. Wissen.

28 Schon in der mittelalterlichen Philosophie differenzierte man zwischen scientia (Wis-
sen) und cognitio (Kennen).

29 Entsprechend miissen diese Aussagen strikt analog verstanden werden.

30 AUGUSTINUS: Conf, 111, 6. 11.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 191

eram.“» Solche und dhnliche Ausserungen thematisieren in nicht-proposi-
tionaler Weise das in einer Anredeerfahrung Gottes vollzogene theolo-
gische Erkennen auf nicht begriffliche Weise.

Vom systematischen Standpunkt aus, bildet gerade diese theologische
Erkenntnisebene (eines Wissens de se) die Voraussetzung, auf der - im
Prozess einer theologischen Weiterverarbeitung - propositionale (oder
auch symbolische, metaphorische u.a.) Ausserungsformen generiert wer-
den konnen.32 In diesem Sinne geschieht auf dieser Ebene nicht-proposi-
tionalen Erkennens genau das, was oben als primordialer Vollzug theolo-
gischen Erkennens bezeichnet worden ist. Wo Denken und Reden sich aus
dieser Quelle der Gotteserfahrung speisen, entstehen jene fundamentalen
Bedingungen, aufgrund derer sich Theologie als first-order activity ereig-
nen kann.

c. Gottes Denken

Wenn nun Gott durch eine personale Anredeerfahrung in dieser Vollzugs-
weise ,innerer als mein Innerstes erkannt wird, dann impliziert dies, dass
man sich umgekehrt auch von diesem Gott - dem man u.a. das Attribut
der Allwissenheit zuspricht - ,erkannt“ erfihrt.33 Wie aber soll man sich
ein Erkennen und (All-) Wissen Gottes vorstellen? Will man nicht in unauf-
losliche Aporien geraten, so ist der Gedanke, dass Gott in seinem Erken-
nen ausschliesslich ein (All-)Wissen in propositionaler Weise besitzt, ab-
zulehnen.34 Einem Hinweis des Philosophen Peter Schulthess folgend,
kénnen wir hingegen in der philosophisch-theologischen Tradition seit

31 AUGUSTINUS: Conf, X, 27. 38.

32 Selbstverstindlich kénnen propositionale Ausserungen iiber Gott getitigt werden,
auch ohne dass derjenige, der diese dussert, eine personale Anredeerfahrung Gottes gemacht
hat. Dennoch ist das dabei verwendete theologische Sprachspiel, wenigstens prinzipiell, auf
eine solche Anredeerfahrung riickfiithrbar.

Im Ubrigen haben propositionale und nicht-propositionale Ausserungen jeweils verschie-
dene Funktionen: Letztere driicken ein Erfahrungswissen aus, wahrend erstere dieses Erfah-
rungswissen kritisch reflektieren und systematisieren.

33 Sehr schon kommt dieser Aspekt des Erkanntseins vom allwissenden Gott beispiels-
weise in Ps 139 zum Ausdruck:

Herr, du hast mich erforscht und du kennst mich. / Ob ich sitze oder stehe, du weifst von mir /

[...]

Als ich geformt wurde im Dunkeln, / [...] waren meine Glieder dir nicht verborgen.

Deine Augen sahen, wie ich entstand, / in deinem Buch war schon alles verzeichnet; |[...]

Erforsche mich, Gott, und erkenne mein Herz, / priife mich und erkenne mein Denken!

34 Besdsse Gott ausschliesslich ein (All-)Wissen im propositionalen Sinne, wiirde dies
nicht erst bei der Theodizeefrage zu einer unhaltbaren Gottesvorstellung fithren. Gott miiss-
te namlich um jede wahre Proposition wissen, seien es allgemeine (z.B. naturgesetzliche)
Sachverhalte - dann wadre Gott ein ,Superwissenschaftler” - oder einzelne Fakten der Ver-
gangenheit und der Zukunft (d.h. er wiisste welche Schuhe Lady Diana bei ihrer Hochzeit
mit Prinz Charles trug und ebenso, wer das Siegestor fiir den FC Barcelona im nichsten Spiel
schiessen wird).



192 Fulvio Gamba

Aristoteles durchaus von einem (All-) Wissen Gottes sprechen, wenn die-
ses Wissen als ein Wissen um sich selbst, d.h. im nicht-propositionalen
Sinn verstanden wird.3s

Von daher erkldrt Dionysius Areopagita (6. Jh.) in theologischer Per-
spektive, dass Gott alles Seiende in der Reflexion auf sich selbst erkennt -
und dies nicht im Sinne der scientia (d.h. einer Erkenntnis de re), sondern
im Modus des Erschaffens und Erhaltens. Indem Gott alles Seiende er-
schafft und ihm, im Dasein erhaltend, an seinem gottlichen Sein Anteil
gibt, erkennt bzw. weiss Gott um alles,36 durch ein Wissen de se.37
Augustinus bringt es wiederum auf den Punkt, wenn er sagt: ,[...] interior
omni re, quia in ipso sunt omnia |[...]“38

Der christlichen Offenbarung entsprechend kénnen wir diesen Gedan-
kengang noch weiterfiihren und sagen: Gottes Erschaffen und Erhalten
vollzieht sich im gottlichen Logos und durch den Schopfergeist Gottes. Da-
riiberhinaus konkretisiert sich dieses Erschaffen und Erhalten in der Be-
ziehung zum Menschen dadurch, dass Gott, um das Drama des Menschen
wissend, zu ihm spricht und ihm hilft, ihn zu suchen und zu finden. In der
Menschwerdung des Gottessohnes - bis hin zu dessen Tod und Aufer-
stehung - erreicht diese gottliche Selbstmitteilung schliesslich ihren Ho-
hepunkt: Indem Gott die Menschheit erldst, ist er durch seinen Sohn auch
in jedem Menschen als dessen innerstes Geheimnis anwesend. In dieser
Weise vollzieht Gott in einem Wissen de se, d.h. in einem Wissen um sich
selbst, auch menschliches Denken (und Fithlen) mit.

Hier stellt sich jedoch ein Problem: Im Gegensatz zu einem propositio-
nalen (de re) Wissen, das grundsatzlich intersubjektiv zugdnglich ist, stellt
ein Wissen de se immer ein Wissen der 1. Person dar. Dieses Wissen kann
im eigentlichen Sinne immer nur diejenige (gottliche oder menschliche)

35 Vgl. SCHULTHESS, Peter: Das Denken Gottes in der gegenwdrtigen Philosophie, in: DAL-
FERTH, I.U./LUIBL, H.]./WEDER, H. (Hgg.): Die Wissenschaft und Gott. Ziirich: Pano 1998, 67-
82.

36 Der ,gottliche Intellekt hat nicht das Wissen, weil er von dem Seienden das Seiende
lernt, sondern er hat ehevor das Wissen um alles, die Erkenntnis und die Wirklichkeit ur-
sachlich aus sich und in sich im Besitz, und er nimmt Anteil daran, indem er nicht jedes fiir
sich erwagt, sondern infolge eines einzigen Erfassens der Ursache alles weiss und umfasst
[...]. Gott hat mithin nicht eine eigene Kenntnis von sich selbst und eine andere wiederum,
die alles Seiende gemeinschaftlich zusammenfasst. Denn da die Ursache von allem sich
selbst kennt, so wird sie doch wohl schwerlich das, was von ihr kommt und dessen Ursache
sie ist, nicht kennen. Demnach kennt Gott auf dieses Weise das Seiende nicht durch die Ein-
sicht in das Seiende, sondern durch die Kenntnis seiner selbst* (PSEUDO-DIONYSIUS AREOPA-
GITA: Die Namen Gottes, VII, 2. Eingel., iibers. und mit Anm. vers. von Beate Regina Suchla,
in: BGrL. Bd. 26. Stuttgart: Hiersemann 1988).

37 Spater wird THOMAS VON AQUIN diesen Gedanken noch weiter explizieren: ,Deus est
in rebus omnibus, non quidem sicut pars essentiae, vel sicut accidens, sed sicut agens adest ei
in quod agit. [...] Esse autem est id quod est magis intimum cuilibet, et quod profundius omni-
bus inest [...]. Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus, et intime.“ (Sth, 1, q.8, a.1.)

38 AUGUSTINUS: Gen ad litt, VIII, c.26, 48.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 193

Person haben, die dieses ich zum Ausgangspunkt ihres Wissens hat. Wenn
nun angenommen wird, dass Gott als Allwissender auch mich (er-) kennt
und von mir weiss, dann stellt sich die Frage, wie Gott ein Wissen von dem
haben kann, was ich als ein Wissen de se habe, wenn eine solches Wissen
ausserhalb von mir gar nicht zuganglich ist. Am obigen Beispiel erldutert:
Wie kann Gott von mir (im nicht-propositionalen Sinne!) wissen, dass ich
im Spital liege, wenn mein nicht-propositionales Wissen in Form von (1)
nur ich allein haben kann? Ist diese Isolation eines in der 1. Person
vollzogenen Wissens de se iiberwindbar? Wenn nicht, hatte dies letztlich
eine uniiberbriickbare Inkommunikabilitat, nicht nur zwischen Menschen,
sondern auch zwischen Gott und Mensch, zur Folge.39 Wire eine Uberwin-
dung dieser Kluft ,in Christus“ denkbar? Man kann die Frage nur dann po-
sitiv beantworten, wenn einsichtig gemacht werden kann, wie Gott gerade
im Vollzug seiner Selbstmitteilung durch Christus auch jedes menschliche
Erkennen und Wissen mitvollziehen kann.

Dazu bietet sich folgender Gedankengang an: Dem christlichen Credo
entsprechend vollzog sich Gottes liebende Selbstmitteilung durch das ge-
samte Leben Jesu hindurch, bis sie in dessen Hingabe am Kreuz ihren Ho-
hepunkt4o und mit dessen Auferweckung von den Toten ihre Vollendung
fand. Den soteriologischen Aspekt ausblendend und im Hinblick auf unse-
re Fragestellung erweist sich dabei Jesu Verlassenheit am Kreuz# (vgl. Mk
15,34 par.) von besonderer Bedeutung: Ist namlich schon ein in der 1. Per-
son vollzogenes Wissen (de se) nicht mitteilbar, so bringt Jesu Schrei am
Kreuz die extremste Erfahrung von Inkommunikabilitat und Isolation ei-
ner 1.Person-Perspektive zum Ausdruck.

In Jesu Verlassenheit und Tod wird aber diese extreme, von ihm als
Gottesferne erfahrene Isolation, durch seine liebend antwortende Hingabe
aufgebrochen. Gleichzeitig erkennt und liebt Gott seinerseits (in einem
Wissen de se) den von ihm sich verlassen wahnenden und sterbenden
Sohn, indem er ihn auferweckt. In der Isolation und Gottesferne, wie sie
sich am Kreuz in der Person Jesu verdichtet und wie sie grosser nicht ge-
dacht werden kann, erkennt und liebt Gott folglich auch in jeder vom
Menschen durchlebten Isolation nochmals seinen geliebten Sohn und in

39 Die Fragestellung verscharft sich noch zusatzlich durch den Miteinbezug der theo-
logischen Dimension der Siinde. In ihr erfdhrt sich der Menschen in einem Zustand der Iso-
lation, die als Gottesferne bezeichnet werden kann.

49 Der Tod Jesu am Kreuz ist ,Zusammenfassung, Inbegriff und letzte, alles tiberbietende
Aufgipfelung des gesamten Wirkens Jesu. Die Heilsbedeutung Jesu wird damit nicht exklusiv
auf seinen Tod beschrankt. Aber sie erfihrt im Tod Jesu ihre letzte Eindeutigkeit und End-
giltigkeit.“ (KASPER, Walter: Jesus Christus. 3. Auflage. Mainz: Matthias-Griinewald 1975,
143).

41 Mit dem Tod am Kreuz ist hier die dussere Gegebenheit des Leidens und Sterbens, mit
der Verlassenheit die geistige Dimension Jesu (in seiner Beziehung zum Vater) gemeint.
Letztere darf nicht nur rein psychologisch reduziert werden, sondern muss auch einen As-
pekt der Erkenntnis miteinschliessen.



194 Fulvio Gamba

ihm (als ein Wissen de se) jeden einzelnen Menschen sowie die Mensch-
heit als Ganze.42 Der Graben zwischen Gott und seinem Geschopf wird in
Christus iiberwunden, indem Gott selbst diesen Hiatus quasi in sich ein-
verleibt, und dies ohne die Differenz zwischen ihm und seinen Geschépfen
zu nivellieren. Denn die denkbar grosste (und durch die Stinde verscharf-
te) Differenz zwischen Gott und Mensch wird - durch Jesu durchlebte Got-
tesferne - nochmals eingeholt in die je grossere Differenz der gottlichen
Personen in ihrer Relation untereinander.

Ist nun Gott nicht nur erschaffend und erhaltend in dieser Welt gegen-
wartig, sondern vollzieht er - in seinem Sohn am Kreuz - erkennend und
liebend immer auch menschliches Wissen und Erkennen mit, dann ist er
in diesem Moment in gewisser Weise mich (und zwar in und mit allen Ab-
griinden des Menschseins). Fiir den Menschen, der in dieser intensiven
Weise Gottes geheimnisvolle Anwesenheit und Selbstmitteilung erfdhrt, er-
gibt sich fast wie von selbst die paulinische Erkenntnis: ,Ich bin mit Christus
gekreuzigt worden; nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir.“43

Mit der Darlegung der Art und Weise, wie Gott menschliches Denken
und Wissen mitzuvollziehen vermag, ist jedoch die Frage noch nicht be-
antwortet, wie ich als (theologietreibender) Mensch die Erkenntnisgrenzen
zu uberwinden vermag, sodass ich, im Vollzug meines Wissens, Gottes
Denken und Lieben mitvollziehe. Denn auch fiir mich gilt, dass ein nicht-
propositionales Erkennen (als ein Wissen de se) nur ich allein haben kann.
Wie kann auch in diesem Falle der drohende Solipsismus iiberwunden
werden? Positiv ausgedriickt: Wie ist es moglich, in der Anrede durch
Jesus Christus, vom Menschen her Gott als den zu erkennen, der innerer
als mein Innerstes und gleichzeitig als jenes (transzendente) personale Du
anwesend ist? In einem letzten Abschnitt mochten wir naher auf diese Frau-
gestellung eingehen, um dadurch auch eine Lésung fiir das eingangs for-
mulierte Problem anzuvisieren, wie, bzw. auf welcher Grundlage ein primor-
dialer Vollzug theologischen Denkens und Redens en christo moglich ist.

3. ERKENNTNISVOLLZUG EN CHRISTO ALS KREATIV-GEMEINSCHAFTLICHER PRO-
ZESS

Bevor wir auf die Fragestellung eingehen, sei nochmals der bisherige Ge-
dankengang rekapituliert: Von der Problemanzeige, wie ein theologisches
Denken und Reden (wieder) zu einer first-order activity werden kann, ha-
ben wir zunidchst nach dem Ursprung und Spezifikum theologischer Aus-
serungen gesucht. Wir konnten dieses Spezifische in einer als religios-

42 Chiara Lubich hat diese personale Beziehung zum Verlassenen Christus am Kreuz in
einem geistlichen Gedicht so ausgedriickt: ,[...] in ihm [sc. den am Kreuz verlassenen Jesus;
F.G.] ist der ganze Himmel mit der Dreifaltigkeit und die ganze Erde mit der Menschheit.”
(LuBicH, Chiara: Alle sollen eins sein. Geistliche Schriften. Miinchen: Neue Stadt 1995, 27.)

43 Gal 2,19f.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 195

strukturierten Situation erkennen, die im christlichen Kontext sich als
Antwort auf eine in Jesus Christus erfahrene Anrede (in den Modi von Re-
zeption, Responsion und Reaktion) prazisieren lasst. Wir haben anschlies-
send die Relationsdynamik dieser Anrede-Antwort-Struktur als eine trini-
tarische Kommunikationsstruktur ermittelt. Weiter haben wir diese christ-
liche Anredeerfahrung als Selbstmitteilung des dreieinigen Gottes expli-
ziert, welche in Jesu gelebter Proexistenz - bis hin zu Verlassenheit und
Tod am Kreuz sowie dessen Auferweckung - gipfelt. Wir haben zu zeigen
versucht, wie diese von den Primdrzeugen erfahrene und trinitarisch
strukturierte Selbstmitteilung Gottes auch in den nachfolgenden sekunda-
ren Anredesituationen moglich ist. Aufgrund dieses als fundamental er-
mittelten Ortes primordialen Vollzugs theologischen Denkens, haben wir
uns der Frage gestellt, wie einerseits ein Erkennen und Denken Gottes ge-
dacht, andererseits unsere Reflexion tiber Gottes Denken in seiner Relation
zum Menschen gerechtfertigt werden kann. Wir sind zur Einsicht gekom-
men, dass dies nur im Modus nicht-propositionalen Wissens denkbar ist.
Erst auf dieser Grundlage erscheint ein In-Gott-sein bzw. In-Christus-sein
des Menschen und umgekehrt ein Im-Mensch-sein Gottes auch im theolo-
gischen Erkenntnisvollzug annehmbar. Was dieses Gott-Denken en christo
an Voraussetzungen impliziert, mochten wir im Folgenden darzulegen ver-
suchen.

a. Gott-Denken ,in Christus*

Praziser formuliert lautet die Frage: Was geschieht mit dem Denken, wenn
der Mensch - im Vollzug von Tod und Auferstehung durch Jesus Christus
im Heiligen Geist, d.h. en christo - Gott ,andenkt“? Welches sind die Kon-
sequenzen fiur das menschliche Denken, wenn es nicht nur ,iber“ dieses
Ostergeheimnis nachdenkt, sondern wenn der Denkvollzug selber in die-
ses Geheimnis involviert wird? Diese in der heutigen Theologie eher un-
tibliche Fragestellung scheint uns fiir die Suche nach den Bedingungen
eines ‘first-order activity’ theologischen Erkennens und Redens entschei-
dend. Sie fiithrt uns in eine schon von den éstlichen Kirchenvidtern - und
spater von den orthodoxen Theologen - entfaltete Thematik, die unter
dem Begriff der mystischen (oder apophatischen) Theologie zusammenge-
fasst wird. Wie Olivier Clément44 und andere 6stliche Theologen hinge-
wiesen haben, stellt das Erkennen Gottes in Gott, bzw. en christo einen
Prozess dar, der begriffliches Denken sprengend, den Menschen das Gott-
liche - paradox ausgedriickt - als Licht-Finsternis bzw. finsterer Strahl er-
fahren lasst.4s Exemplarisch sei hier dazu eine Textpassage der Mystischen

44 Vgl. dazu CLEMENT, Olivier: Alle fonti con i Padri: i mistici cristiani delle origini - testi
e commento. 4. Auflage. Roma: Citta nuova 2004, 226-241.

45 Vgl. dazu die Erlauterungen in BALTHASAR, Hans Urs von: Kosmische Liturgie. Das
Weltbild Maximus' des Bekenners. 2. Auflage. Einsiedeln: Johannes 1961, 74-109.



196 Fulvio Gamba

Theologie des Areopagiten zitiert: Nur ,wenn Du Dich [sc. Timotheus] be-
dingungslos und uneingeschrankt Deiner selbst wie aller Dinge entdus-
serst, wirst Du in Reinheit zum {iberseienden Strahl des gottlichen Dun-
kels emporgetragen, alles loslassend und von allem losgelost.“46

In der Tradition der westlichen Kirche hingegen wurde intensiv und
systematisch im Rahmen der monastischen bzw. mystischen Theologie
tiber die Stufen bzw. Aspekte geistlicher Erfahrungen und Erkenntnisse
nachgedacht. Dabei wurde die Gotteserfahrung als Prozess beschrieben,
der von der Vorbereitung durch Reinigung (purgatio) in Busse und Askese
ausgeht und iber die Erleuchtung (illuminatio) zur Vollendung in der
(ekstatischen) Vereinigung mit Gott gelangt.47 Im 16. Jahrhundert hat Jo-
hannes vom Kreuz in seinen geistlichen Schriften diesen Prozess als geis-
tigen Aufstieg der Seele beschrieben, die durch eine Nacht der Sinne bzw.
Nacht des Geistes hindurch zu einer Einigung mit Gott gelangt, die immer
auch tiefere Erkenntnisse der Gottesgeheimnisse miteinschliesst.48 Leider
wirkten sich diese mystisch gepragten und theologisch reflektierten Erfah-
rungen innerhalb der systematischen Theologie des Westens bis ins 20 Jh.
kaum aus.49 Schliesslich hat Hans Urs von Balthasar versucht, Mystik und
Theologie (wieder) miteinander zu verbinden, um die spirituelle Dimen-
sion fiir den theologischen Erkenntnisprozess neu fruchtbar zu machen.
Nach Balthasar muss der Mensch, will er sich erkenntnismassig Gott na-
hern, an der Wurzel seines eigenen Denkaktes eine Art ,Sterben“ und
»~Auferstehen® geschehen lassen. Nur so vermag er die Grenzen seines eige-
nen Denkens - wir konnen auch sagen: den Solipsismus seines de-se-Er-
kennens - zu sprengen und in Gott hineinzugelangen: Mit ,Christus miis-
sen die Sinne zusammen mit den Bildern und den Gedanken sterben und
zur Unterwelt fahren, um - unsagbar sinnlich-tiibersinnlich - zum Vater
hin aufzuerstehen.“sc Der Prozess des ,Sterbens“ und ,Auferstehens” en
christo soll also nicht nur in der existenziellen Nachfolge, sondern auch
auf der Ebene des Intellektes und seines Vollzugs geschehen.

46 PSEUDO-DIONYSIUS AREOPAGITA: Mystische Theologie, 1,1. Eingel., iibers. und mit Anm.
vers. von Adolf Martin Ritter, in: BGrL. Bd. 40. Stuttgart: Hiersemann 1994.

47 Im Mittelalter erreichte die mystische Theologie im Werk des HIl. Bernhard von Clair-
vaux einen ersten Hohepunkt. In seiner Schrift De consideratione beschreibt er Selbster-
kenntnis und Gotteserkenntnis als die beiden Brennpunkte eines theologischen Denkvoll-
zugs.

48 Auch Ignatius von Loyola erzihlt in seinem Bericht des Pilgers mehrere Male von
Visionen, die er von ,himmlischen Wirklichkeiten“ gehabt habe. Ahnlich berichtet Theresa
von Avila von intellektuell gepragten Visionen der Trinitat.

49 Ausnahmen bilden hier beispielsweise Bonaventura, Meister Echkhart, Niklaus v. Kues
u.a. Im 20. Jahrhundert hat Edith Stein neu versucht, mystische Theologie nicht als eine Theo-
rie iiber Gott, sondern als ein Sprechen Gottes durch den Theologen bzw. die Theologin zu
verstehen.

50 BALTHASAR, Hans Urs von: Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Bd. 1. 3. Auflage.
Einsiedeln: Johannes 1988, 410.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 197

Dieser in Christus gelebte und (auch) im Intellekt als Liebeshingabe cha-
rakterisierbare Vollzugs' schafft die Voraussetzung, damit auch menschli-
ches Denken in die Gelichtetheit der Auferstehung gelangt, und in diesem
Ubergang Gott selber — im theologischen Denken und Reden - sich liebend
im Menschen erkennen und zur Sprache bringen kann.

Dies bedeutet selbstverstandlich nicht, dass die in der Folge gedusser-
ten menschlichen Gedanken tiber Gott - sei es in Form von Propositionen
oder durch narrative oder symbolische Redeweisen - beanspruchen kon-
nen, Gottes Gedanken quasi ,pur” wiederzugeben. Sie sind und bleiben
menschliche Denkversuche - aber sie sind es (hoffentlich!) in einer von
Gott ,durchlichteten Weise“. Dieses spezifische Eingegriindetsein en chris-
to, schafft lediglich die Bedingung fir einen primordialen Vollzug theolo-
gischen Denkens und Redens.

b. Gott-Denken als gemeinschaftlich-kreativer Prozess

Ein Letztes bleibt noch zu bedenken. Es wurde gesagt, dass der primordia-
le Ort theologischen Denkens eine trinitarisch strukturierte Kommunika-
tionssituation voraussetzt, die durch Gott selbst instauriert wird, indem er
das Subjekt des Erkenntnisvollzuges die Selbstaufgabe und Hingabe im
Denken vollziehen ldsst. Die Frage, die sich hier noch stellt ist, was dies im
Konkreten bedeutet.

Im Normalfall geschieht ein solcher Erkenntnisvollzug ja nicht tiber ei-
ne Ekstase, bei der das Denken des Erkenntnissubjektes gesprengt wird
und eine Schau himmlischer Wirklichkeiten erfolgt. Vielmehr hat sich
Gott durch Jesu Christi als derjenige offenbart, der unter den Menschen
wohnen und sich einer von ihm gerufenen und ,geformten“ Gemeinschaft
(ekklesia) mitteilen will. In dieser gemeinschaftlich-kirchlichen Dimension
— fiir die (Fach-)Theologinnen und Theologen einen besonderen Auftrag
wahrnehmen - liegt die Chance, in einem gemeinsamen Denkprozess diese
oben beschriebene Selbsthingabe en christo zu vollziehen. Konkret heisst
dies, dass im dialogalen und interaktiven Vollzug theologischen Denkens
die einzelnen Glieder in den Beziehungen untereinander immer wieder
neu gerufen sind, sich in die Proexistenz Jesu hineinzubegeben; dem Wort
entsprechend: Liebt einander, wie ich euch geliebt habe.5> Entscheidend ist
dabei, dass in einer solchen miteinander und aneinander — auch im Denk-

5! Man darf diesen im Intellekt vollzogenen Akt der Hingabe durchaus als eine Form der
Verwirklichung des biblischen Wortes sehen: Du solist den Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen und ganzer Seele, mit all deiner Kraft und all deinen Gedanken (Lk 10,27 bzw.
Dtn 6,5).

52 Dies heisst beispielsweise fir die Akteure in einem konkret durchgefiihrten, theologi-
schen Diskurs, ein gegenseitig freiwilliges Loslassen der eigenen Vorstellungen und Gedan-
ken, ein ,Sterben“ an der Wurzel des eigenen Denkaktes - was durchaus anstrengend und
schmerzlich sein kann -, ein selbstvergessenes und mitvollziehendes Zuhéren - kurz: ein
sich ,Eins-machen” - im Hinblick auf das, was der andere denkt und dussert.



198 Fulvio Gamba

vollzug als liebende Selbsthingabe - gelebten Nachfolge, der Solipsismus
der Einzelnen aufgebrochen wird und, durch die Gegenwart des Auferstan-
denen, eine trinitarisch strukturierte Kommunikationssituation entsteht.
Dadurch wird die Bedingung geschaffen, dass unter Theologietreibenden
ein kreativ-gemeinschaftlicher Prozess in Gang gesetzt wird, der - weil
trinitarischer - letztendlich produktiver zu sein verspricht, als ein Indi-
viduum fiir sich allein zu leisten vermochte. Es handelt sich dabei um
einen Prozess, der nicht nur theologische Sachverhalte wiedergibt, son-
dern - bei aller Begrenztheit menschlichen Redens — Raum schafft, damit
Gott sich selber zur Sprache bringen kann.s3 In dieser gemeinschaftlichen
Dimension theologischen Vollzugs, darf somit ein konstitutives Moment
fiir das Entstehen eines primordialen Vollzugs theologischen Denkens und
Redens gesehen werden.

Nun konstituiert Gott diese theologische Erkenntnisdynamik nicht so,
dass diese Gemeinschaft, quasi ontisch, sich dieser ,trinitarisierten“ Kom-
munikationsstruktur dauernd sicher sein konnte. Zwar ist der Kirche ver-
heissen, dass Gott sie vor Irrungen bewahrt. Diese Zusicherung gilt grund-
satzlich, aber im Einzelfall muss sich die Theologie immer wieder bemii-
hen, in Christus zu sein. Fiir die theologische Erkenntnisarbeit bedeutet
dies, dass die Theologietreibenden immer wieder neu die Bedingungen
schaffen miissen, damit dieses Sein en christo im Miteinander sich in ei-
nem kreativen Denkprozess verwirklicht.

Fazit: Aus erkenntnistheoretischer Sicht ergibt sich gerade aus dieser
spezifisch qualifizierten und gemeinschaftlich vollzogenen Weise des
Gott-Denkens die Chance, dass Theologie (im umfassenden Sinne) wieder
zu einer first-order activity im Sinne Secklers zu werden vermag - eine
Theologie, die dem Leben der Kirche und der Welt (wieder) neue Impulse
zu geben vermag.

4. VERSUCH EINER ZUSAMMENFASSUNG IN THESENFORM

1. Christlich-theologisches Erkennen und Reden hat seinen Ort und Ur-
sprung in einer religios-strukturierten Situation, die genau dann vorliegt,
wenn die darin vollzogene Dynamik in einem Verhaltens- und Interak-
tionsmuster (in den Modi von Rezeption, Responsion und Reaktion) sich
als Antwort auf eine in und durch Jesus Christus erfahrene Anrede Gottes
spezifizieren lasst.

2. Theologisches Denken (theologein) und eine daraus sich ergebende
theologische Rede, die aus einer solchen personalen Anrede- bzw. Ant-

53 Damit ist nicht gemeint, dass man im Erkenntnisprozess immer einer Meinung sein
muss. Ebenso kann aus diesem gemeinschaftlich vollzogenen Denkprozess auch nicht der An-
spruch erhoben werden, ewig giiltige Wahrheiten in menschlicher Sprache auszudriicken.



Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis 199

wortsituation entspringt, lasst sich von daher als eine trinitarisch struk-
turierte Kommunikationsstruktur en christo interpretieren.

3. Dass im theologischen Erkennen und Reden tatsdchlich auf Gott und
nicht nur auf ein Bild von Gott referiert wird, verdankt sich nicht der
menschlichen Erkenntniskraft, sondern wird von Gott selber ermoglicht
und garantiert.

4. In seiner trinitarischen Selbstmitteilung erkennt Gott nicht nur sich
selber, sondern darin gleichzeitig - durch seinen am Kreuz verlassenen
Sohn - uns Menschen im Modus nicht-propositionalen Wissens. Im Hin-
blick auf die Frage nach einer first-order activity theologischen Denkens
erweist sich dies als von entscheidend erkenntnistheoretischer Relevanz.

5. Von daher vollzieht sich theologisches Erkennen nicht nur als Be-
schreibung und Reflexion christlich-religioser Erfahrungen, sondern als ein
Gott-Denken derart, dass der (primordiale) theologische Denkvollzug -
unter Wahrung der ontologischen Differenz zwischen Gott und Geschopf
und bei aller sprachlichen Begrenztheit - die Moglichkeit erschliesst, Aus-
druck von Gottes Selbstmitteilung zu sein.

6. Theologisches Denken und Reden im Sinne Secklers first-order acti-
vity vollzieht sich, systematisch gesehen, im Rahmen eines gemeinschaftli-
chen, d.h. trinitarisch strukturierten, kreativen Kommunikationsprozesses,
bei dem Theologietreibende untereinander, durch ihr ,Sterben“ an der
Waurzel des Denkaktes, in die Relationsdynamik zwischen Vater, Sohn und
Heiligem Geist hineingenommen werden.



200 Fulvio Gamba

Zusammenfassung

In einem schon 1983 verdffentlichten Artikel kritisierte Seckler die wissen-
schaftliche Theologie, ihre Tdtigkeit erschopfe sich darin, das addquate Ver-
stdndnis des Glaubens und seiner Uberlieferung allein mit Mitteln wissen-
schaftlichen Argumentierens sichern zu wollen. Diese bis heute feststellbare
Ausrichtung fiihrt die wissenschaftliche Theologie in einen immer grésseren
Gegensatz zum alltdglichen Vollzug des Glaubens und der Verkiindigung
bzw. macht sie zu einer blossen second-order aktivity.

Ziel der folgenden Darlegungen ist es zu verstehen, aufgrund welcher
Voraussetzungen ein theologisches Denken und Reden - auch im Anspruch
threr spezifischen Wissenschaftlichkeit — wieder zu einer first-order activity
(Seckler) werden kann, die nicht im Elfenbeinturm ihrer wissenschaftlichen
Aktivitdt eingeschossen bleibt, sondern auch dem religiosen Leben der Kir-
che und ihrer Sendung in der Welt von heute (wieder) Impulse zu geben ver-
mag.

Summary: Structure and Dynamics of Theological Knowledge. On the Pre-
suppositions for a Creative-Communitarian Theology en christo.

In an article published in 1983 criticized normal scholarly theology, because
its aim was to secure an adequate understanding of the Faith and its
transmission with the means of scholarly argumentation alone. This theolo-
gical self-understanding, which is perceptible even today, has led academic,
scholarly theology into a greater and greater opposition to a normal daily
practice of the Faith and its preaching, that is, it makes such theology a
merely second-order activity.

The aim of this article is to understand on the basis of what presupposi-
tions a theological thinking and speaking can become once again a first-
order activity, even in respect for their specific claim to be scholarly or
scientific. This article seeks a theology which will not be simply locked up in
its ivory tower of scholarly activity, but will be able to give helpful impulses
to the Church and its mission in the world of today



	Struktur und Dynamik theologischer Erkenntnis : zu den Voraussetzungen für eine kreativ-gemeinschaftliche Theologie en christo

