
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Die synthetische Biologie : Ende oder Wende der Naturrechte?

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Die synthetische Biologie - Ende oder Wende
der Naturrechtslehre?

Ergebnisse naturwissenschaftlicher Forschung hinterlassen beim
Geisteswissenschaftler ihre Spuren. Sie fordern ihn heraus, Grenzen wie Möglichkeiten

seiner spezifischen Kompetenz zu bedenken. Denn es gibt -
unbeschadet klarer Grenzmarkierungen - kein schiedlich friedliches Nebeneinander

der Disziplinen. Der wissenschaftstheoretisch sensible
Wissenschaftler weiß vielmehr um ihre gegenseitigen Vernetzungen. Das Gesetz

von Einwirkung und Rückwirkung behauptet seine Geltung. Nicht jedem
sind diese Vorgänge bewusst, denn sie spielen sich zumeist im stillen
Untergrund ab. Metamorphosen bereiten sich immer langsam, aber dennoch
stetig vor, bis der privilegierte Moment des befreienden Durchbruchs
gekommen ist. Auf einmal ist er da, und jedermann findet das so natürlich
wie selbstverständlich. Man könnte von einer neuen Bewusstseinslage
sprechen.1

Die genannten Vernetzungen sind alles andere als harmonisch.
Spannungen, ja, offene Antagonismen durchziehen sie. Immer lauert die
Tendenz, das Feld allein zu beherrschen, also einen Monopolanspruch
anzumelden. Nicht alle Wissenschaftler sind sich der Begrenztheit der eigenen
Disziplin - formal wie inhaltlich - bewusst. Sie setzen absolut, was nicht
absolut gesetzt werden kann. Eine Wissenschaft soll dann den Rang einer
Leitwissenschaft einnehmen und den übrigen das Gesetz des Denkens und
der Sprache diktieren. In einer tendenziell globalisierten Welt - wobei
Globalisierung alle Lebensbereiche durchzieht - ist das nicht weiter
verwunderlich. Im Schlagschatten der Biowissenschaften wurde beispielsweise

die Biologie als eine solche Leitwissenschaft ausgerufen. Sie soll fortan

die Standards liefern, indem sie Kriteriologien bereitstellt und Methoden

wie Inhalte vorbestimmt. Aber auch andere Vorschläge liegen auf dem
Tisch. Von der Mathematik oder von der Soziologie können gleiche
Ansprüche angemeldet werden. Das Ende kann nur Nivellierung sein. Der
Preis für Verständigung wäre hoch. Ein solcher Zustand würde nicht zum
Vorteil der Forschung ausschlagen. Denn hier wie überall lebt der
Fortschritt vom bearbeiteten wie gezähmten Gegensatz. Einheitsvorstellungen
enden im Stillstand. Nicht Reduktion, sondern starke, aber offene Identität
beflügelt alle Erkenntnis.

1 Man kann Vernetzungen leugnen, aber dann hat man, entgegen allem Augenschein,
bereits eine philosophische Option getroffen.



Die synthetische Biologie - Ende oder Wende der Naturrechtslehre? 167

Die folgenden Überlegungen stehen in diesem Problemaufriss. Die
synthetische Biologie mag geradezu als Paradebeispiel für den Aufruf zu
selbstkritischer Grundlagenreflexion gelten. Im Mittelpunkt steht die
Frage: Sind - um ein für den Ethiker nahe liegendes Beispiel zu nennen -
die Geltungsvoraussetzungen der klassischen Naturrechtslehre durch den
atemberaubenden Fortschritt der Biowissenschaften und Biotechnologien
in Mitleidenschaft gezogen? Ist Aufräumarbeit angesagt, wenn man das

vertraute und unverzichtbar scheinende Lehrstück in die Gegenwart
hinüberretten will?2

Natur als bergender Rahmen?

Wer das Wort Naturrecht benutzt, weiß um die Vereinfachungen, mit
denen seine Befürworter operiert haben und dies bisweilen noch tun.3
Wenn er sich im Gegenzug für das Wort Vernunftrecht oder Personrecht
entscheidet, so kann er doch auf die allen Menschen gemeinsame Natur als

bergenden wie orientierenden Rahmen nicht verzichten. Geistige
Spitzenleistungen und personale Herzenswärme oder Hingabe sind, in welchem
Maß immer, auch und gewiss nicht zuletzt ein Produkt der Natur. Die Natur

ist als fünfte Kolonne überall unvermeidlich anwesend. Sie meldet sich,
mehr oder weniger gebieterisch, bei jeder Gelegenheit zu Wort. Man kann
ihr nicht entrinnen. Sie ist Grenze und Rückruf vornehmlich und mit
Sicherheit dort, wo man sie zu übersteigen glaubt. Der Mensch ist, wenn
man so will, Teil der Natur. Die Natur ist Angeld für geistige Vollzüge.
Kultur zeigt sich in der Fähigkeit, mit diesem Angeld verantwortlich
umzugehen. Das geschieht über die Dialektik von Lernen und Gestalten.

Lernen heißt, in einem ersten Schritt, sich in erkannte Gesetzmäßigkeiten

einzufügen. Das ist eine Schule der Demut. Der Mensch ist kein De-
miurg. Der Natur wird vielmehr ein hypothetischer Vertrauensvorschuss
gegeben. Der Lernende erkennt, mehr oder weniger deutlich, dass die
Natur ihn trägt. Sie ist größer als er, gleich wie er sich zu ihr stellt. So

schenkt sie ihm eine erste Heimat. Je tiefer er forschend in sie eindringt,
umso intensiver erfüllt ihn das Bewusstsein der Geborgenheit. Respekt
stellt sich ein. Man sucht der Natur in die Karten zu schauen, um sich
selbst besser verstehen, aber auch bewahren zu können. So gesehen muss

2 Wahrheit ist eine transzendentale Bestimmung des Seins, und in diesem Sinne gibt es

nur eine Wahrheit. Sie ermöglicht, über die Pluralität der fachspezifischen Zugänge hinaus,
Verständigung, - Ein Problemaufriss, über die scholastischen Traditionsvorgaben hinaus, bei
AUTIERO, Antonio: Wie plural darf die theologische Ethik im katholischen Kontext sein?, in:
HILPERT, Konrad (Hg.): Theologische Ethik im Pluralismus. Freiburg i.Ue.: 2012, 197-205.

3 Entweder man verwendet einen unterdifferenzierten Naturbegriff, oder man zieht sich
auf einige oberste Sätze, die allgemein zustimmungsfähig sind, zurück. Beide Male operiert
man mit wenig hilfreichen Vereinfachungen. - Vgl. DEMMER, Klaus: Naturrecht zwischen den
Extremen. Anmerkungen zu einer aktuellen Debatte, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie 56 (2009) 194-211.



i68 Klaus Demmer

das Wort Naturalismus gar keine Missverständnisse wecken. Es ist eher als
Zeichen eines demütigen Realismus zu verstehen. Eine prinzipiell berechtigte,

ja, lobenswerte Geisteshaltung wird mit ihm ausgedrückt. Entscheidend

ist allein das Augenmaß, mit dem sie umgesetzt wird. Nun fällt in
der Moraltheologie so oft das Wort von einer „naturalistic fallacy" oder
von der Naturalismusfalle. Man sollte darüber das Gegenbild einer
„rationalistic fallacy" oder Vernunftfalle nicht vergessen. Beide Male tut man des
Guten zu viel. Man kann gewiss in die Naturalismusfalle tappen, aber auch
in das Gegenteil einer vermessenen Vernünftelei. Der moderate Mittelweg
ist zu finden.

Moderat heißt: Der Geist muss sich auf sein Bedingungsfeld besinnen
und einlassen, denn nur so kann er sich selbst und sein Wirken bewahren.
Geist ist als Geist zwar immer derselbe. Die Kategorie der Quantität
versagt ihren Dienst. Es gibt kein Mehr oder Weniger an Geist.4 Aber die
Entwicklung seiner Fähigkeiten hängt von Bedingungen ab, die ihm vorgegeben

sind und die er nicht ändern, sondern bestenfalls günstig
beeinflussen kann. Dieses „interplay" ist der Ort für recht verstandene Quantität.

Die jeweiligen Bedingungen mögen für seine Anliegen günstig oder
ungünstig sein. Was konkret darunter zu verstehen ist, bleibt je neu
gemäß den Umständen zu erforschen. Ein geistig Debiler kann mehr
Herzenswärme aufbringen als ein wissenschaftliches Genie. Und ähnliche
Überlegungen sind für Anfang wie Ende des Lebens anzustellen. Die
Diskussionen um die Reproduktionsmedizin samt ihrem diagnostischen Umfeld

und Euthanasie haben darauf hingewiesen, wenn auch bisweilen mit
unterschiedlichem Ergebnis. Entscheidend sind - das sollte sichtbar werden

- geisteswissenschaftliche Vorverständnisse, die Züge von Vorurteil
und Ideologie annehmen können, dies aber nicht in jedem Fall müssen. Sie
können vitalistischen oder materialistischen Ursprungs sein. Der klassisch
gebildete Naturrechtsethiker wird fundamentalistische Wege jeglicher
Couleur nicht mitgehen. Ihm bleibt „nur" der genannte Mittelweg, der
alles andere als profilloses Mittelmaß meint.5

Erste Anfragen

Der aus der scholastischen Denktradition kommende Naturrechtsethiker
geht von erkenntnis-theoretischen wie metaphysischen Vorgaben aus, die
man mit dem Sammelbegriff Realismus benennen kann. Das schließt
weitere Präzisierungen nicht aus. Im Erscheinungsbild eröffnet sich - so

4 Das Wort von der stillen Naturalisierung des Geistes (U. Lüke) sollte dem
Geisteswissenschaftler mahnend im Hintergrund stehen. Mit seiner Gültigkeit steht und fallt sein
fachliches Selbstbewusstsein im universitären Fächerkanon. Die Geisteswissenschaften
besetzen keinen Nebenkriegsschauplatz, der ihnen mehr oder minder gnädig zugestanden wird.

5 Die Natur bedingt zwar alles, aber sie ist nicht alles. Ein solcher Anspruch käme auf
eine ideologische Reduktion des Denkens hinaus.



Die synthetische Biologie - Ende oder Wende der Naturrechtslehre? 169

die These des Realismus - das Wesen des Gegenstands. Dieses zeichnet
sich, unbeschadet aller Umwelteinflüsse, durch seinen harten Kern aus.
Der Wesenskern ist unveränderlich. Mithin bleibt er auch dem Zugriff des
Menschen entzogen. Gleiches gilt konsequenterweise für die in ihm
gegründete Ordnung. Die Naturrechtsmetaphysik operiert mit dieser
unverzichtbaren Prämisse. Ein Gleichklang von physischer und metaphysischer
Dimension ist gegeben. Er liegt der sittlichen Vernunft vor.6

An diesem Punkt setzen gegenwärtig stille Metamorphosen ein. So hat
vor Jahren die moderne Chaosforschung auf die Spannung von Makro- und
Mikroweit hingewiesen. Berechenbarkeit im klassischen Verständnis
weicht dem Unberechenbaren. Aber mit welchem Anspruch tritt diese
Weichenstellung auf? Beansprucht sie den Rang einer prinzipiellen These,
oder sind einschlägige Gesetzlichkeiten nur noch nicht bekannt? Und auch
die Stammzellforschung hält Beispiele bereit. Gedacht ist an die induzierten

Stammzellen, die aus adulten Körperzellen mittels Reprogrammierung
gewonnen werden. Bislang unbekannte Manipulierbarkeit zeigt sich an.
Scheinbar starke Teleologien erweisen sich plötzlich als schwache. Leben
auf unterster Zellebene wird zur Manövriermasse. Es steht dem Menschen
für seine gestalterischen Zwecke in bislang nicht gekanntem Maße zur
Verfügung. Wo die Klassik vom harten oder starken Kern sprach, scheint
das Gegenteil, nämlich ein weicher oder schwacher Kern vorzuliegen. Man
dürfte mit Recht von einer wissenschaftlichen Revolution, und in der
denkerischen Fortsetzung auch von einem metaphysischen Paradigmenwechsel

sprechen.7
Im gleichen Zusammenhang bliebe an den geraume Zeit zurückliegenden

Sprung von der organischen zur anorganischen Chemie zu erinnern.
Die Natur ist nicht mehr Vorbild, sondern Anlass oder Absprung für freie
Gestaltung. Gleiches zeichnet die zur Diskussion stehende synthetische
Biologie aus.8 Zellkombinationen werden erzeugt, die in dieser Form in der
Natur nicht vorkommen. Kriterien für verantwortliches Handeln werden

6 Welche Spielart des Realismus man immer unterstellt, es darf nicht zu einer Zwei-
Welten-Theorie kommen. Sie wäre das Ende jeglicher Verständigung; die oberste
Zielsetzung der Naturrechtslehre hätte sich „ad absurdum" geführt.

7 Der klassische Naturrechtsethiker sollte bereits an diesem Punkt ahnen, dass der
naturwissenschaftliche Umschwung eine bedenkenswerte Botschaft an ihn richtet. Sie

zwingt zur Entscheidung zwischen Alternativen, die keine Übergänge zulassen. Entweder
man verbleibt auf der Ebene des Nachahmens der Natur, oder man muss nach Kriterien der
verantwortlichen Gestaltung suchen. Die Gestaltungsaufgabe enthält einen Schutzauftrag,
dessen Gestalt und Ausmaß je nach den zu schützenden Lebensgütern festzulegen bleibt.
Eine anthropologische Vorentscheidung ist bereits mit im Spiel. Wer allerdings auf dem
Niveau der Anpassung stehen bleibt, endet in der Naturalismusfalle.

8 Eine Darstellung liefert MÜNK, Hans Jürgen: Stellt uns die synthetische Biologie vor
neue Fragen?, in: Ethica 19 (2011) 99-121; BOLDT, Joachim: Synthetische Biologie und das alte
Gespenst der Gentechnik. Zur Einleitung in das Thema, in: BOLDT, Joachim u.a. (Hgg.): Leben

schaffen? Philosophische und ethische Reflexionen zur Synthetischen Biologie. Paderborn
2012, 9-15.



Klaus Demmer

nicht mehr von der Natur diktiert. Vielmehr liegt es bei der schöpferischen
Vernunft, sie zu erdenken. Im Denkhorizont sittlicher Urteilsbildung
stehen dann die Zielsetzungen. Sind sie - so die Frage - zu verantworten?
Und wer entscheidet über sie? Was kommt auf die sittliche
Kommunikationsgemeinschaft, in welcher Form sie auch auftritt, zu? Staat und freie
Überzeugungsgemeinschaften, insbesondere die Kirchen, sind in die Pflicht
genommen. Es darf nicht dazu kommen, dass ökonomisch orientiertes
Machtdenken den Ausschlag gibt. Das gilt insbesondere dort, wo die
synthetische Biologie unkontrolliert in den Dienst an der Umwelt, am
Menschen in der Gestalt pharmazeutischer Erzeugnisse, oder gar der Waffentechnik

gestellt wird. Aber ist der Ruf nach einem Wächteramt illusorisch?
Stößt er bereits in der Forschung selbst auf taube Ohren?9

Dem Biowissenschaftler offenbart sich die Natur als ein Kontinuum.
Wohl gibt es Übergänge, aber sie sind fließender Art. Alle beobachtbaren
Unterschiede führen sich auf Grade geringerer oder höherer Komplexität
zurück. Das heißt: Es regiert verständlicher- und berechtigterweise die
Kategorie der Quantität. Qualität ist in ihr aufgehoben und von ihr
bestimmt. In dieser Perspektive stellt sich die den Ethiker bedrängende Frage,

was Leben sei. Die klassische Antwort mag durchaus gültig bleiben:
Leben ist immanente Tätigkeit oder Bewegung (actio immanens) in der
Dialektik von Abgrenzung und Austausch.10 Das gilt auch für menschliches
Leben. Auf den empirischen Biowissenschaftler kommt so bereits
verschlüsselt die Statusfrage zu. Er kann sie selbstverständlich nur mit seinen
Mitteln lösen, indem er den Blick auf naturwissenschaftliche Vorgaben
richtet. So liefert ihm die naturwissenschaftlich ausgerichtete
Reproduktionsmedizin bedenkenswerte Hinweise. Für sie fungiert die Statusfrage
als Referenzpunkt aller vorgeschlagenen Lösungen. Wie man mit dem
frühen Embryo umgeht, welche Möglichkeiten oder Grenzen der Verfügung
über ihn es gibt, das entscheidet sich anfanghaft hier. Die Lösung der
Statusfrage liefert das entscheidende Vorzeichen. Aber in welchem Sinn muss
im Anschluss an dieses Vorzeichen von unantastbarer Würde gesprochen
werden? Auf diese Frage bleibt die Natur in ihrer objektiven Vorgegebenheit

eine schlüssige Antwort schuldig. Geist ist vielmehr verlangt, um aus
dem verbleibenden Engpass herauszufinden. Mit anderen Worten: Der Ruf
nach Metaphysik wird laut. Eine solche Naturphilosophie ist verlangt, die
dem einzigartigen Selbstbewusstsein der Person das denkerische
Fundament mitgibt.

9 GRUNWALD, Armin: Synthetische Biologie. Verantwortungszuschreibung und Demokratie,

in: BOLDT, Joachim u.a. (Hgg.): Leben schaffen?, 81-102.
10 BOLDT, Joachim: „Leben" in der Synthetischen Biologie. Zwischen gesetzesförmiger

Erklärung und hermeneutischem Verstehen, in: BOLDT, Joachim u.a. (Hgg.): Leben schaffen?,
177-191.



Die synthetische Biologie - Ende oder Wende der Naturrechtslehre? 171

Der metaphysische Impetus in den Biowissenschaften

Die klassische Naturrechtslehre hat ganz unverhohlen mit metaphysischen
Grundannahmen operiert. Mehr oder weniger daran beteiligt waren
scholastische Elemente. Deren naturwissenschaftliche Fundierungen sind seit

geraumer Zeit in die Kritik geraten. Aber muss man darum eine
grundsätzliche Entmetaphysizierung des Denkens fordern, oder sollte es nicht
eher heißen, nach einer neuen, dem naturwissenschaftlichen Forschungsstand

entsprechenden Gestalt von Metaphysik zu suchen? Man erinnere
sich in diesem Zusammenhang an das Schlagwort von der Enthellenisie-
rung.11 Lösungsvorschläge bieten sich an. Sie kreisen, in Konsequenz der
neuzeitlichen Wende zum Subjekt, um die Selbstgegebenheit der Person.
Deren unmittelbare Selbstreflexion ist ontologische Voraussetzung für die
mittelbare Gegenstandsreflexion. In der Folge bildet sich die Person in die
Natur ein und macht die Umwelt zur Welt des Menschen. Ihre
Übergegenständlichkeit erwirkt geformte Gegenständlichkeit. Ein Ordnungsbild wird
der Natur eingestiftet und in ständig neuen Denkanläufen ausgestaltet.
Das fließende Kontinuum erhält nicht nur eine Physiognomie, sondern mit
ihr tauchen auch Grenzmarkierungen auf. Denn eine Ordnung ohne
Abgrenzung ist ein Unding. Wer ordnet, zieht unweigerlich Grenzen. Sonst
mutiert Fließen in aller Stille zum Zerfließen. Sich dem Zerfließen
überlassen hieße denkerisch resignieren.

Die umgebende Natur liefert dem Menschen, so gesehen, eine Vorform,
die vom Geist ihre End- oder Vollform erhält. Auf der anderen Seite bringt
der Geist ein Vorverständnis ein, das in der denkerischen Bearbeitung der
Natur zum Verständnis aufsteigt. Metaphysische Aussagen entstehen aus
diesem Zusammenspiel. Die Natur als Vorform dient als Absprung für den
formenden Geist. Am Anfang wie am Ende steht - das sei entschieden
betont - kein erkenntnismetaphysischer Dualismus oder gar Antagonismus,

sondern eine dialektisch vermittelte Spannungseinheit. Aus dem
unproblematischen Nebeneinander wird ein hochgradig problemorientiertes
und riskiertes Zu- und Ineinander. Die neu geschaffenen biotechnischen
Möglichkeiten erwirken folgerichtig neue Verantwortlichkeiten. Deren
Kriterien werden nicht einfach abgelesen, sondern müssen denkerisch
erarbeitet werden. Ordnungsbilder stammen nicht abrufbar aus der Natur,
sondern aus der geistigen Schöpferkraft des Menschen. Die Selbstgesetzgebung

der sittlichen Vernunft ist, ohne ihren natürlichen Rückhalt
aufzugeben, auf sich selbst gestellt. Sie kann diese Last, die aus dem eigenen
Plus kommt, nicht delegieren. Offen bleibt nur die Frage, bei wem im

11 So wurde, zumal in der Auseinandersetzung mit J. Habermas, darauf verwiesen, dass

man genau zusehen muss, welche Art Metaphysik glaubt ablehnen zu müssen. Das gilt auch
im Blick auf die hellenistischen Denkelemente. Dazu ESSEN, Georg: Hellenisierung des
Christentums? Zur Problematik und Überwindung einer polarisierenden Deutungsfrage, in: Theologie

und Philosophie 87 (2012) 1-19.



172 Klaus Demmer

konkreten Leben die Definitionshoheit liegt: beim Einzelnen, bei der
Gesellschaft, bei der „scientific community", beim Staat? Wie immer die
Antwort ausfällt, im Hintergrund steht ein mehr oder weniger ausgeprägtes
Menschenbild.12

Aus dem bislang Gesagten mag schon aufscheinen: Definitionen stammen

aus Zuschreibungen. Das bedeutet ständige Arbeit des Nachbesserns,
damit Definitionen die sperrige Wirklichkeit auch wirksam treffen, um sie

gestalten zu können. Gestalten heißt aber auch Schützen. Der weiche bzw.
schwache Kern der Natur auf unterster Zellebene enthält eine Botschaft. Er
ist Aufruf zu starkem und nachhaltigem Schutz. Ohne Definitionen
versinkt alles Leben im unübersichtlichen Fließen und in unkontrollierbarer
Verfügbarkeit. Das beginnt bei der umgebenden Natur und endet beim
Menschen in allen seinen Belangen. Was von Natur unterbestimmt ist,
muss bestimmt werden. Unterschieden, die auf Quantität beruhen, muss
Qualität beigemessen werden. Nicht die Natur legt verbindlich fest, das tut
der Mensch. Eine Kulturleistung wird erbracht. Das Wort von der „coinci-
dentia oppositorum" kommt einem unverzüglich in den Sinn. Koinzidenz
ist lebbarer Ausgleich, Versöhnung der Gegensätze. Dabei kann man des
Guten zu viel, aber auch zu wenig tun. Das heißt: Berechtigter Schutz
kann beispielsweise in Überregulierung ausarten; er kann aber auch in la-
xistische Nachlässigkeit abfallen. Man überlässt aufgetragene Sorge der
Selbstregulierung. Handwerk wandelt sich an dieser Nahtstelle in Lebenskunst

oder deregulierendes „laissez faire".n

Der Mensch - eine lebendige Maschine?

Die Vorgabe der Natur bereitet das Bedingungsfeld für die Eingabe des
Menschen. Dass letztere inhaltlich auf Grundzüge eines wie immer
gearteten und begründeten Menschenbildes zurückgreift, gilt dem Moraltheologen

als eine Selbstverständlichkeit. Dennoch hat sich mit dieser
Feststellung das Thema keineswegs erschöpft. Methodische Gesichtspunkte
treten ergänzend hinzu. Ein bedeutsamer Anhaltspunkt findet sich in der
zu fordernden Definition des Lebens. Alles Leben besitzt - so die
Biowissenschaften - die ihm innewohnende Potenz zur Selbstorganisation samt
entsprechender Systembildung. Das geschieht in ständigem Austausch
über die Grenzen hinweg. Eine offene Identität baut sich von innen her

12 Es sei mit Nachdruck betont, dass die Verbindung von transzendentalphilosophischen
und hermeneutischen Denkansätzen der Gegenwart den Gang wie Ausgang solchen Reflektierens

bestimmt.
D Je hochgradiger die jeweils zu schützenden Lebensgüter, umso verletzlicher ihre

Einbettung in die Natur. Das weite Feld der Sexualethik ist davon gezeichnet. - Zur
erkenntnistheoretischen Grundlegung: JÄGER, Christoph: Moderater erkenntnistheoretischer Naturalismus,

in: Zeitschrift für katholische Theologie 133 (2011) 422-441; vgl. auch QuiTTERER, Josef:

Läßt sich die Seele naturalisieren?, in: Zeitschrift für katholische Theologie 133 (2011) 303-320.



Die synthetische Biologie - Ende oder Wende der Naturrechtslehre? 173

auf. Die Komplexitätsgrade mögen unterschiedlich ausfallen. Auch
einfachste Zellen bilden Minisysteme. In diesem Zusammenhang taucht die
Verbindung von Biowissenschaften und Ingenieurwissenschaften auf. Auf
den ersten Blick scheint ein Ärgernis erregender Widerspruch vorzuliegen.
Auf den zweiten und dritten Blick löst er sich aber auf. Dazu seien einige
Überlegungen beigesteuert.h

Der synthetische Biologe konstruiert auf einfachster Zellebene Lebewesen,

die in dieser Form in der Natur nicht vorkommen. Sie sind also
offensichtlich synthetisch hergestellte Konstrukte. An die anorganische Chemie
wurde schon einmal erinnert. Der Bioingenieur spleißt sein Konstrukt oder
Artefakt in vorgegebenes Zellmaterial ein, um einen bestimmten Effekt zu
erzielen, mag dieser in Heilung, Veränderung oder gar Verbesserung eines
gegebenen Zustandes bestehen. Die Vorgabe ist natürlich gewachsenes
Leben, die Eingabe künstlich geschaffenes Produkt. Das hierbei
handlungsleitende Ziel wird erdacht und erstellt. Das Maßnehmen an einem
anthropologischen Leitbild mag auf der Ebene der Vorlage durchaus
zutreffen. Für das Produkt oder Konstrukt selbst ist das schon nicht mehr
der Fall. Es hat kein direktes Vorbild. Von schöpferischer Vernunft muss
also die Rede sein. Was allein zählt ist das Ziel. Es wurde vom Menschen
frei entworfen.

Hat die überkommene Naturrechtslehre zu dieser Entwicklung noch
etwas beizutragen? Und wenn ja, wo liegt dieser Beitrag? Vielleicht mag es

hilfreich sein, die neuerliche Gleichsetzung von sittlicher Norm und
Konstrukt beziehungsweise Artefakt heranzuziehen. Die vielleicht anstößig
erscheinende Wortwahl hat nichts mit vermuteter Willkür zu tun.J5 Sie soll
nur anzeigen, dass Normen ein Produkt der sittlichen Vernunft sind. Sie

sind das Ergebnis einer durch viele Vermittlungsinstanzen gegangenen
denkerischen Bearbeitung der vorgegebenen menschlichen Natur. Nicht
letztere ist im Direktgang normativ, sondern erst der denkerische Umgang
mit ihr. Die entwurfsoffene sittliche Vernunft hat Normen hervorgebracht,
um der mehrdeutig erscheinenden Natur Eindeutigkeit zu entlocken. Und
des Weiteren: Normen bilden im Verbund Normensysteme. Ihr Miteinander

zeichnet sich durch Kompatibilität aus. Diese Systeme sind alles
andere als starr. Sie befinden sich in ständiger Bewegung, sind also
aufeinander wirkend im Fluss. Wiederum kommt die „coincidentia opposito-
rum" hervor. Gegensätze müssen zusammengeführt werden. Das ist eine

]4 Dazu KÖCHY, Kristian: Zum Verhältnis von Natur und Technik in der synthetischen
Biologie, in: BOLDT, Joachim u.a. (Hgg.): Leben schaffen?, 155-175.

*5 Ablehnend SCHOCKENHOFF, Eberhard: Moralische Normen als Artefakte der Vernunft.
Kritische Anmerkungen zur Stellung des sozialwissenschaftlichen Normbegriffes in der MoraT
theologie, in: ARNTZ, Klaus/SCHALLENBERG, Peter (Hgg.): Ethik zwischen Anspruch und
Zuspruch. Gottesfrage und Menschenbild in der katholischen Moraltheologie. Freiburg i.Ue.:
1996,150-176.



174 Klaus Demmer

so hohe wie zugleich prekäre Leistung der sittlichen Vernunft.
Abstraktionskraft und Wachsamkeit sind dazu erforderlich.

Die synthetische Biologie als Ingenieurswissenschaft schafft lebendige
Minisysteme auf einfachster Ebene. Es werden - wie schon gesagt -
Kunstgebilde mit natürlicher Absprungbasis geschaffen. Der Moraltheologe erinnert

sich daran, dass auch sittliche Handlungsnormen als Kunstgebilde
eine Art Minisysteme sind. Und dies von jeweils unterschiedlicher
Komplexität. Normen sind - wie das Leben selbst - eine Art lebendige Systeme,
die in der Dialektik von Selbstpotenzierung und Austausch mit der Umwelt

stehen. Aus diesem Grunde sind sie erst in der Lage, die lebendige
Wirklichkeit zu treffen. Sie sind eine flexible Antwort, und in dieser ihrer
gedanklich geordneten, mithin domestizierten Flexibilität liegt ihre
Gestaltungskraft. Des ungeachtet stoßen Normen einmal an ihre Grenzen, um
fortan den so genannten Moralsystemen den Platz zu räumen. Auch letztere

sind, wie Normen, keine freischwebenden Entitäten, sondern nur von
flexibleren Kriterien geleitet. Sie ergänzen Normen wohl, treten aber nicht
in Widerspruch zu ihnen, bestenfalls zu ihren unangemessenen Erfassungen

und Formulierungen. Immer sind unterschiedliche Abstraktions- und
Komplexitätsgrade wirksam. Sie bilden eine Art Überbrückungshilfe, bis
sich höhere Klarheit und Ausdifferenzierung eingestellt haben. Wer Normen

oder Moralsysteme anwendet, ist kein frei schaffender Künstler, der
sich an keine vorgegebenen Kriterien hält. Immer knüpft er, auf leiblicher
wie geistiger Ebene, an Vorgegebenes an. Er schafft wohl, aber er erschafft
nicht.16

Was ist Neuheit?

Die synthetische Biologie lädt den Naturrechtsethiker ein, sein Verständnis

von Neuheit zu überdenken. Denn der synthetische Biologe schafft
Neues, für das es, wie gesagt, in der Natur keine unmittelbar ablesbaren
Vorbilder gibt. Aber was er schafft, ist dennoch nicht absolut neu. Seine
konstruierende Ingenieurstätigkeit hat vielmehr Gegebenes zur
Voraussetzung. Bestenfalls könnte von relativer Neuheit gesprochen werden. An
bereits Vorhandenes wird nur angeknüpft. Der nachfolgende Absprung
erfolgt nach selbstgesetzten Kriterien. Wohl ist eine Analogie zum göttlichen

Schöpfungsakt vorhanden. Aber es wird nichts aus dem Nichts
erschaffen. Das steht allein bei Gott dem allmächtigen Schöpfer. Der Mensch
ist und bleibt sein Nachschöpfer. Aber er ist dies in einem bisher unge-
kannten Ausmaß. Im Maßfinden und Maßhalten liegt darum die entschei-

16 DABROCK, Peter: Wird in der synthetischen Biologie „Gott gespielt"? Theologische und
ethische Perspektiven, in: BOLDT, Joachim u.a. (Hgg.): Leben schaffen?, 195-215.



Die synthetische Biologie - Ende oder Wende der Naturrechtslehre? 175

dende Herausforderung für den Naturwissenschaftler wie für den
Geisteswissenschaftler.^

Aber worauf zielt die Neuheit auf dem Feld der synthetischen Biologie?
Der erste Blick fallt auf die Variationsbreite therapeutischer Intervention.
Pharmazeutische Möglichkeiten zeichnen sich ab. Kranke Zellen lassen
sich durch pharmakologisch konstruierte Zellen beeinflussen oder
ersetzen. Das vertraute Bild der Reparaturmedizin taucht vor dem geistigen
Auge auf. Allerdings lassen sich - wie so oft - die Grenzen zwischen
Heilung und Verbesserung nicht immer eindeutig ziehen. Das ist im Grunde
auch nichts umstürzend Neues. Der Mensch hat immer versucht, im
Verein mit Therapie an seiner biologischen Ausstattung zu arbeiten. Mit
einem vitalistischen, materialistischen oder rassistischen Menschenbild hat
das prinzipiell nichts zu tun. Es ging gar nicht darum, einen neuen
Menschen zu schaffen. Welche Kriterien hätte man auch zur Hand? Man kann
es nicht besser machen als die biologische Evolution. Hier ist die Natur
eindeutig Lehrmeisterin. Ihr gebührt grundsätzlicher Respekt. Der Mensch
hat sich zeit seiner Existenz über die wohldosierte Dialektik von Anpassung

und Gestaltung durchgesetzt. Und dieser naturgeschichtliche Prozess
ist keinesfalls abgeschlossen. Er verläuft auf dem Weg indirekter Einfluss-
nahme. Partnerwahl, Ernährung und Hygiene spielen eine entscheidende
Rolle. Die Umwelt wird gezielt bearbeitet, so dass sie dem umfassenden
Wohl des Menschen jeweils wirksamer dient. Die leitenden Absichten und
Ziele können, müssen aber nicht kritikwürdig sein.18

Neben der Intention des Bioingenieurs ist auch der Status seines
Arbeitsmaterials relevant. Erinnert sei nochmals an den Umgang mit
induzierten Stammzellen und ebenso an die unterschiedlichen Komplexitätsgrade

in den hier zur Verfügung stehenden Lebewesen. Das gilt auch für
menschliche Zellen einfachster Bauart. Sie besitzen nicht die Fähigkeit,
sich zu personalem Leben zu entwickeln. Hier taucht allerdings eine
Grundsatzfrage auf. Hat der Mensch die Pflicht, alle humanen Zellen toti-
potenter oder pluripotenter Art, die er durch eigenes Tun zur Hand hat, in
eine solche Ausgangslage zu bringen, dass sie sich zu höheren
Komplexitätsgraden weiterentwickeln können? Oder schießt eine solche Forderung
über das Ziel hinaus? Wird da des Guten zu viel getan? Breitet sich in der
Folge ein berechtigter, ja geforderter Tutiorismus zum unerträglichen
Rigorismus aus, der an die Grenze der Verschrobenheit stößt? Man könnte
solche Gedankenspiele bis ins Absurde weitertreiben. Und umgekehrt
ergibt sich die Frage: Ist menschliches Leben in allen Entwicklungsstadien

V Man sollte sich in diesem Kontext an das weite Feld der Kunst erinnern. Die
unterschiedlichen Kunststile gehen mit ihrer natürlichen Vorlage unterschiedlich um. Aber
irgendeinen Bezug zu ihr haben sie immer.

18 Man denke an die vielen inhaltlichen Übereinstimmungen im Urteil von Menschen,
die ganz unterschiedliche anthropologische oder weltanschauliche Voraussetzungen
einbringen. Das ist die Stärke der Naturrechtslehre.



176 Klaus Demmer

notwendig personales und damit unbedingt schützenswertes Leben? Oder
gilt es zu unterscheiden? Welche Bedeutung hätte dann das Wort von der
Würde? Weist es graduelle Unterschiede auf, die auf eine graduell
abgestufte Zuschreibung zurückgehen?^

Antworten auf diese Frage müssen versucht werden, sobald die
theoretischen Ergebnisse der synthetischen Biologie praktisch umgesetzt werden
sollen. Sie haken beim Verständnis der erwähnten Zuschreibung ein. Zu-
schreibungen hängen nicht frei schwebend in der Luft, sie beziehen sich
auf einen vorgegebenen Anhaltspunkt. Dieser liegt in den jeweils
unterschiedlichen Komplexitätsgraden. Nun ist Zuschreibung etwas anderes als

Beschreibung. Letztere bleibt im Quantitativen hängen, erstere setzt qualitative

Unterschiede. Zuschreibung zieht eine definitorische Trennungslinie

zwischen vorpersonalem und personalem Leben. In der Folge ist
vorpersonales Leben, wiewohl menschliches Leben, auf eine wohlabgewogene
und immer nach strengen Kriterien zu handhabende Verfügung hin offen.
Mit wachsenden Komplexitätsgraden muss der Legitimitätsanspruch Schritt
halten. Im Verein mit den Komplexitätsgraden sind die Zielgüter zu
inspizieren. Welche Höhe und welche Dringlichkeit kommen ihnen zu? Kasuistische

Überlegungen sind also verlangt, wenn konkrete Entscheidungen
anstehen. Es gilt, einen wohlabgewogenen Ausgleich zu finden.
Ermessensgründe geben den Ausschlag. Verfügung ist niemals schrankenlos.20

ABSCHLIEßENDE ÜBERLEGUNGEN

Die synthetische Biologie stellt vor theologische Grundsatzfragen. Auf dem
Prüfstand steht zuallererst die Schöpfungslehre. Der synthetische Biologe
spielt nicht, wie bisweilen geargwöhnt, Gott. Er nimmt die Radikalität des

theologischen Schöpfungsbegriffs keineswegs für sich in Anspruch. Er
schaut auch nicht, wie es bisweilen heißt, in einem Anfall von Hybris Gott
in die Karten. Denn was tut wissenschaftliche Forschung, wie erwähnt,
anderes als Gott in die Karten zu schauen! Sie tut dies unvermeidlich,
wenn sie versucht, in die Gesetzlichkeiten der Schöpfung einzudringen.
Gott will geradezu, dass der Mensch ihm in die Karten schaut. Dazu hat er
ihm schließlich den Verstand gegeben. Die synthetische Biologie versucht
auch nicht, die Schöpfung zu verbessern. Zu einem solchen Unternehmen

'9 Im Fall der Reproduktionsmedizin liegt ein Anhalt in der Natur vor, der stark genug
ist, um die Zuschreibung personalen Lebens als die angemessenste Lösung erscheinen zu
lassen. Das ist auch der Tenor der jüngeren Lehramtsdokumente. - Vgl. u.a. Instruktion der
Glaubenskongregation Dignitas personae über einige Fragen der Bioethik (2008): Im ersten
Kapitel ist das Wort vom embryonalen Menschen geradezu ein Topos.

20 Sauber abgewogene Formulierungen liefern KNOEPFFLER, Nikolaus/BÖRNER, Kathleen:
Die Würde der Kreatur und die synthetische Biologie, in: BOLDT, Joachim u.a. (Hgg.): Leben

schaffen?, 137-152: Ziele und Umfang möglicher Verfügungen werden sorgsam analysiert.
Abgestufte Würde erlaubt entsprechende Verfügungen.



Die synthetische Biologie - Ende oder Wende der Naturrechtslehre? 177

fehlen ihr die Maßstäbe. Sie kann nur das, was in der Schöpfung bereits
angelegt ist, weiterentwickeln. Das mag weniger auf direkte als - wie im
Regelfall - auf indirekte Weise geschehen. Schließlich darf nicht vergessen
werden, dass Verstand und Vernunft gleichfalls gottgeschaffen sind. Sie

ordnen sich in die Teilnehmerperspektive ein.
Die synthetische Biologie kann ohne Zweifel, wie die Erfahrung lehrt,

von einem materialistischen oder von einem vitalistischen Menschenbild
inspiriert sein. An dieser Stelle wird sie für den Naturphilosophen provokant.

Die Frage „Was ist Leben?" steht dann neu im Raum. Die Antwort
der scholastisch inspirierten Tradition wurde erwähnt: Leben ist „actio
immanens". Das bedeutet: zuhandene Kompetenz zur Selbstorganisation
unter gleichzeitiger Abgrenzung von der Umwelt. Gemeint ist eine
dynamisch verstandene offene Identität. Mit ihr ist geradezu eine Leitkategorie
gefunden, Sie durchzieht die Dimension des Leiblichen wie des Geistigen.
Beide sind füreinander offen. An dieser offenen Flanke ist ständige Nacharbeit

geboten. Sie betrifft den denkerischen Umgang mit einem Kontinu-
um, das sich im Fluss befindet. All das dispensiert nicht von letzten
Fragen. Wie gehe ich mit der Unterscheidung von Leben und „toter" Materie
um? Ist auch sie nur graduell? Reduziert sich im Grunde alles auf Leben
oder Materie ohne schroffen Gegensatz?21

Im Blick steht zunächst die Definitionsarbeit. Definieren heißt nicht
nur Grenzen ziehen, sondern gleichursprünglich ordnend einen Platz
zuweisen. Der fließenden Wirklichkeit wird eine übersichtliche Ordnung
eingestiftet. Die vorgegebene Natur liefert wohl einen Anhalt oder
Absprung, aber die entscheidende Festlegung erfolgt durch den Geist. Das

beginnt bereits bei der Wahl des philosophischen Instrumentariums.
Angemessenheits- oder Ermessensgründe geben den Ausschlag. Sie legen
nahe, aber sie nötigen nicht. Das ist keine Willkür, sondern Notwendigkeit.

Hinter Denksystemen stehen unvermeidlich Entscheidungen. Dazu
liefert die Reproduktionsmedizin anschauliche Beispiele. So leitet sich der
Personstatus des frühen Embryos nicht zwingend aus den biologischen
Vorgaben her. Hohe Angemessenheitsgründe sind vielmehr entscheidend.
Man entscheidet sich für eine Begriffswelt und für Definitionen, die der
Wirklichkeit am ehesten gerecht zu werden scheinen. Andere Optionen
werden zwar nicht kategorisch ausgeschlossen, nur wird ihnen eine höhere
Beweislast zugewiesen. Noch klarer wird dies bei den erwähnten induzierten

Stammzellen. Sie wurden künstlich in einen Zustand gebracht, in dem
sie sich nicht mehr zu einem Embryo entwickeln können. Warum sollte
das unerlaubt sein? Wer so urteilt, wandelt unter der Hand Tutiorismus in
einen nicht praktizierbaren Rigorismus. Eine Übererwartung ist dann am
Werk, in deren Folge alles menschliche Leben konsequent als personales

21 Die Frage ist eher von theoretischer Art. Der Biologe kann sich im Verlauf seiner
Arbeit von einer Antwort dispensieren.



17« Klaus Demmer

Leben anzusehen wäre. Der Rigorismus beginnt also bereits bei der
Definitionsarbeit. Was auf dieser Ebene gilt oder droht, setzt sich auf dem Feld
der praktisch umgesetzten synthetischen Biologie fort. Sie unterzieht die
überkommene Naturrechtslehre samt ihren denkerischen Prämissen einem
Härtetest, den sie, denkt man nur geduldig nach, mühelos bestehen kann.22

Zusammenfassung
Die Synthetische Biologie zwingt den Moraltheologen, alle Grundbegriffe zu
überdenken, die mit der traditionellen Naturrechtslehre verbunden sind. Das

betrifft insbesondere die philosophischen und theologischen Prämissen, denn
sie entscheiden über das Verständnis von normativer Natur. Für das
gewohnte Zueinander von Natur- und Geisteswissenschaften ist dies ein Härtetest.

Eine exakte Differenzierung kann unbegründete Ängste abbauen.

Abstract: Synthetic biology - The end or a turning point in the doctrine of
natural law?
Synthetic biology (biology which tries to synthesize human life in the
laboratory) compels the moral theologian to rethink all basic concepts
which are connected with traditional natural law theory. This rethinking
concerns especially the philosophical and theological premises, because they
decide about the understanding of normative nature. For the usual exchange
between the natural sciences and the humanities this is a test of hardness.
But an exact differentiation can diminish unfounded anxieties about this
new biology.

22 Im Grunde steht hinter allem die Grundsatzfrage von MlETH, Dietmar: Was wollen wir
können? Ethik im Zeitalter der Biotechnik. Freiburg i.Br. 2002.


	Die synthetische Biologie : Ende oder Wende der Naturrechte?

