
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Gott ist kein Gott der Unordnung : zum theologischen Problem von
Konstitution und Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen

Autor: Theissen, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henning Theiben

Gott ist kein Gott der Unordnung.
Zum theologischen Problem von Konstitution

und Geltung menschlicher
Gemeinschaftsformen*

Die Überschrift dieses Aufsatzes ist ein Zitat aus dem 1. Korintherbrief des

Apostels Paulus (1 Kor 14,33), der an der fraglichen Briefstelle der Gemeinde

Anordnung für das Verhalten im Gottesdienst, konkret für einen
nichtelitären Umgang mit den charismatischen Begabungen der Prophétie und
der Zungenrede erteilt. Paulus macht so deutlich, dass der Gottesdienst
auch ein Problem des menschlichen Zusammenlebens ist und seine
Ordnung auch eine ethische Komponente besitzt. Im Umkehrschluss erkennt
man an der gemeinschaftlichen Dimension des Gottesdienstes, dass auch
die menschliche Gemeinschaft, also das klassische Themenfeld der christlichen

Gesellschaftslehre oder Sozialethik, ein Thema für die Theologie im
Sinne der Glaubenslehre oder Dogmatik darstellt. Es sollte daher niemanden

verwundern, dass auch bei der Frage menschlicher Gemeinschaftsformen

bekenntnismäßige Spezifika zur Auswirkung kommen. Ich möchte
im ersten Teil der folgenden Überlegungen einen für diese Gemengelage
von Bekenntnis und Soziallehre beispielhaften Diskurs näher differenzieren,

um von dieser hermeneutischen Grundlegung aus im zweiten Teil
einen theologischen Begriff menschlicher Gemeinschaft zu skizzieren, der
seine dogmatischen Hintergründe nicht verleugnet, eine ausschließlich
bekenntnismäßige Zuordnung jedoch nicht erfordert.

1. Zur Konstitution menschlicher Gemeinschaftsformen

Das bekannteste und vielleicht wirksamste Beispiel für eine konfessionelle
Einteilung in der theologischen Behandlung von Fragen menschlicher
Gemeinschaft dürfte die Unterscheidung zwischen (lutherischer) Zwei-
Reiche-Lehre und (reformierter) Königsherrschaft Christi sein, die seit der
deutschsprachigen Nachkriegstheologie ab 1945 als etabliert gelten kann.1

* Am 09.10.2010 in Lund der gemeinsamen Postgraduiertensozietät der
systematischtheologischen Lehrstühle der Universitäten Greifswald und Lund vorgelegt.

1 Einschlägig ist z.B. das Schrifttum von Ernst Wolf (WOLF, Ernst: Peregrinatio II.
München: Chr. Kaiser 1965, 207-229 u.a.). Die besondere ostdeutsche Situation spiegelt sich in
einer bemerkenswerten Publikation wider, auf die mich Gerhard Sauter aufmerksam machte:
ROGGE, Joachim/ZEDDIES, Helmut (Hgg.): Kirchengemeinschaft und politische Ethik. Ergebnis



140 Henning Theißen

Es handelt sich um divergente Verhältnisbestimmungen von geistlicher
und weltlicher Gemeinschaft, an denen die Christen teilhaben, so dass in
dem einen Fall fundamental différente Konstitutionsweisen dieser beiden
Gemeinschaftsdimensionen geltend gemacht werden (Zwei-Reiche-Lehre),
während auf der anderen Seite ein Geltungsanspruch der geistlichen auch
auf die mit ihr intrinsisch verbundene weltliche Gemeinschaft behauptet
wird (Königsherrschaft Christi). Die Einschlägigkeit dieses Beispiels wird
meiner Einschätzung nach nicht dadurch in Frage gestellt, dass seine
begriffliche Gegenüberstellung wohl im Zusammenhang mit der Durchsetzung

der Theologie Karl Barths im Kirchenkampf der Bekennenden Kirche
(BK) aufgekommen ist, Zwei-Reiche-Lehre und Königsherrschaft Christi
also keineswegs eine gewachsene Diskurslage zwischen lutherischer und
reformierter Denomination abbilden. Denn für die Frage, welche dogmatischen

Präsuppositionen das sozialethische Problem menschlicher
Gemeinschaftsformen und welche ethischen Implikationen das
Gemeinschaftsphänomen Gottesdienst zeitgenössisch hat, ist hier allein relevant,
dass lutherische und reformierte Theologie im Deutschland des beschriebenen

Zeitraums nach 1945 gleichermaßen vor dem Problem einer
theologischen Orientierung der kirchlichen Neuorganisation standen. Dieses
Problem bestand bei fortdauernder Geltung der geistlichen Leitungsorgane
der BK, jedoch erloschener Gültigkeit der Rechtsgestalt der 1933 nach NS-
Recht gegründeten Deutschen Evangelischen Kirche (DEK)2 darin, eine
theologische Begründung des Kirchenrechts zu liefern und damit einen
theologischen Begriff des Rechts zu entwickeln. Diese Aufgabe einer
theologischen Rechtsethik war für lutherische und reformierte Theologen gleich,
und folgt man dem forschungsgeschichtlichen Überblick, den Hans-Richard
Reuter 1997 im Standardwerk der in der Bearbeitung dieser Aufgabe
engagierten Forschungsstätte der Evangelischen Studiengemeinschaft (FEST)

gegeben hat,3 dann greifen die beiden nach 1945 vielleicht bedeutendsten
evangelischen Forscher bald auf lutherische und bald auf reformierte
Traditionen zurück, wenn J. Heckeis Konzept einer Lex charitatis sich vor
allem mit Luthers Rechtsverständnis auseinandersetzt, während H. Dom-
bois als Schöpfer des Entwurfs eines Rechtes der Gnade hugenottisch
geprägt ist. Mit Reuter kann man die Grundfrage des theologischen
Rechtsdiskurses im Verhältnis von geistlicher und weltlicher Rechtsauffassung
erblicken. Dabei ergibt sich ein differenziertes Spektrum denkbarer An-

eines theologischen Gespräches zum Verhältnis von Zwei-Reiche-Lehre und Lehre von der
Königsherrschaft Christi. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt 1980.

2 So das Rechtsgutachten, das Erik Wolf der für die Richtung der EKD-Gründung
maßgeblichen Konferenz von Treysa erstattete (Treysa 1945. Die Konferenz der evangelischen
Kirchenführer, hg.v. SÖHLMANN, Fritz. Lüneburg: Heliand 1945, 181-195).

3 Reuter, Hans-Richard: Der Rechtsbegriff des Kirchenrechts in systematisch-theologischer

Sicht, in: RAU, Gerhard/REUTER, Hans-Richard/SCHLAICH, Karl (Hgg.): Das Recht der
Kirche, Bd. I FBESG 49). Gütersloh: Chr. Kaiser 1997, 236-286.



Gott ist kein Gott der Unordnung 141

sätze, das von R. Sohms (1841-1917) durch Paulskirche und Kulturkampf
beeinflusster Behauptung eines förmlichen Gegensatzes des Rechtes gegen
das Geistliche bis zur Annahme einer Verwurzelung des Rechtes in den
Strukturen eines geistlichen Personenverbandes der einzelnen Rechtssubjekte

reicht (H. Dombois) und dazwischen verschiedene kooperative
Modelle einschließt, unter denen die Annahme einer materialiter christlichen
Liebesethik (]. Heckel) einerseits und andererseits die verschiedenen
Konzeptionen einer Koexistenz von geistlichem und weltlichem Recht auf
einem und demselben rechtlichen Terrain, z.B. als Recht des Nächsten
(Erik Wolf), herausragen.

Akzeptiert man die Verhältnisbestimmung von geistlichem und
weltlichem Recht als Grundaufgabe der theologischen Rechtsethik, dann legt
schon das hier angedeutete Spektrum möglicher Lösungen dieser Aufgabe
die Vermutung nahe, dass der theologische Begriff des Rechts im Unterschied

zum juristischen, der auf genau abgegrenzte Geltungsbereiche
angewiesen ist, um anwendbar zu sein, eine gewisse Unschärfe besitzen wird.
Ich möchte in diesem ersten Teil meiner Überlegungen die These vertreten,

dass diese präzise Unschärfe tatsächlich ein Moment der
theologischen Rechtsethik darstellt, das über die Grenzen des lutherischen oder
reformierten Bekenntnisses hinweg gegeben ist und darum als wichtige
Fragestellung für die Aufgabe eines theologischen Verständnisses menschlicher

Gemeinschaft und ihrer Ordnung angesehen werden muss. Um diese

These zu erläutern, greife ich auf einen zeitgeschichtlichen Zusammenhang

zurück, der, trotz klaren Bezugs auf die Situation in Deutschland
nach dem Zweiten Weltkrieg, seine größte Resonanz in einigen umliegenden

Ländern Europas gefunden zu haben scheint.4

1.1. Formaler und analoger Rechtsbegriff

Eines der engagiertesten Plädoyers für eine theologische Begründung des
Kirchenrechts nach 1945 stammt von Karl Barth, der 1955 einen umfangreichen

Abschnitt im zweiten Teil der Versöhnungslehre in seiner Kirchlichen

Dogmatik (KD) dem Thema der kirchlichen Ordnung widmete.5 In
diesen Ausführungen kommen Einsichten in die versöhnungstheologische
Konstituiertheit menschlicher Gemeinschaft zum Tragen, die Barth etwa
seit seiner gemeinhin als letzte große werkgeschichtliche Weichenstellung

4 Für diesen zeitgeschichtlichen Aspekt ist auf die exzellente Dokumentation des 2.

Internationalen Emder Barth-Symposiums 2008 hinzuweisen: BEINTKER, Michael/LlNK, Chris-
tian/TROWITZSCH, Michael (Hgg.): Karl Barth im europäischen Zeitgeschehen P935-1950J.
Widerstand - Bewährung - Orientierung. Zürich: Theologischer Verlag Zürich 2010 (hier
besonders die Beiträge von Eberhard Busch, Michael Beintker, Martin Greschat, Sandor
Fazakas, Peter Zocher). Meine eigene Darstellung geht vorrangig von Barths und Brunners
Quellentexten aus, bezieht die Ergebnisse des 2. Emder Symposiums aber ein.

5 BARTH, Karl: Die Kirchliche Dogmatik, Bd. IV/2. Zürich: Evangelischer Verlag Zürich
1955, 765-824 (§ 67,4: Die Ordnung der Gemeinde).



142 Henning Theißen

angesehenen Erwählungslehre (KD II/2) von 1942 entwickelt hat. Während
Barth in Deutschland, wo er schon 1934 aus Protest gegen die Etablierung
einer vorläufigen Kirchenleitung den Reichsbruderrat der DEK verlassen
hatte, bei der Neukonstituierung der kirchlichen Gemeinschaft nach 1945

nur wenig Gehör fand, haben seine Überlegungen starke Wirkung in den
Niederlanden gezeigt, wo 1951 eine neue Kirchenordnung im Geiste Barths
erlassen wurde.6 Der einprägsame Leitbegriff der „wirklichen Kirche", den
Barth hierfür bildet (§ 67,1 KD), weist aber vor allem zurück auf eine
Ungarnreise Barths im Frühjahr 1948, wo er die Haltung der ungarischen
reformierten Kirche gegenüber dem Kommunismus als beispielhaft erlebte
und diesem günstigen Eindruck mit einem an mehreren Orten wiederholten

Vortrag über „Die wirkliche Kirche" Ausdruck verlieh.7 Diese Vorgänge
riefen in der reformierten Schweiz im Sommer desselben Jahres Barths
alten Weggefährten und Kontrahenten Emil Brunner auf den Plan, der bei
ihm eine ebenso eindeutige Ablehnung des Kommunismus vermisste, wie
er sie 1934 gegenüber dem Nationalsozialismus formuliert hatte.8 Brunner
argumentierte seinerseits vor dem Hintergrund der sich seit der Amsterdamer

Weltkirchenkonferenz desselben Jahres etablierenden ökumenischen
Bewegung, die in den ersten Jahren nach der in Amsterdam erfolgten
Gründung des Weltkirchenrates (World Council of Churches, WCC) ihren
eigenen Status unterhalb der Schwelle formeller Kirchlichkeit im Rechtssinne

als „Gemeinschaft von Kirchen" bestimmte, wie es seit der 2.

Vollversammlung des WCC in Evanston 1954 als geklärt gelten kann.9 Neben
seinem Herkommen aus der Schweizer Reformation Zwingli'scher Prägung
dürfte vor allem dieser ökumenische Kontext Brunners ekklesiologische
Streitschrift über Das Missverständnis der Kirche als institutioneller
Ordnung von 1951 mitbestimmt haben, die in Barths theologischer Grundlegung

des Kirchenrechts den Hauptdiskussionspartner bildet. Es ist diese,
nach 1934 zweite große Auseinandersetzung zwischen Barth und Brunner,
die mir für das Problem eines theologischen Verständnisses menschlicher
Gemeinschaftsformationen besonders aufschlussreich erscheint.

6 Zum niederländischen Kontext allgemein vgl. den Beitrag von Henri W. de Knijff zum
Emder Barth-Symposium (s.o. Anm. 4), sowie neuerdings die Bonner Habilitationsschrift
von Susanne Hennecke.

7 BARTH, Karl: Die wirkliche Kirche, in: BARTH, Karl: Christliche Gemeinde im Wechsel der

Staatsordnungen. Dokumente einer Ungarnreise 1948, Zürich: Evangelischer Verlag Zürich
1948, 15-29, hier 23h zur Spezifik der ungarischen reformierten Kirche und 30-46 zur politischen

Situation.
8 BRUNNER, Emil: Wie soll man das verstehen? Offener Brief an Karl Barth, in: BARTH:

Gemeinde im Wechsel, 59-66. Zu Brunners Totalitarismuskritik s. auch Anm. t6
9 Zum Verständnis der sog. Basisformel vgl. die vom WCC selbst im Internet veröffentlichte

Erläuterung: Theologischer und historischer Hintergrund der ORK-Basis:
http://www.oikoumene.org/de/wer-sind-wir/selbstverstaendnis-
vision/basis/hintergrund.html (16.05.2011). Dort auch der Quellennachweis.



Gott ist kein Gott der Unordnung 143

Ich möchte die Analyse der ekklesiologischen Barth-Brunner-Kontroverse

nicht nur aus Platzgründen sogleich auf die zwischen beiden eigentlich

strittige Frage hinführen und lasse daher hier manches beiseite wie die
divergente Beurteilung der ungarischen reformierten Kirche,10 überhaupt
der kirchlichen Institutionalität,11 und vollends die persönliche Ebene.12

Versucht man durch all dies zur Tiefenschicht der jeweiligen argumentativen

Axiomatiken vorzustoßen, so dürfte der maßgebliche Streitpunkt mit
der Frage gegeben sein, ob die Ordnung der Kirche notwendig rechtsför-
mig zu sein habe oder nicht. Barth nimmt zu dieser Frage kaum explizit
Stellung, bejaht sie aber implizit, wie schon seine gehäuft auftretende Rede

von „Recht und Ordnung" der Kirche zeigt,o die bei ihm den Charakter
eines Hendiadyoin hat. Brunner macht sich demgegenüber auch ausdrücklich

für eine nicht rechtsförmige Ordnung stark,h die er als pneumatisch
bezeichnet, aber der neutestamentlichen Ekklesia vorbehält,1? die in seiner

ganzen Streitschrift terminologisch peinlich von der Rechtsinstitution Kirche

geschieden wird. Der Gegensatz beider Autoren wäre damit
ausschließend, wenn man nicht berücksichtigen müsste, dass Barths Identifizierung

von Recht und Ordnung eher impliziter Natur ist, während
Brunner die Gegenposition zwar explizit vertritt, sich damit aber der Natur
der Sache nach, da er vier Jahre vor Barth schreibt, nur implizit gegen diesen

richten kann. Man steht also, wie schon bei der Entgegensetzung von
Zwei-Reiche-Lehre und Königsherrschaft Christi, vor dem Problem, dass
Autorabsicht und Wirkungsgeschichte, Produktions- und Rezeptionshermeneutik

nicht immer klar zu trennen sind. In dieser Lage hilft jedoch ein

sozusagen zwischen Explizitem und Implizitem stehendes Moment weiter,
nämlich die Berücksichtigung besonders der Anmerkungen Brunners, die
er am Ende seiner Streitschrift mitteilt.

Die Anregungen, die Brunner hier, offenkundig aus dem Fundus seiner
Erfahrungen in der ökumenischen Bewegung schöpfend, zur nicht
rechtlichen Gestalt der christlichen Gemeinde gibt,16 lassen den Schluss zu, dass

10 Hierzu wäre der Beitrag von Sändor Fazakas in der Dokumentation des Emder Symposiums

von 2008 zu vergleichen, aber auch die Einschätzungen von Eberhard Busch im selben
Band (s.o. Anm. 4).

11 Hierzu äußert sich kritisch Martin Greschat im Emder Symposiumsband (s.o. Anm. 4).
12 Zu diesem Aspekt vgl. Paul Zochers Beitrag im Emder Symposiumsband (s.o. Anm. 4).
D Insbesondere: BARTH: KD IV/2, 769-772 (d.i. in der direkten Auseinandersetzung mit

Brunner).
H BRUNNER, Emil: Das Missverständnis der Kirche [1951]. Stuttgart: Kohlhammer 1951, 51.

'5 BRUNNER: Missverständnis, 50.
16 BRUNNER: Missverständnis, 131 Anm. 3, 132 Anm. 1 sowie im Haupttext 110 beruft sich

auf die Gründungsströmungen des WCC. Die vor allem aus unpubliziertem Material
schöpfende Biographie von JEHLE, Frank: Emil Brunner. Theologe im 20. Jahrhundert. Zürich:
Theologischer Verlag Zürich 2006, 499-515, weist insbesondere auf die sachliche Nähe des

Ekklesiologiebüchleins zu Brunners Engagement für den YMCA seit Juni 1946 hin, während
Brunners Wirken als „consultant" des WCC selbst schon durch die Amsterdamer Weltkir-



144 Henning Theißen

seine ebenso einprägsame wie plakative Entgegensetzung von Ekklesia und
Kirche eben doch keinen axiomatischen, sondern nur heuristischen Rang
hat, Brunner also mit anderen Worten weitaus optimistischer, als es
zunächst den Anschein hat, über die Möglichkeit einer Annäherung der
Institution Kirche an ihren neutestamentlichen Ursprung denkt. Konkret
nimmt er an, dass die Rechtsinstitution Kirche der pneumatischen
Gemeinschaft (Ekklesia) als Mittel zum Zweck dienstbar ist und eine Form
darstellt, derer jene materialiter pneumatische Ordnung sich zu ihrer
Konstituierung als menschliche Gemeinschaft bedient.1? Von dieser Auffassung
Brunners scheint Barths rechtsethische These, mit der er 1938 in

Rechtfertigung und Recht aufwartete, dass die staatliche Rechtsordnung ihrem
„Dienst" für die Gemeinde der Rechtfertigung „nicht entlaufen" könne,18
auf den ersten Blick gar nicht so weit entfernt. Es will freilich beachtet
sein, dass Barth diese Einschätzung im Blick auf den totalen oder „dämoni-
sierten" Staat, wie er sagt, formuliert, der sich zum theologischen
Gemeinschaftsbegriff, den Barth vor Augen hat, sicherlich ungleich problematischer

verhält als der römische Kirchenbegriff zu Brunners pneumatischem
Gemeinschaftskonzept. Die Differenz beider Autoren muss also tiefer
liegen als bei der Frage des Verhältnisses von Ordnung und Recht. Wo ist
diese Differenz zu suchen?

Wieder helfen Brunners Anmerkungen weiter. Während dieser hier
nämlich, wie beiläufig, seine Voraussetzung explizit macht, dass „nun einmal

Recht und formales Recht dasselbe" seien,^ gebraucht Barths theologische

Grundlegung des Kirchenrechts den Rechtsbegriff nicht formal,
sondern analog, was erst die Einschätzung ermöglicht, dass der theologische

Rechtsbegriff „vorbildlich" für den weltlichen sei und diesem den
Weg zu „etwas besserem" Recht weisen könne.20 Brunner muss also nur
deshalb einen materialiter rechtlichen Charakter der christlichen Gemeinde

verneinen, weil er Recht ausschließlich in der begrifflichen Strenge
formal eindeutiger juristischer Anwendbarkeit versteht. Umgekehrt ist Barths
implizites Axiom der notwendigen Rechtsförmigkeit kirchlicher Ordnung
gerade nicht formaljuristisch zu verstehen, als sei die Kirche wesentlich
Rechtsinstitut, sondern besagt, wiederum nach Rechtfertigung und Recht,

chenkonferenz 1948 „ein abruptes Ende" nahm (vgl. 456), da dort Brunners doppelte, gegen
das NS- und die neuen kommunistischen Regime gerichtete Totalitarismusthese keinen
Anklang fand.

'7 BRUNNER: Missverständnis, io8f. akzeptiert sogar die römisch-katholische Messe als

„Mittel" für die Ekklesia.
18 BARTH, Karl: Rechtfertigung und Recht [1938], NA in: BARTH, Karl: Rechtfertigung und

Recht - Christengemeinde und Bürgergemeinde - Evangelium und Gesetz, Zürich: Theologischer

Verlag Zürich 1998, 5-45, hier 13.

'9 BRUNNER: Missverständnis, 124 Anm. 4.
20 Barth: KD IV/2, 815 bzw. 820.



Gott ist kein Gott der Unordnung 145

dass die Kirche dem rechtlichen Staatsgebilde die Idee des „Hoffnungsgutes"

einer himmlischen Bürgerschaft (politeuma; Phil 3,20) verdankt.21
Damit aber öffnet die Auseinandersetzung der beiden Schweizer

Reformierten den Blick für ein analoges oder metaphorisches Rechtsverständnis,
das über den formalen Gebrauch der Rechtsbegriffe hinaus, der für die

juristische Anwendbarkeit unverzichtbar ist, ein weiteres, nunmehr ma-
terialiter theologisches Verständnis dieser Begriffe kennt, wodurch diese
als rechtliche Anschauungen, freilich unter Aufgabe ihrer eindeutigen
Anwendbarkeit, theologisch anverwandelt und so auch theologisch angewendet

werden können. Die Funktionsweise solch metaphorischer Rechtsbegriffe

lässt sich vermutlich klarer als durch theoretische Erörterungen
anhand einer rechtsethischen Denkfigur aus dem lutherischen Diskurs
verdeutlichen, nämlich dem doppelten Gebrauch des Gesetzes.

Der duplex usus legis ist, wie der Begriff anzeigt, keinesfalls als
Unterscheidung zweier verschiedener Gesetze oder Gesetzescorpora, sondern
buchstäblich als Differenzierung zweier Weisen aufzufassen, wie von ein
und demselben Gesetz Gebrauch gemacht werden kann. Am Beispiel der
Anwendung des Strafgesetzes,22 die hier am anschaulichsten ist, kann man
darauf verweisen, dass das Urteil, mit dem ein Täter für eine bestimmte
Tat nach dem Gesetz (im ersten, politischen Gebrauch) bestraft wird,
damit so das Böse in der Welt eingedämmt wird, zugleich dafür offen sein

muss, dass der betreffende Täter davon einen geistlichen Gebrauch
(secundus usus legis) machen kann in dem Sinne, dass ihm über diesem
Gesetzesurteil die Einsicht seiner Schuldhaftigkeit aufgeht - ein Effekt, der
sich, anders als die Abwehr des Bösen durch Verhängung einer Strafe,
nicht erzwingen lässt, der aber gleichwohl als (geistliche) Wirkung
desselben (profanen) Gesetzes angesehen werden muss, das sich in seinem
ersten Gebrauch noch ganz anders auswirkte. Man beachte hierbei, dass
der doppelte Gebrauch eine vertiefte Bedeutung des Gesetzes ausmacht,
das gleichwohl dasselbe, zur Hervorbringung dieser Bedeutung selbst
unfähige Gesetz, bleibt. In vergleichbarer Weise bezeichnet die Metapher
und mit ihr jedes metaphorische Rechtsverständnis eine neue Bedeutung
der fraglichen Rechtsbegriffe, die als solche aber dieselben sind und
bleiben. Da dieses vertiefte Rechtsverständnis kein positives Recht setzt,
ist auch die von Barth reklamierte Vorbildlichkeit des kirchlichen für das
staatliche Rechtsverständnis nicht auf zwei verschiedene Rechtskorpora zu
beziehen, sondern auf einen theologischen Umgang mit (kirchlichem oder
staatlichem) Recht; zielt also auf Ermessensspielräume.

21 Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 25.
22 Ausführlicher hierzu: THEIßEN, Henning: „Nur der Richter kann Heiland sein". Zur

Lehre vom Weltgericht aus Anlass der Errichtung des Internationalen Strafgerichtshofes, in:
NZSTh 45 (2003) 170-207, hier 203-206.



146 Henning Theißen

Als Ergebnis unseres ersten Gedankenganges können wir also festhalten,

dass die theologische Rechtsethik sowohl auf reformierter als auch
lutherischer Seite in charakteristischer Unterscheidung vom formaljuristischen

Rechtsbegriff analoge oder metaphorische Rechtsbegriffe kennt, die
der juristischen Anwendbarkeit von Recht einen theologischen Sinn
desselben Rechtes hinzufügen. Aber worin besteht dieser theologische Sinn?
Das soll im nächsten Gedankengang bedacht werden, der wiederum auf
enge Berührungspunkte zwischen lutherischer und reformierter Theoriebildung

hinzuweisen hat.

1.2. Konstituierung rechtlicher Ordnungen durch Rechtsverzicht

Barth hat in seiner Schrift über Rechtfertigung und Recht, die den Staat als
Ideenlieferanten des maßgeblichen kirchlichen Hoffnungsgutes anerkennt,
die Leistung der Kirche für den Staat in die These gefasst, dass nur sie um
die eigentliche Existenzberechtigung des Staates wisse,23 die darin bestehe,
dass er sowohl als Rechts- wie als Unrechtsstaat einem göttlichen Auftrag
dienstbar zu sein habe.24 Deswegen bemesse sich der weltliche Begriff des
Rechtes an dem „Freiheitsrecht", das die Kirche vom Staat für ihre bloße
Verkündigung dieses ihres Wissens zu fordern habe.25 Zur Explikation dieser

Thesen greift Barth grundlegend auf die neutestamentlichen Pilatuspe-
rikopen zurück, in denen sich unter Voraussetzung dieser These erstaunliche

Umkehrungen vollziehen: Der totale oder „dämonisierte" Staat, wie
Barth ihn nennt, erweist sich nicht als Überspitzung, sondern gerade als

Unterbietung der Norm der Staatlichkeit.26 Ganz entsprechend erscheint,
mindestens in der johanneischen Schilderung, die das Urteil des Pilatus
von vornherein unter göttlichen Auftrag stellt (Joh 19,11), der von der Staatsmacht

gerichtete Jesus eigentlich als Richter des Pilatus. Diese biblische
Szenerie verdeutlicht vielleicht am besten, worin der theologisch erweiterte

Sinn des Rechtsbegriffs inhaltlich besteht. Die quasi-richterliche Funktion,

die die Kirche Barth zufolge gegenüber dem Staat wahrnimmt, wenn
sie mit ihrer Verkündigung über seine Existenzberechtigung urteilt, füllt
sie unter Berufung auf Jesus Christus als den „gerichteten Richter"27 aus.
Insbesondere die kirchliche Gerichtsverkündigung gewinnt damit, ohne
von ihrem Inhalt abzugehen, ein neues Gesicht, da das Gericht nun als
gnädiges Gericht eines Richters erscheint, der selbst durchlitten hat, was

23 Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 38.
24 Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 13. Hier heißt es (wie schon erwähnt), der Staat

könne seinem „Dienst nicht entlaufen".
25 BARTH: Rechtfertigung und Recht, 44.
26 Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 15, wonach der „dämonisierte Staat [...] zu wenig

Staat" ist.
27 Es handelt sich hier um einen festen Topos aus Barths Gerichtslehre (BARTH: § 59,2

KD IV/i: Der Richter als der an unserer Stelle Gerichtete).



Gott ist kein Gott der Unordnung 147

es bedeutet, gerichtet zu werden. Das ist nicht so zu verstehen, als solle im
Sinne eines theologisch erweiterten Rechtsverständnisses grundsätzlich
„Gnade vor Recht" ergehen. Das Recht des gnädigen Richters ersetzt nicht
etwa das Recht, sondern bringt es vielmehr dadurch zur Geltung, dass dieser

Richter aufgrund seiner eigenen Erfahrung mit dem Recht auf sein

eigenes Recht verzichtet. Gnade ist hier selbst als ein rechtlich relevanter
Akt begriffen, insofern sie vom Subjekt der Gnade verlangt, sich aufgrund
der eigenen Erfahrung selbst in quasi-juristischer Manier Rechenschaft
über das eigene richterliche Handeln zu geben. Die Gnade des Richters
bezeichnet also ein Handeln, das bewusst in Distanz zu der für ihr Subjekt
eigentlich erwartbaren Handlungsweise tritt. Wer gnädig ist, handelt
damit in jedem Fall anders, als er auch gekonnt hätte, ohne jedoch das
Gesetz des Handelns als solches aus der Hand zu geben.

Wiederum ist für ein solches Gnadenhandeln als Rechtsverzicht eine
Entsprechung in der lutherischen Tradition der Zwei-Reiche-Lehre zu
beobachten. Dabei ist allerdings eine bestimmte Art von Interpretation der
Zwei-Reiche-Lehre unterstellt. Es ist nämlich vorauszusetzen, dass mit der
Unterscheidung zweier Reiche tatsächlich gerechnet werden und damit
eine eigene theologische Ethik des Politischen wirklich angenommen werden

kann. Diese Interpretationslinie unterscheidet sich einerseits von dem
maßgeblich durch E. Troeltsch beeinflussten Rezeptionsstrang, wonach
sich mit den beiden Reichen zwei inkommensurable und im Grunde nur
kompromiss- oder widerspruchshaft zusammenzufügende Ordnungen,
nämlich die Liebes- und die Rechtsordnung, gegenüberstehen.28 Auf der
anderen Seite unterscheidet sich die fragliche Interpretation aber auch von
derjenigen Auffassung der Zwei-Reiche-Lehre, wie sie durch Gerhard Ebe-

ling mitgeprägt wurde, die annimmt, dass die theologische Rechtsethik
und die Ethik des Politischen unter dem eschatologischen Horizont der
Glaubenserkenntnis rangieren, in den sie als lediglich „vorletzte" Dinge
gebunden bleiben.29 Im Unterschied zu beiden Ansätzen, die die politische
und rechtliche Wirklichkeit im Grunde entweder nur als Widerspruch
oder aber nur als Anhängsel zur Glaubenswirklichkeit auffassen können,
geht die hier skizzierte Interpretationslinie der Zwei-Reiche-Lehre davon
aus, dass Politik und Recht eine Wirklichkeit bilden, die als ein eigener
Wirklichkeitsbereich gegenüber der Erkenntnis des Glaubens selbst
differenziert - damit aber auch von dieser Glaubenserkenntnis aus beurteilt
werden muss (was eine „Eigengesetzlichkeit" ausschließt). Das sollte frei-

28 Vgl. z.B. TROELTSCH, Ernst: Gesammelte Schriften I. Tübingen: Mohr Siebeck 1912, 533
zum Widerspruch dieser beiden Ordnungen.

29 So Ebelings Konzept der „Fundamentalunterscheidungen", das er durchführt in:
EßELING, Gerhard: Luther. Einführung in sein Denken [1964]. 5. Auflage mit einem Nachwort
von BEUTEL, Albrecht. Tübingen: Mohr Siebeck 2006.



148 Henning Theißen

lieh nicht zum „Kriterium des Anderen" führen,3° mit dessen Hilfe die
Zwei-Reiche-Lehre gelegentlich so interpretiert wird, dass die Christen um
ihrer selbst willen keines Rechtes oder Gesetzes bedürfen, wie Luther
sagt,31 also selbst auch für sich gern Unrecht und Ungesetzlichkeit erleiden,

gegen beides aber energisch auftreten, sobald nicht sie selbst,
sondern Andere davon betroffen sind. Die Pointe einer so verstandenen Zwei-
Reiche-Lehre bestünde geradezu darin, dass Christen diejenigen sind, die
zugunsten Anderer das Recht aufrichten, das sie selbst nicht brauchen.

Gegen diese Auffassung spricht aber, dass Luther selbst (im 3. Teil der
Obrigkeitsschrift von 1523) den Typ des Christen im Rechtsverhältnis
anders darstellt, nämlich anhand des christlichen Fürsten, der das Recht mit
Umsicht und Augenmaß anwendet, indem er auf die strikte Durchführung
des Rechtsstandpunktes verzichten und „durch die Finger sehen", d.h. fünf
gerade sein lassen kann, indem er die Gegebenheiten des jeweiligen
Einzelfalls berücksichtigt.32 Der Grundgedanke, den Luther hier aufgreift, ist
das aristotelische Konzept der Epikie oder Billigkeit. Anders als es das im
Alltagsdeutsch gebräuchliche Hendiadyoin „recht und billig" suggeriert,
sind Recht und Billigkeit nämlich keineswegs identisch, vielmehr kann
man die Billigkeit auffassen als eine metaphorische Erweiterung des

Rechtsgedankens in dem oben beschriebenen Sinne, dass sie derselben
Sache eine theologische Bedeutung hinzufügt. Billigkeit ist daher in der
typisch präzisen, d.h. schneidigen Unschärfe der Metapher zugleich mehr
und weniger als das Recht. Sie ist mehr, insofern das, was billig ist, immer
auch rechtens ist, also in der Inhaltlichkeit seiner Angemessenheit dem
Recht Genüge tut, während das Umgekehrte nicht gilt: Es gibt unbilliges,
weil ohne Augenmaß für den Einzelfall angewandtes Recht. Zugleich ist
Billigkeit aber auch weniger als Recht, weil sie dessen formale Verbindlichkeit

nicht erreicht. Sie ist schon für Aristoteles33 eine Kategorie des lebens-
weltlichen Horizonts von Recht, weil sie einen Fall rechtlicher (oder politischer

oder wirtschaftlicher) Ordnung bezeichnet, der durch natürliches
Herkommen so geregelt ist, dass er keiner formellen Rechtsbestimmung
bedarf oder eine solche sogar suspendieren kann, um als gerecht gelten zu
können. Billigkeit konstituiert also einen metaphorischen Sinnüberschuss
von Recht, der sich gerade im Rechtsverzicht der Billigkeit und ihrer geringeren

rechtlichen Verbindlichkeit niederschlägt, weil hier ohne bindende
Regelungen Recht zur Geltung kommt. In diesem Rechtsverzicht ist der
lutherische Billigkeitsgedanke die Entsprechung zur reformierten Figur

3° Vgl. MÜHLEN, Karl-Heinz: Reformatorisches Profil. Studien zum Weg Martin Luthers
und der Reformation. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1995, 327-342.

31 LUTHER, Martin: WA n, 249,36 vgl. 253,34-254,2.
32 LUTHER: WA 11, 276,20t.
33 Vgl. HÖFFE, Otfried: Aristoteles BsR 535). München: Beck 1996, 230L für die

philosophischen Quellen der im Text als theologisch gekennzeichneten Zuordnung von Recht und
Billigkeit.



Gott ist kein Gott der Unordnung 149

des gerichteten Richters. Beide Denominationen wissen damit in einem
metaphorisch vertieften Sinn des Begriffs von einem Recht, das gerade im
Verzicht auf seine sonstige sanktionenbewehrte Verbindlichkeit Recht zur
Geltung bringt.

Offen bleibt freilich die Frage, ob man diese metaphorische Erweiterung

als theologischen Rechtsbegriff beanspruchen darf, wie ich es vorhin
angedeutet habe. Denn der Gedanke der Billigkeit ist als solcher durchaus
kein theologischer Erbbesitz, sondern geht auf die erwähnte aristotelische
Figur, die Epikie. zurück und macht damit eine Kategorie der natürlichen
Vernunft zum Maßstab der theologischen Rechtsethik - ein zumal für die
Theologie im Gefolge Luthers durchaus aufregender Vorgang. Kann man
hier überhaupt von einem theologischen Rechtsbegriff sprechen, und wenn
ja, in welchem Sinne?

Festzustellen ist zunächst, dass die Frage des menschlichen Zusammenlebens

oder der natürlichen menschlichen Gemeinschaft gegenwärtig von
maßgebenden Stimmen, mindestens des deutschsprachigen Luthertums,
als das eigentliche Interesse der Zwei-Reiche-Lehre charakterisiert wird.34
Wie das Beispiel Barths schon zeigte, besteht im reformierten Theologu-
menon der Königsherrschaft Christi gerade aufgrund des theologischen
Anspruchs, der hier im Namen der Christusgemeinde auf das bürgerliche
Gemeinwesen erhoben wird, dieselbe Frage: Wie konstituiert sich menschliche

Gemeinschaft? Weiterhin kann man konstatieren, dass in der
Antwort auf diese Frage ebenfalls eine lutherisch-reformierte Konvergenz
besteht. Zwar werden Vertreter der Zwei-Reiche-Lehre und der Königsherrschaft

Christi trefflich darüber streiten, ob die Gemeinschaftsformationen
des Staates, die immer auch Herrschaftsformationen sind, in Gottes direkter

oder indirekter Herrschaft verwurzelt sind, doch bei der weniger hoch
gespannten Frage, wie menschliche Gemeinschaft generell, also nicht
beschränkt auf den Fall von herrschaftlichen Gemeinschaftsformen, zustande
kommt, dürften beide Denominationen konsentieren, dass nach theologischer

Einsicht diese Gemeinschaft durch Gottes verborgenes Wirken
konstituiert ist. Andernfalls wäre einer theologischen Ethik des
Politischen, die mehr will als nur geistlichen Senf zum Eintopf des Weltgeschehens

hinzugeben, jeder Boden entzogen. Ein anschauliches Beispiel für die
interdenominationell zugestandene verborgene Wirksamkeit Gottes in
jeder menschlichen Gemeinschaft ist die ekklesiologische Leibmetapher.
Das paulinische Gleichnis referiert nämlich in 1 Kor 12,12-27 nicht einfach
auf das organische oder egalitäre Zusammenwirken der Glieder des
gemeindlichen Leibes, sondern wo es dies tut, geschieht das eingedenk des-

34 Vgl. zum Beispiel EßELING, Gerhard: Die Notwendigkeit der Lehre von den zwei Reichen,
in: EßELING, Gerhard: Wort und Glaube I. Tübingen: Mohr Siebeck i960, 407-428; HERMS,

Eilert: Theologie und Politik. Die Zwei-Reiche-Lehre als theologisches Programm einer Politik
des weltanschaulichen Pluralismus, in: HERMS, Eilert: Gesellschaft gestalten. Beiträge zur
Sozialethik. Tübingen: Mohr Siebeck 1991, 95-124, hier uof.



150 Henning Theißen

sen, dass diese menschliche Gemeinschaft unter den Organen des Leibes
Christi nur deshalb überhaupt existiert, weil Christus selbst verborgen in
ihrer Mitte wirkt. Das wird deutlich an der von Paulus übernommenen pa-
ganen Gleichnisvorlage. Menenius Agrippa erzählt das Leibgleichnis, um
einen plebejischen Volksaufstand abzuwehren, indem er den Vorrang und
die Vorrechte des spinnengleich in der Mitte des Netzwerkes Leib sitzenden

Magens verteidigt, da er ja auch alle anderen Glieder versorge.35 Ganz

genauso sagt Paulus mit seiner ekklesiologischen Adaption des Leibgleichnisses,

dass die Gemeinschaft unter den Gliedern des Leibes nur deshalb
gedeihen kann, weil Christus verborgen in ihrer Mitte wirkt. Dabei will
beachtet sein, dass das Gleichnis bei Paulus im Kontext seiner Auffassung
vom „Wort vom Kreuz" (1 Kor 1,18) steht: Christus, der in der Mitte der
Gemeinde verborgen am Werk ist, wirkt als der Gekreuzigte und damit in der
Gestalt menschlicher Schwachheit - dies im Gegensatz zur Gleichnisvorlage

bei Menenius Agrippa, der den Magen als stärkstes Glied des Körpers
namhaft macht.36

Am Ende ihres ersten Abschnitts stoßen unsere Überlegungen also auf
den Befund, dass die theologische Rechtsethik im evangelischen Bereich
bei Lutheranern wie bei Reformierten zentral auf die Frage zu antworten
hat, wie menschliche Gemeinschaft konstituiert ist. Sie antwortet darauf,
indem sie einen analogen, um die Figur des Rechtsverzichts erweiterten,
theologischen Begriff des Rechtes entwickelt, der die verborgene
Wirksamkeit Gottes als den Grund der menschlichen Gemeinschaft versteht,
der im Rechtsleben (ebenfalls verborgen) wirksam ist. Damit ist der
evangelisch-theologische Beitrag zur Frage nach der Konstitution menschlicher
Gemeinschaft benannt. Die Validität dieser Antwort zu prüfen und also

zur Geltung solcher Gemeinschaftsformationen vorzustoßen, ist die
Aufgabe der zweiten Hälfte meines Aufsatzes.

2. Zur Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen

Die charakteristisch theologische Auskunft, dass menschliche Gemeinschaft

durch Gottes verborgene Wirksamkeit konstituiert ist, können
evangelische Theologen lutherischer oder reformierter Herkunft zwar
weitgehend konsensuell geben, doch scheint es, dass diese Verborgenheit
Gottes ihrerseits wieder auf zwei verschiedene Weisen verstanden werden
kann. Diese zwei Verborgenheitskonzepte, deren Unterschied Berührungspunkte

mit dem zwischen lutherischem und reformiertem Bekenntnis
aufweist, ohne sich damit zu decken, sollen im Folgenden bedacht werden.

35 Die Fabel ist u.a. überliefert bei dem römischen Geschichtsschreiber Livius: Ab urbe
condita, 11,32.

36 Diesen Unterschied hebt WALTER, Matthias: Gemeinde als Leib Christi. Untersuchungen

zum Corpus Paulinum und zu den „Apostolischen Vätern" NTOA 49). Freiburg:
Universitätsverlag 2001, hier 141 hervor.



Gott ist kein Gott der Unordnung

2.1. Modale Verborgenheit

Aufgrund des Theologumenon vom verborgenen Gott (deus absconditus)
ist die Vorstellung, dass menschliche Gemeinschaft in Gottes verborgenem
Wirken wurzelt, primär in der lutherischen Theologie beheimatet, so dass

es nicht ganz überraschend sein kann, die Figur des deus absconditus auch
im Flintergrund der Zwei-Reiche-Lehre zu finden. Freilich muss man dann
zwischen Gottes Wirken und dessen Wirkungen unterscheiden, um nicht
die in der Zwei-Reiche-Lehre thematisierten Gemeinschaftsformen als solche

mit Gottes Verborgenheit bzw. seiner Offenbarung gleichzusetzen.
Dafür ist in der Forschung, besonders durch die summarische Untersuchung

von Hans-Joachim Gänßler,37 die Unterscheidung zwischen Gottes
zwei Reichen und seinen zwei Regimenten gängig geworden: Die beiden
Reiche bezeichnen demnach die Herrschaftsbereiche, wo Gott wirkt (z.B.
Kirche/Welt), die beiden Regimente aber die Art und Weise, wie er wirkt
(z.B. durch Gesetz/Evangelium). Freilich ist diese begriffliche Differenzierung

ein Konstrukt der Forschung, das keine konsistente Quellenbasis in
Luthers Texten hat, sondern sich allenfalls als Wirkung seiner Schriften
begreifen kann. Man kann daher fragen, wie sinnvoll es ist, zwischen zwei
Reichen und zwischen zwei Regimenten zu differenzieren und statt dessen

synonym von der „Zwei-Reiche-Lehre/Zwei-Regimenten-Lehre"38 sprechen.
Terminologische Sorgfalt ist dennoch geboten. Die immer wieder

begegnende Rede von Gottes zwei „Regimentern" (statt „Regimenten") zeigt
nämlich, wo sie nicht einfach dem Druckfehlerteufel geschuldet ist, ein
durchaus sachhaltiges Problem an. Sind doch Regimenter militärische
Formationen im Umfang von zwei bis vier Bataillonen, was mit unserer
zentralen Frage, wie Gott im menschlichen Gemeinschaftsleben verborgen am
Werk ist, immerhin den einen Berührungspunkt hat, dass Gott nach dem
Matthäusevangelium (Mt 26,53) rnehr als zwölf Legionen Engel zu Befehl
sind, deren Eingreifen Festnahme und Kreuzigung Jesu verhindern könnte
- das ergibt nach den zwischen biblischem und reformatorischem Zeitalter
anzusetzenden Umrechnungskursen deutlich mehr als zwei Regimenter.
Gerade die matthäische Passionsschilderung betont freilich bei mehreren
Gelegenheiten, dass die schnelle Eingreiftruppe aus dem Himmel
ausbleibt: Die spöttische Aufforderung aus der Gruppe der Schriftgelehrten,
der Gekreuzigte möge vom Kreuz herabsteigen, damit sie an ihn glauben,
wird nur von Matthäus um die Forderung himmlischer Rettung ergänzt
(Mt 27,42f.), und wiederum ist es Matthäus, der in den Kreuzesworten Jesu
die Gottesanrede im Psalmzitat Ps 22,2 mit dem masoretischen Text des

37 GÄNßLER, Hans-Joachim: Evangelium und weltliches Schwert. Hintergründe,
Entstehungsgeschichte und Anlass von Luthers Scheidung zweier Reiche oder Regimente VIEG 109).
Wiesbaden: Steiner 1983.

38 So HERMS, Eilert: Zwei-Reiche-Lehre/Zwei-Regimenten-Lehre, in: RGG4 Bd. 8 (2005)
1936-1941, hier 1936.



152 Henning Theißen

Alten Testaments als eli eli (Mt 27,46 par. Mk 15,34: auf aramäisch eloi eloi)
wiedergibt und damit die von den Umstehenden assoziierte Anrufung
eines vom Himmel herabkommenden Elia lautlich plausibilisiert. Dass

gleichwohl Gott unbeschadet der in diesem Ausruf beklagten Gottesferne
in der Kreuzigung Jesu über das symbolträchtige Zerreißen des Tempelvorhangs

(Mt 27,51) hinaus am Werk sei, ist beim ersten Evangelisten nicht
minder als bei den anderen Synoptikern der Zielpunkt der Schilderung, da
auch hier das Bekenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz den Abschluss
der Kreuzigung bildet: „Wahrlich, dieser ist Gottes Sohn gewesen" (Mt
27,54 parr. Mk 15,39; Lk 23,47). Aber soll man nun aus der Tatsache, dass

Gott offenbar nicht in die Kreuzigung dieses seines Sohnes eingegriffen
hat, folgern, sein Wirken müsse dann eben verborgen gewesen sein? Oder
soll man aus der Tatsache, dass der Hauptmann sein Bekenntnis ja als
Römer spricht, der nicht in die Gottesgeheimnisse des jüdischen Volkes
eingeweiht ist, genau umgekehrt folgern, es habe sich um ein offenbares
Wirken gehandelt, so dass auch der Nichtjude es erfassen konnte, greifbar
in dem für jedermann wahrnehmbaren Erdbeben, von dem wieder nur
Matthäus zu berichten weiß (Mt 27,52)?

Beide genannten Möglichkeiten sind nur die Kehrseiten derselben
Medaille, die vom matthäischen Duktus der Erzählung eigentlich außer Kurs
gesetzt wird. Den offenbaren oder aber verborgenen Charakter des göttlichen

Wirkens an der äußeren Beschaffenheit seiner Wirkungen abzulesen,
führt nämlich dazu, dass Offenbarung und Verborgenheit zu reinen
Modalkategorien dieses Wirkens werden, die ohne innere Verbundenheit zu
seinen Wirkungen sind, weil dieses Wirken selbst unverändert bleibt, egal,
ob es im Modus der Offenbarung oder aber der Verborgenheit existiert.
Konkret: Wer aus der Beobachtung, dass Gott Jesus offenbar nicht vom
Kreuz herabholt, quasi im Ausschlussverfahren folgert, sein Wirken im
Kreuz müsse verborgener Natur sein, schließt das Kreuz damit als Ort
göttlicher Offenbarung im Grunde aus. Umgekehrt kommt ein Wirken
Gottes nicht deshalb eher als Offenbarung in Betracht, weil seine Auswirkungen

wie ein Erdbeben für jedermann wahrnehmbar sind. Genau
genommen geht das auch aus dem Matthäustext hervor, wonach das
Bekenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz nicht einfach auf das
vermeintliche Erweiswunder des Erdbebens, sondern „auch das, was da
geschah", gegründet ist (Mt 27,54), also die im Vers zuvor berichteten Toten-
auferweckungen. Diese sind aber gerade für Matthäus, wie die wiederum
in seinem Sondergut aufbewahrte Tradition vom Grabbetrug (Mt 27,62-64;
28,11-15) zeigt, ausschließlich Sache des Glaubens. Man wird daher im
Unterschied zur Modalkategorie der Verborgenheit sagen können, dass

dasjenige Wirken Gottes als verborgen gelten muss, dessen Auswirkungen
Glauben erfordern und dessen Wirkung dieser Glaube ist. Ganz anders als
beim modalen Verborgenheitsbegriff ist hier die Kategorie der Offenbarung

kein Gegensatz zur Verborgenheit, sondern deren Vertiefung, so dass



Gott ist kein Gott der Unordnung 153

z.B. das Kreuz Jesu gleichzeitig Ort der Offenbarung und der Verborgenheit

Gottes sein kann. Im Kreuz Jesu wird offenbar, dass es Gottes Wille
ist, sich in der Verborgenheit zu offenbaren, nämlich in einem Geschehen,
das nicht seinem Willen entspricht.

Doch zurück zur Zwei-Reiche-Lehre und zur Unterscheidung von
Reichen und Regimenten Gottes! Hier entsteht durch die Verbindung der Frage

nach der Verborgenheit Gottes mit der Konnotation von Herrschaftsbereichen

und -weisen die Vorstellung einer bloßen oder nackten Majestät
Gottes,39 die eine absolute Freiheit seiner schieren Willenskraft bezeichnet,

durch die Gott über jegliche menschliche Gemeinschaft erhaben ist.
Genau das bewirkt, dass die Gemeinschaft mit dem bloß majestätischen
Gott den Menschen einer Situation aussetzt, in der Tod und Leben und die
fundamentalsten Gegensätze im menschlichen Leben einer Indifferenz
verfallen, die den Menschen unwiderstehlich in einen Sog der Vernichtung
zieht, wie Luther in der Auseinandersetzung mit Erasmus von Rotterdam
warnt. 40

Es liegt nahe, diese Überlegung zur Erhabenheit Gottes über alle
menschliche Gemeinschaft auf die Ordnungen auszudehnen, die Gott
solcher Gemeinschaft gibt. Auch hier wäre Gott völlig frei, Ordnungen zu
setzen und umzustoßen, während die Menschen, sollen sie nicht wiederum

der verhängnisvollen Begegnung mit Gottes bloßer Majestät verfallen,
an diese Ordnungen selbst dann gebunden wären, wenn sie mangels
menschenmöglicher Prüfkriterien nicht ausschließen können, dass der
Umsturz einer menschlichen Gemeinschaftsordnung (also eine Revolution)
mit Gottes freiem Willensentschluss übereinstimmen könntet Damit würde

im Vordergrund für die bestehende Gesellschaftsordnung und gegen jede

Revolution, hintergründig aber, nämlich mit Blick auf die dahinterstehende

Wirkweise Gottes, für die unumschränkte Freiheit Gottes argumentiert,

der grundsätzlich selbst nicht an von ihm selbst gesetzte Ordnungen
gebunden ist, selbst wenn er sich faktisch immer an sie hält.

Eine unumschränkte Freiheit Gottes würde für die Ordnungen menschlicher

Gemeinschaft bedeuten, dass Gott diese durch bloßen Willensentschluss

ebensogut setzen wie aufheben kann. Gerade damit gelangt diese
absolute Freiheit des schieren Willens aber nur so weit, dass sie über Sein
und Nichtsein möglicher Gesellschaftsordnungen entscheidet, also über
die Modalitätsfrage ihrer Möglichkeit oder Notwendigkeit. Wie Kants
berühmte (wenngleich missverständliche) hundert Taler dieselben hundert

39 Gottes Nacktheit (z.B. LUTHER: WA 40/II, 330,1h; 330,19) und Gottes verborgene
Majestät fungieren hier in Luthers Denken als isotope Begriffe, auch wenn sich die Wendung
„nuda majestas" in seinen Schriften nicht nachweisen lässt.

40 LUTHER: WA 18, 685,14-23.
41 Slenczka, Notger: Gott und das Böse. Die Lehre von der Obrigkeit und von den zwei

Reichen bei Luther, in: Luther 79 (2008) 75-94, besonders 91 hat Letzteres als eine verborgene

Pointe von Luthers Lehre von der Obrigkeit dargestellt.



154 Henning Theißen

Taler sind in Gedanken wie in meinem Geldbeutel,42 so vermag auch die
Modalität der Notwendigkeit oder Möglichkeit die Ordnung menschlicher
Gemeinschaft nicht in sich zu treffen. Bei der Zuspitzung der Freiheit auf
den blanken Willen bleibt also das mit dieser Willkürnatur verbundene
zweite Moment der Freiheit ganz ausgeblendet, nämlich ihr
Entscheidungscharakter, durch den sie das, was sie will, auch wählt und damit
gegenüber dem nicht Gewollten/Gewählten wertet, es also kritisch auf
seine Geltung befragt. Die Vorstellung, als könne Gott allein kraft seines
Willens menschliche Gemeinschaftsordnungen setzen und verwerfen,
schließt damit die Möglichkeit aus, diese Ordnungen auf ihre
Übereinstimmung mit Gottes Willen zu überprüfen. Die Frage stellt sich ja nicht,
wenn man in der Gotteslehre einen voluntaristischen Freiheitsbegriff
unterstellt, denn das bloße Vorhandensein einer theologisch einmal
gegebenen Ordnung genügt dann, da sie ja nur auf Gottes Willensentschluss
zurückgehen kann, als Erweis ihrer Konformität mit diesem Willen. Das

Ergebnis wäre, dass ein so verstandener Wille Gottes, der zwar die Konstitution

menschlicher Gemeinschaftsformen erfasst, nicht aber ihre Geltung,
nur als inhaltsirrelevante Modalkategorie gedacht werden kann. Die
einfache Frage, ob eine bestimmte Ordnung menschlicher Gemeinschaft
gerecht ist, kann bei Zugrundelegung einer rein modal verstandenen Verborgenheit

Gottes also gar nicht eigens gestellt werden.
Was ein über die Willkürnatur hinaus inhaltlich gefüllter Begriff göttlicher

Majestät oder Verborgenheit verlangen würde, wird nun ebenfalls
ersichtlich. Es ist nötig zu fragen, ob eine Gemeinschaftsordnung, selbst
wenn sie als Gottes Wille angesehen wird, auch unter Einklammerung dieses

Ansehens, sozusagen abgesehen von Gottes Willen, Gottes Willen
entspricht! Eine Übereinstimmung mit Gottes Willen unter Absehung von
Gottes Willen zu prüfen, mag paradox erscheinen, doch der Rückblick auf
unseren Exkurs zur matthäischen Passionsgeschichte macht deutlich, wie
der scheinbare Zirkelschluss aufzulösen ist. So war die Feststellung, es sei
Gottes Wille, sich im Geschehen der Kreuzigung Jesu zu offenbaren, das
als solches nicht Gottes Willen entspricht, keineswegs widersinnig,
sondern brachte eine wichtige und hilfreiche Differenzierung an den Tag. Man
kann und muss unterscheiden zwischen dem Tod Jesu als Opfer im Sinne
eines Gewaltopfers (victima), das gegen Gottes Willen menschlichem
Unrecht in die Hände fällt, und einem Opfer im Sinne der göttlichen
Selbsthingabe (sacrificium), die sich mit dem Opfer dieses Unrechts identifiziert
und dadurch die göttliche Gerechtigkeit gegen das Unrecht der menschlichen

in der Welt durchsetzt.43 Beide Aspekte sind - im Sakramentsbegriff

42Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (KrV) P1787], B 627.
43 Zur Herleitung dieser Terminologie im größeren Kontext eines gabephänomenologi-

schen Opferdiskurses vgl. BRANDT, Sigrid: Hat es sachlich und theologisch Sinn, von „Opfer"
zu reden?, in: JANOWSKI, Bernd/WELKER, Michael (Hgg.): Opfer. Theologische und kulturelle
Kontexte stw 1454). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, 247-281.



Gott ist kein Gott der Unordnung 155

- aufeinander zu beziehen. Selbst und gerade das Neue Testament, das den
Kreuzestod Jesu als Geheimnis des Heils (sacramentum) verkündigt,
gelangt nie dahin, das Ärgernis des Kreuzes Jesu hinter sich zu lassen;
vielmehr ist es kennzeichnend für das den Aposteln und der christlichen Kirche

aufgetragene „Wort vom Kreuz" (1 Kor 1,18-23), dass es immer wieder
nur als Einstimmen in das ursprüngliche Wort von diesem Kreuz bezeugt
werden kann, das der Gekreuzigte selbst darstellt, wenn er das am
Vorabend seiner Kreuzigung eingenommene Mahl mit seinen Jüngern auf den
bevorstehenden eigenen Tod deutet (sacramentum)A4 Im „Wort vom
Kreuz" verbinden sich also zwei Zeugnisbegriffe, die trotz oder gerade wegen

dieser Zusammengehörigkeit genau zu unterscheiden sind, nämlich
ein christologischer und ein ekklesiologischer Zeugnisbegriff, die mit der
Terminologie des Paulus als das (christologische) „Wort der Versöhnung"
und als (ekklesiologischer) „Dienst der Versöhnung" bezeichnet werden
können (2 Kor 5,19).45 Doch ist mit diesen Überlegungen unmerklich
bereits der Übergang zu einer theologischen Bezugstheorie verbunden, die
alternativ neben die Zwei-Reiche-Lehre treten kann und so auch zu einem
anderen als dem modalen Verständnis der für unsere Frage nach der
Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen zentralen Kategorie der Verborgenheit

Gottes führen wird.

2.2. Präzise Verborgenheit

Der modale Verborgenheitsbegriff, den wir soeben betrachtet haben, legt
sich nahe bei einer bestimmten Interpretation der Rede Luthers vom deus

absconditus, die diesen mit dem lutherischen Theologumenon der Zwei-
Reiche-Lehre verbindet. Dabei wurde die über alle Menschengemeinschaft
erhabene Majestät Gottes auch auf die Ordnungen menschlicher Gemeinschaft

bezogen und so einer materialethischen Anwendung zugeführt,
obwohl die Kategorie der nuda majestas im Sinne Luthers gerade als

sozusagen höchster Punkt der Theologie keine solche Anwendung empfiehlt; er
müsste dann ja auch mit dem Mittelpunkt aller Theologie in der
Christusoffenbarung in Widerspruch geraten.46 Wohl aus diesem Grund kann man
in lutherischem Geiste erwägen, die majestätische Verborgenheit Gottes
von allen materialen Anwendungen in Ethik oder Dogmatik fernzuhalten.

44 So formulierte Ferdinand Hahn in den 1980er Jahren als Konsens, dass das sogenannte
Deutewort Jesu über den Kelch des Mahles, das in jedem Fall eschatologischen Charakter
hat, zum Ur- und Kernbestand der Erinnerung an (den .irdischen') Jesus gehöre (Hahn,
Ferdinand: Exegetische Beiträge zum ökumenischen Gespräch [= GAufs. I], Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1986, 246, 305 u.ö.).

45 Zum Unterschied beider siehe besonders: HOFIUS, Otfried: Erwägungen zur Gestalt
und Herkunft des paulinischen Versöhnungsgedankens [1980], in: HOFIUS, Otfried: Paulus
Studien [I], Tübingen: Mohr Siebeck 1989, 3-20, hier 6f.

46 Ein typisches Beispiel bietet: ALTHAUS, Paul: Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der

Dogmatik II. Gütersloh: Mohn 1948, 428h



i56 Henning Theißen

Das hat freilich zur Folge, dass für dogmatische Sachverhalte, die offenbar
ebenfalls mit dem Phänomen der Verborgenheit zu tun haben, ein zweiter
Begriff von absconditas dei eingeführt werden muss, also insbesondere
eine Verborgenheit unter dem Kreuz, die im Unterschied zu jener majestätischen

Verborgenheit für den Menschen gerade nicht verderblich,
sondern heilsam ist.47 So einleuchtend diese doppelte Verborgenheit Gottes in
ihrer dogmatischen Aussage über Heil und Unheil aber auch ist, so
problematisch ist sie doch in ihrem Erkenntniswert, weil jede Vervielfältigung
der Verborgenheitsbegriffe tendenziell methodisch unkontrollierbar wird.
Grundsätzlich überzeugender scheint mir, dieses Begriffswachstum zu
beschneiden, also den Weg einer Lehre von der präzisen Verborgenheit Gottes

zu gehen, den Eberhard Jüngel kaum zufällig in Auslegung von Luthers
Auseinandersetzung mit Erasmus eingeschlagen hat. Diese „präzise
Verborgenheit" Gottes besteht in der Christusoffenbarung am Kreuzes ist aber
auf die majestätische Verborgenheit Gottes als „Grenzbegriff' angewiesen,
ohne den die definitive Selbstbestimmung Gottes in der Christusoffenbarung

als schicksalhafte Notwendigkeit missverstanden werden müsste.49
Die Pointe dieser präzisen Verborgenheit ist also, dass sie ihr Verhältnis
zur majestätischen Verborgenheit genau bestimmen kann, so dass der
Verborgenheitsbegriff methodisch kontrollierbar bleibt. In heute etablierten
Begriffen könnte man sagen, dass es sich bei der majestätischen Verborgenheit

um eine hermeneutische Kategorie handelt, die von allen dogmatischen

(wie der präzisen Verborgenheit des Kreuzes) zu unterscheiden,
wenn auch nicht zu trennen und erst recht nicht gegen sie auszuspielen
ist. Entfaltet findet sich eine derartige Verhältnisbestimmung von herme-
neutischem und dogmatischem Verborgenheitsbegriff meiner Einschätzung

nach in Karl Barths Lehre vom Selbstzeugnis Jesu Christi. Ich möchte
sie hier als Grundlage für eine Alternative zum modalen Begriff der
Verborgenheit Gottes interpretieren.

47 Z.B. BAYER, Oswald: Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwärtigung. Tübingen:
Mohr Siebeck 2003, 178L, der die Verborgenheit Gottes in seinem ,,unverständliche[n] Zorn"
in Gegensatz zur Verborgenheit am Kreuz bringt.

48 JÜNGEL, Eberhard: Quae supra nos, nihil ad nos. Eine Kurzformel der Lehre vom verborgenen

Gott - im Anschluss an Luther interpretiert [1972], in: JÜNGEL, Eberhard:
Entsprechungen: Gott - Wahrheit - Mensch (Theologische Erörterungen II) (=BEvTh 88). München:
Chr. Kaiser 1980, 202-251, hier 249E

49 JÜNGEL: Quae supra nos, 223.



Gott ist kein Gott der Unordnung 157

Barths Lehre vom Selbstzeugnis Jesu Christiso steht im dritten Teil der
Versöhnungslehre, der ganz dem munus propheticum Christi als „wahrhaftiger

Zeuge" gewidmet ist (Kap. 16 KD) und den Nachweis anstrebt, dass

im Zeugnis von der Versöhnung tatsächlich Offenbarung geschieht.51 Allerdings

ist dieses Bestreben von vornherein zwiespältig, da es sich in
entgegengesetzte Richtungen lenken lässt. Will Barth sagen, dass die
Offenbarung mit der Christologie, also der Erniedrigung des Gottessohnes (KD
IV/i) und der Erhöhung des Menschensohnes (KD IV/2), abgeschlossen ist,
so dass das Zeugnis ihr nichts mehr hinzuzufügen vermag, oder will er
umgekehrt darauf hinaus, dass die Offenbarung auf dieses Zeugnis
angewiesen ist, ohne es also nicht geschieht? Beide Auffassungen lassen sich
aus Barths Text reichlich belegen. Die Gemengelage dürfte daher rühren,
dass Barth mit dem Zeugnisbegriff eine hermeneutische Kategorie anlegt,
die als solche an keinen dogmatischen Locus gebunden ist, in der Verbindung

mit dem dogmatischen Thema Offenbarung aber augenblicklich
double binds erzeugt wie folgt.

Sicherlich widerspräche die Behauptung, dass die Offenbarung ohne
ihre Bezeugung unvollständig sei, dem mit der Entfaltung der christologi-
schen Semantik von Erniedrigung des Gottessohnes und Erhöhung des
Menschensohnes inhaltlich abgeschlossenen Offenbarungsbegriff Barths.52
Die fragliche Behauptung widerspricht aber nicht seinem Zeugnisbegriff,
der, ohne über diese Inhalte hinauszugehen, vielmehr durch sie hindurchgeht

und so auf die Pragmatik abhebt, in der die in jener Semantik
bezeichnete gegenläufige Bewegung tatsächlich geschieht. Dieser Barth'sche
Zeugnisbegriff beschreibt also eine Struktur des Geschehens von Geschichte

oder des Geschichtlichwerdens von Geschehen allgemein, und abgesehen

von dem besonderen Fall des Offenbarungsgeschehens wäre der
Gedanke, dass jedes Geschehen bezeugt werden muss, um Geschichte zu werden,

wohl durchaus im Sinne Barths - einschließlich seiner Kehrseite, dass
das Fehlen des Zeugnisses, also das Vergessen eines Geschehens, dieses in
gewissem Sinne ungeschehen macht, insofern es dann nicht mehr
„Geschichte machen" kann.

5° Vgl. zum Folgenden: Barth, Karl: § 70,1 KD IV/3, Zürich: Evangelischer Verlag Zürich
1959, 425-499: Der wahrhaftige Zeuge. Die Lehre vom Selbstzeugen bildet als Integration
von biblischem und kirchlichem Zeugnis die Spitze von Barths Zeugnislehre. Systematisch in
der Entstehung der Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes seit Barths letztem
Göttinger Jahr angelegt, hat Barth selbst diese christologische Figur aus dem Johannesevangelium

(z.B. Joh 8,12-20; 10,22-39) aber erst spät in ausdrücklichen Zusammenhang mit dem
Zeugnisbegriff gebracht. Noch die einschlägigen Passagen der Münsteraner Johannes-Vorlesung

(1927) und selbst der programmatische Vortrag Der Christ als Zeuge (1934) trennen
Zeugnislehre und Christologie, kennen also auch kein christologisches Selbstzeugnis.

51 BARTH: KD IV/3, 7.
52 Z.B. BARTH: KD IV/3, 6: „Eine Erweiterung unserer inhaltlichen Erkenntnis des

Versöhnungsgeschehens kommt nicht in Frage."



i58 Henning Theißen

Nähert man sich dem Denkgebäude von Barths Versöhnungslehre einmal

durch diese Hintertür eines hermeneutischen Zeugnisbegriffs und
nicht durch das Hauptportal des Offenbarungsthemas, vor dem immer
schon der Cherub mit dem zuckenden Flammenschwert wacht, dann
ergibt sich gerade für das Offenbarungsthema eine erhellende Perspektive.
Offenbarung lässt sich dann nämlich als dasjenige Geschehen beschreiben,
das auch im Vergessen des Zeugnisses nicht ungeschehen zu machen ist,
weil es sich darin vielmehr als unvordenklich erweist. Mit dieser
konzeptionellen Anleihe bei Paul Ricœur53 verwandelt sich die Problematik der
double binds in Barths Zeugnislehre meiner Einschätzung nach in eine
doppelte Pointe. Denn nun wird zum einen klar, dass die Offenbarung
nicht konstitutiv auf das Zeugnis angewiesen ist in dem Sinne, dass es sie
ohne dieses nicht gäbe. Zum anderen kommt nun auch das relative Recht
der Angewiesenheitsthese zur Geltung, insofern das Zeugnis eine
unverzichtbare Funktion für die Offenbarung erhält, nur dass diese nicht die

Konstituierung, sondern die Geltung der Offenbarung betrifft, denn jedes
Zeugnis erhebt für das Bezeugte einen Wahrheitsanspruch und setzt sich
zugleich dessen Geltung aus, wie man sich am Zeugen vor Gericht leicht
verdeutlichen kann. Ich verstehe also den konzeptionellen Ansatz von
Barths Zeugnislehre so, dass er die eingespielte Korrelation von Faktizität
und Geltung umbesetzt, die in der Theologie besonders das Problem von
Geschichte und Offenbarung bestimmt hat. Anstatt die Offenbarung, die
nach der Aufklärung nicht mehr einfach als Faktum der Heilsgeschichte
vorausgesetzt werden kann, dem neuzeitlichen Geschichtsbewusstsein zur
Geltungsprüfung zu überantworten, bildet Barth mithilfe der Zeugniskategorie

einen Begriff von Geschichtlichkeit, der das Moment der Geltung
ein- und so die Vorstellung gleichsam nackter Fakten ausschließt. Als
geschichtliches Faktum kann jetzt nur mehr gelten, was bezeugt wird, das

heißt, was einen Wahrheitsanspruch erheben und sich diesem zugleich
aussetzen kann.

Durch diese hermeneutische Operation gewinnt Barth Raum für einen
neuen Begriff von Offenbarung als Geschehen, der die Faktizität des alten
heilsgeschichtlichen Offenbarungsbegriffs durch die Kategorie der
Unvordenklichkeit ersetzt und so die Voraussetzungen dafür schafft, das

Offenbarungsgeschehen unabhängig von seinem Offenbarungscharakter auf seine

Geltung zu befragen. Barths scheinbar unbefangene Rede vom Geschehen
der Offenbarung hat also eine doppelte Stoßrichtung, die auf der einen
Seite die Offenbarung, ohne sie voraufklärerisch als schlichtes Faktum zu

53 Vgl. RiCCEUR, Paul: Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern - Vergessen - Verzeihen,
übers.v. BREITLING, Andris/LESAAR, Henrik-Richard mit einem Vorwort v. LlEBSCH, Burkhard

Essener kulturwissenschaftliche Vorträge 2). Göttingen: Wallstein 1998, 133-135 zum
Unvordenklichen. Es handelt sich um eine Vorarbeit zu Ricœurs großem Alterswerk: RiCCEUR,

Paul: Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [frz. 2000], übers, v. GONDEK, Hans-Dieter
Übergänge 50). München: Fink 2004.



Gott ist kein Gott der Unordnung 159

begreifen, als geschichtliches Fundament der Theologie festhält und
dasselbe Fundament auf der anderen Seite der menschlichen Bezeugung samt
deren Zwiespalt von Wahrhaftigkeit und Lüge überantwortet.
Offenbarungstheologie im Sinne dieser Zeugnislehre erhebt einen massiven
Wahrheitsanspruch, lässt diesen aber auch für sich selbst gelten und kann daran

gemessen werden.
Ohne eine derartige Zeugnislehre wäre es nicht möglich, im

Offenbarungsgeschehen des Kreuzes zwischen victima und sacrificium zu differenzieren,

weil dann gar nicht gefragt werden könnte, ob ein Geschehen, in
dem Gott sich offenbaren will, auch abgesehen von diesem Willen Gottes
dem Willen Gottes entspricht. Die Differenzierung im Begriff vom Willen
Gottes, die dafür vorauszusetzen ist, führt nun unmittelbar zur Frage nach
majestätischer und präziser Verborgenheit Gottes - oder nach Freiheit und
Fremdheit Gottes, wie Barths entsprechende Begriffe in seiner Lehre vom
Selbstzeugnis Christi lauten.54 Dabei rekonstruiert Barth zwischen beiden
einen Zusammenhang, der selbst kreuzestheologischer Art ist, und zwar
nicht nur in dem dogmatischen Sinne, dass Christus in seiner Eigenschaft
als wahrhaftiger Zeuge Barth zufolge unwiderruflich auf die befremdliche
und „abschreckende" Gestalt des Gekreuzigten festgelegt ist,55 sondern
zugleich in dem hermeneutischen Sinne, dass sich in Freiheit und Fremdheit
Christi zwei bestimmte Urteilsformen so miteinander verbinden, dass sie
sich gegenseitig überkreuzen. Das ist wie folgt zu erläutern.

Deutlich ist zunächst, dass der wahrhaftige Zeuge, dem Barth sich hier
widmet, in der majestätischen Freiheit des deus absconditus, die „allein
Gott einsichtig" ist,56 nicht selbst offenbar werden kann, weil er dann zum
Heil der Menschen erscheinen müsste, was er in seiner nuda majestas
gerade nicht bewirkt. Diese Feststellung, dass in der Offenbarung nicht Gott
selbst erscheine, folgt der Verneinungsform des limitativen oder, mit dem
kantischen Begriff, unendlichen Urteils,57 weil es immer noch eine unendliche

Fülle alternativer Offenbarungsgegenstände anstelle Gottes offen-
lässt. Dieses unendliche Urteil wird nun aber durchkreuzt, also verneint
durch die Fremdheit des wahrhaftigen Zeugen, der eben nicht in beliebiger
Gestalt, sondern präzise in der Verborgenheit des Gekreuzigten (und in
keiner anderen Gestalt!) erscheint. Diese zweite Verneinung ist daher im
Unterschied zur von ihr verneinten bestimmend (negierend), so dass das

Zeugnis des wahrhaftigen Zeugen die Urteilsstruktur einer Negation der
Limitation aufweist - eine Urteilsform, die Barth bei seinem Marburger

54 BARTH: KD IV/3, 437-443 (bzw. 448 unter Einschluss der Exkurse) zur Freiheit und
448-459 (470) zur Fremdheit.

55 BARTH: KD IV/3, 436.
56 BARTH: KD IV/3, 456.
57 Vgl. KANT: KrV, B 95.



i6o Henning Theißen

Lehrer, dem Neukantianer Hermann Cohen, kennengelernt hatte.58 Sie

wird bei Cohen zunächst rein erkenntnisphilosophisch dazu herangezogen,

um ohne Voraussetzung irgendwelcher Gegenstände allein durch
logische Operationen Geltung zu erzeugen, findet in Cohens postumer
Religionsphilosophie unter Berufung auf Maimonides aber auch Anwendung
auf die gegenständliche Gotteslehre.59

Vor diesem Hintergrund erscheint es plausibel, die neukantianische
Urteilsform der Negation der Limitation auch auf Barths Verständnis der
göttlichen Verborgenheit zu beziehen. Sie kann tatsächlich als Beispiel
dieser Urteilsform dienen, an dem das Gegenüber von modaler und präziser

Verborgenheit deutlich wird. Wir konnten beobachten, dass eine
modale Auffassung der Verborgenheit Gottes seine Freiheit als unumschränkte

Herrschaft interpretiert, also in Form eines unendlichen Urteils, das

folglich für die Beurteilung menschlicher Gemeinschaftsformen keine
bestimmte Geltung erzeugen kann. Das Verständnis göttlicher Freiheit, das

in Barths Lehre vom Selbstzeugnis Christi zu beobachten war, kann geradezu

als Gegenentwurf zu diesem Konzept unumschränkter Herrschaft
Gottes angesehen werden, also als Bestreitung des unendlichen Urteils
oder eben als Negation der Limitation. Gott ist demzufolge schon in der
nur ihm selbst einsichtigen Freiheit seiner majestätischen Verborgenheit
kein unumschränkter Herrscher, sondern integriert den Widerspruch
gegen solch absolute Herrschaft bereits in seine über alle menschliche
Gemeinschaft erhabene Majestät und nicht erst in die Freiheit seiner freiwill-
ligen Selbsterniedrigung zur fremden Gestalt des Gekreuzigten. Die Theologie

muss demnach den Begriff des Willens Gottes so konzipieren, dass er
in die völlige Freiheit seiner Willkürnatur immer schon das Moment der
Geltung aufgenommen hat, durch das Gott bereit ist, seinen unbedingt
geschehensmächtigen Willen gleichwohl zu revidieren und so erst die
Verhaltensweisen an den Tag zu legen, die die Bibel als kennzeichnend für
Gottes Willen versteht, nämlich seine Gnade und Barmherzigkeit, aber
auch seine Reue. Alle drei setzen in sich voraus, dass Gott in diesen
Willensäußerungen in Kontrast zu seinem eigenen (vor allem in der Tora, aber
nicht nur dort) offenbarten Willen tritt, um ihn zu überdenken und zu
einer Entscheidung zu gelangen, die aufgrund dessen, was diese Willensoffenbarung

über Gottes Wesen aussagt, nicht zu erwarten war und gerade

58 Für die reiche Erforschung des Verhältnisses Barths zum Neukantianismus eines
Hermann Cohen sei hier lediglich verwiesen auf die monographische Untersuchung von LOH-
MANN, Johann Friedrich: Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des
Neukantianismus im „Römerbrief' und ihre Bedeutung für die weitere Ausarbeitung der Theologie Karl
Barths TBT 72). Berlin: de Gruyter 1995, der mehrfach die Inadäquanz der Cohen'schen
Figur für Barths theologische Interessen erwähnt (z.B. 117; 296; 299^).

59 Ein willkürlich herausgegriffenes Beispiel: COHEN, Hermann: (Die) Religion der
Vernunft aus den Quellen des Judentums ['1919]. 2. Auflage. Köln: Melzer 1928, 73 und 76 zum
Thema: Gott als Schöpfer.



Gott ist kein Gott der Unordnung 161

deshalb ihrerseits als Ausdruck seines Willens verstanden werden muss.
Kurzum, die Binnendifferenzierung, die im Begriff des Willens Gottes
vorgenommen werden muss, damit die Frage überhaupt gestellt werden kann,
ob ein bestimmtes Offenbarungsgeschehen auch abgesehen von seinem
Offenbarungscharakter Gottes Willen entspricht, ist bereits in Gottes
majestätischer Verborgenheit enthalten und nicht erst in der präzisen
Verborgenheit des Kreuzes. Der Begriff des Willens Gottes ist durch diese
Differenzierung in ähnlicher Weise metaphorisch gefasst und damit
theologisch vertieft, wie es im ersten Abschnitt dieses Aufsatzes für den Begriff
des Rechts dargestellt wurde. Dasselbe gilt für den Begriff der Freiheit,
wenn er im theologischen Sinne nicht nur gegenstandskonstitutive Willkür,

sondern auch gegenstandskritische Entscheidung einschließt.
Fragt man zurück, woher die Theologie all das über Gottes Willen

jenseits seiner Offenbarung sollte wissen können, wenn Gottes Verborgenheit
doch allein Gott einsichtig ist, so kann die Antwort nur lauten, dass die
majestätische Verborgenheit aus der Offenbarung der präzisen Verborgenheit

als deren „Grenzbegriff' erschlossen wird, wobei im Sinne Kants
diese Grenze (im Unterschied zu einer Schranke) ihr Umgrenztes
erschließt und nicht verschließt.60 Majestätische und präzise Verborgenheit
klaffen also keineswegs als göttlich-immanente Überwelt und inkarnato-
rische Heilsgeschichte auseinander, vielmehr zeigt die Verankerung von
Gottes Gnade, Reue und Barmherzigkeit in seiner majestätischen Freiheit
eine verborgene Menschlichkeit schon des deus absconditus.

Mit eher traditionellen Worten gesagt: Auch wenn Gottes Liebe zu den
Menschen in Jesus Christus offenbar wird, liebt Gott die Menschen doch
bereits von Ewigkeit her. Barths, vor allem unter dem Aspekt der
Selbstkorrektur eines früher vertretenen Christomonismus, viel beachteter Vortrag

über Die Menschlichkeit Gottes von 1956 (ThSt[B] 48) - also im
werkgeschichtlich unmittelbaren Kontext seiner Lehre vom Selbstzeugnis Christi!
- scheint auf eine solche, sozusagen transzendentale Menschlichkeit Gottes
hinzuweisen.

Der zuletzt genannte Gesichtspunkt einer transzendentalen, also nicht
christologisch begründeten Menschlichkeit Gottes ist deshalb von großer
Wichtigkeit, weil er entscheidende Implikationen für die Frage nach der
Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen mit sich bringt. Bekanntlich
ist Barth vor allem in seiner Schrift Christengemeinde und Bürgergemeinde

(1946) deutlich für den freiheitlichen und demokratischen Rechtsstaat
als die evangeliumsaffinste Form menschlicher Gemeinschaft eingetreten.61

60 Vgl. KANT, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als
Wissenschaft wird auftreten können [1783], A 167 (§ 57).

61 BARTH, Karl: Christengemeinde und Bürgergemeinde [1946], NA in: BARTH, Karl:
Rechtfertigung und Recht - Christengemeinde und Bürgergemeinde - Evangelium und Gesetz,
Zürich: Theologischer Verlag Zürich 1998, 47-80, hier 73t. (Nr. 29) sieht eine „auffallende
Neigung" und ,Affinität" des Evangeliums zu dieser Staatsform.



1Ô2 Henning Theißen

Die Begründung hierfür gab er strikt christologisch: Weil Gott in Jesus
Christus sein ursprüngliches Recht auf den Menschen durchgesetzt habe,
müsse auch der Staat auf das Recht gegründet sein.62 Weil Christus die
Menschen zur Freiheit der Kinder Gottes berufe, müsse sich auch das
politische Zusammenleben der Menschen auf das Grundrecht der Freiheit
berufen.^ Man mag hier zustimmen. Aber ob wirklich aus dem Charakter des
christlichen Glaubens als Offenbarungsreligion das Verbot der Geheimdiplomatie

folgt?64 Man erkennt an diesem leicht abwegigen Beispiel die
theologische Schwierigkeit all der - im Ergebnis bejahenswerten! - Analo-
gisierungen zwischen Christengemeinde und Bürgergemeinde, die in ihrer
christologischen Begründung liegt, denn Barth erläutert praktisch gar
nicht, in welcher Weise in der Christologie Gott und Mensch so miteinander

verbunden wären, dass die Christen in der Bürgergemeinde analog dazu

handeln könnten, wie Gott in Christus gehandelt hat. Der einschlägige
Abschnitt seiner Schrift kommt im Grunde über ein sehr allgemeines
„Mach's wie Gott: werde Mensch" nicht hinaus, wenn Barth schreibt (Nr.
15): „Die Christengemeinde ist gegründet auf die Erkenntnis des einen ewigen

Gottes, der als solcher Mensch und so des Menschen Nächster geworden

ist, um Barmherzigkeit an ihm zu tun".65 Hier vermisst man trotz der
Erwähnung der Ewigkeit Gottes, in der er „als solcher" Mensch geworden
sei, den Hinweis, dass Gottes Menschlichkeit eben nicht erst mit der
Inkarnation beginnt, sondern bereits der Wille des deus absconditus ist - mit
dem einzigen Unterschied freilich, dass Gnade, Reue und Barmherzigkeit
als zentrale Gestalten dieser Menschlichkeit Gottes beim deus absconditus
ein Ringen des göttlichen Willens mit sich selber sind und daher für den
Menschen undurchdringlich, während dieselben göttlichen Eigenschaften
in dem in Jesus Christus offenbarten Gott sein unbedingt heilschaffender
Wille sind. Gleichwohl handelt es sich beim deus absconditus und dem im
Gekreuzigten offenbaren Gott um denselben Willen. Und nur dann, wenn
Gott bereits von Ewigkeit her Gemeinschaft mit dem Menschen sucht,
kann das, was über diesen Gott ausgesagt ist, Analogien für die menschliche

Gemeinschaft aus sich heraus setzen, die nicht erst nachträglich ge-
schlussfolgert werden müssen. Das ist für die Frage nach den menschlichen

Gemeinschaftsformen entscheidend. Es impliziert freilich, dass der
Ertrag solcher Analogien nicht so reich sein wird, wie in Barths
Christengemeinde und Bürgergemeinde. Es impliziert außerdem, dass Barths rein
christologische Begründung, die mit der Identität Gottes und seiner
christologischen Selbstoffenbarung arbeitet, zu erweitern ist in Richtung einer
trinitarischen Begründung, die mit der Identität von Immanenz und Öko-

62 Vgl. hierzu: BARTH: Christengemeinde und Bürgergemeinde, 66 (Nr. 16).
63 Ich gebe wieder: BARTH: Christengemeinde und Bürgergemeinde, 67 (Nr. 18).
64 So die Behauptung von BARTH: Christengemeinde und Bürgergemeinde, 69 (Nr. 22).
65 Ich zitiere BARTH: Christengemeinde und Bürgergemeinde, 65 (Nr. 15).



Gott ist kein Gott der Unordnung 163

nomie, also majestätischer und präziser Verborgenheit Gottes operiert.
Was sich auf dieser Grundlage - im Unterschied zum modalen Konzept
der Verborgenheit Gottes - zum theologischen Problem von Konstitution
und Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen sagen lässt, sei nun
abschließend zusammengetragen.

3. Ergebnis

Wenn es stimmt, dass Gott die Menschen von Ewigkeit her liebt und nicht
erst seit der Inkarnation Jesu Christi Gemeinschaft mit ihnen haben will,
dann steht der Mensch gewissermaßen immer schon vor dem Thron der
undurchdringlichen Majestät Gottes und kommt in ihrem Wollen und Planen

vor. Er kommt in Gottes Willen nicht nur als dessen Objekt und Partner

vor, sondern auch in der inneren Struktur dieses Willens selbst, der
über die schöpferische, d.h. Gegenständlichkeit konstituierende Funktion
der Willkür hinaus das ihm gegenüber kritisch auf Geltungserzeugung
hinwirkende Moment der Entscheidung enthält und so die göttlichen
Verhaltensweisen der Reue, der Gnade und der Barmherzigkeit ermöglicht, die
nach den biblischen Schilderungen kennzeichnend für Gottes Willen sind
und doch zugleich menschliche Züge an ihm erkennen lassen. Wenn Gottes

majestätische Verborgenheit und seine präzise Verborgenheit am
Kreuz nicht auseinanderklaffen, dann sind all jene vermeintlichen Anthro-
pomorphismen in Wahrheit theologisch angemessene Vertiefungen des

göttlichen Willensbegriffs zur Metapher und nicht etwa nachträglich
assimilierende Verdeutlichungen aus Rücksicht auf die Rezeptionsfahigkeit
des Menschen. Unter diesen Gegebenheiten lassen sich einige theologische
Sätze über Konstitution (a) und Geltung (b) menschlicher Gemeinschaftsformen

aufstellen.
a) Weil Gottes Freiheit keine unumschränkte Herrschaft ist, sondern

von Ewigkeit her schon in Gottes verborgener Majestät den Menschen in
partnerschaftlicher Gemeinschaft einschließt, steht auch jede menschliche
Gemeinschaft verborgen unter der Voraussetzung dieser partnerschaftlichen

Freiheit und kann nicht die Form unumschränkter Herrschaft annehmen.

Das impliziert, dass der Staat über seine eigenen Voraussetzungen
nicht verfügen und folglich nur in freiem Entschluss seines partnerschaftlich

gestalteten Souveräns konstituiert werden kann.
b) Weil Gottes Freiheit von Ewigkeit her in eine gegenstandskonstitu-

tive Willkürnatur und ein gegenstandskritisches Entscheidungsmoment zu
differenzieren ist, das auf die Erzeugung von Geltung zielt, ist auch an jede
unter Berufung auf diese Freiheit konstituierte Gemeinschaft von
Menschen die Frage zu richten, ob sie unabhängig von diesem
Konstitutionszusammenhang Gottes Willen entspricht, d.h. ob sie gerecht ist. Das
impliziert insbesondere, dass der Staat Gerechtigkeitsprinzipien verpflichtet



164 Henning Theißen

ist, die er nicht gewährt, deren Geltung er aber zu kontrollieren gewährleistet

(mit einer Unterscheidung von O. Höffe gesprochen).
Man kann a) als Argument für Freiheitlichkeit oder Volkssouveränität,

also Liberalismus oder Demokratie und man kann b) als Argument für
Rechtsstaatlichkeit und Gewaltenteilung interpretieren, doch sind die
Analogien beider Argumente deutlich offener als in Barths Christengemeinde

und Bürgergemeinde, wo eine direkte Anwendbarkeit möglicherweise

auch gewollt war. In meinen vorgeschlagenen Analogien liegt der
theologische Akzent weder auf dem Plädoyer für eine bestimmte Gemeinschafts-

oder gar Staatsform noch für einen bestimmten Verfahrens- oder
Verfassungsmodus sondern vielmehr auf dem Problem von Konstitution
und Geltung als solchen. Die Theologie soll meiner Einschätzung nach
jede menschliche Gemeinschaftsform auf ihre Konstitutionsgründe
aufmerksam machen, die häufig im Bereich des Glaubens liegen, ihr selbst
jedenfalls verborgen sein werden, und sie soll zugleich die Geltungsfrage
artikulieren, die jeder Gemeinschaftsform gerade im Blick auf ihre
Konstitutionsgründe aufgegeben ist.

Aus theologischer Sicht also sollen sich menschliche Gemeinschaften
ihre Konstitutionsgründe nicht selbst anmaßen, sie aber sehr wohl kritisch
auf ihre Geltung befragen. Das ist, in eine allgemeine Formel gebracht, was
sich vom Standpunkt präziser Verborgenheit Gottes zum Problem menschlicher

Gemeinschaftsformen sagen lässt. Es handelt sich gewissermaßen
um die Umkehrung des modalen Modells solcher Verborgenheit, denn hier
war zu beobachten, dass die Verborgenheit der Konstitutionsgründe
menschlicher Gemeinschaft ein Urteil über ihre Geltung geradezu aus-
schloss. Dieser theologische Zugang schien uns im Ergebnis zur Befestigung

der bestehenden Gesellschaftsordnung zu führen. Aber könnte man
sich nicht gerade dafür auf das Titelzitat dieses Aufsatzes berufen?

„Gott ist nicht ein Gott der Unordnung." Dieser Satz aus 1 Kor 14,33a
folgt, logisch betrachtet, der Urteilsform der Negation der Limitation. Ihr
Ziel ist nicht die im Bereich der Existenzaussagen ausgesagte Konstitution
von Gegenständen, sondern die urteilslogische Erzeugung von Geltung.
Den hier angestellten Überlegungen empfahl sich daher keine einzelne
Gemeinschaftsordnung als theologisch adäquat. Vielmehr bestand der
theologische Ertrag vor allem in einer Vertiefung zentraler Ordnungsbegriffe

menschlicher Gemeinschaft wie Recht und Freiheit zu
theologischen Metaphern (s.o. 1.). Diese Metaphern führten anhand der Figur des
Rechtsverzichts auf ein Verständnis der Verborgenheit Gottes, das mittels
einer Differenzierung des Begriffs des göttlichen Willens - ohne
Kompromittierung der Eindeutigkeit von Gottes Heilswillen - erlaubt, menschliche

Gemeinschaftsformen, gerade wenn sie als göttliche Ordnung
verstanden werden sollten, auf ihre Gerechtigkeit zu befragen (s.o. 2.). Mir
scheint dieses Verständnis sogenannter präziser Verborgenheit näher am
Gottesbegriff von 1 Kor 14,33 a's das modale Verborgenheitskonzept, das



Gott ist kein Gott der Unordnung 165

eine Rückfrage an die Gerechtigkeit der auf Gottes Stiftung zurückgeführten

Ordnungen nicht kennt. Denn der Gott, der kein Gott der Unordnung
ist, ist nach Paulus auch kein Gott der Ordnung(en), „sondern des
Friedens" (1 Kor 14,33b).

Zusammenfassung
Theologische Sozialethik muss zwischen Konstitution und Geltung menschlicher

Gemeinschaftsformen unterscheiden. Hinsichtlich der Konstitution
eröffnet sie im Begriff der Gnade die Möglichkeit, Rechtsverzicht als rechts-
konstitutiv zu denken. Der theologische Topos in der Geltungsfrage ist die
Lehre von der Verborgenheit Gottes, die kein bloßer Modalbegriff ist,
sondern die von Ewigkeit (und nicht erst in der Inkarnation) bestehende Menschlichkeit

Gottes bezeichnet. Ob menschliche Gemeinschaftsformen gerecht
sind, bemisst sich für die theologische Sozialethik an dieser Menschlichkeit
Gottes.

Abstract: God is not a God of Disorder. On the theological problem of the
constitution and the validity of human forms of community.
Theological ethics should distinguish between the constitution and the
validity of human forms of community. The two main sections of this essay
investigate these two elements. The first is a comparison between the
Lutheran doctrine of the two kingdoms and the Reformed doctrine of
Christ's kingship. The second section discusses two alternative understandings

of God's hidden majesty, one associating it with unlimited power, the
other conceiving of it as God's eternal love and desire for humanity. The

concept of divine grace allows us to think offree renunciation of rights as
constitutive of rights. The theological theme of the hiddenness of God is
relevant for the issue ofvalidity; this theme is not just a modal concept, but
characterizes the humanity of God which exists from all eternity and not
just from the Incarnation. Whether human forms of community are right
should be measured in social ethics by this humanity ofGod.


	Gott ist kein Gott der Unordnung : zum theologischen Problem von Konstitution und Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen

