Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Gott ist kein Gott der Unordnung : zum theologischen Problem von
Konstitution und Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen

Autor: Theissen, Henning

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HENNING THEIREN

Gott ist kein Gott der Unordnung.
Zum theologischen Problem von Konstitution
und Geltung menschlicher
Gemeinschaftsformen®

Die Uberschrift dieses Aufsatzes ist ein Zitat aus dem 1. Korintherbrief des
Apostels Paulus (1 Kor 14,33), der an der fraglichen Briefstelle der Gemein-
de Anordnung fiir das Verhalten im Gottesdienst, konkret fiir einen nicht-
elitaren Umgang mit den charismatischen Begabungen der Prophetie und
der Zungenrede erteilt. Paulus macht so deutlich, dass der Gottesdienst
auch ein Problem des menschlichen Zusammenlebens ist und seine Ord-
nung auch eine ethische Komponente besitzt. Im Umkehrschluss erkennt
man an der gemeinschaftlichen Dimension des Gottesdienstes, dass auch
die menschliche Gemeinschaft, also das klassische Themenfeld der christ-
lichen Gesellschaftslehre oder Sozialethik, ein Thema fiir die Theologie im
Sinne der Glaubenslehre oder Dogmatik darstellt. Es sollte daher nieman-
den verwundern, dass auch bei der Frage menschlicher Gemeinschafts-
formen bekenntnismaflige Spezifika zur Auswirkung kommen. Ich mochte
im ersten Teil der folgenden Uberlegungen einen fiir diese Gemengelage
von Bekenntnis und Soziallehre beispielhaften Diskurs ndher differenzie-
ren, um von dieser hermeneutischen Grundlegung aus im zweiten Teil ei-
nen theologischen Begriff menschlicher Gemeinschaft zu skizzieren, der
seine dogmatischen Hintergriinde nicht verleugnet, eine ausschliefdlich be-
kenntnismaflige Zuordnung jedoch nicht erfordert.

1. ZUR KONSTITUTION MENSCHLICHER GEMEINSCHAFTSFORMEN

Das bekannteste und vielleicht wirksamste Beispiel fiir eine konfessionelle
Einteilung in der theologischen Behandlung von Fragen menschlicher Ge-
meinschaft diirfte die Unterscheidung zwischen (lutherischer) Zwei-
Reiche-Lehre und (reformierter) Konigsherrschaft Christi sein, die seit der
deutschsprachigen Nachkriegstheologie ab 1945 als etabliert gelten kann.:

* Am 09.10.2010 in Lund der gemeinsamen Postgraduiertensozietit der systematisch-
theologischen Lehrstiihle der Universititen Greifswald und Lund vorgelegt.

1 Einschldgig ist z.B. das Schrifttum von Ernst Wolf (WOLF, Ernst: Peregrinatio II. Miin-
chen: Chr. Kaiser 1965, 207-229 u.a.). Die besondere ostdeutsche Situation spiegelt sich in
einer bemerkenswerten Publikation wider, auf die mich Gerhard Sauter aufmerksam machte:
ROGGE, Joachim/ZEDDIES, Helmut (Hgg.): Kirchengemeinschaft und politische Ethik. Ergebnis



140 Henning Theiflen

Es handelt sich um divergente Verhadltnisbestimmungen von geistlicher
und weltlicher Gemeinschaft, an denen die Christen teilhaben, so dass in
dem einen Fall fundamental differente Konstitutionsweisen dieser beiden
Gemeinschaftsdimensionen geltend gemacht werden (Zwei-Reiche-Lehre),
wahrend auf der anderen Seite ein Geltungsanspruch der geistlichen auch
auf die mit ihr intrinsisch verbundene weltliche Gemeinschaft behauptet
wird (Konigsherrschaft Christi). Die Einschlagigkeit dieses Beispiels wird
meiner Einschatzung nach nicht dadurch in Frage gestellt, dass seine be-
griffliche Gegeniiberstellung wohl im Zusammenhang mit der Durchset-
zung der Theologie Karl Barths im Kirchenkampf der Bekennenden Kirche
(BK) aufgekommen ist, Zwei-Reiche-Lehre und Konigsherrschaft Christi
also keineswegs eine gewachsene Diskurslage zwischen lutherischer und
reformierter Denomination abbilden. Denn fiir die Frage, welche dogma-
tischen Prdsuppositionen das sozialethische Problem menschlicher Ge-
meinschaftsformen und welche ethischen Implikationen das Gemein-
schaftsphanomen Gottesdienst zeitgenossisch hat, ist hier allein relevant,
dass lutherische und reformierte Theologie im Deutschland des beschrie-
benen Zeitraums nach 1945 gleichermafien vor dem Problem einer theolo-
gischen Orientierung der kirchlichen Neuorganisation standen. Dieses
Problem bestand bei fortdauernder Geltung der geistlichen Leitungsorgane
der BK, jedoch erloschener Giiltigkeit der Rechtsgestalt der 1933 nach NS-
Recht gegriindeten Deutschen Evangelischen Kirche (DEK)2 darin, eine
theologische Begriindung des Kirchenrechts zu liefern und damit einen
theologischen Begriff des Rechts zu entwickeln. Diese Aufgabe einer theo-
logischen Rechtsethik war fiir lutherische und reformierte Theologen gleich,
und folgt man dem forschungsgeschichtlichen Uberblick, den Hans-Richard
Reuter 1997 im Standardwerk der in der Bearbeitung dieser Aufgabe en-
gagierten Forschungsstatte der Evangelischen Studiengemeinschaft (FEST)
gegeben hat,3 dann greifen die beiden nach 1945 vielleicht bedeutendsten
evangelischen Forscher bald auf lutherische und bald auf reformierte
Traditionen zuriick, wenn ]J. Heckels Konzept einer Lex charitatis sich vor
allem mit Luthers Rechtsverstandnis auseinandersetzt, wahrend H. Dom-
bois als Schopfer des Entwurfs eines Rechtes der Gnade hugenottisch ge-
pragt ist. Mit Reuter kann man die Grundfrage des theologischen Rechts-
diskurses im Verhdltnis von geistlicher und weltlicher Rechtsauffassung
erblicken. Dabei ergibt sich ein differenziertes Spektrum denkbarer An-

eines theologischen Gesprdches zum Verhdltnis von Zwei-Reiche-Lehre und Lehre von der
Koénigsherrschaft Christi. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt 1980.

2 So das Rechtsgutachten, das Erik Wolf der fiir die Richtung der EKD-Griindung maf3-
geblichen Konferenz von Treysa erstattete (Treysa 1945. Die Konferenz der evangelischen
Kirchenfiithrer, hg.v. SOHLMANN, Fritz. Lineburg: Heliand 1945, 181-195).

3 REUTER, Hans-Richard: Der Rechtsbegriff des Kirchenrechts in systematisch-theologi-
scher Sicht, in: RAU, Gerhard/REUTER, Hans-Richard/SCHLAICH, Karl (Hgg.): Das Recht der
Kirche, Bd. I (= FBESG 49). Giitersloh: Chr. Kaiser 1997, 236-286.



Gott ist kein Gott der Unordnung 141

satze, das von R. Sohms (1841-1917) durch Paulskirche und Kulturkampf
beeinflusster Behauptung eines formlichen Gegensatzes des Rechtes gegen
das Geistliche bis zur Annahme einer Verwurzelung des Rechtes in den
Strukturen eines geistlichen Personenverbandes der einzelnen Rechtssub-
jekte reicht (H. Dombois) und dazwischen verschiedene kooperative Mo-
delle einschliefdt, unter denen die Annahme einer materialiter christlichen
Liebesethik (J. Heckel) einerseits und andererseits die verschiedenen Kon-
zeptionen einer Koexistenz von geistlichem und weltlichem Recht auf
einem und demselben rechtlichen Terrain, z.B. als Recht des Nachsten
(Erik Wolf), herausragen.

Akzeptiert man die Verhadltnisbestimmung von geistlichem und welt-
lichem Recht als Grundaufgabe der theologischen Rechtsethik, dann legt
schon das hier angedeutete Spektrum moglicher Losungen dieser Aufgabe
die Vermutung nahe, dass der theologische Begriff des Rechts im Unter-
schied zum juristischen, der auf genau abgegrenzte Geltungsbereiche an-
gewiesen ist, um anwendbar zu sein, eine gewisse Unscharfe besitzen wird.
Ich méchte in diesem ersten Teil meiner Uberlegungen die These vertre-
ten, dass diese prazise Unschdrfe tatsidchlich ein Moment der theolo-
gischen Rechtsethik darstellt, das iiber die Grenzen des lutherischen oder
reformierten Bekenntnisses hinweg gegeben ist und darum als wichtige
Fragestellung fiir die Aufgabe eines theologischen Verstindnisses mensch-
licher Gemeinschaft und ihrer Ordnung angesehen werden muss. Um die-
se These zu erlautern, greife ich auf einen zeitgeschichtlichen Zusammen-
hang zuriick, der, trotz klaren Bezugs auf die Situation in Deutschland
nach dem Zweiten Weltkrieg, seine grofite Resonanz in einigen umliegen-
den Landern Europas gefunden zu haben scheint.4

1.1. Formaler und analoger Rechtsbegriff

Eines der engagiertesten Pladoyers fiir eine theologische Begriindung des
Kirchenrechts nach 1945 stammt von Karl Barth, der 1955 einen umfang-
reichen Abschnitt im zweiten Teil der Versohnungslehre in seiner Kirch-
lichen Dogmatik (KD) dem Thema der kirchlichen Ordnung widmete.5 In
diesen Ausfiihrungen kommen Einsichten in die versohnungstheologische
Konstituiertheit menschlicher Gemeinschaft zum Tragen, die Barth etwa
seit seiner gemeinhin als letzte grofie werkgeschichtliche Weichenstellung

4 Fur diesen zeitgeschichtlichen Aspekt ist auf die exzellente Dokumentation des 2. In-
ternationalen Emder Barth-Symposiums 2008 hinzuweisen: BEINTKER, Michael/LINK, Chris-
tian/TROWITZSCH, Michael (Hgg.): Karl Barth im europdischen Zeitgeschehen (1935-1950).
Widerstand - Bewdhrung - Orientierung. Ziirich: Theologischer Verlag Zurich 2010 (hier
besonders die Beitrage von Eberhard Busch, Michael Beintker, Martin Greschat, Sandor
Fazakas, Peter Zocher). Meine eigene Darstellung geht vorrangig von Barths und Brunners
Quellentexten aus, bezieht die Ergebnisse des 2. Emder Symposiums aber ein.

5 BARTH, Karl: Die Kirchliche Dogmatik, Bd. 1V/2. Ziirich: Evangelischer Verlag Ziirich
1955, 765-824 (§ 67,4: Die Ordnung der Gemeinde).



142 Henning TheifRen

angesehenen Erwahlungslehre (KD II/2) von 1942 entwickelt hat. Wahrend
Barth in Deutschland, wo er schon 1934 aus Protest gegen die Etablierung
einer vorlaufigen Kirchenleitung den Reichsbruderrat der DEK verlassen
hatte, bei der Neukonstituierung der kirchlichen Gemeinschaft nach 1945
nur wenig Gehor fand, haben seine Uberlegungen starke Wirkung in den
Niederlanden gezeigt, wo 1951 eine neue Kirchenordnung im Geiste Barths
erlassen wurde.6 Der einpragsame Leitbegriff der ,wirklichen Kirche®, den
Barth hierfir bildet (§ 67,1 KD), weist aber vor allem zuriick auf eine Un-
garnreise Barths im Frithjahr 1948, wo er die Haltung der ungarischen re-
formierten Kirche gegeniiber dem Kommunismus als beispielhaft erlebte
und diesem giinstigen Eindruck mit einem an mehreren Orten wiederhol-
ten Vortrag tiber ,Die wirkliche Kirche“ Ausdruck verlieh.7 Diese Vorgange
riefen in der reformierten Schweiz im Sommer desselben Jahres Barths
alten Weggefahrten und Kontrahenten Emil Brunner auf den Plan, der bei
ihm eine ebenso eindeutige Ablehnung des Kommunismus vermisste, wie
er sie 1934 gegeniiber dem Nationalsozialismus formuliert hatte.8 Brunner
argumentierte seinerseits vor dem Hintergrund der sich seit der Amsterda-
mer Weltkirchenkonferenz desselben Jahres etablierenden 6kumenischen
Bewegung, die in den ersten Jahren nach der in Amsterdam erfolgten
Grindung des Weltkirchenrates (World Council of Churches, WCC) ihren
eigenen Status unterhalb der Schwelle formeller Kirchlichkeit im Rechts-
sinne als ,Gemeinschaft von Kirchen“ bestimmte, wie es seit der 2. Vollver-
sammlung des WCC in Evanston 1954 als geklart gelten kann.9 Neben sei-
nem Herkommen aus der Schweizer Reformation Zwingli'scher Pragung
dirfte vor allem dieser 6kumenische Kontext Brunners ekklesiologische
Streitschrift tiber Das Missverstdndnis der Kirche als institutioneller Ord-
nung von 1951 mitbestimmt haben, die in Barths theologischer Grund-
legung des Kirchenrechts den Hauptdiskussionspartner bildet. Es ist diese,
nach 1934 zweite grofe Auseinandersetzung zwischen Barth und Brunner,
die mir fiir das Problem eines theologischen Verstindnisses menschlicher
Gemeinschaftsformationen besonders aufschlussreich erscheint.

6 Zum niederlindischen Kontext allgemein vgl. den Beitrag von Henri W. de Knijff zum
Emder Barth-Symposium (s.0. Anm. 4), sowie neuerdings die Bonner Habilitationsschrift
von Susanne Hennecke.

7 BARTH, Karl: Die wirkliche Kirche, in: BARTH, Karl: Christliche Gemeinde im Wechsel der
Staatsordnungen. Dokumente einer Ungarnreise 1948, Zirich: Evangelischer Verlag Ziirich
1948, 15-29, hier 23f. zur Spezifik der ungarischen reformierten Kirche und 30-46 zur politi-
schen Situation.

8 BRUNNER, Emil: Wie soll man das verstehen? Offener Brief an Karl Barth, in: BARTH:
Gemeinde im Wechsel, 50-66. Zu Brunners Totalitarismuskritik s. auch Anm. 16

9 Zum Verstindnis der sog. Basisformel vgl. die vom WCC selbst im Internet verdffent-
lichte Erlauterung: Theologischer und historischer Hintergrund der ORK-Basis:
http://www.oikoumene.org/de/wer-sind-wir/selbstverstaendnis-
vision/basis/hintergrund.html (16.05.2011). Dort auch der Quellennachweis.



Gott ist kein Gott der Unordnung 143

Ich mochte die Analyse der ekklesiologischen Barth-Brunner-Kontro-
verse nicht nur aus Platzgriinden sogleich auf die zwischen beiden eigent-
lich strittige Frage hinfiihren und lasse daher hier manches beiseite wie die
divergente Beurteilung der ungarischen reformierten Kirche,w© {iberhaupt
der kirchlichen Institutionalitat,n” und vollends die personliche Ebene.2
Versucht man durch all dies zur Tiefenschicht der jeweiligen argumenta-
tiven Axiomatiken vorzustofien, so diirfte der maflgebliche Streitpunkt mit
der Frage gegeben sein, ob die Ordnung der Kirche notwendig rechtsfor-
mig zu sein habe oder nicht. Barth nimmt zu dieser Frage kaum explizit
Stellung, bejaht sie aber implizit, wie schon seine gehduft auftretende Re-
de von ,Recht und Ordnung”“ der Kirche zeigt,3 die bei ihm den Charakter
eines Hendiadyoin hat. Brunner macht sich demgegeniiber auch ausdriick-
lich fiir eine nicht rechtsformige Ordnung stark,4 die er als pneumatisch
bezeichnet, aber der neutestamentlichen Ekklesia vorbehalt,s die in seiner
ganzen Streitschrift terminologisch peinlich von der Rechtsinstitution Kir-
che geschieden wird. Der Gegensatz beider Autoren wdre damit aus-
schlieflend, wenn man nicht beriicksichtigen miisste, dass Barths Identifi-
zierung von Recht und Ordnung eher impliziter Natur ist, wahrend
Brunner die Gegenposition zwar explizit vertritt, sich damit aber der Natur
der Sache nach, da er vier Jahre vor Barth schreibt, nur implizit gegen die-
sen richten kann. Man steht also, wie schon bei der Entgegensetzung von
Zwei-Reiche-Lehre und Konigsherrschaft Christi, vor dem Problem, dass
Autorabsicht und Wirkungsgeschichte, Produktions- und Rezeptionsher-
meneutik nicht immer klar zu trennen sind. In dieser Lage hilft jedoch ein
sozusagen zwischen Explizitem und Implizitem stehendes Moment weiter,
namlich die Beriicksichtigung besonders der Anmerkungen Brunners, die
er am Ende seiner Streitschrift mitteilt.

Die Anregungen, die Brunner hier, offenkundig aus dem Fundus seiner
Erfahrungen in der 6kumenischen Bewegung schopfend, zur nicht recht-
lichen Gestalt der christlichen Gemeinde gibt,¢ lassen den Schluss zu, dass

10 Hierzu ware der Beitrag von Sandor Fazakas in der Dokumentation des Emder Sympo-
siums von 2008 zu vergleichen, aber auch die Einschdtzungen von Eberhard Busch im selben
Band (s.0. Anm. 4).

1 Hierzu duflert sich kritisch Martin Greschat im Emder Symposiumsband (s.o. Anm. 4).

12 Zu diesem Aspekt vgl. Paul Zochers Beitrag im Emder Symposiumsband (s.o0. Anm. 4).

13 [nsbesondere: BARTH: KD 1V/2, 769-772 (d.i. in der direkten Auseinandersetzung mit
Brunner).

14 BRUNNER, Emil: Das Missverstdndnis der Kirche [1951]. Stuttgart: Kohlhammer 1951, 51.

15 BRUNNER: Missverstdndnis, 50.

16 BRUNNER: Missverstdndnis, 131 Anm. 3, 132 Anm. 1 sowie im Haupttext 110 beruft sich
auf die Grindungsstromungen des WCC. Die vor allem aus unpubliziertem Material
schopfende Biographie von JEHLE, Frank: Emil Brunner. Theologe im 20. Jahrhundert. Ziirich:
Theologischer Verlag Ziirich 2006, 499-515, weist insbesondere auf die sachliche Nahe des
Ekklesiologiebiichleins zu Brunners Engagement fiir den YMCA seit Juni 1946 hin, wahrend
Brunners Wirken als ,consultant” des WCC selbst schon durch die Amsterdamer Weltkir-



144 Henning Theiflen

seine ebenso einprdagsame wie plakative Entgegensetzung von Ekklesia und
Kirche eben doch keinen axiomatischen, sondern nur heuristischen Rang
hat, Brunner also mit anderen Worten weitaus optimistischer, als es zu-
nachst den Anschein hat, tiber die Moglichkeit einer Anndherung der In-
stitution Kirche an ihren neutestamentlichen Ursprung denkt. Konkret
nimmt er an, dass die Rechtsinstitution Kirche der pneumatischen Ge-
meinschaft (Ekklesia) als Mittel zum Zweck dienstbar ist und eine Form
darstellt, derer jene materialiter pneumatische Ordnung sich zu ihrer Kon-
stituierung als menschliche Gemeinschaft bedient.i7 Von dieser Auffassung
Brunners scheint Barths rechtsethische These, mit der er 1938 in Recht-
fertigung und Recht aufwartete, dass die staatliche Rechtsordnung ihrem
,Dienst* fiir die Gemeinde der Rechtfertigung ,nicht entlaufen“ kénne,8
auf den ersten Blick gar nicht so weit entfernt. Es will freilich beachtet
sein, dass Barth diese Einschitzung im Blick auf den totalen oder ,,ddmoni-
sierten“ Staat, wie er sagt, formuliert, der sich zum theologischen Gemein-
schaftsbegriff, den Barth vor Augen hat, sicherlich ungleich problemati-
scher verhdlt als der romische Kirchenbegriff zu Brunners pneumatischem
Gemeinschaftskonzept. Die Differenz beider Autoren muss also tiefer lie-
gen als bei der Frage des Verhaltnisses von Ordnung und Recht. Wo ist
diese Differenz zu suchen?

Wieder helfen Brunners Anmerkungen weiter. Wahrend dieser hier
namlich, wie beildaufig, seine Voraussetzung explizit macht, dass ,nun ein-
mal Recht und formales Recht dasselbe“ seien,9 gebraucht Barths theolo-
gische Grundlegung des Kirchenrechts den Rechtsbegriff nicht formal,
sondern analog, was erst die Einschdtzung ermoglicht, dass der theolo-
gische Rechtsbegriff ,vorbildlich“ fiir den weltlichen sei und diesem den
Weg zu ,etwas besserem” Recht weisen konne.2e Brunner muss also nur
deshalb einen materialiter rechtlichen Charakter der christlichen Gemein-
de verneinen, weil er Recht ausschliefdlich in der begrifflichen Strenge for-
mal eindeutiger juristischer Anwendbarkeit versteht. Umgekehrt ist Barths
implizites Axiom der notwendigen Rechtsférmigkeit kirchlicher Ordnung
gerade nicht formaljuristisch zu verstehen, als sei die Kirche wesentlich
Rechtsinstitut, sondern besagt, wiederum nach Rechtfertigung und Recht,

chenkonferenz 1948 ,ein abruptes Ende“ nahm (vgl. 456), da dort Brunners doppelte, gegen
das NS- und die neuen kommunistischen Regime gerichtete Totalitarismusthese keinen An-
klang fand.

17 BRUNNER: Missverstdndnis, 108f. akzeptiert sogar die romisch-katholische Messe als
»Mittel“ fir die Ekklesia.

18 BARTH, Karl: Rechtfertigung und Recht [1938], NA in: BARTH, Karl: Rechtfertigung und
Recht - Christengemeinde und Biirgergemeinde — Evangelium und Gesetz, Ziirich: Theologi-
scher Verlag Ziirich 1998, 5-45, hier 13.

19 BRUNNER: Missverstdndnis, 124 Anm. 4.

20 BARTH: KD IV/2, 815 bzw. 820.



Gott ist kein Gott der Unordnung 145

dass die Kirche dem rechtlichen Staatsgebilde die Idee des ,Hoffnungs-
gutes“ einer himmlischen Biirgerschaft (politeuma; Phil 3,20) verdankt.»

Damit aber offnet die Auseinandersetzung der beiden Schweizer Refor-
mierten den Blick fiir ein analoges oder metaphorisches Rechtsverstind-
nis, das iiber den formalen Gebrauch der Rechtsbegriffe hinaus, der fiir die
juristische Anwendbarkeit unverzichtbar ist, ein weiteres, nunmehr ma-
terialiter theologisches Verstindnis dieser Begriffe kennt, wodurch diese
als rechtliche Anschauungen, freilich unter Aufgabe ihrer eindeutigen An-
wendbarkeit, theologisch anverwandelt und so auch theologisch angewen-
det werden konnen. Die Funktionsweise solch metaphorischer Rechtsbe-
griffe lasst sich vermutlich klarer als durch theoretische Erérterungen an-
hand einer rechtsethischen Denkfigur aus dem lutherischen Diskurs ver-
deutlichen, namlich dem doppelten Gebrauch des Gesetzes.

Der duplex usus legis ist, wie der Begriff anzeigt, keinesfalls als Unter-
scheidung zweier verschiedener Gesetze oder Gesetzescorpora, sondern
buchstablich als Differenzierung zweier Weisen aufzufassen, wie von ein
und demselben Gesetz Gebrauch gemacht werden kann. Am Beispiel der
Anwendung des Strafgesetzes,22 die hier am anschaulichsten ist, kann man
darauf verweisen, dass das Urteil, mit dem ein Tater flir eine bestimmte
Tat nach dem Gesetz (im ersten, politischen Gebrauch) bestraft wird,
damit so das Bose in der Welt eingedammt wird, zugleich dafiir offen sein
muss, dass der betreffende Tater davon einen geistlichen Gebrauch
(secundus usus legis) machen kann in dem Sinne, dass ihm iiber diesem
Gesetzesurteil die Einsicht seiner Schuldhaftigkeit aufgeht — ein Effekt, der
sich, anders als die Abwehr des Bosen durch Verhdngung einer Strafe,
nicht erzwingen ldsst, der aber gleichwohl als (geistliche) Wirkung
desselben (profanen) Gesetzes angesehen werden muss, das sich in seinem
ersten Gebrauch noch ganz anders auswirkte. Man beachte hierbei, dass
der doppelte Gebrauch eine vertiefte Bedeutung des Gesetzes ausmacht,
das gleichwohl dasselbe, zur Hervorbringung dieser Bedeutung selbst
unfahige Gesetz, bleibt. In vergleichbarer Weise bezeichnet die Metapher
und mit ihr jedes metaphorische Rechtsverstandnis eine neue Bedeutung
der fraglichen Rechtsbegriffe, die als solche aber dieselben sind und
bleiben. Da dieses vertiefte Rechtsverstindnis kein positives Recht setzt,
ist auch die von Barth reklamierte Vorbildlichkeit des kirchlichen fiir das
staatliche Rechtsverstandnis nicht auf zwei verschiedene Rechtskorpora zu
beziehen, sondern auf einen theologischen Umgang mit (kirchlichem oder
staatlichem) Recht; zielt also auf Ermessensspielrdaume.

21Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 25.

22 Ausfihrlicher hierzu: THEIREN, Henning: ,Nur der Richter kann Heiland sein“. Zur
Lehre vom Weltgericht aus Anlass der Errichtung des Internationalen Strafgerichtshofes, in:
NZSTh 45 (2003) 170-207, hier 203-206.



146 Henning Theifden

Als Ergebnis unseres ersten Gedankenganges konnen wir also festhal-
ten, dass die theologische Rechtsethik sowohl auf reformierter als auch
lutherischer Seite in charakteristischer Unterscheidung vom formaljuristi-
schen Rechtsbegriff analoge oder metaphorische Rechtsbegriffe kennt, die
der juristischen Anwendbarkeit von Recht einen theologischen Sinn des-
selben Rechtes hinzufiigen. Aber worin besteht dieser theologische Sinn?
Das soll im ndchsten Gedankengang bedacht werden, der wiederum auf
enge Berithrungspunkte zwischen lutherischer und reformierter Theorie-
bildung hinzuweisen hat.

1.2. Konstituierung rechtlicher Ordnungen durch Rechtsverzicht

Barth hat in seiner Schrift iiber Rechtfertigung und Recht, die den Staat als
Ideenlieferanten des maf3geblichen kirchlichen Hoffnungsgutes anerkennt,
die Leistung der Kirche fir den Staat in die These gefasst, dass nur sie um
die eigentliche Existenzberechtigung des Staates wisse,23 die darin bestehe,
dass er sowohl als Rechts- wie als Unrechtsstaat einem gottlichen Auftrag
dienstbar zu sein habe.24 Deswegen bemesse sich der weltliche Begriff des
Rechtes an dem ,Freiheitsrecht, das die Kirche vom Staat fiir ihre blofie
Verkiindigung dieses ihres Wissens zu fordern habe.2s Zur Explikation die-
ser Thesen greift Barth grundlegend auf die neutestamentlichen Pilatuspe-
rikopen zuriick, in denen sich unter Voraussetzung dieser These erstaun-
liche Umkehrungen vollziehen: Der totale oder ,damonisierte“ Staat, wie
Barth ihn nennt, erweist sich nicht als Uberspitzung, sondern gerade als
Unterbietung der Norm der Staatlichkeit.26 Ganz entsprechend erscheint,
mindestens in der johanneischen Schilderung, die das Urteil des Pilatus
von vornherein unter gottlichen Auftrag stellt (Joh 19,11), der von der Staats-
macht gerichtete Jesus eigentlich als Richter des Pilatus. Diese biblische
Szenerie verdeutlicht vielleicht am besten, worin der theologisch erweiter-
te Sinn des Rechtsbegriffs inhaltlich besteht. Die quasi-richterliche Funk-
tion, die die Kirche Barth zufolge gegeniiber dem Staat wahrnimmt, wenn
sie mit ihrer Verkiindigung tiber seine Existenzberechtigung urteilt, fiillt
sie unter Berufung auf Jesus Christus als den ,gerichteten Richter“z7 aus.
Insbesondere die kirchliche Gerichtsverkiindigung gewinnt damit, ohne
von ihrem Inhalt abzugehen, ein neues Gesicht, da das Gericht nun als
gnadiges Gericht eines Richters erscheint, der selbst durchlitten hat, was

23 Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 38.

24 Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 13. Hier heif3t es (wie schon erwdhnt), der Staat
konne seinem , Dienst nicht entlaufen®.

25 BARTH: Rechtfertigung und Recht, 44.

26 Vgl. BARTH: Rechtfertigung und Recht, 15, wonach der ,ddmonisierte Staat [...] zu wenig
Staat® ist.

27 Es handelt sich hier um einen festen Topos aus Barths Gerichtslehre (BARTH: § 59,2
KD IV /1: Der Richter als der an unserer Stelle Gerichtete).



Gott ist kein Gott der Unordnung 147

es bedeutet, gerichtet zu werden. Das ist nicht so zu verstehen, als solle im
Sinne eines theologisch erweiterten Rechtsverstandnisses grundsatzlich
,Gnade vor Recht” ergehen. Das Recht des gnadigen Richters ersetzt nicht
etwa das Recht, sondern bringt es vielmehr dadurch zur Geltung, dass die-
ser Richter aufgrund seiner eigenen Erfahrung mit dem Recht auf sein ei-
genes Recht verzichtet. Gnade ist hier selbst als ein rechtlich relevanter
Akt begriffen, insofern sie vom Subjekt der Gnade verlangt, sich aufgrund
der eigenen Erfahrung selbst in quasi-juristischer Manier Rechenschaft
tiber das eigene richterliche Handeln zu geben. Die Gnade des Richters be-
zeichnet also ein Handeln, das bewusst in Distanz zu der fiir ihr Subjekt
eigentlich erwartbaren Handlungsweise tritt. Wer gnadig ist, handelt da-
mit in jedem Fall anders, als er auch gekonnt hatte, ohne jedoch das Ge-
setz des Handelns als solches aus der Hand zu geben.

Wiederum ist fiir ein solches Gnadenhandeln als Rechtsverzicht eine
Entsprechung in der lutherischen Tradition der Zwei-Reiche-Lehre zu beo-
bachten. Dabei ist allerdings eine bestimmte Art von Interpretation der
Zwei-Reiche-Lehre unterstellt. Es ist namlich vorauszusetzen, dass mit der
Unterscheidung zweier Reiche tatsachlich gerechnet werden und damit
eine eigene theologische Ethik des Politischen wirklich angenommen wer-
den kann. Diese Interpretationslinie unterscheidet sich einerseits von dem
mafdgeblich durch E. Troeltsch beeinflussten Rezeptionsstrang, wonach
sich mit den beiden Reichen zwei inkommensurable und im Grunde nur
kompromiss- oder widerspruchshaft zusammenzufiigende Ordnungen,
namlich die Liebes- und die Rechtsordnung, gegeniiberstehen.28 Auf der
anderen Seite unterscheidet sich die fragliche Interpretation aber auch von
derjenigen Auffassung der Zwei-Reiche-Lehre, wie sie durch Gerhard Ebe-
ling mitgepragt wurde, die annimmt, dass die theologische Rechtsethik
und die Ethik des Politischen unter dem eschatologischen Horizont der
Glaubenserkenntnis rangieren, in den sie als lediglich ,vorletzte“ Dinge ge-
bunden bleiben.29 Im Unterschied zu beiden Ansdtzen, die die politische
und rechtliche Wirklichkeit im Grunde entweder nur als Widerspruch
oder aber nur als Anhangsel zur Glaubenswirklichkeit auffassen konnen,
geht die hier skizzierte Interpretationslinie der Zwei-Reiche-Lehre davon
aus, dass Politik und Recht eine Wirklichkeit bilden, die als ein eigener
Wirklichkeitsbereich gegeniiber der Erkenntnis des Glaubens selbst diffe-
renziert - damit aber auch von dieser Glaubenserkenntnis aus beurteilt
werden muss (was eine ,Eigengesetzlichkeit“ ausschliefdt). Das sollte frei-

28 Vgl. z.B. TROELTSCH, Ernst: Gesammelte Schriften I. Tiibingen: Mohr Siebeck 1912, 533
zum Widerspruch dieser beiden Ordnungen.

29 So Ebelings Konzept der ,Fundamentalunterscheidungen®, das er durchfihrt in:
EBELING, Gerhard: Luther. Einfiihrung in sein Denken [1964]. 5. Auflage mit einem Nachwort
von BEUTEL, Albrecht. Tiibingen: Mohr Siebeck 2006.



148 Henning Theiflen

lich nicht zum ,Kriterium des Anderen“ fithren,3c mit dessen Hilfe die
Zwei-Reiche-Lehre gelegentlich so interpretiert wird, dass die Christen um
ihrer selbst willen keines Rechtes oder Gesetzes bediirfen, wie Luther
sagt,3 also selbst auch fiir sich gern Unrecht und Ungesetzlichkeit erlei-
den, gegen beides aber energisch auftreten, sobald nicht sie selbst, son-
dern Andere davon betroffen sind. Die Pointe einer so verstandenen Zwei-
Reiche-Lehre bestiinde geradezu darin, dass Christen diejenigen sind, die
zugunsten Anderer das Recht aufrichten, das sie selbst nicht brauchen.
Gegen diese Auffassung spricht aber, dass Luther selbst (im 3. Teil der
Obrigkeitsschrift von 1523) den Typ des Christen im Rechtsverhdltnis an-
ders darstellt, namlich anhand des christlichen Fiirsten, der das Recht mit
Umsicht und Augenmafd anwendet, indem er auf die strikte Durchfiihrung
des Rechtsstandpunktes verzichten und ,durch die Finger sehen®, d.h. fiinf
gerade sein lassen kann, indem er die Gegebenheiten des jeweiligen Ein-
zelfalls beriicksichtigt.32 Der Grundgedanke, den Luther hier aufgreift, ist
das aristotelische Konzept der Epikie oder Billigkeit. Anders als es das im
Alltagsdeutsch gebrauchliche Hendiadyoin ,recht und billig® suggeriert,
sind Recht und Billigkeit namlich keineswegs identisch, vielmehr kann
man die Billigkeit auffassen als eine metaphorische Erweiterung des
Rechtsgedankens in dem oben beschriebenen Sinne, dass sie derselben Sa-
che eine theologische Bedeutung hinzufiigt. Billigkeit ist daher in der ty-
pisch prazisen, d.h. schneidigen Unscharfe der Metapher zugleich mehr
und weniger als das Recht. Sie ist mehr, insofern das, was billig ist, immer
auch rechtens ist, also in der Inhaltlichkeit seiner Angemessenheit dem
Recht Geniige tut, wihrend das Umgekehrte nicht gilt: Es gibt unbilliges,
weil ohne Augenmaf} fiir den Einzelfall angewandtes Recht. Zugleich ist
Billigkeit aber auch weniger als Recht, weil sie dessen formale Verbindlich-
keit nicht erreicht. Sie ist schon fiir Aristoteles33 eine Kategorie des lebens-
weltlichen Horizonts von Recht, weil sie einen Fall rechtlicher (oder politi-
scher oder wirtschaftlicher) Ordnung bezeichnet, der durch natiirliches
Herkommen so geregelt ist, dass er keiner formellen Rechtsbestimmung
bedarf oder eine solche sogar suspendieren kann, um als gerecht gelten zu
konnen. Billigkeit konstituiert also einen metaphorischen Sinniiberschuss
von Recht, der sich gerade im Rechtsverzicht der Billigkeit und ihrer gerin-
geren rechtlichen Verbindlichkeit niederschlagt, weil hier ohne bindende
Regelungen Recht zur Geltung kommt. In diesem Rechtsverzicht ist der
lutherische Billigkeitsgedanke die Entsprechung zur reformierten Figur

30 Vgl. MUHLEN, Karl-Heinz: Reformatorisches Profil. Studien zum Weg Martin Luthers
und der Reformation. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1995, 327-342.

31 LUTHER, Martin: WA 11, 249,36 vgl. 253,34-254,2.

32 LUTHER: WA 11, 276,20f.

33 Vgl. HOFFE, Otfried: Aristoteles (= BsR 535). Miinchen: Beck 1996, 230f. fiir die philoso-

phischen Quellen der im Text als theologisch gekennzeichneten Zuordnung von Recht und
Billigkeit.



Gott ist kein Gott der Unordnung 149

des gerichteten Richters. Beide Denominationen wissen damit in einem
metaphorisch vertieften Sinn des Begriffs von einem Recht, das gerade im
Verzicht auf seine sonstige sanktionenbewehrte Verbindlichkeit Recht zur
Geltung bringt.

Offen bleibt freilich die Frage, ob man diese metaphorische Erweite-
rung als theologischen Rechtsbegriff beanspruchen darf, wie ich es vorhin
angedeutet habe. Denn der Gedanke der Billigkeit ist als solcher durchaus
kein theologischer Erbbesitz, sondern geht auf die erwahnte aristotelische
Figur, die Epikie. zurtick und macht damit eine Kategorie der natiirlichen
Vernunft zum Maf3stab der theologischen Rechtsethik - ein zumal fiir die
Theologie im Gefolge Luthers durchaus aufregender Vorgang. Kann man
hier iiberhaupt von einem theologischen Rechtsbegriff sprechen, und wenn
ja, in welchem Sinne?

Festzustellen ist zundchst, dass die Frage des menschlichen Zusammen-
lebens oder der natiirlichen menschlichen Gemeinschaft gegenwdrtig von
mafdgebenden Stimmen, mindestens des deutschsprachigen Luthertums,
als das eigentliche Interesse der Zwei-Reiche-Lehre charakterisiert wird.34
Wie das Beispiel Barths schon zeigte, besteht im reformierten Theologu-
menon der Konigsherrschaft Christi gerade aufgrund des theologischen
Anspruchs, der hier im Namen der Christusgemeinde auf das biirgerliche
Gemeinwesen erhoben wird, dieselbe Frage: Wie konstituiert sich mensch-
liche Gemeinschaft? Weiterhin kann man konstatieren, dass in der Ant-
wort auf diese Frage ebenfalls eine lutherisch-reformierte Konvergenz be-
steht. Zwar werden Vertreter der Zwei-Reiche-Lehre und der Konigsherr-
schaft Christi trefflich daruber streiten, ob die Gemeinschaftsformationen
des Staates, die immer auch Herrschaftsformationen sind, in Gottes direk-
ter oder indirekter Herrschaft verwurzelt sind, doch bei der weniger hoch
gespannten Frage, wie menschliche Gemeinschaft generell, also nicht be-
schrankt auf den Fall von herrschaftlichen Gemeinschaftsformen, zustande
kommt, dirften beide Denominationen konsentieren, dass nach theolo-
gischer Einsicht diese Gemeinschaft durch Gottes verborgenes Wirken
konstituiert ist. Andernfalls ware einer theologischen Ethik des Politi-
schen, die mehr will als nur geistlichen Senf zum Eintopf des Weltgesche-
hens hinzugeben, jeder Boden entzogen. Ein anschauliches Beispiel fiir die
interdenominationell zugestandene verborgene Wirksamkeit Gottes in
jeder menschlichen Gemeinschaft ist die ekklesiologische Leibmetapher.
Das paulinische Gleichnis referiert namlich in 1 Kor 12,12-27 nicht einfach
auf das organische oder egalitire Zusammenwirken der Glieder des ge-
meindlichen Leibes, sondern wo es dies tut, geschieht das eingedenk des-

34 Vgl. zum Beispiel EBELING, Gerhard: Die Notwendigkeit der Lehre von den zwei Reichen,
in: EBELING, Gerhard: Wort und Glaube 1. Tiibingen: Mohr Siebeck 1960, 407-428; HERMS,
Eilert: Theologie und Politik. Die Zwei-Reiche-Lehre als theologisches Programm einer Politik
des weltanschaulichen Pluralismus, in: HERMS, Eilert: Gesellschaft gestalten. Beitrdge zur So-
zialethik. Tibingen: Mohr Siebeck 1991, 95-124, hier 110f.



150 Henning TheifSen

sen, dass diese menschliche Gemeinschaft unter den Organen des Leibes
Christi nur deshalb iiberhaupt existiert, weil Christus selbst verborgen in
ihrer Mitte wirkt. Das wird deutlich an der von Paulus iibernommenen pa-
ganen Gleichnisvorlage. Menenius Agrippa erzdhlt das Leibgleichnis, um
einen plebejischen Volksaufstand abzuwehren, indem er den Vorrang und
die Vorrechte des spinnengleich in der Mitte des Netzwerkes Leib sitzen-
den Magens verteidigt, da er ja auch alle anderen Glieder versorge.3s Ganz
genauso sagt Paulus mit seiner ekklesiologischen Adaption des Leibgleich-
nisses, dass die Gemeinschaft unter den Gliedern des Leibes nur deshalb
gedeihen kann, weil Christus verborgen in ihrer Mitte wirkt. Dabei will
beachtet sein, dass das Gleichnis bei Paulus im Kontext seiner Auffassung
vom ,Wort vom Kreuz”“ (1 Kor 1,18) steht: Christus, der in der Mitte der Ge-
meinde verborgen am Werk ist, wirkt als der Gekreuzigte und damit in der
Gestalt menschlicher Schwachheit - dies im Gegensatz zur Gleichnisvor-
lage bei Menenius Agrippa, der den Magen als starkstes Glied des Korpers
namhaft macht.3¢

Am Ende ihres ersten Abschnitts stoflen unsere Uberlegungen also auf
den Befund, dass die theologische Rechtsethik im evangelischen Bereich
bei Lutheranern wie bei Reformierten zentral auf die Frage zu antworten
hat, wie menschliche Gemeinschaft konstituiert ist. Sie antwortet darauf,
indem sie einen analogen, um die Figur des Rechtsverzichts erweiterten,
theologischen Begriff des Rechtes entwickelt, der die verborgene Wirk-
samkeit Gottes als den Grund der menschlichen Gemeinschaft versteht,
der im Rechtsleben (ebenfalls verborgen) wirksam ist. Damit ist der evan-
gelisch-theologische Beitrag zur Frage nach der Konstitution menschlicher
Gemeinschaft benannt. Die Validitat dieser Antwort zu priifen und also
zur Geltung solcher Gemeinschaftsformationen vorzustoflen, ist die Auf-
gabe der zweiten Halfte meines Aufsatzes.

2. ZUR GELTUNG MENSCHLICHER GEMEINSCHAFTSFORMEN

Die charakteristisch theologische Auskunft, dass menschliche Gemein-
schaft durch Gottes verborgene Wirksamkeit konstituiert ist, konnen evan-
gelische Theologen lutherischer oder reformierter Herkunft zwar weit-
gehend konsensuell geben, doch scheint es, dass diese Verborgenheit
Gottes ihrerseits wieder auf zwei verschiedene Weisen verstanden werden
kann. Diese zwei Verborgenheitskonzepte, deren Unterschied Beriihrungs-
punkte mit dem zwischen lutherischem und reformiertem Bekenntnis auf-
weist, ohne sich damit zu decken, sollen im Folgenden bedacht werden.

35 Die Fabel ist u.a. {iberliefert bei dem romischen Geschichtsschreiber LIvViUS: Ab urbe
condita, 11,32.

36 Diesen Unterschied hebt WALTER, Matthias: Gemeinde als Leib Christi. Untersu-
chungen zum Corpus Paulinum und zu den ,Apostolischen Vitern* (= NTOA 49). Freiburg:
Universitdtsverlag 2001, hier 141 hervor.



Gott ist kein Gott der Unordnung 151

2.1. Modale Verborgenheit

Aufgrund des Theologumenon vom verborgenen Gott (deus absconditus)
ist die Vorstellung, dass menschliche Gemeinschaft in Gottes verborgenem
Wirken wurzelt, primdr in der lutherischen Theologie beheimatet, so dass
es nicht ganz iiberraschend sein kann, die Figur des deus absconditus auch
im Hintergrund der Zwei-Reiche-Lehre zu finden. Freilich muss man dann
zwischen Gottes Wirken und dessen Wirkungen unterscheiden, um nicht
die in der Zwei-Reiche-Lehre thematisierten Gemeinschaftsformen als sol-
che mit Gottes Verborgenheit bzw. seiner Offenbarung gleichzusetzen.
Dafiir ist in der Forschung, besonders durch die summarische Untersu-
chung von Hans-Joachim Ganfiler,37 die Unterscheidung zwischen Gottes
zwei Reichen und seinen zwei Regimenten giangig geworden: Die beiden
Reiche bezeichnen demnach die Herrschaftsbereiche, wo Gott wirkt (z.B.
Kirche/Welt), die beiden Regimente aber die Art und Weise, wie er wirkt
(z.B. durch Gesetz/Evangelium). Freilich ist diese begriffliche Differenzie-
rung ein Konstrukt der Forschung, das keine konsistente Quellenbasis in
Luthers Texten hat, sondern sich allenfalls als Wirkung seiner Schriften
begreifen kann. Man kann daher fragen, wie sinnvoll es ist, zwischen zwei
Reichen und zwischen zwei Regimenten zu differenzieren und statt dessen
synonym von der ,Zwei-Reiche-Lehre/Zwei-Regimenten-Lehre“s8 sprechen.
Terminologische Sorgfalt ist dennoch geboten. Die immer wieder be-
gegnende Rede von Gottes zwei ,Regimentern (statt ,Regimenten®) zeigt
namlich, wo sie nicht einfach dem Druckfehlerteufel geschuldet ist, ein
durchaus sachhaltiges Problem an. Sind doch Regimenter militarische For-
mationen im Umfang von zwei bis vier Bataillonen, was mit unserer zen-
tralen Frage, wie Gott im menschlichen Gemeinschaftsleben verborgen am
Werk ist, immerhin den einen Beriihrungspunkt hat, dass Gott nach dem
Matthdusevangelium (Mt 26,53) mehr als zwolf Legionen Engel zu Befehl
sind, deren Eingreifen Festnahme und Kreuzigung Jesu verhindern konnte
— das ergibt nach den zwischen biblischem und reformatorischem Zeitalter
anzusetzenden Umrechnungskursen deutlich mehr als zwei Regimenter.
Gerade die matthaische Passionsschilderung betont freilich bei mehreren
Gelegenheiten, dass die schnelle Eingreiftruppe aus dem Himmel aus-
bleibt: Die spéttische Aufforderung aus der Gruppe der Schriftgelehrten,
der Gekreuzigte moge vom Kreuz herabsteigen, damit sie an ihn glauben,
wird nur von Matthdus um die Forderung himmlischer Rettung erganzt
(Mt 27,42f.), und wiederum ist es Matthaus, der in den Kreuzesworten Jesu
die Gottesanrede im Psalmzitat Ps 22,2 mit dem masoretischen Text des

37 GANRLER, Hans-Joachim: Evangelium und weltliches Schwert. Hintergriinde, Entsteh-
ungsgeschichte und Anlass von Luthers Scheidung zweier Reiche oder Regimente (= VIEG 109).
Wiesbaden: Steiner 1983.

38 So HERMS, Eilert: Zwei-Reiche-Lehre/Zwei-Regimenten-Lehre, in: RGG* Bd. 8 (2005)
1936-1941, hier 1936.



152 Henning Theifen

Alten Testaments als eli eli (Mt 27,46 par. Mk 15,34: auf aramadisch eloi eloi)
wiedergibt und damit die von den Umstehenden assoziierte Anrufung
eines vom Himmel herabkommenden Elia lautlich plausibilisiert. Dass
gleichwohl Gott unbeschadet der in diesem Ausruf beklagten Gottesferne
in der Kreuzigung Jesu tiber das symboltrachtige ZerreifSen des Tempelvor-
hangs (Mt 27,51) hinaus am Werk sei, ist beim ersten Evangelisten nicht
minder als bei den anderen Synoptikern der Zielpunkt der Schilderung, da
auch hier das Bekenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz den Abschluss
der Kreuzigung bildet: ,Wahrlich, dieser ist Gottes Sohn gewesen® (Mt
27,54 parr. Mk 15,39; Lk 23,47). Aber soll man nun aus der Tatsache, dass
Gott offenbar nicht in die Kreuzigung dieses seines Sohnes eingegriffen
hat, folgern, sein Wirken miisse dann eben verborgen gewesen sein? Oder
soll man aus der Tatsache, dass der Hauptmann sein Bekenntnis ja als
Romer spricht, der nicht in die Gottesgeheimnisse des jiidischen Volkes
eingeweiht ist, genau umgekehrt folgern, es habe sich um ein offenbares
Wirken gehandelt, so dass auch der Nichtjude es erfassen konnte, greifbar
in dem fiir jedermann wahrnehmbaren Erdbeben, von dem wieder nur
Matthaus zu berichten weifd (Mt 27,52)7

Beide genannten Moglichkeiten sind nur die Kehrseiten derselben Me-
daille, die vom matthaischen Duktus der Erzahlung eigentlich aufler Kurs
gesetzt wird. Den offenbaren oder aber verborgenen Charakter des gottli-
chen Wirkens an der dufleren Beschaffenheit seiner Wirkungen abzulesen,
fiihrt ndmlich dazu, dass Offenbarung und Verborgenheit zu reinen Mo-
dalkategorien dieses Wirkens werden, die ohne innere Verbundenheit zu
seinen Wirkungen sind, weil dieses Wirken selbst unverandert bleibt, egal,
ob es im Modus der Offenbarung oder aber der Verborgenheit existiert.
Konkret: Wer aus der Beobachtung, dass Gott Jesus offenbar nicht vom
Kreuz herabholt, quasi im Ausschlussverfahren folgert, sein Wirken im
Kreuz miisse verborgener Natur sein, schlief3t das Kreuz damit als Ort
gottlicher Offenbarung im Grunde aus. Umgekehrt kommt ein Wirken
Gottes nicht deshalb eher als Offenbarung in Betracht, weil seine Auswir-
kungen wie ein Erdbeben fiir jedermann wahrnehmbar sind. Genau ge-
nommen geht das auch aus dem Matthdustext hervor, wonach das Be-
kenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz nicht einfach auf das ver-
meintliche Erweiswunder des Erdbebens, sondern ,auch das, was da ge-
schah®, gegriindet ist (Mt 27,54), also die im Vers zuvor berichteten Toten-
auferweckungen. Diese sind aber gerade fiir Matthaus, wie die wiederum
in seinem Sondergut aufbewahrte Tradition vom Grabbetrug (Mt 27,62-64;
28,11-15) zeigt, ausschliefllich Sache des Glaubens. Man wird daher im Un-
terschied zur Modalkategorie der Verborgenheit sagen konnen, dass das-
jenige Wirken Gottes als verborgen gelten muss, dessen Auswirkungen
Glauben erfordern und dessen Wirkung dieser Glaube ist. Ganz anders als
beim modalen Verborgenheitsbegriff ist hier die Kategorie der Offenba-
rung kein Gegensatz zur Verborgenheit, sondern deren Vertiefung, so dass



Gott ist kein Gott der Unordnung 153

z.B. das Kreuz Jesu gleichzeitig Ort der Offenbarung und der Verborgen-
heit Gottes sein kann. Im Kreuz Jesu wird offenbar, dass es Gottes Wille
ist, sich in der Verborgenheit zu offenbaren, namlich in einem Geschehen,
das nicht seinem Willen entspricht.

Doch zuriick zur Zwei-Reiche-Lehre und zur Unterscheidung von Rei-
chen und Regimenten Gottes! Hier entsteht durch die Verbindung der Fra-
ge nach der Verborgenheit Gottes mit der Konnotation von Herrschaftsbe-
reichen und -weisen die Vorstellung einer blofden oder nackten Majestat
Gottes,39 die eine absolute Freiheit seiner schieren Willenskraft bezeich-
net, durch die Gott iiber jegliche menschliche Gemeinschaft erhaben ist.
Genau das bewirkt, dass die Gemeinschaft mit dem bloff majestatischen
Gott den Menschen einer Situation aussetzt, in der Tod und Leben und die
fundamentalsten Gegensdtze im menschlichen Leben einer Indifferenz
verfallen, die den Menschen unwiderstehlich in einen Sog der Vernichtung
zieht, wie Luther in der Auseinandersetzung mit Erasmus von Rotterdam
warnt.4o

Es liegt nahe, diese Uberlegung zur Erhabenheit Gottes iiber alle
menschliche Gemeinschaft auf die Ordnungen auszudehnen, die Gott sol-
cher Gemeinschaft gibt. Auch hier ware Gott vollig frei, Ordnungen zu
setzen und umzustoflen, wahrend die Menschen, sollen sie nicht wiede-
rum der verhdngnisvollen Begegnung mit Gottes blo3er Majestat verfallen,
an diese Ordnungen selbst dann gebunden waren, wenn sie mangels men-
schenmoglicher Prifkriterien nicht ausschlieffen konnen, dass der Um-
sturz einer menschlichen Gemeinschaftsordnung (also eine Revolution)
mit Gottes freiem Willensentschluss tibereinstimmen konnte.4t Damit wiir-
de im Vordergrund fiir die bestehende Gesellschaftsordnung und gegen je-
de Revolution, hintergriindig aber, namlich mit Blick auf die dahinterste-
hende Wirkweise Gottes, fiir die unumschrankte Freiheit Gottes argumen-
tiert, der grundsatzlich selbst nicht an von ihm selbst gesetzte Ordnungen
gebunden ist, selbst wenn er sich faktisch immer an sie halt.

Eine unumschrankte Freiheit Gottes wiirde fiir die Ordnungen mensch-
licher Gemeinschaft bedeuten, dass Gott diese durch blofen Willensent-
schluss ebensogut setzen wie autheben kann. Gerade damit gelangt diese
absolute Freiheit des schieren Willens aber nur so weit, dass sie tiber Sein
und Nichtsein moglicher Gesellschaftsordnungen entscheidet, also iiber
die Modalitatsfrage ihrer Moglichkeit oder Notwendigkeit. Wie Kants be-
rithmte (wenngleich missverstandliche) hundert Taler dieselben hundert

39 Gottes Nacktheit (z.B. LUTHER: WA 40/11, 330,1f.; 330,19) und Gottes verborgene Ma-
jestat fungieren hier in Luthers Denken als isotope Begriffe, auch wenn sich die Wendung
,2nuda majestas“ in seinen Schriften nicht nachweisen lasst.

40 J UTHER: WA 18, 685,14-23.

41 SLENCZKA, Notger: Gott und das Bose. Die Lehre von der Obrigkeit und von den zwei
Reichen bei Luther, in: Luther 79 (2008) 75-94, besonders g1 hat Letzteres als eine verbor-
gene Pointe von Luthers Lehre von der Obrigkeit dargestellt.



154 Henning TheifRen

Taler sind in Gedanken wie in meinem Geldbeutel,4> so vermag auch die
Modalitat der Notwendigkeit oder Moglichkeit die Ordnung menschlicher
Gemeinschaft nicht in sich zu treffen. Bei der Zuspitzung der Freiheit auf
den blanken Willen bleibt also das mit dieser Willkiirnatur verbundene
zweite Moment der Freiheit ganz ausgeblendet, namlich ihr Entschei-
dungscharakter, durch den sie das, was sie will, auch wahlt und damit
gegeniiber dem nicht Gewollten/Gewdhlten wertet, es also kritisch auf
seine Geltung befragt. Die Vorstellung, als konne Gott allein kraft seines
Willens menschliche Gemeinschaftsordnungen setzen und verwerfen,
schlieft damit die Moglichkeit aus, diese Ordnungen auf ihre Uberein-
stimmung mit Gottes Willen zu iiberpriifen. Die Frage stellt sich ja nicht,
wenn man in der Gotteslehre einen voluntaristischen Freiheitsbegriff
unterstellt, denn das blofie Vorhandensein einer theologisch einmal gege-
benen Ordnung gentigt dann, da sie ja nur auf Gottes Willensentschluss
zurliickgehen kann, als Erweis ihrer Konformitit mit diesem Willen. Das
Ergebnis ware, dass ein so verstandener Wille Gottes, der zwar die Konsti-
tution menschlicher Gemeinschaftsformen erfasst, nicht aber ihre Geltung,
nur als inhaltsirrelevante Modalkategorie gedacht werden kann. Die ein-
fache Frage, ob eine bestimmte Ordnung menschlicher Gemeinschaft ge-
recht ist, kann bei Zugrundelegung einer rein modal verstandenen Verbor-
genheit Gottes also gar nicht eigens gestellt werden.

Was ein iiber die Willkiirnatur hinaus inhaltlich gefillter Begriff gottli-
cher Majestdt oder Verborgenheit verlangen wiirde, wird nun ebenfalls er-
sichtlich. Es ist notig zu fragen, ob eine Gemeinschaftsordnung, selbst
wenn sie als Gottes Wille angesehen wird, auch unter Einklammerung die-
ses Ansehens, sozusagen abgesehen von Gottes Willen, Gottes Willen ent-
spricht! Eine Ubereinstimmung mit Gottes Willen unter Absehung von
Gottes Willen zu priifen, mag paradox erscheinen, doch der Riickblick auf
unseren Exkurs zur matthdischen Passionsgeschichte macht deutlich, wie
der scheinbare Zirkelschluss aufzulosen ist. So war die Feststellung, es sei
Gottes Wille, sich im Geschehen der Kreuzigung Jesu zu offenbaren, das
als solches nicht Gottes Willen entspricht, keineswegs widersinnig, son-
dern brachte eine wichtige und hilfreiche Differenzierung an den Tag. Man
kann und muss unterscheiden zwischen dem Tod Jesu als Opfer im Sinne
eines Gewaltopfers (victima), das gegen Gottes Willen menschlichem Un-
recht in die Hande fallt, und einem Opfer im Sinne der gottlichen Selbst-
hingabe (sacrificium), die sich mit dem Opfer dieses Unrechts identifiziert
und dadurch die gottliche Gerechtigkeit gegen das Unrecht der mensch-
lichen in der Welt durchsetzt.43 Beide Aspekte sind - im Sakramentsbegriff

42 Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (KrV) [*1787], B 627.

43 Zur Herleitung dieser Terminologie im grofleren Kontext eines gabephdnomenologi-
schen Opferdiskurses vgl. BRANDT, Sigrid: Hat es sachlich und theologisch Sinn, von ,Opfer”
zu reden?, in: JANOWSKI, Bernd/WELKER, Michael (Hgg.): Opfer. Theologische und kulturelle
Kontexte (= stw 1454). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, 247-281.



Gott ist kein Gott der Unordnung 155

— aufeinander zu beziehen. Selbst und gerade das Neue Testament, das den
Kreuzestod Jesu als Geheimnis des Heils (sacramentum) verkiindigt, ge-
langt nie dahin, das Argernis des Kreuzes Jesu hinter sich zu lassen; viel-
mehr ist es kennzeichnend fiir das den Aposteln und der christlichen Kir-
che aufgetragene ,Wort vom Kreuz“ (1 Kor 1,18-23), dass es immer wieder
nur als Einstimmen in das urspriingliche Wort von diesem Kreuz bezeugt
werden kann, das der Gekreuzigte selbst darstellt, wenn er das am Vor-
abend seiner Kreuzigung eingenommene Mahl mit seinen Jiingern auf den
bevorstehenden eigenen Tod deutet (sacramentum).s+ Im ,Wort vom
Kreuz“ verbinden sich also zwei Zeugnisbegriffe, die trotz oder gerade we-
gen dieser Zusammengehorigkeit genau zu unterscheiden sind, namlich
ein christologischer und ein ekklesiologischer Zeugnisbegriff, die mit der
Terminologie des Paulus als das (christologische) ,Wort der Versohnung"
und als (ekklesiologischer) ,Dienst der Versohnung” bezeichnet werden
konnen (2 Kor 5,19).45 Doch ist mit diesen Uberlegungen unmerklich be-
reits der Ubergang zu einer theologischen Bezugstheorie verbunden, die
alternativ neben die Zwei-Reiche-Lehre treten kann und so auch zu einem
anderen als dem modalen Verstindnis der fiir unsere Frage nach der Gel-
tung menschlicher Gemeinschaftsformen zentralen Kategorie der Verbor-
genheit Gottes fithren wird.

2.2. Prdzise Verborgenheit

Der modale Verborgenheitsbegriff, den wir soeben betrachtet haben, legt
sich nahe bei einer bestimmten Interpretation der Rede Luthers vom deus
absconditus, die diesen mit dem lutherischen Theologumenon der Zwei-
Reiche-Lehre verbindet. Dabei wurde die tiber alle Menschengemeinschaft
erhabene Majestdt Gottes auch auf die Ordnungen menschlicher Gemein-
schaft bezogen und so einer materialethischen Anwendung zugefiihrt, ob-
wohl die Kategorie der nuda majestas im Sinne Luthers gerade als sozu-
sagen hochster Punkt der Theologie keine solche Anwendung empfiehlt; er
miisste dann ja auch mit dem Mittelpunkt aller Theologie in der Christus-
offenbarung in Widerspruch geraten.46 Wohl aus diesem Grund kann man
in lutherischem Geiste erwdgen, die majestatische Verborgenheit Gottes
von allen materialen Anwendungen in Ethik oder Dogmatik fernzuhalten.

44 So formulierte Ferdinand Hahn in den 198oer Jahren als Konsens, dass das sogenannte
Deutewort Jesu iiber den Kelch des Mahles, das in jedem Fall eschatologischen Charakter
hat, zum Ur- und Kernbestand der Erinnerung an (den ,irdischen’) Jesus gehore (HAHN, Fer-
dinand: Exegetische Beitrdge zum 6kumenischen Gesprdch [= GAufs. I]. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1986, 246, 305 u.0.).

45 Zum Unterschied beider siehe besonders: HOFIUS, Otfried: Erwdgungen zur Gestalt
und Herkunft des paulinischen Verséhnungsgedankens [1980], in: HOFIUS, Otfried: Paulusstu-
dien [I]. Tubingen: Mohr Siebeck 1989, 3-20, hier 6f.

46 Ein typisches Beispiel bietet: ALTHAUS, Paul: Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der
Dogmatik 11. Giitersloh: Mohn 1948, 428f.



156 Henning Theif3en

Das hat freilich zur Folge, dass fiir dogmatische Sachverhalte, die offenbar
ebenfalls mit dem Phanomen der Verborgenheit zu tun haben, ein zweiter
Begriff von absconditas dei eingefithrt werden muss, also insbesondere
eine Verborgenheit unter dem Kreuz, die im Unterschied zu jener majesta-
tischen Verborgenheit fiir den Menschen gerade nicht verderblich, son-
dern heilsam ist.47 So einleuchtend diese doppelte Verborgenheit Gottes in
ihrer dogmatischen Aussage tiber Heil und Unheil aber auch ist, so proble-
matisch ist sie doch in ihrem Erkenntniswert, weil jede Vervielfaltigung
der Verborgenheitsbegriffe tendenziell methodisch unkontrollierbar wird.
Grundsatzlich iiberzeugender scheint mir, dieses Begriffswachstum zu be-
schneiden, also den Weg einer Lehre von der prazisen Verborgenheit Got-
tes zu gehen, den Eberhard Jiingel kaum zufallig in Auslegung von Luthers
Auseinandersetzung mit Erasmus eingeschlagen hat. Diese ,prazise Ver-
borgenheit Gottes besteht in der Christusoffenbarung am Kreuz,48 ist aber
auf die majestitische Verborgenheit Gottes als ,Grenzbegriff‘ angewiesen,
ohne den die definitive Selbstbestimmung Gottes in der Christusoffenba-
rung als schicksalhafte Notwendigkeit missverstanden werden miisste.49
Die Pointe dieser prazisen Verborgenheit ist also, dass sie ihr Verhaltnis
zur majestdtischen Verborgenheit genau bestimmen kann, so dass der Ver-
borgenheitsbegriff methodisch kontrollierbar bleibt. In heute etablierten
Begriffen konnte man sagen, dass es sich bei der majestatischen Verbor-
genheit um eine hermeneutische Kategorie handelt, die von allen dogmati-
schen (wie der prazisen Verborgenheit des Kreuzes) zu unterscheiden,
wenn auch nicht zu trennen und erst recht nicht gegen sie auszuspielen
ist. Entfaltet findet sich eine derartige Verhadltnisbestimmung von herme-
neutischem und dogmatischem Verborgenheitsbegriff meiner Einschat-
zung nach in Karl Barths Lehre vom Selbstzeugnis Jesu Christi. Ich mdchte
sie hier als Grundlage fiir eine Alternative zum modalen Begriff der Ver-
borgenheit Gottes interpretieren.

47 Z.B. BAYER, Oswald: Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwdrtigung. Tubingen:
Mohr Siebeck 2003, 178f., der die Verborgenheit Gottes in seinem ,unverstindliche[n] Zorn“
in Gegensatz zur Verborgenheit am Kreuz bringt.

48 JUNGEL, Eberhard: Quae supra nos, nihil ad nos. Eine Kurzformel der Lehre vom verbor-
genen Gott — im Anschluss an Luther interpretiert [1972], in: JUNGEL, Eberhard: Entspre-
chungen: Gott — Wahrheit - Mensch (Theologische Erérterungen II) (=BEvTh 88). Miinchen:
Chr. Kaiser 1980, 202-251, hier 249f.

49 JUNGEL: Quae supra nos, 223.



Gott ist kein Gott der Unordnung 157

Barths Lehre vom Selbstzeugnis Jesu Christise steht im dritten Teil der
Versohnungslehre, der ganz dem munus propheticum Christi als ,wahrhaf-
tiger Zeuge“ gewidmet ist (Kap. 16 KD) und den Nachweis anstrebt, dass
im Zeugnis von der Versohnung tatsdachlich Offenbarung geschieht.s: Aller-
dings ist dieses Bestreben von vornherein zwiespaltig, da es sich in entge-
gengesetzte Richtungen lenken lasst. Will Barth sagen, dass die Offen-
barung mit der Christologie, also der Erniedrigung des Gottessohnes (KD
IV/1) und der Erh6hung des Menschensohnes (KD IV/2), abgeschlossen ist,
so dass das Zeugnis ihr nichts mehr hinzuzufiigen vermag, oder will er um-
gekehrt darauf hinaus, dass die Offenbarung auf dieses Zeugnis ange-
wiesen ist, ohne es also nicht geschieht? Beide Auffassungen lassen sich
aus Barths Text reichlich belegen. Die Gemengelage diirfte daher riihren,
dass Barth mit dem Zeugnisbegriff eine hermeneutische Kategorie anlegt,
die als solche an keinen dogmatischen Locus gebunden ist, in der Verbin-
dung mit dem dogmatischen Thema Offenbarung aber augenblicklich
double binds erzeugt wie folgt.

Sicherlich widersprache die Behauptung, dass die Offenbarung ohne
ihre Bezeugung unvollstandig sei, dem mit der Entfaltung der christologi-
schen Semantik von Erniedrigung des Gottessohnes und Erhéhung des
Menschensohnes inhaltlich abgeschlossenen Offenbarungsbegriff Barths.s2
Die fragliche Behauptung widerspricht aber nicht seinem Zeugnisbegriff,
der, ohne iiber diese Inhalte hinauszugehen, vielmehr durch sie hindurch-
geht und so auf die Pragmatik abhebt, in der die in jener Semantik be-
zeichnete gegenldufige Bewegung tatsachlich geschieht. Dieser Barth’sche
Zeugnisbegriff beschreibt also eine Struktur des Geschehens von Geschich-
te oder des Geschichtlichwerdens von Geschehen allgemein, und abgese-
hen von dem besonderen Fall des Offenbarungsgeschehens ware der Ge-
danke, dass jedes Geschehen bezeugt werden muss, um Geschichte zu wer-
den, wohl durchaus im Sinne Barths - einschliefllich seiner Kehrseite, dass
das Fehlen des Zeugnisses, also das Vergessen eines Geschehens, dieses in
gewissem Sinne ungeschehen macht, insofern es dann nicht mehr ,Ge-
schichte machen” kann.

50 Vgl. zum Folgenden: BARTH, Karl: § 70,1 KD 1V/3, Ziirich: Evangelischer Verlag Ziirich
1959, 425-499: Der wahrhaftige Zeuge. Die Lehre vom Selbstzeugen bildet als Integration
von biblischem und kirchlichem Zeugnis die Spitze von Barths Zeugnislehre. Systematisch in
der Entstehung der Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes seit Barths letztem
Gottinger Jahr angelegt, hat Barth selbst diese christologische Figur aus dem Johannesevan-
gelium (z.B. Joh 8,12-20; 10,22-39) aber erst spat in ausdriicklichen Zusammenhang mit dem
Zeugnisbegriff gebracht. Noch die einschldgigen Passagen der Miinsteraner Johannes-Vor-
lesung (1927) und selbst der programmatische Vortrag Der Christ als Zeuge (1934) trennen
Zeugnislehre und Christologie, kennen also auch kein christologisches Selbstzeugnis.

51 BARTH: KD 1V/3, 7.

52 Z.B. BARTH: KD IV/3, 6: ,Eine Erweiterung unserer inhaltlichen Erkenntnis des Ver-
sohnungsgeschehens kommt nicht in Frage.”



158 Henning Theiflen

Ndhert man sich dem Denkgebaude von Barths Versohnungslehre ein-
mal durch diese Hintertiir eines hermeneutischen Zeugnisbegriffs und
nicht durch das Hauptportal des Offenbarungsthemas, vor dem immer
schon der Cherub mit dem zuckenden Flammenschwert wacht, dann er-
gibt sich gerade fiir das Offenbarungsthema eine erhellende Perspektive.
Offenbarung ldsst sich dann namlich als dasjenige Geschehen beschreiben,
das auch im Vergessen des Zeugnisses nicht ungeschehen zu machen ist,
weil es sich darin vielmehr als unvordenklich erweist. Mit dieser konzep-
tionellen Anleihe bei Paul Ricceurss verwandelt sich die Problematik der
double binds in Barths Zeugnislehre meiner Einschatzung nach in eine
doppelte Pointe. Denn nun wird zum einen klar, dass die Offenbarung
nicht konstitutiv auf das Zeugnis angewiesen ist in dem Sinne, dass es sie
ohne dieses nicht gibe. Zum anderen kommt nun auch das relative Recht
der Angewiesenheitsthese zur Geltung, insofern das Zeugnis eine unver-
zichtbare Funktion fiir die Offenbarung erhadlt, nur dass diese nicht die
Konstituierung, sondern die Geltung der Offenbarung betrifft, denn jedes
Zeugnis erhebt fir das Bezeugte einen Wahrheitsanspruch und setzt sich
zugleich dessen Geltung aus, wie man sich am Zeugen vor Gericht leicht
verdeutlichen kann. Ich verstehe also den konzeptionellen Ansatz von
Barths Zeugnislehre so, dass er die eingespielte Korrelation von Faktizitat
und Geltung umbesetzt, die in der Theologie besonders das Problem von
Geschichte und Offenbarung bestimmt hat. Anstatt die Offenbarung, die
nach der Aufklarung nicht mehr einfach als Faktum der Heilsgeschichte
vorausgesetzt werden kann, dem neuzeitlichen Geschichtsbewusstsein zur
Geltungspriifung zu tiberantworten, bildet Barth mithilfe der Zeugniska-
tegorie einen Begriff von Geschichtlichkeit, der das Moment der Geltung
ein- und so die Vorstellung gleichsam nackter Fakten ausschliefdt. Als ge-
schichtliches Faktum kann jetzt nur mehr gelten, was bezeugt wird, das
heifdt, was einen Wahrheitsanspruch erheben und sich diesem zugleich
aussetzen kann.

Durch diese hermeneutische Operation gewinnt Barth Raum fiir einen
neuen Begriff von Offenbarung als Geschehen, der die Faktizitdt des alten
heilsgeschichtlichen Offenbarungsbegriffs durch die Kategorie der Unvor-
denklichkeit ersetzt und so die Voraussetzungen dafiir schafft, das Offen-
barungsgeschehen unabhdngig von seinem Offenbarungscharakter auf seine
Geltung zu befragen. Barths scheinbar unbefangene Rede vom Geschehen
der Offenbarung hat also eine doppelte Stofrichtung, die auf der einen
Seite die Offenbarung, ohne sie voraufklarerisch als schlichtes Faktum zu

53 Vgl. RICGEUR, Paul: Das Rdtsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen — Verzeihen,
tibers.v. BREITLING, Andris/LESAAR, Henrik-Richard mit einem Vorwort v. LIEBSCH, Burkhard
(= Essener kulturwissenschaftliche Vortrage 2). Gottingen: Wallstein 1998, 133-135 zum Un-
vordenklichen. Es handelt sich um eine Vorarbeit zu Ricceurs groffem Alterswerk: RICGEUR,
Paul: Geddichtnis, Geschichte, Vergessen [frz. 2000], {ibers. v. GONDEK, Hans-Dieter (= Uber-
gange 50). Miinchen: Fink 2004.



Gott ist kein Gott der Unordnung 159

begreifen, als geschichtliches Fundament der Theologie festhdlt und das-
selbe Fundament auf der anderen Seite der menschlichen Bezeugung samt
deren Zwiespalt von Wahrhaftigkeit und Liige tiberantwortet. Offenba-
rungstheologie im Sinne dieser Zeugnislehre erhebt einen massiven Wahr-
heitsanspruch, lasst diesen aber auch fiir sich selbst gelten und kann daran
gemessen werden.

Ohne eine derartige Zeugnislehre ware es nicht moéglich, im Offenba-
rungsgeschehen des Kreuzes zwischen victima und sacrificium zu differen-
zieren, weil dann gar nicht gefragt werden konnte, ob ein Geschehen, in
dem Gott sich offenbaren will, auch abgesehen von diesem Willen Gottes
dem Willen Gottes entspricht. Die Differenzierung im Begriff vom Willen
Gottes, die dafiir vorauszusetzen ist, fiihrt nun unmittelbar zur Frage nach
majestdtischer und praziser Verborgenheit Gottes — oder nach Freiheit und
Fremdheit Gottes, wie Barths entsprechende Begriffe in seiner Lehre vom
Selbstzeugnis Christi lauten.54 Dabei rekonstruiert Barth zwischen beiden
einen Zusammenhang, der selbst kreuzestheologischer Art ist, und zwar
nicht nur in dem dogmatischen Sinne, dass Christus in seiner Eigenschaft
als wahrhaftiger Zeuge Barth zufolge unwiderruflich auf die befremdliche
und ,abschreckende® Gestalt des Gekreuzigten festgelegt ist,55s sondern zu-
gleich in dem hermeneutischen Sinne, dass sich in Freiheit und Fremdheit
Christi zwei bestimmte Urteilsformen so miteinander verbinden, dass sie
sich gegenseitig tiberkreuzen. Das ist wie folgt zu erlautern.

Deutlich ist zundchst, dass der wahrhaftige Zeuge, dem Barth sich hier
widmet, in der majestdtischen Freiheit des deus absconditus, die ,allein
Gott einsichtig” ist,56 nicht selbst offenbar werden kann, weil er dann zum
Heil der Menschen erscheinen miisste, was er in seiner nuda majestas ge-
rade nicht bewirkt. Diese Feststellung, dass in der Offenbarung nicht Gott
selbst erscheine, folgt der Verneinungsform des limitativen oder, mit dem
kantischen Begriff, unendlichen Urteils,57 weil es immer noch eine unend-
liche Fiille alternativer Offenbarungsgegenstinde anstelle Gottes offen-
lasst. Dieses unendliche Urteil wird nun aber durchkreuzt, also verneint
durch die Fremdheit des wahrhaftigen Zeugen, der eben nicht in beliebiger
Gestalt, sondern prazise in der Verborgenheit des Gekreuzigten (und in
keiner anderen Gestalt!) erscheint. Diese zweite Verneinung ist daher im
Unterschied zur von ihr verneinten bestimmend (negierend), so dass das
Zeugnis des wahrhaftigen Zeugen die Urteilsstruktur einer Negation der
Limitation aufweist — eine Urteilsform, die Barth bei seinem Marburger

54 BARTH: KD 1V/3, 437-443 (bzw. 448 unter Einschluss der Exkurse) zur Freiheit und
448-459 (470) zur Fremdheit.

55 BARTH: KD IV/3, 436.
56 BARTH: KD 1V/3, 456.
57 Vgl. KANT: KrV, B g5.



160 Henning Theifden

Lehrer, dem Neukantianer Hermann Cohen, kennengelernt hatte.58 Sie
wird bei Cohen zundchst rein erkenntnisphilosophisch dazu herangezo-
gen, um ohne Voraussetzung irgendwelcher Gegenstande allein durch lo-
gische Operationen Geltung zu erzeugen, findet in Cohens postumer Reli-
gionsphilosophie unter Berufung auf Maimonides aber auch Anwendung
auf die gegenstandliche Gotteslehre.59

Vor diesem Hintergrund erscheint es plausibel, die neukantianische Ur-
teilsform der Negation der Limitation auch auf Barths Verstandnis der
gottlichen Verborgenheit zu beziehen. Sie kann tatsiachlich als Beispiel
dieser Urteilsform dienen, an dem das Gegeniiber von modaler und prazi-
ser Verborgenheit deutlich wird. Wir konnten beobachten, dass eine mo-
dale Auffassung der Verborgenheit Gottes seine Freiheit als unumschrank-
te Herrschaft interpretiert, also in Form eines unendlichen Urteils, das
folglich fiir die Beurteilung menschlicher Gemeinschaftsformen keine be-
stimmte Geltung erzeugen kann. Das Verstandnis gottlicher Freiheit, das
in Barths Lehre vom Selbstzeugnis Christi zu beobachten war, kann gera-
dezu als Gegenentwurf zu diesem Konzept unumschrankter Herrschaft
Gottes angesehen werden, also als Bestreitung des unendlichen Urteils
oder eben als Negation der Limitation. Gott ist demzufolge schon in der
nur ihm selbst einsichtigen Freiheit seiner majestatischen Verborgenheit
kein unumschrankter Herrscher, sondern integriert den Widerspruch ge-
gen solch absolute Herrschaft bereits in seine tiber alle menschliche Ge-
meinschaft erhabene Majestat und nicht erst in die Freiheit seiner freiwill-
ligen Selbsterniedrigung zur fremden Gestalt des Gekreuzigten. Die Theo-
logie muss demnach den Begriff des Willens Gottes so konzipieren, dass er
in die vollige Freiheit seiner Willkiirnatur immer schon das Moment der
Geltung aufgenommen hat, durch das Gott bereit ist, seinen unbedingt
geschehensmachtigen Willen gleichwohl zu revidieren und so erst die Ver-
haltensweisen an den Tag zu legen, die die Bibel als kennzeichnend fiir
Gottes Willen versteht, namlich seine Gnade und Barmherzigkeit, aber
auch seine Reue. Alle drei setzen in sich voraus, dass Gott in diesen Wil-
lensduflerungen in Kontrast zu seinem eigenen (vor allem in der Tora, aber
nicht nur dort) offenbarten Willen tritt, um ihn zu tiberdenken und zu ei-
ner Entscheidung zu gelangen, die aufgrund dessen, was diese Willensof-
fenbarung iiber Gottes Wesen aussagt, nicht zu erwarten war und gerade

58 Fiir die reiche Erforschung des Verhiltnisses Barths zum Neukantianismus eines Her-
mann Cohen sei hier lediglich verwiesen auf die monographische Untersuchung von LOH-
MANN, Johann Friedrich: Karl Barth und der Neukantianismus. Die Rezeption des Neukan-
tianismus im ,,R6merbrief* und ihre Bedeutung fiir die weitere Ausarbeitung der Theologie Karl
Barths (= TBT 72). Berlin: de Gruyter 1995, der mehrfach die Inaddquanz der Cohen’schen
Figur fiir Barths theologische Interessen erwahnt (z.B. 117; 296; 299f.).

59 Ein willkirlich herausgegriffenes Beispiel: COHEN, Hermann: (Die) Religion der Ver-
nunft aus den Quellen des Judentums ['1919]. 2. Auflage. Kéln: Melzer 1928, 73 und 76 zum
Thema: Gott als Schopfer.



Gott ist kein Gott der Unordnung 161

deshalb ihrerseits als Ausdruck seines Willens verstanden werden muss.
Kurzum, die Binnendifferenzierung, die im Begriff des Willens Gottes vor-
genommen werden muss, damit die Frage tiberhaupt gestellt werden kann,
ob ein bestimmtes Offenbarungsgeschehen auch abgesehen von seinem
Offenbarungscharakter Gottes Willen entspricht, ist bereits in Gottes ma-
jestatischer Verborgenheit enthalten und nicht erst in der prazisen Ver-
borgenheit des Kreuzes. Der Begriff des Willens Gottes ist durch diese
Differenzierung in dhnlicher Weise metaphorisch gefasst und damit theo-
logisch vertieft, wie es im ersten Abschnitt dieses Aufsatzes fiir den Begriff
des Rechts dargestellt wurde. Dasselbe gilt fiir den Begriff der Freiheit,
wenn er im theologischen Sinne nicht nur gegenstandskonstitutive Will-
kiir, sondern auch gegenstandskritische Entscheidung einschlief3t.

Fragt man zuriick, woher die Theologie all das tiber Gottes Willen jen-
seits seiner Offenbarung sollte wissen kénnen, wenn Gottes Verborgenheit
doch allein Gott einsichtig ist, so kann die Antwort nur lauten, dass die
majestdtische Verborgenheit aus der Offenbarung der prdazisen Verbor-
genheit als deren ,Grenzbegriff® erschlossen wird, wobei im Sinne Kants
diese Grenze (im Unterschied zu einer Schranke) ihr Umgrenztes er-
schliefft und nicht verschlief3t.6c Majestatische und prazise Verborgenheit
klaffen also keineswegs als gottlich-immanente Uberwelt und inkarnato-
rische Heilsgeschichte auseinander, vielmehr zeigt die Verankerung von
Gottes Gnade, Reue und Barmherzigkeit in seiner majestdtischen Freiheit
eine verborgene Menschlichkeit schon des deus absconditus.

Mit eher traditionellen Worten gesagt: Auch wenn Gottes Liebe zu den
Menschen in Jesus Christus offenbar wird, liebt Gott die Menschen doch
bereits von Ewigkeit her. Barths, vor allem unter dem Aspekt der Selbst-
korrektur eines frither vertretenen Christomonismus, viel beachteter Vor-
trag liber Die Menschlichkeit Gottes von 1956 (ThSt[B] 48) - also im werk-
geschichtlich unmittelbaren Kontext seiner Lehre vom Selbstzeugnis Christi!
— scheint auf eine solche, sozusagen transzendentale Menschlichkeit Gottes
hinzuweisen.

Der zuletzt genannte Gesichtspunkt einer transzendentalen, also nicht
christologisch begriindeten Menschlichkeit Gottes ist deshalb von grofer
Wichtigkeit, weil er entscheidende Implikationen fiir die Frage nach der
Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen mit sich bringt. Bekanntlich
ist Barth vor allem in seiner Schrift Christengemeinde und Biirgergemein-
de (1946) deutlich fiir den freiheitlichen und demokratischen Rechtsstaat
als die evangeliumsaffinste Form menschlicher Gemeinschaft eingetreten.&

60 Vgl. KANT, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wis-
senschaft wird auftreten kénnen [1783], A 167 (§ 57).

61 BARTH, Karl: Christengemeinde und Biirgergemeinde [1946], NA in: BARTH, Karl: Recht-
fertigung und Recht — Christengemeinde und Biirgergemeinde - Evangelium und Gesetz, Zi-
rich: Theologischer Verlag Ziirich 1998, 47-80, hier 73f. (Nr. 29) sieht eine ,auffallende Nei-
gung” und ,Affinitdt“ des Evangeliums zu dieser Staatsform.



162 Henning Theifden

Die Begriindung hierfiir gab er strikt christologisch: Weil Gott in Jesus
Christus sein urspriingliches Recht auf den Menschen durchgesetzt habe,
misse auch der Staat auf das Recht gegriindet sein.62 Weil Christus die
Menschen zur Freiheit der Kinder Gottes berufe, miisse sich auch das poli-
tische Zusammenleben der Menschen auf das Grundrecht der Freiheit be-
rufen.63 Man mag hier zustimmen. Aber ob wirklich aus dem Charakter des
christlichen Glaubens als Offenbarungsreligion das Verbot der Geheimdi-
plomatie folgt?64 Man erkennt an diesem leicht abwegigen Beispiel die
theologische Schwierigkeit all der - im Ergebnis bejahenswerten! - Analo-
gisierungen zwischen Christengemeinde und Biirgergemeinde, die in ihrer
christologischen Begriindung liegt, denn Barth erldutert praktisch gar
nicht, in welcher Weise in der Christologie Gott und Mensch so miteinan-
der verbunden waren, dass die Christen in der Biirgergemeinde analog da-
zu handeln konnten, wie Gott in Christus gehandelt hat. Der einschlagige
Abschnitt seiner Schrift kommt im Grunde tiber ein sehr allgemeines
,Mach's wie Gott: werde Mensch“ nicht hinaus, wenn Barth schreibt (Nr.
15): ,Die Christengemeinde ist gegriindet auf die Erkenntnis des einen ewi-
gen Gottes, der als solcher Mensch und so des Menschen Nachster gewor-
den ist, um Barmherzigkeit an ihm zu tun®.65 Hier vermisst man trotz der
Erwahnung der Ewigkeit Gottes, in der er ,als solcher Mensch geworden
sei, den Hinweis, dass Gottes Menschlichkeit eben nicht erst mit der In-
karnation beginnt, sondern bereits der Wille des deus absconditus ist - mit
dem einzigen Unterschied freilich, dass Gnade, Reue und Barmherzigkeit
als zentrale Gestalten dieser Menschlichkeit Gottes beim deus absconditus
ein Ringen des gottlichen Willens mit sich selber sind und daher fiir den
Menschen undurchdringlich, wahrend dieselben gottlichen Eigenschaften
in dem in Jesus Christus offenbarten Gott sein unbedingt heilschaffender
Wille sind. Gleichwohl handelt es sich beim deus absconditus und dem im
Gekreuzigten offenbaren Gott um denselben Willen. Und nur dann, wenn
Gott bereits von Ewigkeit her Gemeinschaft mit dem Menschen sucht,
kann das, was iiber diesen Gott ausgesagt ist, Analogien fiir die mensch-
liche Gemeinschaft aus sich heraus setzen, die nicht erst nachtraglich ge-
schlussfolgert werden miissen. Das ist fiir die Frage nach den mensch-
lichen Gemeinschaftsformen entscheidend. Es impliziert freilich, dass der
Ertrag solcher Analogien nicht so reich sein wird, wie in Barths Christen-
gemeinde und Biirgergemeinde. Es impliziert auflerdem, dass Barths rein
christologische Begriindung, die mit der Identitdt Gottes und seiner chris-
tologischen Selbstoffenbarung arbeitet, zu erweitern ist in Richtung einer
trinitarischen Begriindung, die mit der Identitit von Immanenz und Oko-

62 Vgl. hierzu: BARTH: Christengemeinde und Biirgergemeinde, 66 (Nr. 16).

63 Ich gebe wieder: BARTH: Christengemeinde und Biirgergemeinde, 67 (Nr. 18).

64 So die Behauptung von BARTH: Christengemeinde und Biirgergemeinde, 69 (Nr. 22).
65 Ich zitiere BARTH: Christengemeinde und Biirgergemeinde, 65 (Nr. 15).



Gott ist kein Gott der Unordnung 163

nomie, also majestdtischer und praziser Verborgenheit Gottes operiert.
Was sich auf dieser Grundlage - im Unterschied zum modalen Konzept
der Verborgenheit Gottes — zum theologischen Problem von Konstitution
und Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen sagen lasst, sei nun ab-
schliefSend zusammengetragen.

3. ERGEBNIS

Wenn es stimmt, dass Gott die Menschen von Ewigkeit her liebt und nicht
erst seit der Inkarnation Jesu Christi Gemeinschaft mit ihnen haben will,
dann steht der Mensch gewissermafden immer schon vor dem Thron der
undurchdringlichen Majestat Gottes und kommt in ihrem Wollen und Pla-
nen vor. Er kommt in Gottes Willen nicht nur als dessen Objekt und Part-
ner vor, sondern auch in der inneren Struktur dieses Willens selbst, der
tiber die schopferische, d.h. Gegenstandlichkeit konstituierende Funktion
der Willkiir hinaus das ihm gegeniiber kritisch auf Geltungserzeugung hin-
wirkende Moment der Entscheidung enthalt und so die gottlichen Verhal-
tensweisen der Reue, der Gnade und der Barmherzigkeit ermoglicht, die
nach den biblischen Schilderungen kennzeichnend fiir Gottes Willen sind
und doch zugleich menschliche Ziige an ihm erkennen lassen. Wenn Got-
tes majestatische Verborgenheit und seine prdzise Verborgenheit am
Kreuz nicht auseinanderklaffen, dann sind all jene vermeintlichen Anthro-
pomorphismen in Wahrheit theologisch angemessene Vertiefungen des
gottlichen Willensbegriffs zur Metapher und nicht etwa nachtraglich assi-
milierende Verdeutlichungen aus Riicksicht auf die Rezeptionsfahigkeit
des Menschen. Unter diesen Gegebenheiten lassen sich einige theologische
Satze iber Konstitution (a) und Geltung (b) menschlicher Gemeinschafts-
formen aufstellen.

a) Weil Gottes Freiheit keine unumschrankte Herrschaft ist, sondern
von Ewigkeit her schon in Gottes verborgener Majestit den Menschen in
partnerschaftlicher Gemeinschaft einschliefdt, steht auch jede menschliche
Gemeinschaft verborgen unter der Voraussetzung dieser partnerschaftli-
chen Freiheit und kann nicht die Form unumschrankter Herrschaft anneh-
men. Das impliziert, dass der Staat iliber seine eigenen Voraussetzungen
nicht verfiigen und folglich nur in freiem Entschluss seines partnerschaft-
lich gestalteten Souverans konstituiert werden kann.

b) Weil Gottes Freiheit von Ewigkeit her in eine gegenstandskonstitu-
tive Willkiirnatur und ein gegenstandskritisches Entscheidungsmoment zu
differenzieren ist, das auf die Erzeugung von Geltung zielt, ist auch an jede
unter Berufung auf diese Freiheit konstituierte Gemeinschaft von Men-
schen die Frage zu richten, ob sie unabhangig von diesem Konstitutions-
zusammenhang Gottes Willen entspricht, d.h. ob sie gerecht ist. Das im-
pliziert insbesondere, dass der Staat Gerechtigkeitsprinzipien verpflichtet



164 Henning Theiflen

ist, die er nicht gewahrt, deren Geltung er aber zu kontrollieren gewahr-
leistet (mit einer Unterscheidung von O. Hoffe gesprochen).

Man kann a) als Argument fiir Freiheitlichkeit oder Volkssouveranitit,
also Liberalismus oder Demokratie und man kann b) als Argument fir
Rechtsstaatlichkeit und Gewaltenteilung interpretieren, doch sind die
Analogien beider Argumente deutlich offener als in Barths Christenge-
meinde und Biirgergemeinde, wo eine direkte Anwendbarkeit moglicher-
weise auch gewollt war. In meinen vorgeschlagenen Analogien liegt der
theologische Akzent weder auf dem Pladoyer fiir eine bestimmte Gemein-
schafts- oder gar Staatsform noch fiir einen bestimmten Verfahrens- oder
Verfassungsmodus sondern vielmehr auf dem Problem von Konstitution
und Geltung als solchen. Die Theologie soll meiner Einschitzung nach
jede menschliche Gemeinschaftsform auf ihre Konstitutionsgriinde auf-
merksam machen, die haufig im Bereich des Glaubens liegen, ihr selbst
jedenfalls verborgen sein werden, und sie soll zugleich die Geltungsfrage
artikulieren, die jeder Gemeinschaftsform gerade im Blick auf ihre Kon-
stitutionsgriinde aufgegeben ist.

Aus theologischer Sicht also sollen sich menschliche Gemeinschaften
ihre Konstitutionsgriinde nicht selbst anmafsen, sie aber sehr wohl kritisch
auf ihre Geltung befragen. Das ist, in eine allgemeine Formel gebracht, was
sich vom Standpunkt praziser Verborgenheit Gottes zum Problem mensch-
licher Gemeinschaftsformen sagen lasst. Es handelt sich gewissermafien
um die Umkehrung des modalen Modells solcher Verborgenheit, denn hier
war zu beobachten, dass die Verborgenheit der Konstitutionsgriinde
menschlicher Gemeinschaft ein Urteil tiber ihre Geltung geradezu aus-
schloss. Dieser theologische Zugang schien uns im Ergebnis zur Befesti-
gung der bestehenden Gesellschaftsordnung zu fithren. Aber kénnte man
sich nicht gerade dafiir auf das Titelzitat dieses Aufsatzes berufen?

»,Gott ist nicht ein Gott der Unordnung.“ Dieser Satz aus 1 Kor 14,33a
folgt, logisch betrachtet, der Urteilsform der Negation der Limitation. Thr
Ziel ist nicht die im Bereich der Existenzaussagen ausgesagte Konstitution
von Gegenstdnden, sondern die urteilslogische Erzeugung von Geltung.
Den hier angestellten Uberlegungen empfahl sich daher keine einzelne
Gemeinschaftsordnung als theologisch adaquat. Vielmehr bestand der
theologische Ertrag vor allem in einer Vertiefung zentraler Ordnungs-
begriffe menschlicher Gemeinschaft wie Recht und Freiheit zu theolo-
gischen Metaphern (s.o. 1.). Diese Metaphern fiithrten anhand der Figur des
Rechtsverzichts auf ein Verstandnis der Verborgenheit Gottes, das mittels
einer Differenzierung des Begriffs des gottlichen Willens — ohne Kompro-
mittierung der Eindeutigkeit von Gottes Heilswillen - erlaubt, mensch-
liche Gemeinschaftsformen, gerade wenn sie als gottliche Ordnung ver-
standen werden sollten, auf ihre Gerechtigkeit zu befragen (s.o. 2.). Mir
scheint dieses Verstindnis sogenannter praziser Verborgenheit niher am
Gottesbegriff von 1 Kor 14,33 als das modale Verborgenheitskonzept, das



Gott ist kein Gott der Unordnung 165

eine Riickfrage an die Gerechtigkeit der auf Gottes Stiftung zuriickgefiihr-
ten Ordnungen nicht kennt. Denn der Gott, der kein Gott der Unordnung
ist, ist nach Paulus auch kein Gott der Ordnung(en), ,sondern des Frie-
dens” (1 Kor 14,33b).

Zusammenfassung

Theologische Sozialethik muss zwischen Konstitution und Geltung mensch-
licher Gemeinschaftsformen unterscheiden. Hinsichtlich der Konstitution
eroffnet sie im Begriff der Gnade die Maglichkeit, Rechtsverzicht als rechts-
konstitutiv zu denken. Der theologische Topos in der Geltungsfrage ist die
Lehre von der Verborgenheit Gottes, die kein blofser Modalbegriff ist, son-
dern die von Ewigkeit (und nicht erst in der Inkarnation) bestehende Mensch-
lichkeit Gottes bezeichnet. Ob menschliche Gemeinschaftsformen gerecht
sind, bemisst sich fiir die theologische Sozialethik an dieser Menschlichkeit
Gottes.

Abstract: God is not a God of Disorder. On the theological problem of the
constitution and the validity of human forms of community.

Theological ethics should distinguish between the constitution and the
validity of human forms of community. The two main sections of this essay
investigate these two elements. The first is a comparison between the
Lutheran doctrine of the two kingdoms and the Reformed doctrine of
Christ’s kingship. The second section discusses two alternative understan-
dings of God’s hidden majesty, one associating it with unlimited power, the
other conceiving of it as God’s eternal love and desire for humanity. The
concept of divine grace allows us to think of free renunciation of rights as
constitutive of rights. The theological theme of the hiddenness of God is
relevant for the issue of validity; this theme is not just a modal concept, but
characterizes the humanity of God which exists from all eternity and not
just from the Incarnation. Whether human forms of community are right
should be measured in social ethics by this humanity of God.



	Gott ist kein Gott der Unordnung : zum theologischen Problem von Konstitution und Geltung menschlicher Gemeinschaftsformen

