Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Kants Aufsatz Gber das Ligenverbot und das Problem der Verquickung
von juridischer und gottlicher Gerechtigkeit

Autor: Wyrwich, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS WYRWICH

Kants Aufsatz tiber das Liigenverbot und das
Problem der Verquickung von juridischer und
gottlicher Gerechtigkeit:

[. EINLEITUNG

In seiner berithmten Reaktion auf Benjamin Constant (8:425-4302) vertritt
Kant die haufig kritisierte, aber ebenso bereits haufig verteidigte These,
dass es niemals ein verniinftig legitimiertes Recht geben konne, aus Men-
schenliebe zu ligen. Dabei geht es Kant zumindest nicht prima facie
darum, in dem Aufsatz das Liigen als eine ethisch schlechthin inakzeptable
Tat auszuweisen.3 Vielmehr versucht er den Fokus darauf zu lenken, dass
eine ,gutmiithige Liige [...] auch durch einen Zufall (casus) strafbar wer-
den“ kénne, und zwar auch ,nach biirgerlichen Gesetzen® (8:426). In An-
lehnung an das von Constant ins Feld gefiihrte Beispiel eines Freundes, der
sich bei jemandem versteckt halt und dessen Aufenthaltsort man gegen-
iiber einem potentiellen Morder nur durch eine Liige verbergen konnte,
malt Kant das Szenario wie folgt hypothetisch aus:

Hast du ndamlich einen eben jetzt mit Mordsucht Umgehenden durch eine
Lige an der That verhindert, so bist du fiir alle Folgen, die daraus entsprin-
gen mochten, auf rechtliche Art verantwortlich. Bist du aber strenge bei der
Wahrheit geblieben, so kann dir die 6ffentliche Gerechtigkeit nichts anha-
ben; die unvorhergesehene Folge mag sein, welche sie wolle. Es ist doch mog-
lich, daf}, nachdem du dem Morder auf die Frage, ob der von ihm Ange-
feindete zu Hause sei, ehrlicherweise mit Ja geantwortet hast, dieser doch
unbemerkt ausgegangen ist und so dem Moérder nicht in den Wurf gekom-
men, die That also nicht geschehen wire; hast du aber gelogen und gesagt, er
sei nicht zu Hause, und er ist auch wirklich (obzwar dir unbewuft) ausge-
gangen, wo denn der Moérder ihm im Weggehen begegnete und seine That an
ihm veriibte: so kannst du mit Recht als Urheber des Todes desselben

1 Ich danke dem anonymen Gutachter der Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie fir einige wertvolle Hinweise und Verbesserungsvorschlage.

2 Kants Schriften werden mit Ausnahme der Kritik der reinen Vernunft (= KrV) nach der
Ausgabe der Preuflischen Akademie der Wissenschaften (Berlin: Reimer/de Gruyter 1902ff.)
unter Angabe der Band- und Seitenzahl zitiert. Die Kritik der reinen Vernunft wird nach der
Originalpaginierung der beiden Ausgaben A (1781) und B (1787) zitiert.

3 Kant erldutert zu Beginn des Textes in einer Fuflnote: ,Ich mag hier nicht den Grund-
satz bis dahin schdrfen, zu sagen: ,Unwahrhaftigkeit ist Verletzung der Pflicht gegen sich
selbst.” Denn dieser gehort zur Ethik; hier aber ist von einer Rechtspflicht die Rede” (8:426,
Anm.).



Kants Aufsatz iiber das Liigenverbot 129

angeklagt werden. Denn hadttest du die Wahrheit, so gut du sie wufitest,
gesagt: so ware vielleicht der Moérder {iber dem Nachsuchen seines Feindes
im Hause von herbeigelaufenen Nachbarn ergriffen und die That verhindert
worden. Wer also liigt, so gutmiithig er dabei auch gesinnt sein mag, mufd die
Folgen davon, selbst vor dem biirgerlichen Gerichtshofe, verantworten und
dafiir biafden, so unvorhergesehen sie auch immer sein mdgen. (8:427; vgl.
dazu auch das verwandte Beispiel auf 6:431)

Ich méchte nun zundchst der folgenden Frage nachgehen, die offenbar
noch nicht allzu hadufig gestellt worden ist: Welche Anklage miisste hier
,vor dem biirgerlichen Gerichtshofe“ Kant zufolge genau erhoben werden?
Es bietet sich an, die Antwort in dem unmittelbar vorangehenden
Absatz zu suchen. Dort rekurriert Kant kurz auf die Definition der Liige,
wie sie die Juristen zugrunde legten. Zu dieser Definition werde verlangt,
dass eine Liige auch ,einem Anderen schaden miisse [...] (mendacium est
falsiloquium in praeiudicium alterius)“ (8:426).4 Da man nach Kant nun
demjenigen, ,welcher mich ungerechterweise zur Aussage nothigt [also
dem potentiellen Morder, T.W.], nicht Unrecht thue, wenn ich sie ver-
falsche“ (ebd.), lige es nahe anzunehmen, dass man also unter Umstianden
dem Versteckten durch eine ,schadliche Liige“ ein solches Unrecht tate.
Sucht man etwa im Allgemeinen Landrecht fiir die PreufSischen Staaten von
1794 nach einem moglichst wortlichen Pendant fiir diese ,schadliche Li-
ge“, so konnte man zundchst versuchen, im § 1429 fiindig zu werden. Dort
heif$t es: ,Wer durch einen aufdergerichtlichen Eid jemanden hintergeht,
gegen den wird die Strafe des qualificirten Betrugs (§. 1328.) um die Halfte
erhoht.s Der interne Bezug auf den § 13286 macht deutlich, dass der Ge-
setzgeber hier vor allem an einen geldwerten Betrug gedacht hat. Eine
solche Straftat passt aber offensichtlich nicht zu der Anklage, die Kant in
der oben zitierten Passage andeutet, namlich, dass der Liigner mit Blick
auf den Versteckten dann ,mit Recht als Urheber des Todes desselben an-
geklagt werden® konne. Je nachdem, ob und wie stark das Gericht gewich-
ten kann, dass es dem Ligner ggf. ,unbewusst” war, dass der Versteckte
das Haus gerade verlassen hat, kime hier also zumindest die Anklage der
»fahrlassigen Totung" oder der ,Beihilfe zum Mord”“ in Betracht.7

4 Zu dieser Definition siehe u.a. auch: 27:448.

5 Siehe HATTENHAUER, H. (Hg.): Allgemeines Landrecht fiir die PreufSischen Staaten von
1794. 2. erw. Aufl.,, Neuwied: Luchterhand 1994, 728. Kant erldutert an einer anderen Stelle
die Lige im juridischen Sinne auch tatsidchlich durch das Beispiel des Betrugs: ,Im
rechtlichen Sinne aber will man, daf nur diejenige Unwahrheit Liige genannt werde, die
einem anderen unmittelbar an seinem Rechte Abbruch thut, z.B. das falsche Vorgeben eines
mit jemandem geschlossenen Vertrags, um ihn um das Seine zu bringen” (6:238, Anm.).

6 = ,Ein unter erschwerenden Umstinden veriibter Betrug soll von Amts wegen unter-
sucht, und der Regel nach mit einer dem doppelten Betrage des gesuchten Gewinns gleich-
kommenden Geldstrafe belegt werden“ (HATTENHAUER [Hg.]: Allgemeines Landrecht, 724).

7 Kants Wortlaut schliefdt auch die Maximal-Anklage des Mordes nicht ganz aus, die
auch einen Widerhalt im § 849 (,Befohlner Mord“) finden konnte: ,Wer einem Andern die



130 Thomas Wyrwich

Es erscheint nun fiir eine detailliertere Interpretation aufschlussreich,
dass Hegel in einer Vorlesung tiber die ,Philosophie des Rechts“ genau die-
se Anklage-Option einer ,Beihilfe zum Mord“ heranzieht, allerdings nicht,
um das von Kant aufgestellte und dann von Fichte® aufgegriffene Beispiel
semantisch zu erldutern, sondern um gerade die etwaige Unplausibilitat
des gesamten Moralismus zu exponieren, der sich hinter einer solchen Po-
sition verbirgt. Denn nach Hegel miisste man in dieser Situation nicht dem
Ligner den Vorwurf der Beihilfe zum Mord machen, sondern vielmehr
dem Moralisten, der stur die Wahrheit sagt und den Versteckten unter
Umstdnden ans Messer liefert:

Fichte in seiner Moral stellt den Fall auf, dafd einer wiitend mit dem Dolche
in ein Zimmer dringt und jemanden ermorden will, der sich verborgen hat. Es
fragt sich, ob ein anderer, der mit im Zimmer ist und um den Verborgenen
weify, schlechthin gehalten sein soll, die Wahrheit zu sagen. Der gewohn-
lichen, gemeinen Wahrheiten verschwinden in jedem Augenblicke Tausende.
Im allgemeinen soll allerdings der Mensch mit sich identisch sein und somit
die Idee darstellen. In dem angefiihrten Fall ist jedoch das Sprechen nicht
blof ein Sprechen, sondern ein Handeln, und zwar ein ebensolches, als ob
ich einem andern, der jemand ermorden will und keinen Dolch hat, den
Dolch dazu in die Hand gebe.9

Zunachst ist festzustellen, dass das von Hegel skizzierte Szenario durchaus
im Moglichkeitsbereich des Kantischen Beispiels liegt. Denn es erscheint
ja genauso denkbar, dass der Hausherr die Wahrheit sagt und dass der
»mit Mordsucht Umgehende“ dann auch im Kantischen Beispiel in die
Wohnung eindringt, um den Versteckten zu téten (ohne dass dieser be-
reits entkommen konnte). Es ist also zu konzedieren, dass sowohl in dem
Szenario, das Kant zu Ende denkt, als auch in dem Szenario, das Hegel
ausmalt, duferlich eine ,Beihilfe zum Mord“ vorliegen konnte. Im Ergeb-
nis, so konnte man versuchen zu schlief3en, kime es also auf dasselbe raus.

II. DIE GRENZEN DES JURIDISCHEN DISKURSES UND DIE RECHTFERTIGUNG DER
WAHRHAFTIGKEIT SAMT IHRER FOLGEN

Wie lief3e sich mit Kant auf diese Narration Hegels, fiir den sich offenkun-
dig nur der ,mutige“ Liigner dem Vorwurf der ,Beihilfe zum Mord“ ent-

Veriibung einer Mordthat befohlen, aufgetragen, oder ihn dazu gedungen hat, ist als der
Ridelsfithrer des begangenen Mordes zu bestrafen. (HATTENHAUER (Hg.): Allgemeines
Landrecht, 706). Aber in diesem Fall miisste man den bei Kant noch nicht weiter bestimm-
ten ,Urheber des Todes“ mit dem ,Rddelsfithrer des begangenen Mordes“ bzw. mit dem
»,Morder” vollauf identifizieren, was durch den Text nicht gedeckt zu sein scheint

8 Siehe FICHTE, Johann Gottlieb: System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissen-
schaftstlehre (1798), 3. Hauptstiick, § 23, II (etwa in: Sdmmtliche Werke (1845/46), fotomech.
Nachdruck. Berlin: de Gruyter 1971, Bd. IV, 288-290).

9 HENRICH, Dieter (Hg.): Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Philosophie des Rechts. Die Vor-
lesung von 1819/20 in einer Nachschrift. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983, 118f.



Kants Aufsatz tiber das Liigenverbot 131

ziehen kann, antworten? Vermutlich wiirde Kant nicht bestreiten, dass ein
Gericht auch den Aufrichtigen de facto wegen Beihilfe zum Mord ver-
urteilen konnte und dass dies in korrespondierenden empirischen Fallen
vielleicht gar nicht unwahrscheinlich ware. Bestreiten miisste er allerdings,
dass eine solche Verurteilung ,mit Recht (8:427) geschehen wiirde. Die
auf den Aufrichtigen gemiinzte Formulierung: ,so kann dir die o6ffentliche
Gerechtigkeit nichts anhaben“ (ebd.) ist offenkundig normativ (und nicht
funktional oder prohabilistisch) gemeint: sie darf dir objektiv gesehen
nichts anhaben, weil sie dann eben nicht ,im Recht“ ware, weil du in dem
einen Augenblick ja gegen kein sittliches Gesetz verstofien hast. Wie aber
soll ein Gericht dies mit einiger oder gar mit letzter Sicherheit feststellen?
Nach welchem Kriterium soll es denjenigen, der den mit Mordsucht Um-
gehenden moglicherweise notgedrungen ins Haus und so zum Versteckten
fiihrt,o freisprechen, denjenigen aber, der den mit Mordsucht Umgehen-
den durch eine Liige aus dem Haus lenkt, wo dieser auf den gerade Fliich-
tenden zufadllig trifft, wegen Beihilfe zum Mord verurteilen? Die Antwort
kann nur lauten: Das ,biirgerliche Gericht” miisste eine hinreichende Ein-
sicht in das Motiv des Handelnden erlangen konnen, um tatsachlich ,mit
Recht“ urteilen zu konnen, es miisste etwa nachweisen konnen, dass je-
mand hier ganz bewusst gelogen hat. Und dies scheint auch der Grund
dafiir zu sein, warum Kant bereits im Titel des Aufsatzes auffdlligerweise
ein Motiv (,...aus Menschenliebe zu ligen“) mit heranzieht,» obwohl es sich
doch im Kern um einen juridischen Diskurs handeln soll, innerhalb dessen
- so Kants Auskunft in der Metaphysik der Sitten — die Feststellung der
blofen ,Legalitat“ einer Handlung gerade ,ohne Riicksicht auf die Trieb-
feder derselben (6:219) erfolge.

Wiare also ausschliefdlich der dufierlich identische Handlungsablauf als
Beurteilungskriterium gegeben, nach dem beide Akteure jeweils im Ergeb-
nis etwas ,objektiv Korrektes‘ sagen und der im einen Szenario nach Kant

10 Dijeses vielleicht unvermeidliche ins-Haus-Fiihren des ,mit Mordsucht Umgehenden®
ist dann nach der Kantischen Konstruktion dezidiert nicht das Motiv desjenigen, der die
Wahrheit sagt. Sein Motiv ist es, ,strenge bei der Wahrheit® (8:427) zu bleiben. Alles Wei-
tere sei dann in diesem Szenario topologisch als beiherspielender ,Zufall* anzusehen: ,Es
war blof8 ein Zufall (casus), da die Wahrhaftigkeit der Aussage dem Einwohner des Hauses
schadete, nicht eine freie That (in juridischer Bedeutung). [..] Er selbst thut also hiemit
dem, der dadurch leidet, eigentlich nicht Schaden, sondern diesen verursacht der Zufall.
Denn Jener ist hierin gar nicht frei, um zu wahlen: weil die Wahrhaftigkeit (wenn er einmal
sprechen mufd), unbedingte Pflicht ist“ (ebd.). Diese Zusammenhdnge scheint mir Jonk-
Gook KIM in seinem Aufsatz zum Thema: Kants Liigenverbot in sozialethischer Perspektive,
in: Kant-Studien 95 (2004) 226-234, nicht hinreichend zu wiirdigen, wenn er demjenigen,
der im Kantischen Beispiel die Wahrheit sagt, einen ,Eventualvorsatz“ (228) mit Blick auf
die moglichen Folgen fiir den Versteckten unterstellt.

1 Auch im Beispiel heifdt es: ,so gutmiithig er dabei auch gesinnt sein mag"“ (8:427; H.v.m.).

12 Man gehe ggf. zusatzlich davon aus, dass die Angeschuldigten in beiden Szenarien die
Aussage verweigerten und so nichts dazu beitriigen, dem Gericht etwas an Hand zu geben,



132 Thomas Wyrwich

zum Freispruch, im anderen jedoch zur Verurteilung fithren miisste, so
misste das ,biuirgerliche Gericht” sich jeweils ganz auf die Motiverfor-
schung im Inneren des Delinquenten stiitzen und verlassen kénnen. Dies
diirfte aber demselben schon aus transzendentalphilosophischen Griinden
nicht (hinreichend) moglich sein. Schon in der Kritik der reinen Vernunft
gibt Kant zu bedenken:

Die eigentliche Moralitat der Handlungen (Verdienst und Schuld) bleibt uns
daher, selbst die unseres eigenen Verhaltens, ginzlich verborgen. Unsere Zu-
rechnungen kénnen nur auf den empirischen Charakter bezogen werden [der
im vorliegenden Problemfall aber méglicherweise nicht als Unterscheidungs-
merkmal taugt!, T.W.]. Wie viel aber davon reine Wirkung der Freiheit, wie
viel der bloffen Natur und dem unverschuldeten Fehler des Temperaments
oder dessen gliicklicher Beschaffenheit (merito fortunae) zuzuschreiben sei,
kann niemand ergriinden und daher auch nicht nach volliger Gerechtigkeit
richten.1

Der Einzige, der dies vielleicht von aufden mit volliger Gerechtigkeit rich-
ten konnte, ware Gott.4 Das biirgerliche Gericht miisste also in eine Art
gottliches Gericht transponiert werden, oder anders ausgedriickt: die biir-
gerliche Gerichtsbarkeit verweist hier offenbar immer schon auf eine mo-
ralisch-gottliche, nach der der sture Aufrichtige und der Liigner mit letz-
tem ,Recht” gerichtet werden konnten. Auch wenn Kant diesen Schluss in
dem Aufsatz iiber das Liigenverbot nicht explizit zieht, so verwendet er im
direkten Anschluss an das oben zitierte Beispiel ein Adjektiv, dessen Dis-
krepanz zur Terminologie einer reinen ,biirgerlichen Gerichtsbarkeit” ins
Auge sticht: ,Es ist also ein heiliges, unbedingt gebietendes, durch keine
Convenienzen einzuschrankendes Vernunftgebot: in allen Erklarungen
wahrhaft (ehrlich) zu sein® (8:427, H.v.m.; Kant H. getilgt). Vor dem biir-
gerlichen Gerichtshof ginge es ,also“ um etwas, was letztlich ,heilig® ist.
Dass Kant die selbstauferlegte Beschrankung auf die Betrachtung einer
blof3en ,Rechtspflicht (8:426, Anm.; s.0o. Anm. 3) nicht ganz durchhalt,
scheint auch aus einer Feststellung hervor, die er nochmals am Ende des
Textes mit Bezug auf einen potentiellen Liigner trifft: Dieser zeige, ,dafd er
die Wahrhaftigkeit nicht fiir Pflicht an sich selbst anerkenne (8:430) -
eine Formulierung, die viel starker auf die eigentlich aufien vor gelassene

um tuber die Frage ,Reine Zufalligkeit oder fahrldssige Inkaufnahme der Folge?“ zu entschei-
den.

B KrV A 551/B 579 Anm., vgl. auch die Parallelstellen 6:392 sowie 8:284f.

14 Siehe 5123, 5:140 (,Er mufd allwissend sein, um mein Verhalten bis zum Innersten
meiner Gesinnung in allen moéglichen Fillen und in alle Zukunft zu erkennen“) sowie alle
Stellen, an denen der ,Herzenskiindiger“ (6:67, 6:99, 18:725 [Refl. 6454] u.6.) thematisch
wird. - Demgegentiber diirfte der ,menschliche Richter®, der ,das Innere anderer Menschen
nicht durchschauen® (6:95) und der nur ,nach empirischem Mafistabe“ (6:25, Anm.) urteilen
kénne, bei seinem Versuch, in dem Szenario den ,dolus oder das Vorsetzliche® (19:21, Refl.
6478) festzustellen, an eine Grenze stoflen (vgl. auch Kants Ausfithrungen zum ,forum hu-
manum® auf 27:161).



Kants Aufsatz tiber das Liigenverbot 133

,Pflicht gegen sich selbst (8:426, Anm.) als auf eine Rechtspflicht gegen
andere gemiinzt zu sein scheint.’s

Der Grenzfall der juridischen Maximalrelevanz des Motivs markiert so
einen Bereich, in dem das Recht, inversiv zur ,Aufhebungslogik® Hegels,
auf die Moral, auf die reine Gesinnung zuriickverweist. Ist diese Deutung
aber haltbar, so scheint mir auch die kritische Uberpriifung eines Fazits
angezeigt zu sein, das der einflussreiche Kant-Interpret Julius Ebbinghaus
einmal mit Blick auf den Kantischen Aufsatz gezogen hat:

Und was ist nun aus dem ungliicklichen Manne geworden, der seinen Freund
nach allem Gesagten also wirklich nicht durch eine Liige vom Tode retten
darf, und aus dem noch Ungliicklicheren, der vielleicht eben deswegen er-
mordet wird? Thr Schicksal ist, wie man vielleicht mit Unwillen bemerkt ha-
ben wird, ganzlich aus der Diskussion ausgeschieden. Aber dies ist ja, wenn
die Diskussion eine philosophische sein sollte, ganz unvermeidlich.16

Es ist zwar richtig, dass das ,Schicksal® des sturen Aufrichtigen und seines
im schlimmsten Fall ermordeten Freundes in dem Aufsatz selbst, der nur
oberflachlich ein Rechtsproblem zum Gegenstand hat, nicht mehr thema-
tisiert wird. Allerdings halt auch der Deontologe Kant an anderen Stellen
in seinem Werk Begriindungsressourcen dafiir bereit, dass auch die Folgen
einer Handlung nicht als moralisch irrelevant angesehen werden miissen.
So charakterisiert er etwa im Theodizee-Aufsatz die Haltung des bibli-
schen Hiob, der die unbedingte sittliche Verpflichtung zugleich ,als die
unmittelbare Erklarung und Stimme Gottes“ ansehe (8:264; vgl. 8:264f.),7
wie folgt:

Hiob dagegen - der mit Entriistung betheuert, da ihm sein Gewissen seines
ganzen Lebens halber keinen Vorwurf mache; was aber menschliche unver-
meidliche Fehler betrifft, Gott selbst wissen werde, dafd er ihn als ein ge-
brechliches Geschopf gemacht habe - erklart sich fiir das System des unbe-
dingten gottlichen Rathschlusses. ,Er ist einig,” sagt er, ,er machts, wie er will".
(8:265)

Kant wiirde nun, wieder bezogen auf das Liigenbeispiel, freilich nicht sa-
gen wollen, dass nun auch der Morder, den ich aufgrund meiner wahren

15 Dass die Liige im juridischen Sinne keine Verletzung einer Pflicht gegen sich selbst
darstellt, hat Kant in einer Vorlesung klar herausgestellt: ,[D]ie Liige ist im ethischen Sinn
allerdings als eine Uebertretung einer Pflicht gegen sich selbst zu betrachten, da sie die Ach-
tung gegen seine eigene Person verletzt. Der Jurist kennt und wendet sie nur insoweit an, als
sie eine violation der Pflichten gegen andere (off. juridicorum) involvirt, und versteht darun-
ter ein falsiloquium dolosum in praejudicium alterius: er sieht also auf die Folgen und Ver-
haltnif fiir andere. Dies macht es aber nicht zur Pflicht, gegen sich selbst“ (27:604f.).

16 EBBINGHAUS, Julius: Kant’s Ableitung des Verbots der Liige aus dem Rechte der Mensch-
heit (1954), abgedruckt in: GEISMANN, G./OBERER, H. (Hgg.): Kant und das Recht der Liige.
Wiirzburg: Kénigskausen & Neumann 1986, 75-84, hier 84.

17 Zur Identifizierbarkeit von Gott/Gottlichkeit und ,reiner praktischer Vernunft® bei
Kant siehe auch: 4:408f.; 21:145; 22:104f.; 116, 118; 28:1076.



134 Thomas Wyrwich

Aussage unter Umstdnden notgedrungen ins Haus lenke, etwas Gutes tut
oder dass gar der Mord selbst dann auch Ausdruck eines gottlichen Will-
lens sei. Aber der Aufsatz tiber das Liigenverbot und der Theodizee-Auf-
satz lassen zusammen genommen den Schlufd legitim erscheinen, dass ein
potentiell stur Aufrichtiger (dhnlich wie Hiob) seine gute Tat und sich die
daraus notwendig ergebenden Folgen aus seiner Perspektive als gerechtfer-
tigt ansehen konnen muss.’8 Andernfalls wiirde man die Konsequenz zie-
hen miissen, dass aus einem guten Willen gezielt ,Boses” folgen kann, was
aber fiir Kant die Konzeption eines ,an und fiir sich Gute[n]“ (28:1099) und
damit jedes wahrhaft ,Guten“ von vornherein zunichte machen wiirde.9

I11. ZUSAMMENFASSUNG UND WEITERE UBERLEGUNGEN

Ich habe im Vorangegangen versucht, Griinde daftir ausfindig zu machen,
dass sich neben der moralischen auch die biirgerlich-juristische Beurtei-
lung des Aufrichtigen und des Liigners in dem Beispiel letztlich nicht ohne
eine intelligible Motiv- bzw. Gesinnungserforschung (hinreichend) be-
werkstelligen lasst. Vor diesem Hintergrund erscheint mir auch das gegen

18 Diese starke Formulierung speist sich schon aus der Perspektive einer ,authentischen
Theodicee“ (8:264). In der Metaphysik der Sitten lenkt Kant die Aufmerksamkeit zundchst
darauf, dass derartige negative Folgen dem moralisch Handelnden ,nicht zugerechnet”
werden konnen: ,Die guten oder schlimmen Folgen einer schuldigen Handlung - imgleichen
die Folgen der Unterlassung einer verdienstlichen - kénnen dem Subject nicht zugerechnet
werden (modus imputationis tollens). [Absatz] Die guten Folgen einer verdienstlichen -
imgleichen die schlimmen Folgen einer unrechtmafligen Handlung konnen dem Subject
zugerechnet werden (modus imputationis ponens).“ (6:228; vgl. auch A 554f./B 582f, 6:7
Anm. und 6:41) Die negativen Folgen der Unterlassung einer verdienstlichen Handlung kon-
nen dem Subjekt offensichtlich deswegen nicht zugerechnet werden, weil es sich dann um
die Unterlassung einer schuldigen, gebotenen Handlung hitte handeln miissen. - Eine rigo-
ristische Form der ,Rechtfertigung der Folgen*® lasst sich bei Kant auch der Passage aus dem
Ewigen Frieden entnehmen, in der er den Grundsatz: ,fiat iustitia, pereat mundus“ (8:378)
zur Begriindung mit heranzieht. Den hier implizierten ethischen Rigorismus hat dann im
Anschluss an Kant iibrigens auch Fichte vertreten, vgl. etwa: ,Was geboten wird, thut er ein-
fach und ohne Kliigeln; was nicht geboten wird, und wo kein Gebot ist, da bleibt er leblos”
(Sittenlehre von 1812, in: Samtliche Werke, Bd. XI, 100). - Es ware iiberdies zu erwagen, ob
nicht auch Kants These, dass ein unvollkommenes Wesen darauf hoffen dirfe, dass Gott
dasjenige Gute, ,was nicht in seinem Vermdogen ist, [...] durch héhere Mitwirkung ergdnzt”
(6:52; siehe auch 6:139; 7:43f.; 10:2178f. u.6.), als ein Fall dieser ,Rechtfertigung der Folgen®
angesehen werden kann.

19 Die von Reinhard BRANDT gegen Kants Position ins Feld gefiihrte Auffassung, dass wir
»als Individuen das Recht und die Pflicht haben, den sittlichen Ausnahmezustand in An-
spruch zu nehmen und das Gute tiber das Gesetz zu stellen® (in BRANDT, R.: Die Bestimmung
des Menschen bei Kant. Hamburg: Meiner 2007, 386), konnte mit Kant zunachst als eine
begriffliche contradictio in adiecto angesehen werden. BRANDTS plausibel anmutende ,Ge-
genbeispiele“ (siehe BRANDT, R.: Immanuel Kant - Was bleibt? Hamburg: Meiner 2010, 117-
120) sehen sich dessen ungeachtet mit der systematischen Riickfrage konfrontiert, ob dann
in Ausnahmefdllen auch eine ,Rettungsfolter oder der Abschuss eines Flugzeuges zur Ret-
tung einer groflen Anzahl von Menschen erlaubt (oder gar Pflicht) sein sollte, wenn in dieser
Weise ,,das Gute“ iiber das Gesetz gestellt werden soll.



Kants Aufsatz {iber das Liigenverbot 135

die Kantische Position ins Feld gefithrte Argument, dementsprechend
miisste nun also auch derjenige, der einen Juden versteckt halt, gegeniiber
der Gestapo den Versteckten verraten,zc in zumindest zwei Hinsichten
nicht tiberzeugend zu sein: Zum einen handelt es bei der NS-Legislative
und -Judikative, die sukzessive Biirger um ihren Personen- und Rechts-
status gebracht hat, zweifellos um keine ,biirgerliche Gerichtsbarkeit im
Kantischen Sinne, die hier eine legitime Verurteilung vornehmen konnte.
Zum anderen konnte und miisste auch in einem Kantischen Paradigma
derjenige, der mutig und grofde Gefahren auf sich nehmend den Aufent-
haltsort eines Versteckten verleugnet, zumindest moralisch besser beur-
teilt werden als jemand, der den Aufenthaltsort aus Furcht oder gar aus
Treue zu einer faschistischen Ideologie willfahrig preisgibt. Dessen unge-
achtet verhdlt sich eben nur derjenige in der von Kant speziell zuge-
schnittenen Kommunikationssituation, in diesem idealisierten Laborato-
rium der reinen Vernunft rechtskonform, der hier seiner ,heilige[n]“
(8:427) Rechtspflicht zur Wahrhaftigkeit in Aussagen, die er nicht vermei-
den kann, nachkommt und daher offenbar aus einer Pflicht heraus die
Wahrheit sagt. Dabei wird hdufig nicht hinreichend gewiirdigt, dass Kant
das Szenario gerade so konstruiert, dass der Versteckte sich frei bewegen
und durch die Hintertiir entkommen kann. In dem Beispiel ist es also ge-
rade ungewiss und nicht vorhersehbar, wie der ,Zufall“ (ebd.) die weiteren
Ereignisse lenken wird, nachdem der Hausherr etwa die Wahrheit gesagt
hat, so dass hier zumindest nicht uneingeschriankt von einer dilemmati-
schen Situation gesprochen werden kann.» Was aber ware, wenn im An-
schluss an die wahrheitsgemdfe Auskunft des Hausherrn das Aufgreifen
des Versteckten durch den Hascher genauso ,gewif“ wdre wie beispiels-
weise das bevorstehende ,Ersaufen” (6:235), das Kant im Kontext seiner Er-
orterung des ,Nothrechtes” zum Anlass nimmt, jemanden, der deswegen
einen anderen von einem gemeinsamen, zu kleinen Flofd st6t und da-
durch totet, zwar keine juridisch-moralische Legitimation, jedoch eine
Straffreiheit zuzubilligen? Bestdnde bei einer solchen analogen epistemi-
schen Gewissheit22 ein Dilemma zwischen der Pflicht zur Wahrhaftigkeit

20 Vgl. etwa: HINMAN, Lawrence M.: Ethics. Belmont, CA: Thomson Wadsworth 2008,
175f.

21 Dies ist meines Erachtens beispielsweise gegeniiber den Ausfithrungen von Jens TIM-
MERMANN: Kant und die Pflicht aus Liige. Zur Auflésung moralischer Dilemmata in einer
kantischen Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 107.II (2000) 267-283, hier 275f. und 278, so-
wie von Michael CHOLBI: The Murderer at the Door: What Kant Should Have Said, in: Philo-
sophy and Phenomenological Research LXXIX.1 (2009) 17-46, hier u.a. 23, in Erinnerung zu
rufen. Kant verhandelt in dem Aufsatz dementsprechend kein rechtskasuistisches Problem.

22 Oder wiirde Kant diese von vornherein nicht einrdaumen, weil es sich im Fall des be-
vorstehenden ,Ersaufens” um eine Naturnotwendigkeit handelt, im Fall des versteckten Ver-
folgten aber immer um menschliche, freie und daher nicht vorausberechenbare Interaktio-
nen geht?



136 Thomas Wyrwich

und der moéglichen Pflicht, einem Versteckten Hilfe zu leisten?23 Kant sagt
dazu nichts. Was er in dem Aufsatz iiber das Liigenverbot im Kern (ledig-
lich) zum Ausdruck bringen will ist, dass es weder eine Pflicht noch ein
Recht zu liigen geben konne, weil sich das Recht durch die Einrdumung
eines solchen schon begrifflich seine eigene Grundlage entziehen wiirde.>4
Derjenige, der seiner Pflicht zur Wahrhaftigkeit in Situationen, in denen er
Aussagen nicht vermeiden kann, nachkommt, macht sich damit sogar das
Prinzip allen Rechts zu seiner Handlungsmaxime. Die damit verbundene
Harte, ja vielleicht sogar das emotionale Martyrium, das mit einer solchen
Maximenwahl fiir Leib und Leben einhergehen kann, fokussiert Kant auch
an einer anderen prominenten Stelle seines Werkes. So gilt ihm in der
Kritik der praktischen Vernunft derjenige, der selbst dann nicht bereit
ware, ein ,falsches Zeugnis wider einen ehrlichen Mann“ (5:30) abzulegen,
wenn ein Fiirst ihn mittels eines aufgestellten Galgens dazu zwingen
wollte, als Prototypus eines freien Menschen (vgl. 5:30).25 Das Beispiel in
dem Aufsatz tiber das Liigenverbot zeugt aber insofern von einer noch
groferen Harte, als hier nicht das eigene, sondern das Leben eines Dritten
moglicherweise auf dem Spiel steht.26 Dass die menschliche Neigung, das
8. Gebot in dieser Situation ,aus Menschenliebe® zu brechen, letztlich eine
Modifikation des ,Hangs zum Bésen“ darstellen soll, bleibt fiir das natiirli-
che Empfinden eine Provokation. Kant untermauert dieselbe mit der
These, dass der Mensch in dieser Situation unvermoégend sei, alle ,unvor-
hergesehene[n] Folge[n]“ (8:427) einzukalkulieren, und dass der Versuch,
dies doch zu tun, bereits dazu tendiert, die unbedingte Forderung der Ver-

23 In diesem Kontext scheint es — ungeachtet des etwaigen Dilemmas - interessant zu
bemerken, dass auch zeitgendssische juristische Kommentare ,sittliche und religiose Pflich-
ten“ als mogliche Griinde fiir die ,Grenzen der Zumutbarkeit der Hilfeleistung“ angeben, sie-
he SATZGER, H./SCHMITT, B./WIDMAIER, G. (Hgg.): StGB: Strafgesetzbuch. Kommentar. Koln:
Heymann 2009, 2130.

24 Denn die Wahrhaftigkeit ist die ,Basis aller auf Vertrag zu griindenden Pflichten
(8:427), sie ist die Quelle aller ,Rechte, die auf Vertragen gegriindet werden” (8:426).

25 Nach Kants Systematik wiirde wohl nur der menschgewordene ,Heilige des Evangelii“
(4:408) das Vernunftgebot in dieser Situation immer befolgen. Einen solchen Menschen
kénnte man Kantisch betrachtet auch einen (gewaltlosen) ,Martyrer der reinen praktischen
Vernunft nennen.

26 Ganz anders bewertet Kant jedoch die laut biblischem Text von Abraham geforderte
Bereitschaft zur ,Opferung” seines Sohnes Isaaks. Nach Kant hdtte Abraham auf die ,ver-
meinte gottliche Stimme® wie folgt antworten miissen: ,Dafd ich meinen guten Sohn nicht
todten solle, ist ganz gewifd; dafd aber du, der du mir erscheinst, Gott sei, davon bin ich nicht
gewifl und kann es auch nicht werden“. (7:64) Allein als Folge einer rein moralischen und
damit rein verniinftigen Forderung kann es nach Kant gerechtfertigt sein, ein menschliches
Leben moglicherweise zu gefahrden, sei es das eigene oder ein fremdes. Dieser Linie folgt er
auch an einer einschlagigen Stelle zur Strafgerechtigkeit in der Metaphysik der Sitten, an der
er den ,pharisdischen Wahlspruch: ,Es ist besser, daf ein Mensch sterbe, als daf das ganze
Volk verderbe®, wie folgt kommentiert: ,[denn] wenn die Gerechtigkeit untergeht, so hat es
keinen Werth mehr, dafd Menschen auf Erden leben.“ (6:332f.)



Kants Aufsatz iiber das Liigenverbot 137

nunft zu relativieren.27 Im Subtext des Aufsatzes scheint mir Kant darauf
insistieren zu wollen, dass die rationale Uberzeugung von Recht und Moral
einen Glauben einschlief3en muss, dass die unvermeidlichen Implikationen
einer moralischen Tat in einer Welt, in der Ungewissheit und Zufall herr-
schen, vor der reinen Vernunft des Handelnden und damit auch vor einer
gottlichen Vernunft gerechtfertigt sein miissen und dass daher auch die et-
waigen Opfer von Untaten Dritter nicht einfach im Strudel des Naturme-
chanismus untergehen.28

27 Vgl. dazu, neben anderen Stellen, 8:370.

28 Dergestalt hilt Kant etwa in seinen Vorlesungen {iber die philosophische Religions-
lehre zumindest an der ,majestdtische[n] Idee von einem allgemeinen Weltgerichte“ fest:
»Die Gerechtigkeit wird demnach nicht deswegen Strafen iiber den Verbrecher verhangen,
damit dadurch sein oder Anderer Bestes erreichet werde, sondern um den Frevel zu be-
strafen, womit er die Gesetze iibertreten und sich der Gliickseligkeit unwiirdig gemacht hat.
Diese vergeltenden Strafen sollen erst in unserm ganzen Daseyn offenbar werden, und kon-
nen auch nur darnach richtig bestimmet, und geschatzet werden; daher die majestdtische
Idee von einem allgemeinen Weltgerichte.“ (28:1087) Dass auch das ,hochste Gut® (= der
Zweck, die Materie der reinen praktischen Vernunft) bei Kant vom kritischen Standpunkt
aus in letzter Instanz als Idee einer verwirklichten moralischen Gerechtigkeit angesehen
werden kann, habe ich zu zeigen versucht in: From Gratification to Justice. The Tension be-
tween Anthropology and Pure Practical Reason in Kant's Conception(s) of the "Highest Good",
in: Heidemann, D. (Hg.): Kant-Yearbook 3. Berlin: de Gruyter 2011, 91-105.



138 Thomas Wyrwich

Zusammenfassung

In seiner Abhandlung ,Uber ein Vermeintes Recht aus Menschenliebe zu
liigen“ vertritt Kant die These, dass es selbst gegeniiber einem potentiellen
Morder nicht erlaubt sei, den Aufenthaltsort eines versteckten Freundes
durch eine Liige zu verbergen. Vielmehr kénne der gutmiitige Liigner sogar
vor einem ,btirgerlichen Gerichtshof* dafiir (mit) verantwortlich gemacht
werden, wenn der Mérder dann in Folge der Liige den Versteckten ,zufdllig*
aufgreifen konne. Der vorliegende Aufsatz lenkt nun zundchst die Aufmerk-
samkeit darauf, dass der Morder aber auch genauso durch die gebotene
wahrheitsgemdfSe Aussage des Hausherrn zu dem Versteckten gelenkt
werden konnte, ein Szenario, das Hegel ausmalt, um die Kantische Position
zu kritisieren. Der Aufsatz versucht daraufhin zu zeigen, dass die Schuld-
frage, die hier vor Gericht verhandelt werden miisste, zu einem reinen Gesin-
nungsproblem werden konnte. Der juridische Diskurs, so die zentrale These
des Aufsatzes, verweist hier von sich aus immanent auf die Perspektive einer
»gottlichen” Gerichtsbarkeit, innerhalb derer die Motive mit letztem Recht
gerichtet werden konnten. In dieser gottlichen bzw. rein verniinftigen, philo-
sophischen Perspektive muss der Aufrichtige dann auch alle Folgen der
gebotenen Handlung als ,,gerechtfertigt“ ansehen kénnen.

Abstract: Kant’s essay on the prohibition of lying and the problem of the
confusion between juridical and divine justice

In his paper “On a Supposed Right to Lie from Philanthropic Concerns,”
Kant claims that it is not even allowed to conceal by means of a lie the
hiding place of a friend from a possible murderer. Indeed, the good-natured
liar could even be held jointly responsible in a civil court proceeding if the
murderer caught the friend “accidently” as a consequence of the lie. This
essay first draws attention to the possibility that the murderer could also be
led to the hidden friend by the truthful statement of the homeowner, a
scenario that Hegel imagines in order to criticize the Kantian position. After
that, this essay argues that the question of guilt that a court would have to
decide on here could be transformed into a pure problem of inner attitude.
The juridical discourse of itself immanently points to the perspective of a
“divine” jurisdiction, in which the motives would have to be judged finally.
This is the central claim of this essay. In this divine or purely rational,
philosophical perspective, the honest man must be able to regard all the
consequences of the demanded action as “justified.”



	Kants Aufsatz über das Lügenverbot und das Problem der Verquickung von juridischer und göttlicher Gerechtigkeit

