
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Der Egoismus in der Republik Montesquieus

Autor: Fröhlich, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Fröhlich

Der Egoismus in der Republik Montesquieus

Die Geschichte der politischen Ideen ist wohl vor allem deshalb so
faszinierend, weil die einzelnen politischen Theorien nur schwer in ihr zu
verordnen sind. Montesquieu zeigt dies auf exemplarische Weise. Sein
Hauptwerk De l'esprit des lois ist nur schwer zu fassen. Interpretationen
gibt es dementsprechend zuhauf - damals wie heute. Während der
Französischen Revolution als Befürworter und Bewahrer der alten Monarchie
verschrien1, mutierte er zum Konstrukteur der modernen, auf Gewaltenteilung

beruhenden Demokratie.2 Doch selbst innerhalb der letzten
Jahrzehnte war und ist sich die Forschung nicht im Klaren, wie Montesquieus
Hauptwerk De l'esprit des lois interpretiert werden soll. Zählt Montesquieu
nun zu den Befürwortern des entfesselten Egoismus à la Mandeville3
eingeschränkt durch eine Smith'sche „unsichtbare Hand"4, steht er in der
Tradition des klassischen Republikanismuss, ist er ein Vermittler zwischen

1 Vgl. LARRÈRE, Catherine: Montesquieu and the Modern Republic. The Republican
Heritage in Nineteenthcentury France, in: CARRITHERS, David W./COLEMAN, Patrick (Hgg.):
Montesquieu and the Spirit ofModernity. Oxford: Voltaire Fondation 2002, 235-249, hier 235.

2 Vgl. HIDALGO, Oliver: Montesquieu und die Folgen, in: HIDALGO, Oliver/HERB,
Karlfriedrich (Hgg.): Die Natur des Staates. Montesquieu zwischen Macht und Recht. Baden-
Baden: Nomos 2009, 181-195, hier 182-183.

3 Vgl. SPECTOR, Céline: Vices privés, vertus publiques, in: CARRITHERS, David W./COLE-
MAN, Patrick (Hg.): Montesquieu and the Spirit of Modernity. Oxford: Voltaire Fondation
2002,127-157, hier 127-157.

4 Vgl. RAHE, Paul Anthony: Soft Despotism, Democracy's Drift: Montesquieu, Rousseau,
Tocqueville & the Modern Prospect. New Haven: Yale University Press 2009, 25. WILHELM, Uwe:
Montesquieu und die Theorie der Mischverfassung. Zur Geschichte einer politischen Idee, in:
Saeculum 53 (2002), 75-92, hier 83.

5 Vgl. POCOCK, J.G.A.: The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the
Atlantic Republican Tradition. New Jersey: Princeton University Press 1975, 486-493. Pocock
zieht eine Linie der politischen Theorien von der Antike über Machiavelli, James Harrington
und Montesquieu bis hin zu den Gründervätern der USA. Indirekt - also im Vergleich
zwischen den politischen Theorien Machiavellis und Montesquieus - wird diese These von
Matteucci und von Paul Carrese unterstützt. Matteucci erkennt bei beiden Denkern eine
positive Bewertung des verbalen Konfliktes in Bezug auf die Stabilität des Staates, vgl.
MATTEUCCI, N.: Machiavelli, Harrington, Montesquieu e gli „Ordini" di Venezia, in: Pensiero
politico 3 (1970) 337-369, hier 364-365. Carrese geht noch weiter, wenn er schreibt: „A
moderated Machiavellism is at the heart of Montesquieu's political science and conception
of a modern republic in his doctrine of the separation of powers." CARRESE, Paul: The
Machiavellian Spirit of Montesquieu's Liberal Republic, in: RAHE, Paul (Hg.): Machiavelli's
Liberal Republican Legacy. Cambridge: Cambridge University Press 2006, 121-142, hier 126.

Eine gegenteilige Meinung findet sich bei Judith Shklar, vgl. SHKLAR, Judith N.: Montesquieu
and the New Republicanism, in: BOCK, Gisela/SKINNER, Quentin/VlROLI, Maurizio (Hgg.):
Machiavelli and Republicanism. Cambridge: Cambridge University Press 1990, 265-279.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 105

Antike und Moderne6, befürwortet er einen neuen Republikanismus7 oder
will er mit seinem Hauptwerk gar der schnöden Wirklichkeit den Spiegel
der (im politischen Sinne) tugendhaften antiken Republiken vorhalten8?
Ist Montesquieu nun der Monarchie oder doch eher den republikanischen
Systemen zugeneigt?9 Der Franzose selbst hält sich bedeckt, wenn er
schreibt:

„Toute l'Europe a lu mon livre, et tout le monde est convenu qu'on ne pou-
voit découvrir si j'étois plus porté pour le gouvernement républicain ou pour
le gouvernement monarchique. Et, effectivement, il y auroit eu de la
petitesses d'esprit à choisir, parce qu'en effet ces deux gouvernement sont très
bons, et que le meilleur des deux est celui dont on jouit."10

Dass es Montesquieu mit dem erwähnten Zitat ernst meinte, erachte ich
angesichts seines umfangreichen Hauptwerkes und dessen Anspruch auf
eine universelle Analyse von Staat und Gesellschaft für glaubwürdig. Die
breite Diskussion über seine Präferenzen macht hinsichtlich des
möglichen Erkenntnisgewinns auch wenig Sinn, zumal konkrete Hinweise in
seinem Werk kaum auszumachen sind. Erkenntnisreicher und sehr viel
interessanter ist jedoch das eigentliche Kernproblem im Denken Montesquieus,

das ich hier in einer Frage konkretisiere: Wie gelingt es, den
Menschen in einem stabilen Staat leben zu lassen, wenn sein Verhalten
bestimmt wird durch zwei entgegengesetzte Kräfte, nämlich die gesell-
schaftsfördernden Tugenden einerseits und den Egoismus andererseits?
Dass der Egoismus in der Monarchie hinsichtlich der Stabilität förderliche

6 Vgl. BÖHLKE, Effi: ,Esprit de nation'. Montesquieus politische Philosophie. Berlin: Spitz
t999, 35. Ernst Schulin spricht bezüglich Montesquieus Stellung in der Frühaufklärung von
einer Zwitterstellung, vgl. SCHULIN, Ernst: Die Französische Revolution. 3. Auflage. München:
Beck 1990, 170.

7 Sharon Krause glaubt im Englandkapitel Montesquieus eine neue Art von Republik zu
erkennen, vgl. KRAUSE, Sharon: The Spirit of Separate Powers in Montesquieu, in: Review of
Politics 62 (2000), 231-265, hier 237. Judith N. Shklar meint, dass Montesquieu anders als
Machiavelli eben nicht eine gemeinwohlorientierte Republik wolle, sondern bezüglich des

egoistisch nutzenmaximierenden Individuums in England das Ideal zu erkennen glaube, vgl.
SHKLAR: Montesquieu and the New Republicanism, 265-269.

8 Vgl. RUSSO, Elena: The Youth of Moral Life. The Virtue of the Ancients from Montesquieu

to Nietzsche, in: CARRITHERS, David W./COLEMAN, Patrick (Hgg.): Montesquieu and the

Spirit ofModernity. Oxford: Voltaire Fondation 2002, 101-123.
9 Mark Hulliung (vgl. HULLIUNG, Mark: Montesquieu and the Old Régime. Berkeley:

University of California Press 1977) und Pocock (vgl. POCOCK: The Machiavellian Moment.)
setzen Montesquieu in die republikanische Tradition. Montesquieu selbst trägt nicht viel zur
Klärung dieser Frage bei. Laut Wolfang Reinhard gilt Montesquieu aber als Monarchist, vgl.
REINHARD, Wolfgang: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend der Französischen
Revolution, in: FENSKE, Hans/MERTENS, Dieter/REINHARD, Wolfang/ROSEN, Klaus: Geschichte
der politischen Ideen. Von der Antike bis zur Gegenwart. 5. Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer
Taschenbuch 2000, 241-376, hier 335.

10 MONTESQUIEU, Charles-Louis: Réponses et explications données à la Faculté de Théologie,

in: MONTESQUIEU: Œuvres complètes. Editiert von Roger Caillois. Band II. Paris: Gallimard

1951, 1172-1195, hier 1183.



io6 Martin Fröhlich

Energien freizusetzen vermag, während in der Republik diese menschliche
Eigenschaft nur zum Untergang führen kann, ist in der Forschung
anerkannt. Diese Überlegung stelle ich im Folgenden in Frage. Wie noch zu
zeigen sein wird, ist der menschliche Egoismus nicht nur in der Monarchie,

sondern auch in der Republik von entscheidender Bedeutung. Die
Republik Montesquieus - so meine These - würde wie die Monarchie ohne
den Antrieb des Eigeninteresses wohl kaum funktionieren.

Beginnen möchte ich mit einer kleinen Auslegeordnung der politischen
Theorie Montesquieus. Es bleibt jedoch bei einer Tour d'horizon, denn
eine eingehende Untersuchung würde den Rahmen dieses Artikels sprengen.

Danach befasse ich mich mit dem Egoismus im politischen Denken
des Juristen. Aufmunternd fordert Montesquieu seine Leser auf:

„Mais il ne faut pas toujours tellement épuiser un sujet, qu'on ne laisse rien à

faire au lecteur. Il ne s'agit pas de faire lire, mais de faire penser."11

Denken wir also nach...

Die Regierungsformen - zuerst eine kleine Auslegeordnung

Anders als Machiavelli, Harrington und Hobbes will Montesquieu keinen
Idealstaat für ein gegebenes abstraktes Menschenbild12 entwerfen. Er schlägt
einen anderen Weg ein. Die besonderen Charaktereigenschaften eines
jeden Volkes werden seiner Meinung nach durch klimatischen und
moralischen Determinanten bestimmt. Anhand der Analyse verschiedener
Gesellschaften aus Antike und Gegenwart versucht er allgemeingültige
Prinzipien und Gesetzmässigkeiten zu eruieren, mit deren Hilfe er den
optimalen Zusammenhang zwischen Regierungsformen, Umwelteinflüssen und

11 MONTESQUIEU, Charles-Louis: De l'esprit des lois, in: MONTESQUIEU: Œuvres complètes.
Editiert von Roger Caillois. Band II. Paris: Gallimard 1951, 227-995, hier Buch XI, Kapitel 20,

430.
12 In seinen Eloge de la sincérité schreibt Montesquieu bezüglich einer einheitlichen

menschlichen Charakterisierung: „Mais, par bonheur ou par malheur, les hommes ne sont ni
si bons ni si mauvais qu'on les fait, et, s'il y en a fort peu de vertueux, il n'y en a aucun qui
ne puisse le devenir." MONTESQUIEU, Charles-Louis: Eloge de la sincérité, in: MONTESQUIEU:
Œuvres complètes. Editiert von Roger Caillois. Band I. Paris: Gallimard 1951, 99-107, hier 100.
Zum Menschenbild im Allgemeinen bei Montesquieu vgl. BLAUIG, Andreas: Gesetz und
Leidenschaft - Das Menschenbild als Prämisse in Montesquieus Staatstheorie, in: HIDALGO,
Oliver/HERB, Karlfriedrich (Hgg.): Die Natur des Staates. Montesquieu zwischen Macht und
Recht. Baden-Baden 2009, 49-65.

'3 In seinem „Essai sur les causes qui peuvent affecter les esprit et les caractères" und in
seinem „De l'esprit des lois" formuliert Montesquieu eine für uns heutige Menschen seltsam
anmutende Theorie über den Zusammenhang von Temperatur, den menschlichen Nerven
und dem Gemütszustand. Vgl. MONTESQUIEU, Charles-Louis: Essai sur les causes qui peuvent
affecter les esprits et les caractères, in: MONTESQUIEU: Œuvres complètes. Editiert von Roger
Caillois. Band II. Paris: Gallimard 1951, 39-68.

4 Die moralischen Determinanten meinen die Gesamtheit von Religion, Gesetzen, Sitten
und Gebräuchen. Vgl. MONTESQUIEU: Essai sur les causes, 58.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 107

Völkern zu erklären versucht.^ In südlichen Ländern finden sich aufgrund
des heissen Klimas eher Despotien, während in den nördlichen, kälteren
Gegenden eher Monarchien und Republiken geeignet erscheinen. Je grösser

ausserdem das Territorium desto ungeeigneter sind republikanische
Systeme und desto mehr machen Monarchien das Rennen. Grossreiche
allerdings funktionieren praktisch nur als Despotien. All diese Zusammenhänge

hat sich der Gesetzgeber zu vergegenwärtigen. Eine zentrale Regel
ist überdies, dass er nie entgegen dem Charakter eines Volkes Gesetze
entwirft, „car nous ne faisons rien de mieux que ce que nous faisons
librement, et en suivant notre génie naturel."16 Sein wichtigster Charakterzug
ist jedoch ein „esprit de moderation"1?. Belustigt schreibt er über die anderen

drei Staatsdenker:

„Machiavel étoit plein de son idole, le duc de Valentinois. [...] Arrington
[heisst Harrington, MF] ne voyoit que la république d'Angleterre, pendant
qu'une foule d'écrivains trouvoient le désordre partout où ils ne voyoient
point de couronne [könnte auf Hobbes gemünzt sein, MF]."18

Montesquieu beschreibt die Funktionsweise dreier Regierungsformen: die
Republik (demokratischer wie aristokratischer Prägung), die Monarchie
und die Despotie. Seine Analyse stützt sich auf die Ordnungsbegriffe
Natur („nature") und Prinzip („principe"). Mit der Natur einer Regierungsform

meint der Jurist die Anzahl der Regierenden bezüglich derjenigen der
Regierten sowie die grundlegenden Staatsstrukturen.^ Er unterteilt in
Republik, Monarchie und Despotie, wobei erstere wiederum eine
demokratische und eine aristokratische Variante kennt. In der demokratischen
Republik sind alle Bürger gleichzeitig Regierende und Regierte, während
bei der aristokratischen Variante eine kleine Schicht über die Mehrheit das

Sagen hat. In der Monarchie wie in der Despotie verkörpert jeweils eine
Person die oberste Instanz im Staat. Der rein quantitative Unterschied
zwischen den Regierungsformen weicht dem qualitativen, wenn es um die
Abgrenzung der Monarchie zur Despotie geht. Der Adel, der Klerus und
das Parlament zusammen bilden die Zwischengewalten, deren Interessen
eine bremsende Wirkung auf einen alles wollenden Herrscher entfalten
und ihn in die Rolle eines gemässigten Monarchen zwingen. Da in einer
Despotie die Zwischengewalten fehlen, sind dem Willen des Herrschers
keine Grenzen gesetzt. Hier kommt eine weitere Kategorisierung zum Zug,
nämlich die Einteilung in „gemässigte" bzw. „ungemässigte" Regierungs-

Vgl. FRÖHLICH, Martin: Mysterium Venedig. Die Markusrepublik als politisches Argument

in der Neuzeit Freiburger Studien zur Frühen Neuzeit). Bern: Peter Lang 2010, 229F.
16 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 5, 559.
V MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XXIX, Kapitel 1, 865.
18 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XXIX, Kapitel 19, 882t. [Hinzufügungen von

mir, MF]
•9 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 1, 239.



io8 Martin Fröhlich

formen, die nicht bloss die Freiheit des Staates garantieren, sondern
insbesondere den Bürgern mehr bzw. weniger Freiheit vor dem Staat gewähren.20

Konkret erreicht wird dies, indem der menschliche Hang zum
Machtmissbrauch durch eine Gegenmacht eine Einschränkung erfährt.21 In
der englischen Verfassung - so wie Montesquieu sie beschreibt - glaubt
der Franzose ein solches System des Checks-and-balances zu erkennen.
Die defmitorische Nähe der Monarchie zur Despotie und einschlägige
Bemerkungen im De l'esprit des lois sind als Kritik am Absolutismus zu
interpretieren.22

Die Prinzipien (principe) sind dem Menschen innewohnende
Leidenschaften, die der jeweiligen Regierungsform angepasst ihr Leben einhauchen

und sie stabilisierend. Wolfgang Reinhard spricht von „Wert- oder
Leitvorstellungen des Handelns"24. Eine der Regierungsform angepasste
Erziehung soll die favorisierte menschliche Eigenschaft erzeugen und stärken.

Stabilität erreicht eine demokratische Republik, wenn die Bürger ihr
Eigeninteresse dem Gemeinwohl unterordnend, während in der aristokratischen

Variante die Adeligen sich einer gewissen Mässigung ihres
Machtanspruchs zu befleissigen haben26. In der Monarchie ist die Ehre das oberste

Leitmotiv, wobei es sich philosophisch um eine falsche, weil
eigennützige Ehre handelt.27 In der Despotie schliesslich schwingt die Furcht
das Zepter. Diese Staatsform hat eine Zwitterstellung in der Theorie Mon-
tesquieus. Zum einen handelt es sich um eine eigene Regierungsform, zum
anderen bezeichnet sie die zu vermeidende Degeneration bzw. Entartung
aller Formen, d.h. der Republik, der Monarchie und letztlich eben auch

20 Vgl. Montesquieu definiert den „gouvernement modéré" folgendermassen: „Pour
former un gouvernement modéré, il faut combiner les puissances, les régler, les tempérer, les
faire agir, donner, pour ainsi dire, un lest à l'une, pour la mettre en état de résister à une
autre ; c'est un chef-d'œuvre de législation, que le hasard fait rarement, et que rarement on
laisse faire à la prudence." MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Kapitel V, Buch 15, 297.

21 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 4, 395. „Pour qu'on puisse
abuse du pouvoir, il faut que, par la disposition des choses, le pouvoir arrête le pouvoir."

22 Vgl. BOESCHE, Roger: Fearing Monarchs and Merchants: Montesquieu's Two Theories of
Despotism, in: The Western Political Quarterly 43 (1990), 741-761, hier 746.

23 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 1, 25of. „L'une est sa structure
particulière [hier ist die Natur gemeint], et l'autre les passions humaines qui le font
mouvoir." [Hinzufügung MF]. Ob dieser Ordnungsbegriff tatsächlich eine Erfindung Montes-
quieus ist, wie Uwe Wilhelm behauptet, sei dahingestellt, vgl. WILHELM, Uwe: Montesquieu
und die Theorie der Mischverfassung. Zur Geschichte einer politischen Idee, in: Saeculum, 53
(2002), 75-92, hier 83.

24 REINHARD: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend der Französischen
Revolution, 336.

25 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 3, 251-253.
26 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 4, 254.
27 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257. „II est vrai que,

philosophiquement parlant, c'est un honneur faux qui conduit toutes les parties de l'État; [...]"



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 109

der Despotie28. Allgemeine Anerkennung in der Forschung erfährt die
Ansicht, dass die Kernfrage Montesquieus Hauptwerkes letztlich die Vermeidung

der Despotie ist.
Bis zum elften Buch bleiben gemischte Verfassungen unerwähnt.29 Erst

im sechsten Kapitel des erwähnten Buches beschreibt Montesquieu eine
gemischte und gewaltenteilige Regierungsform3° am Beispiel Englands3i.
Mit der Frage nach dem Ziel einer jeden Regierungsform führt er ein neues
Ordnungsprinzip ein. Während Rom als Ziel die Eroberung verfolge, die
Monarchie den Ruhm des einzelnen und sozusagen als Nebenprodukt eine
Art „esprit de liberté", hat die englische Verfassung als Endzweck die Freiheit

- verstanden zum einen als die Freiheit des Staates und zum anderen
als die Freiheit des Bürgers vor dem Staat. Über die Stellung dieses Kapitels

im Gesamtwerk gehen die Meinungen auseinander, denn hier gelten
die Ordnungsbegriffe „Natur" und „Prinzip" offenbar nicht mehr. Bereits
über die Natur ist sich die Forschung nicht einig.32 Sharon Krause nennt
das montesquieusche England „a popular state with a constitutional
balance of power"33, während Michael A. Mosher eher eine „monarchy of
some sort"34 zu erkennen glaubt. Norbert Campagna findet es schwierig,
die englische Staatsform zu definieren.35 Laut Nannerl O. Keohane sei

mangels einer genauen Definition England neben der Republik, der

28 Interessanterweise kann die Despotie als eine Entartung des gesellschaftlichen
Wesens selber entarten. Bezüglich dieser seltsamen Entartung einer bereits entarteten
Regierungsform spricht Walter Kuhfuss zu Recht von einem „definitorischen Leerraum", vgl.
KUHFUSS, Walter: Mässigung und Politik. Studien zur politischen Sprache und Theorie
Montesquieus. München: Wilhelm Fink 1975,127.

29 Vgl. WILHELM: Montesquieu und die Theorie der Mischverfassung, 83.

3° Bereits um die „richtige" Bezeichnung dieser Verfassung ringt die Forschung. Alois
Riklin nennt sie eine „gewaltenteilige Mischverfassung" (vgl. Riklin, Alois: Mischverfassung
und Gewaltenteilung. Institut für Politikwissenschaft, Universität St. Gallen, Beträge und
Berichte 140 [1990]), während Uwe Wilhelm sie als eine Gewaltenteilung bezeichnet, die von
Elementen der Mischverfassung umrahmt wird (vgl. WILHELM: Montesquieu und die Theorie
der Mischverfassung). Ulrike Seif wiederum glaubt statt einer Gewaltenteilung eine
Machtbalance zu erkennen (vgl.: SEIF, Ulrike: Der missverstandene Montesquieu: Gewaltenbalance,
nicht Gewaltentrennung, in: Zeitschrift für neuere Rechtsgeschichte 22 (2000), 149-166).

31 Zu Recht nennt Ursula Haskins Gonthier das England Montesquieus „a myth and a

model", vgl. GONTHIER, Ursula Haskins: Montesquieu and England. Enlightened Exchanges,
1689-1755. London: Pickering & Chatto 2010, 141.

32 Vgl. ZURBUCHEN, Simone: Republik oder Monarchie? Montesquieus Theorie der gewal-
tenteiligen Verfassung Englands, in: HIDALGO, Oliver/Herb, Karlfriedrich (Hgg.): Die Natur
des Staates. Montesquieu zwischen Macht und Recht. Baden-Baden 2009, 79-97, hier 79. Für
eine Übersicht über die diesbezügliche Forschung vgl. FRÖHLICH: Mysterium Venedig, 225-
228.

33 KRAUSE: The Spirit ofSeparate Powers in Montesquieu, 237.
34 MOSHER, Michael A.: Monarchy's Paradox. Honor in the Face of Sovereign Power, in:

CARRITHERS, David W./MOSHER, Michael A./Rahe, Paul A. (Hgg.): Montesquieu's Science of
Politics. Essays on the Spirit of Laws. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers 2001, 159-
229, hier 162.

35 Vgl. CAMPAGNA, Norbert: Montesquieu. Eine Einführung. Düsseldorf: Parerga 2001, 56.



no Martin Fröhlich

Monarchie und der Despotie am besten als vierte Form zu deklarieren.36
Larrère wiederum glaubt im Englandkapitel eine Verschmelzung aller
Qualitäten sowohl der antiken republikanischen wie auch der modernen
monarchischen Staatsgebilde zu erkennen.37 Montesquieu selbst schreibt
skeptisch, die ehemalige Monarchie Englands habe mit der Aufhebung der
Zwischengewalten die Gefahr der Despotie heraufbeschworen, die nur
durch die ausgeklügelte Gewaltenteilung gebannt werde.38 Wie würde das

Prinzip dieser Regierungsform aussehen? Laut Uwe Wilhelm kann es kein
belebendes Prinzip geben, denn das gewaltenteilige System sei nur
funktionstüchtig, solange keine störenden Menschen dabei seien.39 Ähnlich der
Mischverfassung seien auch die Prinzipien aller Regierungsformen im
politischen System Englands in einer ausgeklügelten Balance vertreten,
argumentiert Russo.40 Paul Rahe hingegen versucht zwischen den Zeilen
zu lesen und gewissermassen einen Blick hinter die Kulissen zu werfen.
Alle Bürger dürfen in England innerhalb der Schranken des Gesetzes frei
ihren Interessen und Freuden frönen, was sie einerseits zu kleinen Königen,

andererseits jedoch in ihrer Nutzenmaximierung einsam werden lässt,
was unterschwellige Angst generiert. Die Furcht - eigentlich das Prinzip
der Despotie - wird im durch die Gewaltenteilung ausgelösten Konflikt der
Anhänger der Exekutiven und derjenigen der Legislativen in das
staatstragende Prinzip der politischen Aufmerksamkeit umgewandelt.41

Das Eigeninteresse in der Republik, der Monarchie und in England

In der Forschung gibt es mehrere Meinungen zu der Frage, ob Montesquieu

nun ein moderner Befürworter des egoistisch-nutzenmaximierenden
Bürgers sei, dessen Verhalten - gelenkt durch die „invisible hand" à la
Adam Smith - trotzdem gemeinwohlfördernd wirkt, oder ob er doch eher
älteren Ansätzen folge4A Die Diskussion wird angefacht durch den in den

36 Vgl. KEOHANE, Nannerl O.: Virtuous Republics and Glorious Monarchies. Two Models
in Montesquieu's Political Thought, in: Political Studies 20 (1972), 383-396, hier 393.

37 Vgl. LARRÈRE: Montesquieu and the modern republic, 240.
38 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 248. „Les Anglois, pour favoriser

la liberté, ont ôté toutes les puissances intermédiaires qui formoient leur monarchie. Ils
ont bien raison de conserver cette liberté ; s'ils venoient à la perdre, ils seroient un des
peuples les plus esclaves de la terre."

39 WILHELM: Montesquieu und die Theorie der Mischverfassung, 87.

4° RUSSO: The Youth ofMoral Life, 118.

41 Vgl. RAHE, Paul A.: Forms of Government: Structure, Principle, Object, and Aim, in :

Carrithers, David W./MOSHER, Michael A./RAHE, Paul A. (Hg.) : Montesquieu's Science of
Politics. Essays on the Spirit ofLaws. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers 2001, 69-108,
hier 84-90.

42 Laut Uwe Wilhelm sucht Montesquieu ein politisches System, das auch Bürger ohne
jegliche politische Tugenden in ihrem Verhalten gemeinwohlfördernd wirken. Ähnlich sieht
es Celine Spector. J.G.A. Pocock vertritt den Standpunkt, dass Montesquieu in der Reihe des
klassischen Republikanismus zu sehen ist.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 111

ersten elf Büchern generierten Gegensatz zwischen den selbstgenügsamen,
gemeinwohlorientierten Bürgern einer Republik und den scheinbar egoistisch

handelnden Individuen in der Monarchie und im montesquieuschen
England. Montesquieu selbst macht keine Anstalten, seine Präferenzen
offen zu legen. Zum einen macht er keinen Hehl aus seiner Bewunderung
für die antiken Republiken43, zum anderen lässt er aber durchblicken, dass

ihm die Monarchie näher liegt.44 Eine fruchtbare Annäherung an das
Problem liesse sich meiner Meinung nach am besten über das Eigeninteresse

und dessen Rolle in der Theorie Montesquieus bewerkstelligen.
Gehen wir also nochmals auf die Regierungsform Republik ein und setzen
diese bezüglich ihrer Natur und ihrem Prinzip in den Gegensatz zur
Monarchie und zum politischen System in England. Der Fokus hierbei liegt
auf der Stellung des Eigeninteresses in den drei Staatsformen.

Grundsätzlich stellt Effi Böhlke in der Reihe der Staatsformen, beginnend

mit der Republik über die Monarchie bis hin zu Despotie, eine
Abnahme des menschlichen Sozialverhaltens fest.45 Dabei verliert die
„politische Tugend" - d.h. die selbstständige persönliche Rücknahme
zugunsten des Gemeinwohls - an Bedeutung.46 Soll die Einschränkung des
Machtmissbrauchs als Voraussetzung der bürgerlichen Freiheit (abgesehen
von der Despotie) wirksam bleiben, muss die fehlende Sozialität durch
Zunahme der Institutionalisierung ersetzt werden. Paradebeispiel für die
Institutionalisierung wäre das England Montesquieus, welches offenbar
über kein belebendes und stabilisierendes Prinzip verfügt. Ist der Franzose
also ein Befürworter der „unsichbaren Hand"?

43 Einige Beispiele: MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 4, 266; Buch III,
Kapitel 3, 252; Buch III, Kapitel 5, 255. In seinen „Pensée" schreibt Montesquieu: "Quand on
pense à la petitesse de nos motifs, à la bassesse de nos moyens, à l'avarice avec laquelle nous
cherchons de viles recompenses, à cette ambition si différente de l'amour de la gloire, on est
étonné de la difference des spectacles, et il semble que, depuis que ces deux grands peuples
[Rom und Sparta] ne sont plus, les hommes se sont raccourcis d'une coudée." MONTESQUIEU:
Mes Pensées, in: MONTESQUIEU: Œuvres complètes. Editiert von Roger Caillois. Band I. Paris

1951, 973-1574, hier Nr. 598, 1127.

44 MONTESQUIEU: Dossier de l'esprit des lois, in: MONTESQUIEU: Œuvres complètes.
Editiert von Roger Caillois. Band II. Paris 1951, 996-1117, hier Nr. 201, 1040. „De tous les
gouvernements que j'ai vus, je ne me préviens pour aucun, pas même pour celui que j'aime le plus,
parce que j'ai le bonheur d'y vivre."

45 BÖHLKE, Effi: Soziomoralische Dispositionen politischer Ordnungen. Montesquieus
politisches Denken, in: MÜNKLER, Herfried (Hg.): Bürgerreligion und Bürgertugend. Debatten
über die vorpolitischen Grundlagen politischer Ordnung. Baden-Baden: Nomos 1996, 103-126,
hier i2of.

46 Ein Monarch, der über sein Volk regiert, bedarf weniger Tugend als das Volk in einer
Republik, welches mit seinen eigenen Gesetzen sich selbst beschränken muss. „Car il est
clair que dans une monarchie, où celui qui fait exécuter les lois se juge au-dessus des lois, on
a besoin de moins de vertu que, dans un gouvernement populaire, où celui qui fait exécuter
les lois sent qu'il y est soumis lui-même, et qu'il en portera le poids." MONTESQUIEU: De

l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 3, 251.



112 Martin Fröhlich

Die demokratische Republik

Beginnen wir mit der demokratischen Republik. Da hier jeder Bürger
zugleich den Untertan und den Souverän verkörpert, müssen sie sich in ihrer
Machtausübung selber in Schranken halten. Die politische Tugend
definiert Montesquieu als „un renoncement à soi-même, qui est toujours une
chose très pénible. On peut définir cette vertu, l'amour des lois et de la
patrie"47. Da es sich um ein Gefühl handelt, bedarf es keiner besonderen
Intelligenz.48 Die Liebe zum Vaterland als Gefühl bestimmt die Handlung
des Bürgers und nicht rationale Überlegungen.49 Diese Liebe bedinge
allerdings, dass der Bürger das Gemeinwohl vor seine eigenen Interessen
stelle. Montesquieu bringt es auf den Punkt: In der Republik, spricht der

Bürger von „Wir", in einer Monarchie von „Ich".50 Das „Wir" kommt jedoch
nicht von selbst, wie Diana Schaub richtig erkannte. Es bedarf hierfür
einer exzellenten Erziehung, wobei dem Familienvater hierbei die
entscheidende Rolle als Vorbild zukommt.51 Grundlage für die politische
Tugend ist die ökonomische Gleichheit.52 Die Bürger sollen arm sein, der
Reichtum gebührt der Republik.53 Schwindet diese Tugend, nimmt der
Ehrgeiz ihren Platz in den Herzen der Bürger ein und die Republik wird
die Beute privater Interessen.54 Landwirtschaft ist dementsprechend die
adäquate ökonomische Basis einer Republik, denn im Schweisse seines

Angesichts lernt der Bürger die nötige Bescheidenheit. Die notwendigerweise

kleinen Felder müssen allerdings unter den Bürgern gleich verteilt
werden.55 Doch auch die Handelstätigkeit ist fähig, ökonomische Gleichheit

und ein gewisses Mass an Bescheidenheit zu generieren, sofern sie

nicht der Kumulation des Reichtums dient.56 Überhaupt widmet sich
Montesquieu intensiv der gleichmässigen Verteilung der Güter. Hier lassen
sich Parallelen zu James Harrington erkennen, der in der Verteilungsfrage

47 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 5, 267.
48 Montesquieu: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 2, 274.
49 RuSSO: The Youth ofMoral Life, 114.

5° Montesquieu: Dossier de l'esprit des lois, Nr. 233, 1048. „Pour prouver que les moeurs
conviennent mieux à la bonne république qu'à la bonne monarchie : c'est que, dans les
bonnes républiques, on dit : Nous, et, dans les bonnes monarchies, on dit : Moi."

51 Vgl. SCHAUB, Diana J.: The Regime and Montesquieu's Principles of Education, in:
CARRITHERS, David W./COLEMAN, Patrick (Hgg.): Montesquieu and the Spirit of Modernity.
Oxford: Voltaire Fondation 2002, 77-100, hier 90L

52 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 279.
53 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 3, 275.
54 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 5, 267.
55 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 279.
56 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 280.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 113

den Schlüssel für die Stabilität der Republik zu erkennen glaubte.57 Zu
allem Überdruss bedarf eine demokratische Republik zusätzlich einer
Kontrollbehörde, welche die Gemeinwohlorientierung der Bürger überprüft

und mögliche Zuwiderhandlungen sofort bestraft. Es handelt sich um
die Zensoren.58 Die Bürger in einer Republik scheinen angesichts des
allumfassenden Gemeinwohls bei gleichzeitiger Rücknahme des Eigeninteresses

ein relativ trostloses Dasein zu fristen, insbesondere wenn
Montesquieu als Vergleich das Leben von Mönchen heranzieht, die bar aller
Freuden nur noch die Liebe zu den Ordensregeln zu finden vermögen.59
Für das Eigeninteresse scheint es in der Republik keinen Platz zu geben.
Diana Schaub schreibt denn auch: „Republics attempt to reconcile the
public and private spheres through the sacrifice of the private."60

Um der Rolle des Eigeninteresses näher zu kommen, müssen wir einen
Blick in die Rezeptionsgeschichte wagen. In der Forschung ist die
Ähnlichkeit mit der politischen Theorie Niccolo Machiavellis seit langem
bekannt.61 Ökonomische Gleichheit, arme Bürger und reicher Staat62 und
die die Gesellschaft belebende und den Staat stabilisierende politische
Tugend sind Begrifflichkeiten, die sich auch bei Machiavelli finden lassen.
Insbesondere des Florentiners zentrale These, dass der verbale, unblutige
aber stete Konflikt zwischen Adel und Volk auf die Republik eine positive
Auswirkung habe, habe Eingang gefunden in Montesquieus gesamte
Theorie.^ Carrese glaubt, selbst zwischen der Gewaltenteilung und Machiavellis

Konflikt einen Zusammenhang zu erkennen: „A moderated Machia-
vellism is at the heart of Montesquieu's political science and conception of
a modern republic in his doctrine of the separation of powers."64 Natürlich
übersieht Carrese dabei nicht die zentralen Unterschiede.^

57 Im Gegensatz zu Harrington glaubt Montesquieu nicht an die Wirksamkeit eines
Ackergesetzes, vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 5, 276.). Vielmehr bedarf es

rigoroser Erbschaftsgesetze, vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 280.
58 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 7, 282.
59 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 4, 274.
60 SCHAUB: The Regime and Montesquieu's Principles ofEducation, 91.
61 Eine kleine Übersicht: MATTEUCCI: Machiavelli, Harrington, Montesquieu e gli „Ordini"

di Venezia; POCOCK: The Machiavellian Moment; CARRESE: The Machiavellian Spirit of
Montesquieu's Liberal Republic.

62 Siehe hierzu z.B.: MACHIAVELLI, Niccolo: Discorsi. Gedanken über Politik und
Staatsführung. Übers, von Rudolf Zorn. 2. Auflage. Stuttgart: Kröner 1977, Buch I, Kapitel 37, 101.

63 Vgl. MATTEUCCI: Machiavelli, Harrington, Montesquieu e gli „Ordini" di Venezia.
CARRESE: The Machiavellian Spirit ofMontesquieu's Liberal Republic.

64 CARRESE: The Machiavellian Spirit ofMontesquieu's Liberal Republic, 126.

65 Natürlich weisen Carrese wie auch andere Autoren auf die nicht zu leugnenden
Unterschiede hin. Machiavelli erkennt bloss in der Freiheit des Staates das ersehnte Ziel der
Politik, während Montesquieu auch die Freiheit des Bürgers vor dem Staat mit einbezieht.
Auch bedarf der Franzose nicht des Krieges, um die Bürger durch Furcht im Zaume zu halten

und gleichzeitig die Freiheit des Staates zu gewährleisten.



ii4 Martin Fröhlich

In Machiavellis Theorie habe es - so die Forschung - für das Eigeninteresse

nicht bloss keinen Platz, sondern es sei schädlich. Ob der äusserst
schlechten menschlichen Natur bedarf es eines starken Staates, der die
Bürger ständig im Zaume hält, soll die Gesellschaft nicht in Tyrannei oder
Anarchie versinken. Der Erziehung des Menschen kommt eine tragende
Rolle zu, denn durch diese wird er zu einem guten Bürger, der das
Allgemeinwohl als höchstes Gut achtet und schützt. Essentiell ist zudem die
künstlich erzeugte Furcht durch den geschickten Einsatz der Religion66
und des Krieges67. Diese Furcht hält die Bürger bei der Stange. Auch muss
das Volk in Isolation und Unwissenheit gehalten werden, damit nicht
irgendwelche neuartigen Ideen und Moden den Sinn der Bürger vom
Gemeinwohl abzulenken vermögen. Deshalb ist Machiavelli auch kein
Freund weit verzweigter Handelstätigkeiten.68 Doch gerade der Konflikt
zwischen Adel und Volk als zentrale Voraussetzung eines stabilen und
erfolgreichen Staates verleiht dem Eigeninteresse eine nicht zu
unterschätzende Rolle. Der Staat Machiavellis ist durch den Streit - basierend
auf den unterschiedlichen Interessen von Adel und Volk - stets in
Bewegung. Laut dem Florentiner habe Rom nur aufgrund dieser steten zum
Teil relativ harten Auseinandersetzungen diese Grösse erreicht. Genau hier
spielt meiner Meinung nach auch das Eigeninteresse eine entscheidende
Rolle. Warum soll das Trachten der Bürger immerfort nur der Förderung
des Gemeinwohls und damit der Stabilisierung und Ausbreitung der
Republik gelten, ohne dass dabei nicht auch Möglichkeiten der
Profilierung bestünden? Wer bemühte sich um eine leitende Stelle im Staat,
wenn damit nicht auch das Ego befriedigt werden würde?69 Rennen die
Soldaten wirklich nur für das Gemeinwohl (und für ihre Familien) in die
Schlacht, ohne dabei an den ewigen Ruhm zu denken, der ihnen für die
eigenen heroischen Taten winkt? Natürlich muss das Trachten nach Ruhm
und Ehre mit einem gehörigen Schuss Bescheidenheit verbunden sein,
damit aus der Karrierelust im Dienste des Staates nicht die Lust nach
Beherrschung desselben erwächst und die Republik in Tyrannei versinkt.
Deshalb darf der Ruhm des erfolgreichen Feldherrn nicht zu einem
Personenkult ausarten, der die Loyalität der Armee zur Republik gefährden
würde. Auch und vor allem dürfen die erfolgreichen Soldaten nicht am
Krieg reich werden. Der Ruhm sei ihnen gewiss, doch die materielle Beute
gehört dem Staat.7° Hier begegnen wir der negativen Seite des Eigen-

66 Vgl. Machiavelli: Discorsi, Buch 1, Kapitel n, 44.
67 Vgl. MACHIAVELLI: Discorsi, Buch II, Kapitel 25, 250. „Die Ursache der Uneinigkeit in

Freistaaten sind meistens Müssigang und Friede, die Ursache ihrer Einigkeit Krieg und Furcht."
68 Vgl. MACHIAVELLI: Discorsi, Buch I, 55, 142.
69 Siehe z.B.: MACHIAVELLI: Discorsi Buch III, Kapitel 25, 356h
7° Vgl. MACHIAVELLI: Discorsi, Buch III, Kapitel 25, 357. „Hier zeigen sich zwei sehr

bemerkenswerte Dinge: erstens Armut und die Zufriedenheit in diesem Zustand. Die Bürger



Der Egoismus in der Republik Montesquieus "5

intéresses. Wer über genügend Kapital und über ein gutes soziales Gespür
verfügt, kann seinen Reichtum in Sozialkapital umwandeln. Gelingt es ihm
mit Geldgeschenken und sonstigen Gefälligkeiten genügend Anhänger zu
gewinnen, kann er letztendlich den Staat als graue Eminenz leiten und die
Republik verfallt in Tyrannei. Machiavelli weiss, wovon er spricht. Die
Familie Medici konnte ihr klienteläres System nur dank der Gewinne ihrer
Bank finanzieren.71 Machiavelli misstraut ganz klar dem Eigeninteresse,
doch ohne es - das weiss er - funktioniert seine politische Theorie auch
nicht, denn nicht bloss die Erziehung wird den Bürger zu Höchstleistungen

im Dienste des Staates bewegen, sondern auch sein Verlagen nach
Auszeichnung. Des Florentiners unlösbares Problem ist daher, wie er
einerseits das Eigeninteresse nutzbar machen, aber gleichzeitig seine negative

Seite verhindern könnte. 72

Diese unlösbare Knacknuss stellt sich meiner Meinung nach auch bei
Montesquieu. Der Franzose wandelt überraschend genau in den Spuren
Machiavellis. Auch er glaubt an die Notwendigkeit, dass die Bürger arm,
der Staat aber reich sein solle. Auch er erachtet die ökonomische Gleichheit

als notwendig, wobei er die Handelstätigkeit im Gegensatz zum
Florentiner miteinbezieht. Auf die einigende Kraft der Furcht erzeugt durch
Religion und äussere Feinde kann der Franzose allerdings verzichten, er
ersetzt diese jedoch durch die allmächtigen Zensoren. Wie bei Machiavelli
spielt auch das Eigeninteresse bei Montesquieus Republik eine nicht zu
unterschätzende Rolle. Ökonomisch sind die Bürger einander gleichgestellt,

bezüglich der politischen Fähigkeiten sind sie es jedoch nicht. Wie
Machiavelli erachtet Montesquieu das Volk wohl für fähig, geeignete
Kandidaten in die höchsten Ämter zu wählen, aber selber regieren kann es

nicht.73 Es braucht also fähige Männer, die die Republik leiten können.
Wie werden diese hervorragenden Bürger ermittelt? Und vor allem, was
erhalten diese dafür? Beide Fragen beantwortet Montesquieu mit Machiavelli.

Das Volk wisse um die Tapferkeit gewisser Bürger im Kampf, wisse

um die Ehrlichkeit eines anderen Bürgers usw.74 Es kennt also seine
hervorragenden Bürger und weiss um ihre Verdienste. Der Lohn für den
Dienst an der Republik sind Ruhm und Ehre. Wie bei Machiavelli ist auch

von damals begnügten sich mit der Ehre, die ihnen der Krieg ermöglichte, während sie den
Gewinn aus dem Kriege ganz dem Staat überliessen."

71 MACHIAVELLI: Discorsi, Buch I, Kapitel 34, 95. „Erstens muss ein Bürger, damit er dem
Staat Schaden zufügen und sich eine ungesetzliche Gewalt anmassen kann, im Besitz vieler
Vorzüge sein: er muss sehr reich sein, muss sehr viele Anhänger und Parteigänger haben, die
er unmöglich haben kann, wenn die Gesetze beachtet werden."

72 Wolfgang Kersting meint, dass Machiavelli immer aufs Neue die vernichtende Kraft
des menschlichen Ehrgeizes hervorhebe, ohne dabei die gewaltige Kraft zu erkennen, die im
geschickt gelenkten Eigeninteresse schlummere, vgl. KERSTING, Wolfgang: Niccolö Machiavelli.

3. Auflage. München: Beck 2006, 38.
73 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 2, 241.
74 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 2, 241.



ii6 Martin Fröhlich

bei Montesquieu der Streit in der Republik um die beste Politik im Sinne
des Gemeinwohls essentiell für den Bestand des Staates. Die Bürger wollen
ihre Fähigkeiten in den Dienst der Republik stellen und sich mit ihren
Lösungsvorschlägen gegen die anderen durchsetzen. Zwischen den
Bürgern entspinnt sich ein regelrechter Wettbewerb um die höchsten Ehren.
„L'amour de l'égalité, dans une démocratie, borne l'ambition au seul désir,
au seul bonheur de rendre à sa patrie de plus grands services que les autres
citoyens." Allerdings sind die Bürger auch zu diesem Wettkampf
angehalten, denn jeder muss sein Möglichstes für die Republik tun. Die Grösse
und Erhabenheit aber des altehrwürdigen Roms beruhen nicht zuletzt auf
den inneren Auseinandersetzungen um die beste Politik.75 Montesquieu
schreibt hierzu in seinen Considérations:

„On n'entend parler, dans les auteurs, que des divisions qui perdirent Rome;
mais on ne voit pas que ces divisions y étoient nécessaires, qu'elle y avoient
toujours été et qu'elles y devoient toujours être."76

Ohne diese Auseinandersetzungen wäre die Republik dem Untergang
geweiht. Montesquieu erkennt denn auch „[...] pour règle générale, toutes les
fois qu'on verrat out le monde tranquille dans un État qui se donne le nom
de république, on peut être assuré que la liberté n'y est pas."77 Wie bei
Machiavelli müssen auch bei Montesquieu die Gesellschaft und der Staat
ständig in Bewegung sein.

„Ce qu'on appelle union dans un corps politique, est une chose très
équivoque : la craie est une union d'harmonie, qui fait que toutes les parties,
quelque opposées qu'elle nous paroissent, concourent au bien général de la
société ; comme des dissonances, dans la musique, concourent à l'accord
total. Il peut y avoir de l'union dans un État où on ne croit voir que du
trouble ; c'est-à-dire, une harmonie d'où résulte le bonheur, qui seul est la
vraie paix. Il en est comme des parties de cet univers, éternellement liées par
l'action des unes, et la réaction des autres."78

Absoluter Stillstand herrscht in den Niederungen der Despotie. In
eindringlichen Worten beschwört Montesquieu diese schreckliche Stille:

„Comme le principe du gouvernement despotique est la crainte, le but en est
la tranquillité; mais ce n'est point une paix, c'est le silence de ces villes que
l'ennemi est près d'occuper".79

75 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur
décadence, in: MONTESQUIEU: Œuvres complètes. Editiert von Roger Caillois. Band II. Paris 1951,

69-209, hier 111 und 116.

76 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains, 119.

77 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains, 1x9.
78 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains, 119.

79 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 14, 294.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 117

Die Kraft, welche die Republik in Bewegung setzt, ist wie schon erwähnt
die Tugend. Diese wiederum wird gespeist durch die Liebe zum Vaterland
und den Ehrgeiz jedes einzelnen, dem geliebten Vaterland mehr dienen zu
können als der Mitbürger. In seinen Pensées schreibt Montesquieu: „A des

gens à qui il ne faut rien que le nécessaire, il ne reste à désirer que la gloire
de la Patrie et la sienne propre."80 Somit kommt dem Eigeninteresse des

Bürgers im Dienste der Republik eine tragende Rolle zu. Wohlgemerkt:
Wie bei Machiavelli so sind natürlich auch bei Montesquieu nur diejenigen
Egoismen zulässig, die dem Staat dienlich sind. Gemeinwohl und Egoismus

dürfen nicht in Konflikt miteinander geraten. Nur wer also seinen
Ehrgeiz in den Dienst der Republik stellt und durch Fleiss eine leitende
Funktion übernimmt, handelt im Sinne des Gemeinwohls. Allerdings darf
dieser Ehrgeiz im Dienste der Republik nicht ausarten, denn allzu leicht
lässt sich die menschliche Seele korrumpieren. Nur wenige Menschen sind
weise genug, um sich nicht verführen zu lassen.

„Par un malheur attaché à la condition humaine, les grands hommes modérés
sont rares ; et, comme il est toujours plus aisé de suivre sa force que de

l'arrêter, peut-être, dans la classe des gens supérieurs, est-il plus facile de

trouver des gens extrêmement vertueux, que des hommes extrêmement
sages."81

Macht korrumpiert, egal in welcher Regierungsform, schreibt Montesquieu.

Nur eine Verfassung, die den Machtmissbrauch durch ein checks-
and-balance-System Einhalt gebietet, schafft einen Staat, in dem die
Menschen sich frei fühlen können. Das ist die Fehlkonstruktion in der
Republik. Die Tugend setzt Egoismus im Dienste des Staates frei und muss
gleichzeitig eben diesem Eigeninteresse Grenzen setzen. Den wenigsten
Menschen gelingt es, sich selbst stets in diesem heiklen Gleichgewicht zu
halten. Es bedarf eben nicht bloss guter Bürger, sondern auch guter
Menschen. So ist es nicht verwunderlich, dass die Grenzen zwischen der
Republik und der Despotie fliessend sind. Die Gleichheit zwischen den
Bürgern kann entweder zu gering oder zu gross sein. Im ersten Fall mündet

der Staat bestenfalls in einer Aristokratie, im zweiten Fall ergibt sich
eine Despotie.82 Montesquieu schreibt denn auch: „Qui le diroit! La vertu
même a besoin des limites."83 Im berühmten „Englandkapitel" beschreibt
er das nicht unbedingt angenehme Leben der Bürger in den italienischen
Republiken, wo alle Gewalt von ein und denselben Gremien ausgeht. Es

habe zwar keinen Despoten aus Fleisch und Blut, der sein Unwesen treibe,

80 MONTESQUIEU: Mes Pensées, Nr. 1810, 1434.
81 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XXVIII, Kapitel 11,858.
82 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch VIII, Kapitel 2, 351.
83 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 4, 395. Eine eingehende Betrachtung

der Korruption der Republik findet sich in CAMPAGNA: Montesquieu, 36f.



ii8 Martin Fröhlich

jedoch sei die Despotie überall zu spüren.84 Nichtsdestotrotz kann er -
zumindest im Dossier de l'esprit des lois - dem republikanischen System
mehr abgewinnen als den Monarchien. Montesquieu führt vier Gründe an:
Erstens sind die erworbenen Güter in der Republik sicherer, zweitens ist
das Gemeinwohl besser geschützt, drittens leben die Bürger in grösserer
Gleichheit und viertens findet ein jeder eher durch eigene Verdienste
Anerkennung als durch Schmeichelei.85 Gerade der vierte Punkt weist auf
die wichtige Stellung des Egoismus in der Republik hin.

Die Monarchie

Wenn in der Republik die Bürger sich ständig selbst beschränken und sich
dem Gemeinwohl unterwerfen müssen, sieht es in der Monarchie ganz
anders aus. Zum Herrschen bedarf der König nicht der Tugend wie in der
Republik, denn die von ihm erlassen Gesetze gelten für die Untertanen,
schränken ihn selbst aber nicht ein.86 Überhaupt kommt die Monarchie
ohne Tugend aus. Montesquieu vergleicht diese Regierungsform mit der
newtonschen Mechanik.

„Dans les monarchies, la politique fait faire les grandes choses avec le moins
de vertu qu'elle peut; comme, dans les plus belles machines, l'art emploie
aussi peu de mouvements, de forces et de roues qu'il est possible."87

An die Stelle der Tugend tritt das Gesetz.88 Das ist auch nötig, denn die
Höflinge haben laut Montesquieu einen miserablen Charakter - „ce ne
sont point des choses de spéculation, mais d'une triste expérience"89. Auf
das Volk färbt sich ihr schlechtes Verhalten ab.9° Da die Tugend nicht zu
finden ist, bedarf die Monarchie eines anderen belebenden Prinzips. Es ist
dies die Ehre. Es handelt sich hierbei wie bei der Tugend um eine Leiden-

84 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 6, 398.
85 MONTESQUIEU: Dossier de l'esprit des lois, Nr. 232, 1047. „Raisons pourquoi les républiques

deviennent plus florissantes que les pays gouvernés par un seul :

i° Plus de sûreté pour ce qu'on a acquis ;

20 Plus d'amour pour le bien public et la Patrie, qui est à nous, non à un autre ;

30 Plus d'égalité dans les conditions, et, par conséquent, plus d'égalité dans les
fortunes ;

4° Plus de moyens de parvenir par le mérite personnel, et, par conséquent, moins de

parvenir par des bassesses."
86 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 3, 251. „Car il est clair que

dans une monarchie, où celui qui fait exécuter les lois se juge au-dessus des lois, on a besoin
de moins de vertu que dans un gouvernement populaire, où celui qui fait exécuter les lois
sent qu'il y est soumis lui-même, et qu'il en portera le poids."

87 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 5, 255.
88 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 5, 255.
89 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 5, 256.
9° CAMPAGNA: Montesquieu, 31.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 119

schaft.91 Rein philosophisch handelt es sich laut Montesquieu freilich um
eine falsche Ehre.92 Sich gegenüber den anderen hervorzutun, allgemeine
Bewunderung hervorzurufen, ist das Ziel dieser Leidenschaft. Dabei spielt
es keine Rolle, ob man nun diese bewunderungswürdigen Eigenschaften
besitzt oder nicht. „Warum sind wir höflich?", fragt Montesquieu rhetorisch.

„C'est par orgueil que nous sommes polis: nous nous sentons flattés d'avoir
des manières qui prouvent que nous ne sommes pas dans la bassesse, et que
nous n'avons pas vécu avec cette sorte de gens que l'on a abandonnés dans
tous les âges."93

Dieses Prestigebedürfnis entspringt dem Eigeninteresse.94 Doch in der
Monarchie - ein „chef-d'oeuvre de legislation'^ - fördert der pure Egoismus

automatisch das Gemeinwohl, ohne dass der Bürger dies auch nur in
Betracht gezogen hat.96 Ähnlich wie in der Republik ist auch in der Monarchie

das Eigeninteresse der dynamische Motor, wobei in der letzteren der
Egoismus sehr viel ungehemmter agieren darf, bzw. soll.

"Vous diriez qu'il en est comme du système de l'univers, où il y a une force
qui éloigne sans cesse du centre tous les corps, et une force de pesanteur qui
les y ramène. L'honneur fait mouvoir toutes les parties du corps politique; il
les lie par son action même ; et il se trouve que chacun va au bien commun,
croyant aller à ses intérêts particuliers."97

Paul Rahe zieht die „invisible hand" von Adam Smith als Vergleich heran.
Auf den ersten Blick scheint etwas dran zu sein, wenngleich Montesquieu
keine einheitliche ökonomische Theorie präsentiert wie der Schotte.9»
Einen kleinen Schönheitsfehler hat dieser Vergleich allerdings: Es ist
insbesondere im staatspolitischen Bereich zumindest fraglich, ob beide
Denker mit der unbeabsichtigten unweigerlich mechanischen
Gemeinwohlförderung die gleichen Absichten hegen. Natürlich ist Montesquieu
„modern", ja sogar „liberal" zu nennen, wenn er zum Beispiel den Gesetzgeber

ermahnt, nicht Gesetze wider gewachsene Charaktereigenschaften
der Völker zu verabschieden, „car nous ne faisons rien de mieux que ce

91 CAMPAGNA: Montesquieu, 31.

92 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257.
93 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 2, 263.
94 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257. „La nature de l'honneur est

de demander des préférences et des distinctions ; il est donc, par la chose même, place dans
ce gouvernement."

95 MONTESQUIEU: Mes Pensées, Nr. 1794, 1429.
96 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257.
97 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257.
98 Vgl. LARRERE, Catherine: Montesquieu et l'histoire du commerce, in: PORRET, Michel/

VOLPILHAC-AUGER, Catherine (Hgg.): Le temps de Montesquieu. Actes du colloque international

de Genève (28-31 Oktober 1998) Bibliothèque des lumières, Nr. 61). Genf: Librairie
Droz 2002, 319-335, hier 320.



120 Martin Fröhlich

que nous faisons librement, et en suivant notre génie naturel".99 Auch
seine Ausführungen bezüglich der Freiheit sind durchaus liberal zu nennen:

Nicht bloss die Freiheit des Staates wie schon bei Machiavelli,
sondern auch die Freiheit des Bürgers vor dem Staat ist für Montesquieu
essentiell. Doch nach Ansicht Regina Ogoreks liegt Montesquieu mit der
Forderung nach Freiheit wohl weniger das individuelle Streben nach Glück
am Herzen, als die Bewahrung ständischer Vorrechte.100 In diesem Sinne
ist auch die Funktion des Prinzips Ehre in der Monarchie zu verstehen.
Vom König geht alle Macht aus.101 Im Unterschied allerdings zur Despotie,
in welcher der Herrscher unbeschränkt nach eigenem Gusto herrscht, ist
die Macht des Monarchen durch die so genannten Zwischengewalten
beschränkt. Damit sind der Adel, der Klerus, die Städte und die Parlamente
gemeint. Gerade der Adel gilt als stabilisierende Klammer zwischen König
und Volk.102 Montesquieu bringt die gegenseitige Abhängigkeit auf den
Punkt: „point de monarque, point de noblesse; point de noblesse, point de

monarque".103 Frei ist das egoistische Handeln dennoch nicht. Die Ehre hat
drei ehernen Regeln zu folgen: 1. Regel: Der Adel hat seine Ehre höher zu
gewichten als sein Leben. Er hat auf Geheiss des Herrschers in den Krieg
zu ziehen. 2. Regel: Er darf nichts tun, was unter seinem Rang und seiner
Würde steht. 3. Regel: Die Ehre steht über dem Gesetz.104 In der Tat stellt
sie das leitende Prinzip sowohl für den König als auch für das Volk dar.105

Da die Ehre über dem Gesetz und auch über dem König steht, ist der Adel
befugt, sich auch dem Willen des Herrschers zu widersetzen, wenn dies
die eigene Ehre gebietet. Damit wird das Prinzip der Monarchie zur
eigentlichen Barriere gegen den Despotismus. In der Literatur ist dieser
gezielte Ungehorsam in den letzten Jahren breit diskutiert worden.106 Am
immer gleichen Zitat erfolgt der Beweis.

„Crillon refusa d'assassiner le duc de Guise, mais il offrit à Henri III de se
battre contre lui. Après la Saint-Barthélemy, Charles IX ayant écrit à tous les

gouverneurs de faire massacrer les huguenots, le vicomte d'Orte, qui
commandoit dans Bayonne, écrivit au roi: ,Sire, je n'ai trouvé parmi les
habitants et les gens de guerre que de bons citoyens, de braves soldats, et pas

99 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 5, 559.
100 Vgl. OGEREK, Regina: Gewaltenteilung heute, in: BÖHLKE, Effi/FRANÇOIS, Etienne

(Hg.): Montesquieu. Franzose - Europäer - Weltbürger. Berlin : Akademischer Verlag 2005,
57-69, hier 59. Siehe auch BÖHLKE : 'Esprit de nation', 237.

101 MONTESQUIEU : De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 247.
102 MONTESQUIEU : De l'esprit des lois, Buch VIII, Kapitel 9, 356.
103 MONTESQUIEU : De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 247.
xo4 MONTESQUIEU : De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 2, 265.
105 MONTESQUIEU : De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 10, 260.
106 Vgl. RAHE: Soft Despotism, Democracy's Drift, 27-29. SCHAUB: The Regime and

Montesquieu's Principles ofEducation, 85-87.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 121

un bourreau; ainsi, eux et moi, supplions Votre Majesté d'employer nos bras
et nos vies à choses faisables'."107

Diana Schaub spricht hier von einem „Aspekt" des Prinzips Ehre.108 Genau
das scheint es mir eben nicht zu sein. Weshalb fördert egoistisches
Handeln in Montesquieus Monarchie gleichzeitig das Gemeinwohl - auch
ohne die Intention des Akteurs? In der modernen ökonomischen Theorie
(angefangen bei Adam Smith) bedeutet dies die Bindung der Nutzenma-
ximierung des Akteurs A an diejenige des Akteurs B.109 Bei Montesquieu
scheint mir auf der politischen Ebene dieser positive Zusammenhang
zwischen Eigeninteresse und Gemeinwohl nicht zu bestehen. Der freie,
rein egoistisch angetriebene Wettbewerb um Prestige und hohe Stellung
bei Hofe ist nicht dazu angetan, die geeignetsten Leute in die leitenden
Posten zu führen, da ja nicht unbedingt die wahren Qualitäten gefragt
sind. Es geht um Distinktion und nicht in erster Linie um eine getreue
Pflichterfüllung. Insofern erfüllt hier das Eigeninteresse nicht dieselbe
Funktion wie in der Republik. Die Logik ist eine andere. Es geht um
Abwehr: Eigeninteresse des Adels schränkt Eigeninteresse des Monarchen ein
und umgekehrt. Der Egoismus treibt die Akteure der Zwischengewalten
dazu, sich in jeder Hinsicht ständig gegenüber den anderen Standesgenossen

hervorzuheben, sei es im Dienste des Königs (gemäss erster Regel:
ich bin Auserwählt, nicht du), sei es im Ungehorsam gegenüber dem König
(gemäss dritter Regel: ich bin kein Henker, ich bin was Besseres). Dies
bedingt jedoch einen selbstbewussten Stand. Das Eigeninteresse fungiert
also als Katalysator des Willens des Herrschers. Genau hier sehen wir die
eigentliche Funktion der Ehre. Egal wie niedrig die Beweggründe einer
Handlung auch sind, sie fördern trotzdem insofern das Gemeinwohl, als
dass der Wille des Herrschers eine Beschränkung erfahrt: Egoismus also
als Mittel zur Machtbeschränkung, als Verhinderung der Despotie. Wie
wichtig Montesquieu diese Beschneidung der Macht ist, lässt sich daran
erkennen, dass er selbst den ihm offensichtlich unsympathischen Klerus
als geeignet ansieht, „car, comme le despotisme cause à la nature humaine
des maux effroyables, le mal même qui le limite est un bien."u0 Damit wird
auch klar, weshalb in der Monarchie die Tugend nicht als Prinzip gelten
darf. Selbstbeschränkung innerhalb einer herrschenden Gruppe aus Noblen

ist ein Muss. Die aristokratische Republik zeugt davon. Doch in der

107 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 2, 264.
108 ygi SCHAUB: The Regime and Montesquieu's Principles ofEducation, 86.
109 Folgendes Beispiel zur Veranschaulichung: Nehmen wir an, es gibt nur zwei Akteure:

Der Bäcker und die Kundin. Der Bäcker backt nicht deshalb Brötchen, weil er selbstlos
seinen Teil zur Volksernährung beizutragen gedenkt, sondern weil er daran verdienen will.
Die Kundin kauft nicht deshalb Brötchen, weil sie die arme Bäckerzunft erhalten will,
sondern weil sie gerne Brötchen isst. Beide Akteure handeln nach egoistischen Motiven, erhöhen

aber gleichzeitig das Gemeinwohl.
110 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 248.



122 Martin Fröhlich

Monarchie bedarf es einer offensiven Gegenmacht zur königlichen Gewalt.
Selbstbeschränkung wäre da fehl am Platz. Doch wie kann Montesquieu so
sicher sein, dass die Zwischengewalten nicht den König verjagen und die
gesamte Macht an sich reissen? Die Ehre - verstanden als das Streben nach
Prestige - verhindert dies, denn würde der Adel den König absetzen und
sich mit dem Volk verbinden, verlöre er damit alle Distinktion. Ausserdem
kann der Adel kaum als einheitliches Ganzes gegen den König auftreten,
da in der Logik des monarchischen Prinzips das Prestigebedürfnis jedes
einzelnen eine homogene Gruppenbildung verhindert. Die Ehre scheint
eine Eigendynamik zu entwickeln. Ist also jeglicher Egoismus erlaubt?
Nein. Eine Person muss sich dennoch eine gewisse Selbstbeschränkung
auferlegen: Der Monarch.

„La monarchie se perd, lorsque'un prince croit qu'il montre plus sa puissance
en changeant l'ordre des choses qu'en le suivant; lorsqu'il ôte les functions
naturelles des uns pour les donner arbitrairement à d'autres, et lorsqu'il est
plus amoureux de ses fantaisies que de ses volontés."m

Für Montesquieu ist die Degenerationsproblematik der Monarchie keine
Theorie, sondern triste Realität angesichts der absolutistischen Herrschaft
in Frankreich. Zahlreiche Stellen in seinem De l'esprit des lois wie auch in
seinen Pensées zeugen davon. Neben Ludwig XIV. kommt auch Kardinal
Richelieu schlecht weg. Mokierend schreibt Montesquieu, der geistliche
Würdenträger glaube, ein guter König könne auch ohne Zwischengewalten
herrschen, ohne daran zu denken, „qu'en vérité il n'y a qu'un ange qui
puisse avoit tant d'attention, tant de lumières, tant de fermeté, tant de

connoissance; [...]."U2

Die englische Verfassung

Zwei Monarchien haben laut Montesquieu die Zwischengewalten
aufgehoben. Die Konsequenzen lassen nicht auf sich warten. Entweder es
entsteht daraus eine Republik oder aber eine Despotie.u3 Als Beispiel für er's-
tere nennt der Jurist England, mit letzterer ist wohl Frankreich gemeint.u4
Der Grund für die unterschiedliche Entwicklung liegt in der erfolgreichen
Substitution der Zwischengewalten mit dem Gesetz, wohingegen auf der
Festlandseite des Ärmelkanals dieselben ersatzlos gestrichen worden sind
und nun alle Macht ungehindert vom König ausgeht. In England ist jedoch
das Gesetz das letzte Bollwerk vor dem Absturz in die Despotie. Wir alle
kennen aus der Schulzeit das von Montesquieu beschriebene politische
Modell unter dem Namen „Gewaltenteilung". Die Aufteilung der Gewalten

m MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch VIII, Kapitel 6, 354.
112 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 11, 291.
u3 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 247.
"4 Vgl. FRÖHLICH: Mysterium Venedig, 285.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 123

(wobei die Judikative bei Montesquieu eine Nebenrolle spielt1^) und deren
gleichzeitige Verteilung auf König, Adel und Volk und die damit
einhergehende Ausbalancierung in Form einer Mischverfassung verhindert den
Machtmissbrauch, da sie sich gegenseitig kontrollieren und wenn nötig
behindern. In ihm ist des Franzosen Anspruch an die Freiheit des Bürgers
und damit an „un gouvernement modéré" erfüllt:

„La liberté est le droit de faire ce que les lois permettent; et si un citoyen
pouvoit faire ce qu'elles défendent, il n'auroit plus de liberté, parce que les

autres autoient tout de même ce pouvoir."116

Das Zitat suggeriert, dass in diesem Staat jeder Bürger innerhalb der
gesetzlichen Schranken seinen Egoismen frönen und dem eigenen Glück
nachjagen darf. Keine Prinzipien der herkömmlichen Regierungsformen
schränken den Bürger in seinem Handeln ein, da im englischen System alle
Prinzipien vorhanden sind, ihre Schranken jedoch in der Gewaltenteilung
erfahren.11? Diana Schaub bejubelt das englische System als Montesquieus
Favoriten, weil der Bürger seinen Bedürfnissen nachgehen darf und dabei
dem Staate nicht absolut ausgeliefert ist.118 In der Tat scheinen das Kapitel
6 des 11. Buches, welches die Verfassung erläutert, und das Kapitel 27 des

19. Buches, welches eine Beschreibung der Gesellschaft beinhaltet, eine
durchwegs positive Beurteilung des politischen Lebens jenseits des Ärmelkanals

zu liefern. Eine kleine Bestandsaufnahme: Jeder darf sagen und
schreiben, was er will und was innerhalb des Gesetzes erlaubt ist.u9 Anstatt
der Falschheit der Höflinge in der Monarchie zählen nur noch wirkliche
Qualitäten wie Reichtum und persönliche Leistungen.120 Eine erfolgreiche
Handels- sowie Kolonialtätigkeit ist das Markenzeichen eines solchen
Staates. Anstelle der Liebe zum Staat wie in der Republik tritt die Liebe

zur Freiheit, denn diese ist echt. Zu ihrer Verteidigung würden die Bürger
ihre Vermögen und selbst ihre Eigeninteressen opfern.121

u5 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 6, 401. „Des trois puissances dont
nous avons parlé, celle de juger est en quelque façon nulle." Die rechtsprechende Gewalt hat
buchstabengetreu nach dem Gesetz zu richten. Sie darf laut Montesquieu keinen interpre-
tatorischen Spielraum haben, da sonst die Bürger nicht mehr wüssten, nach welchen
Gesetzen sie sich nun richten müssen, (vgl. FRÖHLICH: Mysterium Venedig, 293.) Diese Rolle,
die der Rechtsprechung im System der Gewaltenteilung zugedacht wurde, gilt im Übrigen
heute nicht mehr. Für die Schweiz vgl. TUOR, Peter/SCHNYDER, Bernhard/SCHMID, Jörg/
RUMO-JUNGO, Alexandra: Das Schweizerische Zivilgesetzbuch. 12. Auflage. Zürich: Schulthess
2002, 34-48.

116 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 3, 395.
u7 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575.
118 Vgl. SCHAUB: The Regime and Montesquieu's Principles ofEducation, 100.

"9 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 577.
120 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 581.
121 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 577.



124 Martin Fröhlich

Doch der schöne Schein trügt. Bereits Roger Boesche weist auf Montes-
quieus Ambivalenz gegenüber England hin.122 Laut Paul Rahe ist Montes-
quieus England wie Machiavellis Rom ein Staat, der ständig durch innere
Auseinandersetzungen in Bewegung ist. Müsste für diese gemischte
Regierungsform ein montesqieusches Prinzip genannt werden, so wäre es nach
Meinung Rahes am ehesten „something very much like fear."123 In der Tat
sind beim englischen Modell Licht und Schatten nahe beieinander. Das 27.
Kapitel des 19. Buches beschreibt einerseits eine Gesellschaft aus egoistisch
denkenden und handelnden Individuen, die dank ihrer sozialen sowie
politischen Dynamik über eine hohe Innovationskraft verfügt und somit auch
ökonomisch äusserst erfolgreich ist. Andererseits leben dieselben Individuen

in einer steten Unruhe und Furcht vor einem Umsturz. Jeder Bürger
kann unabhängig von den Mitbürgern frei „ses caprices et ses fantaisies"124

folgen. Niemand kümmert sich darum, ob er auf jemand anderen einen
guten Eindruck macht, sondern folgt nur seinen eigenen Gefühlen.125 Die
Folge davon ist, dass des Bürgers Handeln gleich der sprunghaften
menschlichen Natur plötzlichen Schwankungen unterworfen ist; „on en
abandonneroit un où l'on laisseroit tous ses amis, pour se lier à un autre
dans lequel on trouveroit tous ses ennemis ; et souvent, dans cette nation,
on pourroit oublier les lois de l'amitié et celle de la haine"126. Kein Bürger
muss den anderen fürchten, da alle vor dem Gesetz gleich sind. Stolz sind
sie wie kleine Könige, denn sie sind wie diese unabhängig von den anderen.

Gleichzeitig fühlen sich die Bürger jedoch in ihrer königshaften
Unabhängigkeit einsam. Da sie sich von lauter Unbekannten umgeben wähnen,
sind sie sehr schüchtern in ihrem Auftreten. Angst ist der ständige
Begleiter, denn jederzeit könnte jemand im Staat die Macht an sich reissen.
„Le peuple seroit inquiet sur sa situation, et croiroit être en danger dans
les moments même les plus sûrs."127 Die beiden Gewalten - die Exekutive
und die Legislative - müssen stets im Gleichgewicht zu einander stehen.
Da jeder Bürger seine eigene Meinung geltend machen darf, wird ein jeder
sich für eine der beiden Gewalten entscheiden. Die so entstehenden
Parteien würden sich dauernd bekämpfen. Gewinnt eine die Oberhand, würde
sich sofort die Mehrzahl der Bürger mit der anderen zusammenschliessen,
um das Gleichgewicht wieder herzustellen.128 Der stete Kampf um das

122 Vgl. BOESCHE: Fearing Monarchs and Merchants, 754.
123 RAHE, Paul Anthony: Soft Despotism, Democracy's Drift, 37.
124 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575.-
125 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 582. „Bien des gens qui

ne se soucieraient de plaire à personne, s'abandonneraient à leur humeur."
126 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575.
127 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575F
128 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 576.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 125

politische Gleichgewicht und die damit einhergehende Unruhe hält die
Bürger wachsam. Aufmerksam wird er alle Veränderungen verfolgen.^

In diesem politischen Modell, das Montesquieu England zuschreibt,
sorgt das entfesselte Eigeninteresse für eine fruchtbare Dynamik. In keiner
anderen Regierungsform geniesst der Egoismus eine derart hohe Schran-
kenlosigkeit. Gleichzeitig tanzt diese Gesellschaft am Abgrund der
Despotie.

„Les Anglois, pour favoriser la liberté, ont ôté toutes les puissances
intermédiaires qui formoient leur monarchie. Ils ont bien raison de conserver
cette liberté ; s'ils venoient à la perdre, ils seroient un des peuples les plus
esclaves de la terre.Ul3°

Stete Furcht ist daher der ständige Begleiter des Bürgers, welche durch die
Logik der Gewaltenteilung in eine hohe Wachsamkeit desselben
umgewandelt wird. Der entfesselte Egoismus, die emotionale Unstetigkeit der
menschlichen Natur findet also einzig in der rationalen Logik des
Gesetzes, im newtonschen Gleichgewicht der Gewaltenteilung seine Schranken.

Montesquieu ist diese extrem dynamische Gesellschaft offensichtlich
selber nicht ganz geheuer.

„Je ne prétends point par là ravaler les autres gouvernements, ni dire que
cette liberté politique extrême doive mortifier ceux qui n'en ont qu'une
modérée. Comment dirois-je cela, moi qui crois que l'excès même de la raison
n'est pas toujours désirable, et que les hommes s'accommodent presque
toujours mieux des milieux que des extrémités?"^!

Fazit

Der menschliche Egoismus spielt in der politischen Theorie Montesquieus
eine wichtige Rolle. Er ist ein entscheidender Faktor für die notwendige
Dynamik in jeder Regierungsform. Dass er in der Monarchie eine grosse
Bedeutung hat, ist in der Forschung mittlerweile anerkannt. Anders als
bisher in der Forschung angenommen ist er allerdings auch ein tragender
Pfeiler der demokratischen Republik. Seine Funktion ist hier jedoch eine
andere. In der Monarchie dient das Eigeninteresse nur als Mittel zur
Beschränkung monarchischer Macht, weshalb es an sich egal ist, wie niedrig
die Beweggründe einer Handlung sind. Insofern macht der Vergleich mit
Adam Smith wenig Sinn, da letzterer in seiner Theorie einen positiven
Zusammenhang zwischen Egoismus und Gemeinwohl herstellt. In der Re-

l29 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 576. „Ainsi, quand les

terreurs imprimées n'auroient point d'object certain, elles ne produiroient que de vaines
clameurs et des injures: et elles auroient même ce bon effet, qu'elles tendroient tous les
ressorts du gouvernement, et rendroient tous les citoyens attentifs."

13° MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 248.
!31 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 6, 407.



126 Martin Fröhlich

publik hingegen geht es nicht rein um das Distinktionsbedürfnis schmeichlerischer

Höflinge, sondern hier suchen die Bürger die Befriedigung ihres
Eigeninteresses im sozialen Aufstieg durch Leistung. Sie haben sich zwar
dem Gemeinwohl zu unterwerfen, dürfen - ja müssen - aber ihren Ehrgeiz
im Dienste der Republik ausleben. Wer mehr leistet, erhöht sein soziales
Prestige ohne jedoch das Prestigemonopol des Staates antasten zu dürfen.
Das erfolgreiche Fortbestehen der Republik gründet somit auf dem Ehrgeiz
ihrer Bürger.

So wichtig der Egoismus als Lebensquell der beiden genannten
Staatsformen auch sein mag, gleicht seine unbezähmbare Dynamik dem Spiel
mit dem Feuer. Dass die Entfesselung des Eigeninteresses ein ambivalentes
Resultat hervorbringt, zeigt das montesquieusche Modell Englands. Ein
Zuviel an frei waltendem Egoismus bringt die Gesellschaft gefährlich nahe
an den zu vermeidenden Despotismus. Das Leben des Bürgers ist
bestimmt von Unruhe und Furcht. Montesquieu, der Befürworter eines
mathematisch genauen newtonschen Staatssystems, blickt äusserst skeptisch
auf sein Modell England, für welches er bis heute berühmt ist.

Was lässt sich daraus lernen? Montesquieu wird heute in jedem Schulbuch

für seine angebliche Erfindung der Gewaltenteilung bejubelt.
Vielleicht sollten wir seine Ambivalenz gegenüber Extremen, also gegenüber
staatlicher Bevormundung wie auch gegenüber freiheitlichen politischen
Systemen, überdenken. Wie würde Montesquieu wohl die neuen
Eigenkapitalregeln für die Banken im so genannten Basel III zwecks Einschränkung

der geldhungrigen Banker beurteilen? Der Reglementierung des

Egoismus gegenüber wäre er skeptisch. Eine Eigenschaft, die in der
heutigen gesetzes- wie freiheitswütigen Zeit leider sehr selten geworden ist.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 127

Zusammenfassung
Der Staatsdenker Montesquieu spricht in seinem Hauptwerk De l'esprit des
lois dem menschlichen Eigeninteresse nur in der monarchischen Staatsform
eine wichtige Rolle zu. Hier waltet gleichsam die „unsichtbare Hand" eines
Adam Smith, in dem die egoistischen Handlungen einzelner unfreiwillig zur
Förderung des Gemeinwohls beitragen. In der Republik hingegen müssen die

Bürger ihr Eigeninteresse absolut dem Gemeinwohl unterordnen, soll der
Staat bestand haben. So interpretiert es die bisherige Forschung. In diesem
Artikel zeigt der Autor anhand vornehmlich des De l'esprit des lois, dass die

Republik Montesquieus ohne den Egoismus seiner Bürger nicht funktionieren
würde.

Abstract: Egoism [Selfishness] in Montesquieu's Republic
The political thinker Montesquieu assigns human self-interest an important
role in his treatise The Spirit of the Laws, but only when he is treating the
monarchical form of government. Here there reigns at the same time the
"invisible hand" ofAdam Smith, contributing to the egotistical actions ofan
individual unwilling to contribute to the common welfare. In a republic
however citizens have to be completely subservient to the common good if a

government is to endure. This at least is how previous research has
interpreted Montesquieu. In this article the author shows with the help mainly of
The Spirit of the Laws, that the republic ofMontesquieu could not function
without the selfishness of its citizens.


	Der Egoismus in der Republik Montesquieus

