Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Der Egoismus in der Republik Montesquieus
Autor: Frohlich, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN FROHLICH

Der Egoismus in der Republik Montesquieus

Die Geschichte der politischen Ideen ist wohl vor allem deshalb so
faszinierend, weil die einzelnen politischen Theorien nur schwer in ihr zu
verordnen sind. Montesquieu zeigt dies auf exemplarische Weise. Sein
Hauptwerk De l'esprit des lois ist nur schwer zu fassen. Interpretationen
gibt es dementsprechend zuhauf - damals wie heute. Wahrend der Fran-
zosischen Revolution als Befiirworter und Bewahrer der alten Monarchie
verschrien!, mutierte er zum Konstrukteur der modernen, auf Gewaltentei-
lung beruhenden Demokratie.2 Doch selbst innerhalb der letzten Jahr-
zehnte war und ist sich die Forschung nicht im Klaren, wie Montesquieus
Hauptwerk De lesprit des lois interpretiert werden soll. Zahlt Montesquieu
nun zu den Befiirwortern des entfesselten Egoismus a la Mandevilles ein-
geschrankt durch eine Smith’sche ,unsichtbare Hand“4, steht er in der
Tradition des klassischen Republikanismuss, ist er ein Vermittler zwischen

1 Vgl. LARRERE, Catherine: Montesquieu and the Modern Republic. The Republican
Heritage in Nineteenthcentury France, in: CARRITHERS, David W./COLEMAN, Patrick (Hgg.):
Montesquieu and the Spirit of Modernity. Oxford: Voltaire Fondation 2002, 235-249, hier 235.

2 Vgl. HIDALGO, Oliver: Montesquieu und die Folgen, in: HIDALGO, Oliver/HERB, Karl-
friedrich (Hgg.): Die Natur des Staates. Montesquieu zwischen Macht und Recht. Baden-
Baden: Nomos 20009, 181-195, hier 182-183.

3 Vgl. SPECTOR, Céline: Vices privés, vertus publiques, in: CARRITHERS, David W./COLE-
MAN, Patrick (Hg.): Montesquieu and the Spirit of Modernity. Oxford: Voltaire Fondation
2002, 127-157, hier 127-157.

4 Vgl. RAHE, Paul Anthony: Soft Despotism, Democracy’s Drift: Montesquieu, Rousseau,
Tocqueville & the Modern Prospect. New Haven: Yale University Press 2009, 25. WILHELM, Uwe:
Montesquieu und die Theorie der Mischverfassung. Zur Geschichte einer politischen Idee, in:
Saeculum 53 (2002), 75-92, hier 83.

5 Vgl. POCOCK, J.G.A.: The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the
Atlantic Republican Tradition. New Jersey: Princeton University Press 1975, 486-493. Pocock
zieht eine Linie der politischen Theorien von der Antike Giber Machiavelli, James Harrington
und Montesquieu bis hin zu den Griindervatern der USA. Indirekt - also im Vergleich zwi-
schen den politischen Theorien Machiavellis und Montesquieus - wird diese These von
Matteucci und von Paul Carrese unterstiitzt. Matteucci erkennt bei beiden Denkern eine
positive Bewertung des verbalen Konfliktes in Bezug auf die Stabilitdt des Staates, vgl. MAT-
TEUCCI, N.: Machiavelli, Harrington, Montesquieu e gli ,,Ordini“ di Venezia, in: Pensiero
politico 3 (1970) 337-369, hier 364-365. Carrese geht noch weiter, wenn er schreibt: ,A
moderated Machiavellism is at the heart of Montesquieu’s political science and conception
of a modern republic in his doctrine of the separation of powers.“ CARRESE, Paul: The
Machiavellian Spirit of Montesquieu’s Liberal Republic, in: RAHE, Paul (Hg.): Machiavelli’s
Liberal Republican Legacy. Cambridge: Cambridge University Press 2006, 121-142, hier 126.
Eine gegenteilige Meinung findet sich bei Judith Shklar, vgl. SHKLAR, Judith N.: Montesquieu
and the New Republicanism, in: BOCK, Gisela/SKINNER, Quentin/VIROLI, Maurizio (Hgg.): Ma-
chiavelli and Republicanism. Cambridge: Cambridge University Press 1990, 265-279.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 105

Antike und Moderne$é, befiirwortet er einen neuen Republikanismus7 oder
will er mit seinem Hauptwerk gar der schnéden Wirklichkeit den Spiegel
der (im politischen Sinne) tugendhaften antiken Republiken vorhaltens?
Ist Montesquieu nun der Monarchie oder doch eher den republikanischen
Systemen zugeneigt?9 Der Franzose selbst halt sich bedeckt, wenn er
schreibt:

,Toute I'Europe a lu mon livre, et tout le monde est convenu qu’on ne pou-
voit découvrir si j'étois plus porté pour le gouvernement républicain ou pour
le gouvernement monarchique. Et, effectivement, il y auroit eu de la peti-
tesses d’esprit a choisir, parce qu’en effet ces deux gouvernement sont trés
bons, et que le meilleur des deux est celui dont on jouit.“0

Dass es Montesquieu mit dem erwdhnten Zitat ernst meinte, erachte ich
angesichts seines umfangreichen Hauptwerkes und dessen Anspruch auf
eine universelle Analyse von Staat und Gesellschaft fiir glaubwiirdig. Die
breite Diskussion tiber seine Praferenzen macht hinsichtlich des mog-
lichen Erkenntnisgewinns auch wenig Sinn, zumal konkrete Hinweise in
seinem Werk kaum auszumachen sind. Erkenntnisreicher und sehr viel
interessanter ist jedoch das eigentliche Kernproblem im Denken Montes-
quieus, das ich hier in einer Frage konkretisiere: Wie gelingt es, den Men-
schen in einem stabilen Staat leben zu lassen, wenn sein Verhalten be-
stimmt wird durch zwei entgegengesetzte Krafte, namlich die gesell-
schaftsfordernden Tugenden einerseits und den Egoismus andererseits?
Dass der Egoismus in der Monarchie hinsichtlich der Stabilitdt forderliche

6 Vgl. BOHLKE, Effi: ,Esprit de nation‘. Montesquieus politische Philosophie. Berlin: Spitz
1999, 35. Ernst Schulin spricht beziiglich Montesquieus Stellung in der Frithaufklarung von
einer Zwitterstellung, vgl. SCHULIN, Ernst: Die Franzésische Revolution. 3. Auflage. Miinchen:
Beck 1990, 170.

7 Sharon Krause glaubt im Englandkapitel Montesquieus eine neue Art von Republik zu
erkennen, vgl. KRAUSE, Sharon: The Spirit of Separate Powers in Montesquieu, in: Review of
Politics 62 (2000), 231-265, hier 237. Judith N. Shklar meint, dass Montesquieu anders als
Machiavelli eben nicht eine gemeinwohlorientierte Republik wolle, sondern beziiglich des
egoistisch nutzenmaximierenden Individuums in England das Ideal zu erkennen glaube, vgl.
SHKLAR: Montesquieu and the New Republicanism, 265-269.

8 Vgl. Russo, Elena: The Youth of Moral Life. The Virtue of the Ancients from Montes-
quieu to Nietzsche, in: CARRITHERS, David W./COLEMAN, Patrick (Hgg.): Montesquieu and the
Spirit of Modernity. Oxford: Voltaire Fondation 2002, 101-123.

9 Mark Hulliung (vgl. HULLIUNG, Mark: Montesquieu and the Old Régime. Berkeley: Uni-
versity of California Press 1977) und Pocock (vgl. POCOCK: The Machiavellian Moment.)
setzen Montesquieu in die republikanische Tradition. Montesquieu selbst tragt nicht viel zur
Klarung dieser Frage bei. Laut Wolfang Reinhard gilt Montesquieu aber als Monarchist, vgl.
REINHARD, Wolfgang: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend der Franzésischen
Revolution, in: FENSKE, Hans/MERTENS, Dieter/REINHARD, Wolfang/ROSEN, Klaus: Geschichte
der politischen Ideen. Von der Antike bis zur Gegenwart. 5. Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer
Taschenbuch 2000, 241-376, hier 335.

10 MONTESQUIEU, Charles-Louis: Réponses et explications données a la Faculté de Théo-
logie, in: MONTESQUIEU: (Euvres complétes. Editiert von Roger Caillois. Band II. Paris: Galli-
mard 1951, 1172-1195, hier 1183.



106 Martin Frohlich

Energien freizusetzen vermag, wahrend in der Republik diese menschliche
Eigenschaft nur zum Untergang fiithren kann, ist in der Forschung aner-
kannt. Diese Uberlegung stelle ich im Folgenden in Frage. Wie noch zu
zeigen sein wird, ist der menschliche Egoismus nicht nur in der Monar-
chie, sondern auch in der Republik von entscheidender Bedeutung. Die
Republik Montesquieus - so meine These - wiirde wie die Monarchie ohne
den Antrieb des Eigeninteresses wohl kaum funktionieren.

Beginnen mochte ich mit einer kleinen Auslegeordnung der politischen
Theorie Montesquieus. Es bleibt jedoch bei einer Tour d’horizon, denn
eine eingehende Untersuchung wiirde den Rahmen dieses Artikels spren-
gen. Danach befasse ich mich mit dem Egoismus im politischen Denken
des Juristen. Aufmunternd fordert Montesquieu seine Leser auf:

»,Mais il ne faut pas toujours tellement épuiser un sujet, qu'on ne laisse rien a
faire au lecteur. Il ne s’agit pas de faire lire, mais de faire penser.“1t

Denken wir also nach...
DIE REGIERUNGSFORMEN — ZUERST EINE KLEINE AUSLEGEORDNUNG

Anders als Machiavelli, Harrington und Hobbes will Montesquieu keinen
Idealstaat fiir ein gegebenes abstraktes Menschenbild:z entwerfen. Er schlagt
einen anderen Weg ein. Die besonderen Charaktereigenschaften eines je-
den Volkes werden seiner Meinung nach durch klimatisches und mora-
lische4 Determinanten bestimmt. Anhand der Analyse verschiedener Ge-
sellschaften aus Antike und Gegenwart versucht er allgemeingiiltige Prin-
zipien und Gesetzmadssigkeiten zu eruieren, mit deren Hilfe er den opti-
malen Zusammenhang zwischen Regierungsformen, Umwelteinfliissen und

1 MONTESQUIEU, Charles-Louis: De l'esprit des lois, in: MONTESQUIEU: (Euvres complétes.
Editiert von Roger Caillois. Band II. Paris: Gallimard 1951, 227-995, hier Buch XI, Kapitel 20,
430.

12 In seinen Eloge de la sincérité schreibt Montesquieu beziiglich einer einheitlichen
menschlichen Charakterisierung: ,Mais, par bonheur ou par malheur, les hommes ne sont ni
si bons ni si mauvais qu’'on les fait, et, s'il y en a fort peu de vertueux, il n’y en a aucun qui
ne puisse le devenir.“ MONTESQUIEU, Charles-Louis: Eloge de la sincérité, in: MONTESQUIEU:
(Euvres complétes. Editiert von Roger Caillois. Band I. Paris: Gallimard 1951, 99-107, hier 100.
Zum Menschenbild im Allgemeinen bei Montesquieu vgl. BLAUIG, Andreas: Gesetz und Lei-
denschaft - Das Menschenbild als Prdmisse in Montesquieus Staatstheorie, in: HIDALGO,
Oliver/HERB, Karlfriedrich (Hgg.): Die Natur des Staates. Montesquieu zwischen Macht und
Recht. Baden-Baden 2009, 49-65.

13 In seinem ,Essai sur les causes qui peuvent affecter les esprit et les caractéres” und in
seinem ,De l'esprit des lois“ formuliert Montesquieu eine fiir uns heutige Menschen seltsam
anmutende Theorie iiber den Zusammenhang von Temperatur, den menschlichen Nerven
und dem Gemiitszustand. Vgl. MONTESQUIEU, Charles-Louis: Essai sur les causes qui peuvent
affecter les esprits et les caractéres, in: MONTESQUIEU: (Euvres complétes. Editiert von Roger
Caillois. Band II. Paris: Gallimard 1951, 39-68.

14 Die moralischen Determinanten meinen die Gesamtheit von Religion, Gesetzen, Sitten
und Gebrdauchen. Vgl. MONTESQUIEU: Essai sur les causes, 58.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 107

Volkern zu erklaren versucht.ss In stidlichen Landern finden sich aufgrund
des heissen Klimas eher Despotien, wahrend in den nérdlichen, kilteren
Gegenden eher Monarchien und Republiken geeignet erscheinen. Je gros-
ser ausserdem das Territorium desto ungeeigneter sind republikanische
Systeme und desto mehr machen Monarchien das Rennen. Grossreiche
allerdings funktionieren praktisch nur als Despotien. All diese Zusammen-
hange hat sich der Gesetzgeber zu vergegenwartigen. Eine zentrale Regel
ist iberdies, dass er nie entgegen dem Charakter eines Volkes Gesetze
entwirft, ,car nous ne faisons rien de mieux que ce que nous faisons libre-
ment, et en suivant notre génie naturel.“6 Sein wichtigster Charakterzug
ist jedoch ein ,esprit de moderation“. Belustigt schreibt er iiber die ande-
ren drei Staatsdenker:

,Machiavel étoit plein de son idole, le duc de Valentinois. [..] Arrington
[heisst Harrington, MF] ne voyoit que la république d’Angleterre, pendant
qu'une foule d’écrivains trouvoient le désordre partout ou ils ne voyoient
point de couronne [konnte auf Hobbes gemiinzt sein, MF].“18

Montesquieu beschreibt die Funktionsweise dreier Regierungsformen: die
Republik (demokratischer wie aristokratischer Prigung), die Monarchie
und die Despotie. Seine Analyse stiitzt sich auf die Ordnungsbegriffe
Natur (,nature“) und Prinzip (,principe“). Mit der Natur einer Regierungs-
form meint der Jurist die Anzahl der Regierenden beziiglich derjenigen der
Regierten sowie die grundlegenden Staatsstrukturen.9 Er unterteilt in
Republik, Monarchie und Despotie, wobei erstere wiederum eine demo-
kratische und eine aristokratische Variante kennt. In der demokratischen
Republik sind alle Biirger gleichzeitig Regierende und Regierte, wahrend
bei der aristokratischen Variante eine kleine Schicht tiber die Mehrheit das
Sagen hat. In der Monarchie wie in der Despotie verkorpert jeweils eine
Person die oberste Instanz im Staat. Der rein quantitative Unterschied
zwischen den Regierungsformen weicht dem qualitativen, wenn es um die
Abgrenzung der Monarchie zur Despotie geht. Der Adel, der Klerus und
das Parlament zusammen bilden die Zwischengewalten, deren Interessen
eine bremsende Wirkung auf einen alles wollenden Herrscher entfalten
und ihn in die Rolle eines gemassigten Monarchen zwingen. Da in einer
Despotie die Zwischengewalten fehlen, sind dem Willen des Herrschers
keine Grenzen gesetzt. Hier kommt eine weitere Kategorisierung zum Zug,
namlich die Einteilung in ,gemassigte” bzw. ,ungemassigte Regierungs-

15 Vgl. FROHLICH, Martin: Mysterium Venedig. Die Markusrepublik als politisches Argu-
ment in der Neuzeit (= Freiburger Studien zur Frithen Neuzeit). Bern: Peter Lang 2010, 229f.

16 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 5, 559.

17 MONTESQUIEU: De l’esprit des lois, Buch XXIX, Kapitel 1, 865.

18 MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch XXIX, Kapitel 19, 882f. [Hinzufligungen von
mir, MF]

19 Vgl. MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch II, Kapitel 1, 239.



108 Martin Frohlich

formen, die nicht bloss die Freiheit des Staates garantieren, sondern insbe-
sondere den Biirgern mehr bzw. weniger Freiheit vor dem Staat gewah-
ren.2c Konkret erreicht wird dies, indem der menschliche Hang zum
Machtmissbrauch durch eine Gegenmacht eine Einschrankung erfahrt.2 In
der englischen Verfassung - so wie Montesquieu sie beschreibt - glaubt
der Franzose ein solches System des Checks-and-balances zu erkennen.
Die definitorische Nahe der Monarchie zur Despotie und einschldgige Be-
merkungen im De [’esprit des lois sind als Kritik am Absolutismus zu inter-
pretieren.22

Die Prinzipien (principe) sind dem Menschen innewohnende Leiden-
schaften, die der jeweiligen Regierungsform angepasst ihr Leben einhau-
chen und sie stabilisieren2s. Wolfgang Reinhard spricht von ,Wert- oder
Leitvorstellungen des Handelns“z4. Eine der Regierungsform angepasste
Erziehung soll die favorisierte menschliche Eigenschaft erzeugen und star-
ken. Stabilitdt erreicht eine demokratische Republik, wenn die Biirger ihr
Eigeninteresse dem Gemeinwohl unterordnen2s, wahrend in der aristokra-
tischen Variante die Adeligen sich einer gewissen Massigung ihres Macht-
anspruchs zu befleissigen habenz6. In der Monarchie ist die Ehre das ober-
ste Leitmotiv, wobei es sich philosophisch um eine falsche, weil eigen-
niitzige Ehre handelt.27 In der Despotie schliesslich schwingt die Furcht
das Zepter. Diese Staatsform hat eine Zwitterstellung in der Theorie Mon-
tesquieus. Zum einen handelt es sich um eine eigene Regierungsform, zum
anderen bezeichnet sie die zu vermeidende Degeneration bzw. Entartung
aller Formen, d.h. der Republik, der Monarchie und letztlich eben auch

20 Vgl. Montesquieu definiert den ,gouvernement modéré“ folgendermassen: ,Pour for-
mer un gouvernement modéré, il faut combiner les puissances, les régler, les tempérer, les
faire agir, donner, pour ainsi dire, un lest a 'une, pour la mettre en état de résister a une
autre ; c’est un chef-d’ceuvre de législation, que le hasard fait rarement, et que rarement on
laisse faire 4 la prudence.” MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Kapitel V, Buch 15, 297.

21 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 4, 395. ,Pour qu'on puisse
abuse du pouvoir, il faut que, par la disposition des choses, le pouvoir arréte le pouvoir.”

22 Vgl. BOESCHE, Roger: Fearing Monarchs and Merchants: Montesquieu’s Two Theories of
Despotism, in: The Western Political Quarterly 43 (1990), 741-761, hier 746.

23 Vgl. MONTESQUIEU: De [lesprit des lois, Buch II, Kapitel 1, 250f. ,L'une est sa structure
particuliére [hier ist die Natur gemeint], et I'autre les passions humaines qui le font mou-
voir.“ [Hinzufigung MF]. Ob dieser Ordnungsbegriff tatsdchlich eine Erfindung Montes-
quieus ist, wie Uwe Wilhelm behauptet, sei dahingestellt, vgl. WILHELM, Uwe: Montesquieu
und die Theorie der Mischverfassung. Zur Geschichte einer politischen Idee, in: Saeculum, 53
(2002), 75-92, hier 83.

24 REINHARD: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend der Franzosischen Revo-
lution, 336.

25 Vgl. MONTESQUIEU: De [’esprit des lois, Buch 111, Kapitel 3, 251-253.

26 Vgl. MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch 111, Kapitel 4, 254.

27 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257. Il est vrai que, philo-
sophiquement parlant, c’est un honneur faux qui conduit toutes les parties de I'Etat; [...]



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 109

der Despotie28. Allgemeine Anerkennung in der Forschung erfdhrt die An-
sicht, dass die Kernfrage Montesquieus Hauptwerkes letztlich die Vermei-
dung der Despotie ist.

Bis zum elften Buch bleiben gemischte Verfassungen unerwahnt.2o Erst
im sechsten Kapitel des erwahnten Buches beschreibt Montesquieu eine
gemischte und gewaltenteilige Regierungsformse am Beispiel Englands3.
Mit der Frage nach dem Ziel einer jeden Regierungsform fiihrt er ein neues
Ordnungsprinzip ein. Wahrend Rom als Ziel die Eroberung verfolge, die
Monarchie den Ruhm des einzelnen und sozusagen als Nebenprodukt eine
Art ,esprit de liberté®, hat die englische Verfassung als Endzweck die Frei-
heit - verstanden zum einen als die Freiheit des Staates und zum anderen
als die Freiheit des Biirgers vor dem Staat. Uber die Stellung dieses Kapi-
tels im Gesamtwerk gehen die Meinungen auseinander, denn hier gelten
die Ordnungsbegriffe ,Natur® und ,Prinzip“ offenbar nicht mehr. Bereits
tiber die Natur ist sich die Forschung nicht einig.3> Sharon Krause nennt
das montesquieusche England ,a popular state with a constitutional ba-
lance of power“ss, wahrend Michael A. Mosher eher eine ,monarchy of
some sort“34 zu erkennen glaubt. Norbert Campagna findet es schwierig,
die englische Staatsform zu definieren.3s Laut Nannerl O. Keohane sei
mangels einer genauen Definition England neben der Republik, der

28 Interessanterweise kann die Despotie als eine Entartung des gesellschaftlichen We-
sens selber entarten. Beziiglich dieser seltsamen Entartung einer bereits entarteten Regie-
rungsform spricht Walter Kuhfuss zu Recht von einem ,definitorischen Leerraum®, vgl.
KUHFUSS, Walter: Mdssigung und Politik. Studien zur politischen Sprache und Theorie Mon-
tesquieus. Miinchen: Wilhelm Fink 1975, 127.

29 Vgl. WILHELM: Montesquieu und die Theorie der Mischverfassung, 83.

30 Bereits um die ,richtige Bezeichnung dieser Verfassung ringt die Forschung. Alois
Riklin nennt sie eine ,gewaltenteilige Mischverfassung“ (vgl. RIKLIN, Alois: Mischverfassung
und Gewaltenteilung. Institut fiir Politikwissenschaft, Universitat St. Gallen, Betrdge und
Berichte 140 [1990]), wiahrend Uwe Wilhelm sie als eine Gewaltenteilung bezeichnet, die von
Elementen der Mischverfassung umrahmt wird (vgl. WILHELM: Montesquieu und die Theorie
der Mischverfassung). Ulrike Seif wiederum glaubt statt einer Gewaltenteilung eine Macht-
balance zu erkennen (vgl.: SEIF, Ulrike: Der missverstandene Montesquieu: Gewaltenbalance,
nicht Gewaltentrennung, in: Zeitschrift fiir neuere Rechtsgeschichte 22 (2000), 149-166).

31 Zu Recht nennt Ursula Haskins Gonthier das England Montesquieus ,a myth and a
model“, vgl. GONTHIER, Ursula Haskins: Montesquieu and England. Enlightened Exchanges,
1689-1755. London: Pickering & Chatto 2010, 141.

32 Vgl. ZURBUCHEN, Simone: Republik oder Monarchie? Montesquieus Theorie der gewal-
tenteiligen Verfassung Englands, in: HIDALGO, Oliver/Herb, Karlfriedrich (Hgg.): Die Natur
des Staates. Montesquieu zwischen Macht und Recht. Baden-Baden 2009, 79-97, hier 79. Fiir
eine Ubersicht iiber die diesbeziigliche Forschung vgl. FROHLICH: Mysterium Venedig, 225-
228.

33 KRAUSE: The Spirit of Separate Powers in Montesquieu, 237.

34 MOSHER, Michael A.: Monarchy’s Paradox. Honor in the Face of Sovereign Power, in:
CARRITHERS, David W./MOSHER, Michael A./RAHE, Paul A. (Hgg.): Montesquieu’s Science of
Politics. Essays on the Spirit of Laws. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers 2001, 159-
229, hier 162.

35 Vgl. CAMPAGNA, Norbert: Montesquieu. Eine Einfiihrung. Diisseldorf: Parerga 2001, 56.



110 Martin Frohlich

Monarchie und der Despotie am besten als vierte Form zu deklarieren.36
Larrére wiederum glaubt im Englandkapitel eine Verschmelzung aller
Qualitaten sowohl der antiken republikanischen wie auch der modernen
monarchischen Staatsgebilde zu erkennen.37 Montesquieu selbst schreibt
skeptisch, die ehemalige Monarchie Englands habe mit der Aufthebung der
Zwischengewalten die Gefahr der Despotie heraufbeschworen, die nur
durch die ausgekliigelte Gewaltenteilung gebannt werde.38 Wie wiirde das
Prinzip dieser Regierungsform aussehen? Laut Uwe Wilhelm kann es kein
belebendes Prinzip geben, denn das gewaltenteilige System sei nur funk-
tionstiichtig, solange keine stérenden Menschen dabei seien.39 Ahnlich der
Mischverfassung seien auch die Prinzipien aller Regierungsformen im
politischen System Englands in einer ausgekliigelten Balance vertreten,
argumentiert Russo.4 Paul Rahe hingegen versucht zwischen den Zeilen
zu lesen und gewissermassen einen Blick hinter die Kulissen zu werfen.
Alle Biirger diirfen in England innerhalb der Schranken des Gesetzes frei
ihren Interessen und Freuden fronen, was sie einerseits zu kleinen Koni-
gen, andererseits jedoch in ihrer Nutzenmaximierung einsam werden ldsst,
was unterschwellige Angst generiert. Die Furcht - eigentlich das Prinzip
der Despotie — wird im durch die Gewaltenteilung ausgelosten Konflikt der
Anhdnger der Exekutiven und derjenigen der Legislativen in das staats-
tragende Prinzip der politischen Aufmerksamkeit umgewandelt.+

DAS EIGENINTERESSE IN DER REPUBLIK, DER MONARCHIE UND IN ENGLAND

In der Forschung gibt es mehrere Meinungen zu der Frage, ob Montes-
quieu nun ein moderner Befiirworter des egoistisch-nutzenmaximierenden
Biirgers sei, dessen Verhalten - gelenkt durch die ,invisible hand“ a la
Adam Smith - trotzdem gemeinwohlférdernd wirkt, oder ob er doch eher
alteren Ansatzen folge42. Die Diskussion wird angefacht durch den in den

36 Vgl. KEOHANE, Nannerl O.: Virtuous Republics and Glorious Monarchies. Two Models
in Montesquieu’s Political Thought, in: Political Studies 20 (1972), 383-396, hier 393.

37 Vgl. LARRERE: Montesquieu and the modern republic, 240.

38 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch 11, Kapitel 4, 248. ,Les Anglois, pour favo-
riser la liberté, ont 6té toutes les puissances intermédiaires qui formoient leur monarchie. Ils
ont bien raison de conserver cette liberté ; s’ils venoient a la perdre, ils seroient un des
peuples les plus esclaves de la terre.”

39 WILHELM: Montesquieu und die Theorie der Mischverfassung, 87.

40 RuUssO: The Youth of Moral Life, 118.

41 Vgl. RAHE, Paul A.: Forms of Government: Structure, Principle, Object, and Aim, in:
CARRITHERS, David W./MOSHER, Michael A./RAHE, Paul A. (Hg.) : Montesquieu’s Science of
Politics. Essays on the Spirit of Laws. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers 2001, 69-108,
hier 84-9o0.

42 Laut Uwe Wilhelm sucht Montesquieu ein politisches System, das auch Biirger ohne
jegliche politische Tugenden in ihrem Verhalten gemeinwohlférdernd wirken. Ahnlich sieht
es Celine Spector. ].G.A. Pocock vertritt den Standpunkt, dass Montesquieu in der Reihe des
klassischen Republikanismus zu sehen ist.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 1

ersten elf Biichern generierten Gegensatz zwischen den selbstgeniigsamen,
gemeinwohlorientierten Biirgern einer Republik und den scheinbar egois-
tisch handelnden Individuen in der Monarchie und im montesquieuschen
England. Montesquieu selbst macht keine Anstalten, seine Priferenzen
offen zu legen. Zum einen macht er keinen Hehl aus seiner Bewunderung
fiir die antiken Republiken43, zum anderen lasst er aber durchblicken, dass
ihm die Monarchie ndher liegt.44 Eine fruchtbare Anndherung an das
Problem liesse sich meiner Meinung nach am besten tiber das Eigeninte-
resse und dessen Rolle in der Theorie Montesquieus bewerkstelligen. Ge-
hen wir also nochmals auf die Regierungsform Republik ein und setzen
diese beziiglich ihrer Natur und ihrem Prinzip in den Gegensatz zur Mo-
narchie und zum politischen System in England. Der Fokus hierbei liegt
auf der Stellung des Eigeninteresses in den drei Staatsformen.

Grundsatzlich stellt Effi Bohlke in der Reihe der Staatsformen, begin-
nend mit der Republik iiber die Monarchie bis hin zu Despotie, eine Ab-
nahme des menschlichen Sozialverhaltens fest.4s Dabei verliert die
»politische Tugend” - d.h. die selbststandige personliche Riicknahme zu-
gunsten des Gemeinwohls - an Bedeutung.46 Soll die Einschrankung des
Machtmissbrauchs als Voraussetzung der biirgerlichen Freiheit (abgesehen
von der Despotie) wirksam bleiben, muss die fehlende Sozialitit durch
Zunahme der Institutionalisierung ersetzt werden. Paradebeispiel fiir die
Institutionalisierung ware das England Montesquieus, welches offenbar
tiber kein belebendes und stabilisierendes Prinzip verfiigt. Ist der Franzose
also ein Befurworter der ,unsichbaren Hand“?

43 Einige Beispiele: MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch IV, Kapitel 4, 266; Buch III,
Kapitel 3, 252; Buch III, Kapitel 5, 255. In seinen ,Pensée“ schreibt Montesquieu: “Quand on
pense a la petitesse de nos motifs, a la bassesse de nos moyens, a 'avarice avec laquelle nous
cherchons de viles recompenses, a cette ambition si différente de 'amour de la gloire, on est
étonné de la difference des spectacles, et il semble que, depuis que ces deux grands peuples
[Rom und Sparta] ne sont plus, les hommes se sont raccourcis d'une coudée.” MONTESQUIEU:
Mes Pensées, in: MONTESQUIEU: (Euvres compleétes. Editiert von Roger Caillois. Band I. Paris
1951, 973-1574, hier Nr. 598, 1127.

44 MONTESQUIEU: Dossier de l'esprit des lois, in: MONTESQUIEU: (Euvres complétes. Edi-
tiert von Roger Caillois. Band II. Paris 1951, 996-1117, hier Nr. 201, 1040. ,De tous les gouver-
nements que j’ai vus, je ne me préviens pour aucun, pas méme pour celui que j’'aime le plus,
parce que j'ai le bonheur d’y vivre.“

45 BOHLKE, Effi: Soziomoralische Dispositionen politischer Ordnungen. Montesquieus po-
litisches Denken, in: MUNKLER, Herfried (Hg.): Biirgerreligion und Biirgertugend. Debatten
tiber die vorpolitischen Grundlagen politischer Ordnung. Baden-Baden: Nomos 1996, 103-126,
hier 120f.

46 Ein Monarch, der iiber sein Volk regiert, bedarf weniger Tugend als das Volk in einer
Republik, welches mit seinen eigenen Gesetzen sich selbst beschranken muss. ,Car il est
clair que dans une monarchie, ot celui qui fait exécuter les lois se juge au-dessus des lois, on
a besoin de moins de vertu que, dans un gouvernement populaire, ou celui qui fait exécuter
les lois sent qu'il y est soumis lui-méme, et qu’il en portera le poids.“ MONTESQUIEU: De
Uesprit des lois, Buch 111, Kapitel 3, 251.



| Martin Frohlich

DIE DEMOKRATISCHE REPUBLIK

Beginnen wir mit der demokratischen Republik. Da hier jeder Biirger zu-
gleich den Untertan und den Souveran verkorpert, miissen sie sich in ihrer
Machtausiibung selber in Schranken halten. Die politische Tugend defi-
niert Montesquieu als ,,un renoncement a soi-méme, qui est toujours une
chose trés pénible. On peut définir cette vertu, 'amour des lois et de la
patrie“47. Da es sich um ein Gefiihl handelt, bedarf es keiner besonderen
Intelligenz.48 Die Liebe zum Vaterland als Gefiihl bestimmt die Handlung
des Biirgers und nicht rationale Uberlegungen.4¢ Diese Liebe bedinge
allerdings, dass der Biirger das Gemeinwohl vor seine eigenen Interessen
stelle. Montesquieu bringt es auf den Punkt: In der Republik, spricht der
Biirger von ,Wir", in einer Monarchie von ,Ich®.s5e Das ,Wir“ kommt jedoch
nicht von selbst, wie Diana Schaub richtig erkannte. Es bedarf hierfiir
einer exzellenten Erziehung, wobei dem Familienvater hierbei die ent-
scheidende Rolle als Vorbild zukommt.s» Grundlage fiir die politische
Tugend ist die 6konomische Gleichheit.52 Die Biirger sollen arm sein, der
Reichtum gebiihrt der Republik.53 Schwindet diese Tugend, nimmt der
Ehrgeiz ihren Platz in den Herzen der Biirger ein und die Republik wird
die Beute privater Interessen.s4+ Landwirtschaft ist dementsprechend die
adaquate o6konomische Basis einer Republik, denn im Schweisse seines
Angesichts lernt der Biirger die nétige Bescheidenheit. Die notwendiger-
weise kleinen Felder miissen allerdings unter den Biirgern gleich verteilt
werden.55s Doch auch die Handelstatigkeit ist fahig, 6konomische Gleich-
heit und ein gewisses Mass an Bescheidenheit zu generieren, sofern sie
nicht der Kumulation des Reichtums dient.s6 Uberhaupt widmet sich
Montesquieu intensiv der gleichmadssigen Verteilung der Giiter. Hier lassen
sich Parallelen zu James Harrington erkennen, der in der Verteilungsfrage

47 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch 1V, Kapitel 5, 267.

48 Montesquieu: De l’'esprit des lois, Buch V, Kapitel 2, 274.

49 RUSSO: The Youth of Moral Life, 114.

50 Montesquieu: Dossier de l'esprit des lois, Nr. 233, 1048. ,Pour prouver que les moeurs
conviennent mieux a la bonne république qu’a la bonne monarchie : c’est que, dans les
bonnes républiques, on dit : Nous, et, dans les bonnes monarchies, on dit : Moi.“

51 Vgl. SCHAUB, Diana J.: The Regime and Montesquieu’s Principles of Education, in:
CARRITHERS, David W./COLEMAN, Patrick (Hgg.): Montesquieu and the Spirit of Modernity.
Oxford: Voltaire Fondation 2002, 77-100, hier gof.

52 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 279.
53 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 3, 275.
54 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch 1V, Kapitel 5, 267.
55 Vgl. MONTESQUIEU: De ['esprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 279.
56 Vgl. MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 280.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 13

den Schliissel fiir die Stabilitit der Republik zu erkennen glaubte.5s7 Zu
allem Uberdruss bedarf eine demokratische Republik zusitzlich einer
Kontrollbehorde, welche die Gemeinwohlorientierung der Biirger iiber-
priift und moégliche Zuwiderhandlungen sofort bestraft. Es handelt sich um
die Zensoren.s8 Die Biirger in einer Republik scheinen angesichts des
allumfassenden Gemeinwohls bei gleichzeitiger Riicknahme des Eigenin-
teresses ein relativ trostloses Dasein zu fristen, insbesondere wenn Mon-
tesquieu als Vergleich das Leben von Monchen heranzieht, die bar aller
Freuden nur noch die Liebe zu den Ordensregeln zu finden vermégen.s9
Fiir das Eigeninteresse scheint es in der Republik keinen Platz zu geben.
Diana Schaub schreibt denn auch: ,Republics attempt to reconcile the
public and private spheres through the sacrifice of the private.“60

Um der Rolle des Eigeninteresses ndher zu kommen, miissen wir einen
Blick in die Rezeptionsgeschichte wagen. In der Forschung ist die Ahn-
lichkeit mit der politischen Theorie Niccolo Machiavellis seit langem
bekannt.6t Okonomische Gleichheit, arme Biirger und reicher Staat6 und
die die Gesellschaft belebende und den Staat stabilisierende politische
Tugend sind Begrifflichkeiten, die sich auch bei Machiavelli finden lassen.
Insbesondere des Florentiners zentrale These, dass der verbale, unblutige
aber stete Konflikt zwischen Adel und Volk auf die Republik eine positive
Auswirkung habe, habe Eingang gefunden in Montesquieus gesamte The-
orie.63 Carrese glaubt, selbst zwischen der Gewaltenteilung und Machia-
vellis Konflikt einen Zusammenhang zu erkennen: ,,A moderated Machia-
vellism is at the heart of Montesquieu’s political science and conception of
a modern republic in his doctrine of the separation of powers.“64 Natiirlich
tibersieht Carrese dabei nicht die zentralen Unterschiede.65

57 Im Gegensatz zu Harrington glaubt Montesquieu nicht an die Wirksambkeit eines Acker-
gesetzes, vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 5, 276.). Vielmehr bedarf es
rigoroser Erbschaftsgesetze, vgl. MONTESQUIEU: De [’esprit des lois, Buch V, Kapitel 6, 280.

58 Vgl. MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch V, Kapitel 7, 282.

59 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 4, 274.

60 SCHAUB: The Regime and Montesquieu’s Principles of Education, 91.

61 Eine kleine Ubersicht: MATTEUCCI: Machiavelli, Harrington, Montesquieu e gli ,,Ordini*
di Venezia; POCOCK: The Machiavellian Moment; CARRESE: The Machiavellian Spirit of Mon-
tesquieu’s Liberal Republic.

62 Sijehe hierzu z.B.: MACHIAVELLI, Niccolo: Discorsi. Gedanken iiber Politik und Staats-
fithrung. Ubers. von Rudolf Zorn. 2. Auflage. Stuttgart: Kroner 1977, Buch I, Kapitel 37, 101.

63 Vgl. MATTEUCCI: Machiavelli, Harrington, Montesquieu e gli ,Ordini“ di Venezia. CAR-
RESE: The Machiavellian Spirit of Montesquieu’s Liberal Republic.

64 CARRESE: The Machiavellian Spirit of Montesquieu’s Liberal Republic, 126.

65 Natiirlich weisen Carrese wie auch andere Autoren auf die nicht zu leugnenden
Unterschiede hin. Machiavelli erkennt bloss in der Freiheit des Staates das ersehnte Ziel der
Politik, wahrend Montesquieu auch die Freiheit des Biirgers vor dem Staat mit einbezieht.
Auch bedarf der Franzose nicht des Krieges, um die Biirger durch Furcht im Zaume zu hal-
ten und gleichzeitig die Freiheit des Staates zu gewahrleisten.



114 Martin Frohlich

In Machiavellis Theorie habe es - so die Forschung - fiir das Eigenin-
teresse nicht bloss keinen Platz, sondern es sei schadlich. Ob der dusserst
schlechten menschlichen Natur bedarf es eines starken Staates, der die
Biirger standig im Zaume halt, soll die Gesellschaft nicht in Tyrannei oder
Anarchie versinken. Der Erziehung des Menschen kommt eine tragende
Rolle zu, denn durch diese wird er zu einem guten Biirger, der das Allge-
meinwohl als hochstes Gut achtet und schiitzt. Essentiell ist zudem die
kiinstlich erzeugte Furcht durch den geschickten Einsatz der Religioné6
und des Krieges$7. Diese Furcht halt die Blirger bei der Stange. Auch muss
das Volk in Isolation und Unwissenheit gehalten werden, damit nicht
irgendwelche neuartigen Ideen und Moden den Sinn der Biirger vom
Gemeinwohl abzulenken vermoégen. Deshalb ist Machiavelli auch kein
Freund weit verzweigter Handelstdtigkeiten.68 Doch gerade der Konflikt
zwischen Adel und Volk als zentrale Voraussetzung eines stabilen und
erfolgreichen Staates verleiht dem Eigeninteresse eine nicht zu unter-
schdtzende Rolle. Der Staat Machiavellis ist durch den Streit - basierend
auf den unterschiedlichen Interessen von Adel und Volk - stets in Be-
wegung. Laut dem Florentiner habe Rom nur aufgrund dieser steten zum
Teil relativ harten Auseinandersetzungen diese Grosse erreicht. Genau hier
spielt meiner Meinung nach auch das Eigeninteresse eine entscheidende
Rolle. Warum soll das Trachten der Biirger immerfort nur der Forderung
des Gemeinwohls und damit der Stabilisierung und Ausbreitung der
Republik gelten, ohne dass dabei nicht auch Moglichkeiten der Profi-
lierung bestiinden? Wer bemiihte sich um eine leitende Stelle im Staat,
wenn damit nicht auch das Ego befriedigt werden wiirde?69 Rennen die
Soldaten wirklich nur fiir das Gemeinwohl (und fiir ihre Familien) in die
Schlacht, ohne dabei an den ewigen Ruhm zu denken, der ihnen fiir die
eigenen heroischen Taten winkt? Natiirlich muss das Trachten nach Ruhm
und Ehre mit einem gehorigen Schuss Bescheidenheit verbunden sein,
damit aus der Karrierelust im Dienste des Staates nicht die Lust nach
Beherrschung desselben erwdchst und die Republik in Tyrannei versinkt.
Deshalb darf der Ruhm des erfolgreichen Feldherrn nicht zu einem Per-
sonenkult ausarten, der die Loyalitdt der Armee zur Republik gefihrden
wiirde. Auch und vor allem diirfen die erfolgreichen Soldaten nicht am
Krieg reich werden. Der Ruhm sei ihnen gewiss, doch die materielle Beute
gehort dem Staat.7o Hier begegnen wir der negativen Seite des Eigen-

66 Vgl. MACHIAVELLI: Discorsi, Buch I, Kapitel 11, 44.

67 Vgl. MACHIAVELLI: Discorsi, Buch I, Kapitel 25, 250. ,Die Ursache der Uneinigkeit in
Freistaaten sind meistens Miissigang und Friede, die Ursache ihrer Einigkeit Krieg und Furcht.”

68 Vgl. MACHIAVELLI: Discorsi, Buch I, 55, 142.
69 Siehe z.B.: MACHIAVELLI: Discorsi , Buch III, Kapitel 25, 356f.

70 Vgl. MACHIAVELLL: Discorsi, Buch III, Kapitel 25, 357. ,Hier zeigen sich zwei sehr
bemerkenswerte Dinge: erstens Armut und die Zufriedenheit in diesem Zustand. Die Biirger



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 115

interesses. Wer iiber gentigend Kapital und iiber ein gutes soziales Gespur
verfiigt, kann seinen Reichtum in Sozialkapital umwandeln. Gelingt es ihm
mit Geldgeschenken und sonstigen Gefalligkeiten geniigend Anhanger zu
gewinnen, kann er letztendlich den Staat als graue Eminenz leiten und die
Republik verféllt in Tyrannei. Machiavelli weiss, wovon er spricht. Die
Familie Medici konnte ihr klienteldres System nur dank der Gewinne ihrer
Bank finanzieren. Machiavelli misstraut ganz klar dem Eigeninteresse,
doch ohne es - das weiss er - funktioniert seine politische Theorie auch
nicht, denn nicht bloss die Erziehung wird den Biirger zu Hochstleistun-
gen im Dienste des Staates bewegen, sondern auch sein Verlagen nach
Auszeichnung. Des Florentiners unldosbares Problem ist daher, wie er
einerseits das Eigeninteresse nutzbar machen, aber gleichzeitig seine nega-
tive Seite verhindern konnte. 72

Diese unlosbare Knacknuss stellt sich meiner Meinung nach auch bei
Montesquieu. Der Franzose wandelt tiberraschend genau in den Spuren
Machiavellis. Auch er glaubt an die Notwendigkeit, dass die Biirger arm,
der Staat aber reich sein solle. Auch er erachtet die 6konomische Gleich-
heit als notwendig, wobei er die Handelstatigkeit im Gegensatz zum Flo-
rentiner miteinbezieht. Auf die einigende Kraft der Furcht erzeugt durch
Religion und dussere Feinde kann der Franzose allerdings verzichten, er
ersetzt diese jedoch durch die allméchtigen Zensoren. Wie bei Machiavelli
spielt auch das Eigeninteresse bei Montesquieus Republik eine nicht zu
unterschitzende Rolle. Okonomisch sind die Biirger einander gleichge-
stellt, bezliglich der politischen Fahigkeiten sind sie es jedoch nicht. Wie
Machiavelli erachtet Montesquieu das Volk wohl fiir fahig, geeignete
Kandidaten in die héchsten Amter zu wihlen, aber selber regieren kann es
nicht.73 Es braucht also fihige Manner, die die Republik leiten konnen.
Wie werden diese hervorragenden Biirger ermittelt? Und vor allem, was
erhalten diese dafiir? Beide Fragen beantwortet Montesquieu mit Machia-
velli. Das Volk wisse um die Tapferkeit gewisser Biirger im Kampf, wisse
um die Ehrlichkeit eines anderen Biirgers usw.74 Es kennt also seine her-
vorragenden Birger und weiss um ihre Verdienste. Der Lohn fiir den
Dienst an der Republik sind Ruhm und Ehre. Wie bei Machiavelli ist auch

von damals begniigten sich mit der Ehre, die ihnen der Krieg ermoglichte, wihrend sie den
Gewinn aus dem Kriege ganz dem Staat iiberliessen.”

78 MACHIAVELLI: Discorsi, Buch I, Kapitel 34, 95. ,Erstens muss ein Biirger, damit er dem
Staat Schaden zufiigen und sich eine ungesetzliche Gewalt anmassen kann, im Besitz vieler
Vorziige sein: er muss sehr reich sein, muss sehr viele Anhanger und Parteiginger haben, die
er unmoglich haben kann, wenn die Gesetze beachtet werden.“

72 Wolfgang Kersting meint, dass Machiavelli immer aufs Neue die vernichtende Kraft
des menschlichen Ehrgeizes hervorhebe, ohne dabei die gewaltige Kraft zu erkennen, die im
geschickt gelenkten Eigeninteresse schlummere, vgl. KERSTING, Wolfgang: Niccoldo Machia-
velli. 3. Auflage. Miinchen: Beck 2006, 38.

73 Vgl. MONTESQUIEU: De [’esprit des lois, Buch II, Kapitel 2, 241.

74 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 2, 241.



116 Martin Frohlich

bei Montesquieu der Streit in der Republik um die beste Politik im Sinne
des Gemeinwohls essentiell fiir den Bestand des Staates. Die Biirger wollen
ihre Fahigkeiten in den Dienst der Republik stellen und sich mit ihren
Losungsvorschlagen gegen die anderen durchsetzen. Zwischen den Biir-
gern entspinnt sich ein regelrechter Wettbewerb um die héchsten Ehren.
,L’amour de I'égalité, dans une démocratie, borne 'ambition au seul désir,
au seul bonheur de rendre a sa patrie de plus grands services que les autres
citoyens.” Allerdings sind die Biirger auch zu diesem Wettkampf ange-
halten, denn jeder muss sein Moglichstes fiir die Republik tun. Die Grosse
und Erhabenheit aber des altehrwiirdigen Roms beruhen nicht zuletzt auf
den inneren Auseinandersetzungen um die beste Politik.7s Montesquieu
schreibt hierzu in seinen Considérations:

,On n’entend parler, dans les auteurs, que des divisions qui perdirent Rome;
mais on ne voit pas que ces divisions y étoient nécessaires, qu’elle y avoient
toujours été et qu’elles y devoient toujours étre.“76

Ohne diese Auseinandersetzungen ware die Republik dem Untergang ge-
weiht. Montesquieu erkennt denn auch ,[...] pour régle générale, toutes les
fois qu'on verrat out le monde tranquille dans un Etat qui se donne le nom
de république, on peut étre assuré que la liberté n'y est pas.“77 Wie bei
Machiavelli miissen auch bei Montesquieu die Gesellschaft und der Staat
standig in Bewegung sein.

,Ce qu'on appelle union dans un corps politique, est une chose tres équi-
voque : la craie est une union d’harmonie, qui fait que toutes les parties,
quelque opposées qu’elle nous paroissent, concourent au bien général de la
société ; comme des dissonances, dans la musique, concourent a l'accord
total. Il peut y avoir de I'union dans un Etat ol on ne croit voir que du
trouble ; c’est-a-dire, une harmonie d’ou résulte le bonheur, qui seul est la
vraie paix. Il en est comme des parties de cet univers, éternellement liées par
I’action des unes, et la réaction des autres.“78

Absoluter Stillstand herrscht in den Niederungen der Despotie. In ein-
dringlichen Worten beschwort Montesquieu diese schreckliche Stille:

,Comme le principe du gouvernement despotique est la crainte, le but en est
la tranquillité; mais ce n’est point une paix, c’est le silence de ces villes que
I'ennemi est pres d’occuper®.79

75 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur dé-
cadence, in: MONTESQUIEU: (Euvres complétes. Editiert von Roger Caillois. Band II. Paris 1951,
69-209, hier 111 und 16.

76 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains, 19.
77 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains, 119.
78 MONTESQUIEU: Considérations sur les causes de la grandeur des Romains, 119.
79 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 14, 294.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus nuy

Die Kraft, welche die Republik in Bewegung setzt, ist wie schon erwahnt
die Tugend. Diese wiederum wird gespeist durch die Liebe zum Vaterland
und den Ehrgeiz jedes einzelnen, dem geliebten Vaterland mehr dienen zu
kénnen als der Mitbiirger. In seinen Pensées schreibt Montesquieu: ,,A des
gens a qui il ne faut rien que le nécessaire, il ne reste a désirer que la gloire
de la Patrie et la sienne propre.“8 Somit kommt dem Eigeninteresse des
Biirgers im Dienste der Republik eine tragende Rolle zu. Wohlgemerkt:
Wie bei Machiavelli so sind natiirlich auch bei Montesquieu nur diejenigen
Egoismen zuldssig, die dem Staat dienlich sind. Gemeinwohl und Egois-
mus dirfen nicht in Konflikt miteinander geraten. Nur wer also seinen
Ehrgeiz in den Dienst der Republik stellt und durch Fleiss eine leitende
Funktion iibernimmt, handelt im Sinne des Gemeinwohls. Allerdings darf
dieser Ehrgeiz im Dienste der Republik nicht ausarten, denn allzu leicht
lasst sich die menschliche Seele korrumpieren. Nur wenige Menschen sind
weise genug, um sich nicht verfiithren zu lassen.

»Par un malheur attaché a la condition humaine, les grands hommes moderés
sont rares; et, comme il est toujours plus aisé de suivre sa force que de
I'arréter, peut-étre, dans la classe des gens supérieurs, est-il plus facile de
trouver des gens extrémement vertueux, que des hommes extrémement
sages.”8t

Macht korrumpiert, egal in welcher Regierungsform, schreibt Montes-
quieu. Nur eine Verfassung, die den Machtmissbrauch durch ein checks-
and-balance-System Einhalt gebietet, schafft einen Staat, in dem die Men-
schen sich frei fiihlen konnen. Das ist die Fehlkonstruktion in der Re-
publik. Die Tugend setzt Egoismus im Dienste des Staates frei und muss
gleichzeitig eben diesem Eigeninteresse Grenzen setzen. Den wenigsten
Menschen gelingt es, sich selbst stets in diesem heiklen Gleichgewicht zu
halten. Es bedarf eben nicht bloss guter Biirger, sondern auch guter
Menschen. So ist es nicht verwunderlich, dass die Grenzen zwischen der
Republik und der Despotie fliessend sind. Die Gleichheit zwischen den
Biirgern kann entweder zu gering oder zu gross sein. Im ersten Fall miin-
det der Staat bestenfalls in einer Aristokratie, im zweiten Fall ergibt sich
eine Despotie.82 Montesquieu schreibt denn auch: ,Qui le diroit! La vertu
méme a besoin des limites.“83 Im beriihmten ,Englandkapitel® beschreibt
er das nicht unbedingt angenehme Leben der Biirger in den italienischen
Republiken, wo alle Gewalt von ein und denselben Gremien ausgeht. Es
habe zwar keinen Despoten aus Fleisch und Blut, der sein Unwesen treibe,

80 MONTESQUIEU: Mes Pensées, Nr. 1810, 1434.
81 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XXVIII, Kapitel 11,858.
82 Vgl. MONTESQUIEU: De l’esprit des lois, Buch VIII, Kapitel 2, 351.

83 MONTESQUIEU: De l’esprit des lois, Buch XI, Kapitel 4, 395. Eine eingehende Betrach-
tung der Korruption der Republik findet sich in CAMPAGNA: Montesquieu, 36f.



118 Martin Frohlich

jedoch sei die Despotie iiberall zu spiiren.84 Nichtsdestotrotz kann er -
zumindest im Dossier de l'esprit des lois - dem republikanischen System
mehr abgewinnen als den Monarchien. Montesquieu fithrt vier Griinde an:
Erstens sind die erworbenen Giiter in der Republik sicherer, zweitens ist
das Gemeinwohl besser geschiitzt, drittens leben die Biirger in grosserer
Gleichheit und viertens findet ein jeder eher durch eigene Verdienste
Anerkennung als durch Schmeichelei.85 Gerade der vierte Punkt weist auf
die wichtige Stellung des Egoismus in der Republik hin.

DIE MONARCHIE

Wenn in der Republik die Biirger sich stindig selbst beschranken und sich
dem Gemeinwohl unterwerfen miissen, sieht es in der Monarchie ganz
anders aus. Zum Herrschen bedarf der Konig nicht der Tugend wie in der
Republik, denn die von ihm erlassen Gesetze gelten fiir die Untertanen,
schrinken ihn selbst aber nicht ein.86 Uberhaupt kommt die Monarchie
ohne Tugend aus. Montesquieu vergleicht diese Regierungsform mit der
newtonschen Mechanik.

,Dans les monarchies, la politique fait faire les grandes choses avec le moins
de vertu qu’elle peut; comme, dans les plus belles machines, I'art emploie
aussi peu de mouvements, de forces et de roues qu'’il est possible.“87

An die Stelle der Tugend tritt das Gesetz.88 Das ist auch notig, denn die
Hoflinge haben laut Montesquieu einen miserablen Charakter - ,ce ne
sont point des choses de spéculation, mais d’'une triste expérience“ds. Auf
das Volk farbt sich ihr schlechtes Verhalten ab.90 Da die Tugend nicht zu
finden ist, bedarf die Monarchie eines anderen belebenden Prinzips. Es ist
dies die Ehre. Es handelt sich hierbei wie bei der Tugend um eine Leiden-

84 Vgl. MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch XI, Kapitel 6, 398.

85 MONTESQUIEU: Dossier de l'esprit des lois, Nr. 232, 1047. ,Raisons pourquoi les répub-
liques deviennent plus florissantes que les pays gouvernés par un seul :

1° Plus de siireté pour ce qu'on a acquis ;

2° Plus d’'amour pour le bien public et la Patrie, qui est a nous, non a un autre ;

3° Plus d’égalité dans les conditions, et, par conséquent, plus d’égalité dans les for-
tunes ;

4° Plus de moyens de parvenir par le mérite personnel, et, par conséquent, moins de
parvenir par des bassesses.”

86 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 3, 251. ,Car il est clair que
dans une monarchie, ot celui qui fait exécuter les lois se juge au-dessus des lois, on a besoin
de moins de vertu que dans un gouvernement populaire, ot celui qui fait exécuter les lois
sent qu’il y est soumis lui-méme, et qu’il en portera le poids.”

87 MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch 111, Kapitel 5, 255.

88 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 5, 255.

89 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 5, 256.

90 CAMPAGNA: Montesquieu, 31.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 119

schaft.o* Rein philosophisch handelt es sich laut Montesquieu freilich um
eine falsche Ehre.92 Sich gegeniiber den anderen hervorzutun, allgemeine
Bewunderung hervorzurufen, ist das Ziel dieser Leidenschaft. Dabei spielt
es keine Rolle, ob man nun diese bewunderungswiirdigen Eigenschaften
besitzt oder nicht. ,Warum sind wir hoflich?“, fragt Montesquieu rheto-
risch.

,C'est par orgueil que nous sommes polis: nous nous sentons flattés d’avoir
des maniéres qui prouvent que nous ne sommes pas dans la bassesse, et que
nous n’avons pas vécu avec cette sorte de gens que l'on a abandonnés dans
tous les dges.“93

Dieses Prestigebediirfnis entspringt dem Eigeninteresse.94 Doch in der
Monarchie - ein ,chef-d’oeuvre de legislation“ss - fordert der pure Egois-
mus automatisch das Gemeinwohl, ohne dass der Biirger dies auch nur in
Betracht gezogen hat.96 Ahnlich wie in der Republik ist auch in der Monar-
chie das Eigeninteresse der dynamische Motor, wobei in der letzteren der
Egoismus sehr viel ungehemmter agieren darf, bzw. soll.

“Vous diriez qu’il en est comme du systéeme de 'univers, ou il y a une force
qui éloigne sans cesse du centre tous les corps, et une force de pesanteur qui
les y rameéne. L’honneur fait mouvoir toutes les parties du corps politique; il
les lie par son action méme ; et il se trouve que chacun va au bien commun,
croyant aller a ses intéréts particuliers.”97

Paul Rahe zieht die ,invisible hand” von Adam Smith als Vergleich heran.
Auf den ersten Blick scheint etwas dran zu sein, wenngleich Montesquieu
keine einheitliche okonomische Theorie prasentiert wie der Schotte.98
Einen kleinen Schonheitsfehler hat dieser Vergleich allerdings: Es ist ins-
besondere im staatspolitischen Bereich zumindest fraglich, ob beide
Denker mit der unbeabsichtigten unweigerlich mechanischen Gemein-
wohlforderung die gleichen Absichten hegen. Natiirlich ist Montesquieu
,modern“, ja sogar ,liberal“ zu nennen, wenn er zum Beispiel den Gesetz-
geber ermahnt, nicht Gesetze wider gewachsene Charaktereigenschaften
der Volker zu verabschieden, ,car nous ne faisons rien de mieux que ce

91 CAMPAGNA: Montesquieu, 31.

92 Vgl. MONTESQUIEU: De ['esprit des lois, Buch 111, Kapitel 7, 257.

93 MONTESQUIEU: De l’esprit des lois, Buch 1V, Kapitel 2, 263.

94 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257. ,La nature de 'honneur est

de demander des préferences et des distinctions ; il est donc, par la chose méme, place dans
ce gouvernement.”

95 MONTESQUIEU: Mes Pensées, Nr. 1794, 1429.

96 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch 111, Kapitel 7, 257.

97 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch III, Kapitel 7, 257.

98 Vgl. LARRERE, Catherine: Montesquieu et I'histoire du commerce, in: PORRET, Michel/
VOLPILHAC-AUGER, Catherine (Hgg.): Le temps de Montesquieu. Actes du colloque interna-

tional de Genéve (28-31 Oktober 1998) (= Bibliothéque des lumiéres, Nr. 61). Genf: Librairie
Droz 2002, 319-335, hier 320.



120 Martin Frohlich

que nous faisons librement, et en suivant notre génie naturel®.99 Auch
seine Ausfithrungen beziiglich der Freiheit sind durchaus liberal zu nen-
nen: Nicht bloss die Freiheit des Staates wie schon bei Machiavelli,
sondern auch die Freiheit des Biirgers vor dem Staat ist fiir Montesquieu
essentiell. Doch nach Ansicht Regina Ogoreks liegt Montesquieu mit der
Forderung nach Freiheit wohl weniger das individuelle Streben nach Gliick
am Herzen, als die Bewahrung standischer Vorrechte.ioc In diesem Sinne
ist auch die Funktion des Prinzips Ehre in der Monarchie zu verstehen.
Vom Konig geht alle Macht aus.:r Im Unterschied allerdings zur Despotie,
in welcher der Herrscher unbeschrankt nach eigenem Gusto herrscht, ist
die Macht des Monarchen durch die so genannten Zwischengewalten be-
schrankt. Damit sind der Adel, der Klerus, die Stadte und die Parlamente
gemeint. Gerade der Adel gilt als stabilisierende Klammer zwischen Konig
und Volk.1e2 Montesquieu bringt die gegenseitige Abhangigkeit auf den
Punkt: ,point de monarque, point de noblesse; point de noblesse, point de
monarque”.1o3 Frei ist das egoistische Handeln dennoch nicht. Die Ehre hat
drei ehernen Regeln zu folgen: 1. Regel: Der Adel hat seine Ehre hoher zu
gewichten als sein Leben. Er hat auf Geheiss des Herrschers in den Krieg
zu ziehen. 2. Regel: Er darf nichts tun, was unter seinem Rang und seiner
Wiirde steht. 3. Regel: Die Ehre steht iiber dem Gesetz.1o4 In der Tat stellt
sie das leitende Prinzip sowohl fiir den Konig als auch fiir das Volk dar.ios
Da die Ehre iiber dem Gesetz und auch iiber dem Konig steht, ist der Adel
befugt, sich auch dem Willen des Herrschers zu widersetzen, wenn dies
die eigene Ehre gebietet. Damit wird das Prinzip der Monarchie zur
eigentlichen Barriere gegen den Despotismus. In der Literatur ist dieser
gezielte Ungehorsam in den letzten Jahren breit diskutiert worden.¢ Am
immer gleichen Zitat erfolgt der Beweis.

,Crillon refusa d’assassiner le duc de Guise, mais il offrit a Henri III de se
battre contre lui. Aprés la Saint-Barthélemy, Charles IX ayant écrit a tous les
gouverneurs de faire massacrer les huguenots, le vicomte d'Orte, qui
commandoit dans Bayonne, écrivit au roi: ,Sire, je n’ai trouvé parmi les
habitants et les gens de guerre que de bons citoyens, de braves soldats, et pas

99 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 5, 559.

100 Vgl. OGEREK, Regina: Gewaltenteilung heute, in: BOHLKE, Effi/FRANCOIS, Etienne
(Hg.): Montesquieu. Franzose — Europder - Weltbiirger. Berlin : Akademischer Verlag 2005,
57-69, hier 59. Siehe auch BOHLKE : ‘Esprit de nation’, 237.

101 MONTESQUIEU : De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 247.

102 MONTESQUIEU : De lesprit des lois, Buch VIII, Kapitel 9, 356.

103 MONTESQUIEU : De lesprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 247.

104 MONTESQUIEU : De ['esprit des lois, Buch IV, Kapitel 2, 265.

105 MONTESQUIEU : De l’esprit des lois, Buch IV, Kapitel 10, 260.

106 Vgl. RAHE: Soft Despotism, Democracy’s Drift, 27-29. SCHAUB: The Regime and Mon-
tesquieu’s Principles of Education, 85-87.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 121

un bourreau; ainsi, eux et moi, supplions Votre Majesté d’employer nos bras
et nos vies a choses faisables’.“107

Diana Schaub spricht hier von einem ,Aspekt® des Prinzips Ehre.108 Genau
das scheint es mir eben nicht zu sein. Weshalb fordert egoistisches
Handeln in Montesquieus Monarchie gleichzeitig das Gemeinwohl - auch
ohne die Intention des Akteurs? In der modernen 6konomischen Theorie
(angefangen bei Adam Smith) bedeutet dies die Bindung der Nutzenma-
ximierung des Akteurs A an diejenige des Akteurs B.1°9 Bei Montesquieu
scheint mir auf der politischen Ebene dieser positive Zusammenhang
zwischen Eigeninteresse und Gemeinwohl nicht zu bestehen. Der freie,
rein egoistisch angetriebene Wettbewerb um Prestige und hohe Stellung
bei Hofe ist nicht dazu angetan, die geeignetsten Leute in die leitenden
Posten zu fithren, da ja nicht unbedingt die wahren Qualititen gefragt
sind. Es geht um Distinktion und nicht in erster Linie um eine getreue
Pflichterfiillung. Insofern erfiillt hier das Eigeninteresse nicht dieselbe
Funktion wie in der Republik. Die Logik ist eine andere. Es geht um Ab-
wehr: Eigeninteresse des Adels schrankt Eigeninteresse des Monarchen ein
und umgekehrt. Der Egoismus treibt die Akteure der Zwischengewalten
dazu, sich in jeder Hinsicht stindig gegeniiber den anderen Standesge-
nossen hervorzuheben, sei es im Dienste des Konigs (gemadss erster Regel:
ich bin Auserwahlt, nicht du), sei es im Ungehorsam gegeniiber dem Konig
(gemass dritter Regel: ich bin kein Henker, ich bin was Besseres). Dies
bedingt jedoch einen selbstbewussten Stand. Das Eigeninteresse fungiert
also als Katalysator des Willens des Herrschers. Genau hier sehen wir die
eigentliche Funktion der Ehre. Egal wie niedrig die Beweggriinde einer
Handlung auch sind, sie fordern trotzdem insofern das Gemeinwohl, als
dass der Wille des Herrschers eine Beschrankung erfihrt: Egoismus also
als Mittel zur Machtbeschrankung, als Verhinderung der Despotie. Wie
wichtig Montesquieu diese Beschneidung der Macht ist, ldsst sich daran
erkennen, dass er selbst den ihm offensichtlich unsympathischen Klerus
als geeignet ansieht, ,car, comme le despotisme cause a la nature humaine
des maux effroyables, le mal méme qui le limite est un bien.“no Damit wird
auch klar, weshalb in der Monarchie die Tugend nicht als Prinzip gelten
darf. Selbstbeschrankung innerhalb einer herrschenden Gruppe aus Nob-
len ist ein Muss. Die aristokratische Republik zeugt davon. Doch in der

107 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch 1V, Kapitel 2, 264.

108 Vgl. SCHAUB: The Regime and Montesquieu’s Principles of Education, 86.

109 Folgendes Beispiel zur Veranschaulichung: Nehmen wir an, es gibt nur zwei Akteure:
Der Backer und die Kundin. Der Backer backt nicht deshalb Brétchen, weil er selbstlos
seinen Teil zur Volkserndhrung beizutragen gedenkt, sondern weil er daran verdienen will.
Die Kundin kauft nicht deshalb Brotchen, weil sie die arme Backerzunft erhalten will, son-
dern weil sie gerne Brétchen isst. Beide Akteure handeln nach egoistischen Motiven, erho-
hen aber gleichzeitig das Gemeinwohl.

10 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 248.



122 Martin Frohlich

Monarchie bedarf es einer offensiven Gegenmacht zur koniglichen Gewalt.
Selbstbeschrankung ware da fehl am Platz. Doch wie kann Montesquieu so
sicher sein, dass die Zwischengewalten nicht den Konig verjagen und die
gesamte Macht an sich reissen? Die Ehre - verstanden als das Streben nach
Prestige - verhindert dies, denn wiirde der Adel den Konig absetzen und
sich mit dem Volk verbinden, verlore er damit alle Distinktion. Ausserdem
kann der Adel kaum als einheitliches Ganzes gegen den Konig auftreten,
da in der Logik des monarchischen Prinzips das Prestigebediirfnis jedes
einzelnen eine homogene Gruppenbildung verhindert. Die Ehre scheint
eine Eigendynamik zu entwickeln. Ist also jeglicher Egoismus erlaubt?
Nein. Eine Person muss sich dennoch eine gewisse Selbstbeschrankung
auferlegen: Der Monarch.

,La monarchie se perd, lorsque’un prince croit qu’il montre plus sa puissance
en changeant 'ordre des choses qu’en le suivant; lorsqu’il 6te les functions
naturelles des uns pour les donner arbitrairement a d’autres, et lorsqu’il est
plus amoureux de ses fantaisies que de ses volontés.“m

Flir Montesquieu ist die Degenerationsproblematik der Monarchie keine
Theorie, sondern triste Realitdt angesichts der absolutistischen Herrschaft
in Frankreich. Zahlreiche Stellen in seinem De l’esprit des lois wie auch in
seinen Pensées zeugen davon. Neben Ludwig XIV. kommt auch Kardinal
Richelieu schlecht weg. Mokierend schreibt Montesquieu, der geistliche
Wiirdentrdger glaube, ein guter Konig konne auch ohne Zwischengewalten
herrschen, ohne daran zu denken, ,qu’en vérité il n'y a qu'un ange qui
puisse avoit tant d’attention, tant de lumieéres, tant de fermeté, tant de
connoissance; [...].“n2

DIE ENGLISCHE VERFASSUNG

Zwei Monarchien haben laut Montesquieu die Zwischengewalten aufge-
hoben. Die Konsequenzen lassen nicht auf sich warten. Entweder es ent-
steht daraus eine Republik oder aber eine Despotie.u3 Als Beispiel fiir er’s-
tere nennt der Jurist England, mit letzterer ist wohl Frankreich gemeint.u4
Der Grund fiir die unterschiedliche Entwicklung liegt in der erfolgreichen
Substitution der Zwischengewalten mit dem Gesetz, wohingegen auf der
Festlandseite des Armelkanals dieselben ersatzlos gestrichen worden sind
und nun alle Macht ungehindert vom Konig ausgeht. In England ist jedoch
das Gesetz das letzte Bollwerk vor dem Absturz in die Despotie. Wir alle
kennen aus der Schulzeit das von Montesquieu beschriebene politische
Modell unter dem Namen ,Gewaltenteilung®. Die Aufteilung der Gewalten

1 MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch VIII, Kapitel 6, 354.
12 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch V, Kapitel 11, 291.

13 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 247.
114 Vgl. FROHLICH: Mysterium Venedig, 285.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 123

(wobei die Judikative bei Montesquieu eine Nebenrolle spieltss) und deren
gleichzeitige Verteilung auf Konig, Adel und Volk und die damit einher-
gehende Ausbalancierung in Form einer Mischverfassung verhindert den
Machtmissbrauch, da sie sich gegenseitig kontrollieren und wenn notig
behindern. In ihm ist des Franzosen Anspruch an die Freiheit des Biirgers
und damit an ,un gouvernement modéré“ erfiillt:

,La liberté est le droit de faire ce que les lois permettent; et si un citoyen
pouvoit faire ce qu’elles défendent, il n’auroit plus de liberté, parce que les
autres autoient tout de méme ce pouvoir.“16

Das Zitat suggeriert, dass in diesem Staat jeder Biirger innerhalb der
gesetzlichen Schranken seinen Egoismen fronen und dem eigenen Gliick
nachjagen darf. Keine Prinzipien der herkémmlichen Regierungsformen
schranken den Biirger in seinem Handeln ein, da im englischen System alle
Prinzipien vorhanden sind, ihre Schranken jedoch in der Gewaltenteilung
erfahren.n7 Diana Schaub bejubelt das englische System als Montesquieus
Favoriten, weil der Biirger seinen Bediirfnissen nachgehen darf und dabei
dem Staate nicht absolut ausgeliefert ist.18 In der Tat scheinen das Kapitel
6 des 1. Buches, welches die Verfassung erldutert, und das Kapitel 27 des
19. Buches, welches eine Beschreibung der Gesellschaft beinhaltet, eine
durchwegs positive Beurteilung des politischen Lebens jenseits des Armel-
kanals zu liefern. Eine kleine Bestandsaufnahme: Jeder darf sagen und
schreiben, was er will und was innerhalb des Gesetzes erlaubt ist.129 Anstatt
der Falschheit der Héflinge in der Monarchie zdhlen nur noch wirkliche
Qualitaten wie Reichtum und personliche Leistungen.20 Eine erfolgreiche
Handels- sowie Kolonialtatigkeit ist das Markenzeichen eines solchen
Staates. Anstelle der Liebe zum Staat wie in der Republik tritt die Liebe
zur Freiheit, denn diese ist echt. Zu ihrer Verteidigung wiirden die Biirger
ihre Vermogen und selbst ihre Eigeninteressen opfern.:z

115 MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch XI, Kapitel 6, 401. ,Des trois puissances dont
nous avons parlé, celle de juger est en quelque fagon nulle.“ Die rechtsprechende Gewalt hat
buchstabengetreu nach dem Gesetz zu richten. Sie darf laut Montesquieu keinen interpre-
tatorischen Spielraum haben, da sonst die Biirger nicht mehr wiissten, nach welchen Ge-
setzen sie sich nun richten miissen. (vgl. FROHLICH: Mysterium Venedig, 293.) Diese Rolle,
die der Rechtsprechung im System der Gewaltenteilung zugedacht wurde, gilt im Ubrigen
heute nicht mehr. Fir die Schweiz vgl. TUOR, Peter/SCHNYDER, Bernhard/SCHMID, Jorg/
RUMO-JUNGO, Alexandra: Das Schweizerische Zivilgesetzbuch. 12. Auflage. Ziirich: Schulthess
2002, 34-48.

16 MONTESQUIEU: De ’esprit des lois, Buch XI, Kapitel 3, 395.

17 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575.

u8 Vgl. SCHAUB: The Regime and Montesquieu’s Principles of Education, 100.

119 Vgl. MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 577.

120 Vgl. MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 581.

121 Vg]. MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 577.



124 Martin Frohlich

Doch der schone Schein triigt. Bereits Roger Boesche weist auf Montes-
quieus Ambivalenz gegeniiber England hin.22 Laut Paul Rahe ist Montes-
quieus England wie Machiavellis Rom ein Staat, der standig durch innere
Auseinandersetzungen in Bewegung ist. Miisste fiir diese gemischte Regie-
rungsform ein montesqieusches Prinzip genannt werden, so ware es nach
Meinung Rahes am ehesten ,something very much like fear.“23 In der Tat
sind beim englischen Modell Licht und Schatten nahe beieinander. Das 27.
Kapitel des 19. Buches beschreibt einerseits eine Gesellschaft aus egoistisch
denkenden und handelnden Individuen, die dank ihrer sozialen sowie po-
litischen Dynamik iiber eine hohe Innovationskraft verfiigt und somit auch
okonomisch dusserst erfolgreich ist. Andererseits leben dieselben Indivi-
duen in einer steten Unruhe und Furcht vor einem Umsturz. Jeder Biirger
kann unabhdngig von den Mitbiirgern frei ,ses caprices et ses fantaisies“124
folgen. Niemand kiimmert sich darum, ob er auf jemand anderen einen
guten Eindruck macht, sondern folgt nur seinen eigenen Gefiihlen.12s Die
Folge davon ist, dass des Biirgers Handeln gleich der sprunghaften
menschlichen Natur plotzlichen Schwankungen unterworfen ist; ,on en
abandonneroit un ou l'on laisseroit tous ses amis, pour se lier a un autre
dans lequel on trouveroit tous ses ennemis ; et souvent, dans cette nation,
on pourroit oublier les lois de 'amitié et celle de la haine“26, Kein Biirger
muss den anderen fiirchten, da alle vor dem Gesetz gleich sind. Stolz sind
sie wie kleine Konige, denn sie sind wie diese unabhingig von den ande-
ren. Gleichzeitig fiihlen sich die Biirger jedoch in ihrer kénigshaften Unab-
hangigkeit einsam. Da sie sich von lauter Unbekannten umgeben wéahnen,
sind sie sehr schiichtern in ihrem Auftreten. Angst ist der stindige Be-
gleiter, denn jederzeit konnte jemand im Staat die Macht an sich reissen.
»Le peuple seroit inquiet sur sa situation, et croiroit étre en danger dans
les moments méme les plus siirs.“27 Die beiden Gewalten - die Exekutive
und die Legislative — miissen stets im Gleichgewicht zu einander stehen.
Da jeder Biirger seine eigene Meinung geltend machen darf, wird ein jeder
sich fiir eine der beiden Gewalten entscheiden. Die so entstehenden Par-
teien wiirden sich dauernd bekampfen. Gewinnt eine die Oberhand, wiirde
sich sofort die Mehrzahl der Biirger mit der anderen zusammenschliessen,
um das Gleichgewicht wieder herzustellen.28 Der stete Kampf um das

122 Vgl. BOESCHE: Fearing Monarchs and Merchants, 754.
123 RAHE, Paul Anthony: Soft Despotism, Democracy’s Drift, 37.
124 . MONTESQUIEU: De l’esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575.-

125 Vgl. MONTESQUIEU: De [’esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 582. ,Bien des gens qui
ne se soucieroient de plaire a personne, s'abandonneroient a leur humeur.”

126 MONTESQUIEU: De lesprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575.
127 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 575f.
128 Vgl. MONTESQUIEU: De [’esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 576.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 125

politische Gleichgewicht und die damit einhergehende Unruhe halt die
Biirger wachsam. Aufmerksam wird er alle Veranderungen verfolgen.29

In diesem politischen Modell, das Montesquieu England zuschreibt,
sorgt das entfesselte Eigeninteresse fiir eine fruchtbare Dynamik. In keiner
anderen Regierungsform geniesst der Egoismus eine derart hohe Schran-
kenlosigkeit. Gleichzeitig tanzt diese Gesellschaft am Abgrund der Des-
potie.

,Les Anglois, pour favoriser la liberté, ont 6té toutes les puissances inter-
meédiaires qui formoient leur monarchie. Ils ont bien raison de conserver
cette liberté ; s’ils venoient a la perdre, ils seroient un des peuples les plus
esclaves de la terre.“30

Stete Furcht ist daher der stindige Begleiter des Biirgers, welche durch die
Logik der Gewaltenteilung in eine hohe Wachsamkeit desselben umge-
wandelt wird. Der entfesselte Egoismus, die emotionale Unstetigkeit der
menschlichen Natur findet also einzig in der rationalen Logik des Ge-
setzes, im newtonschen Gleichgewicht der Gewaltenteilung seine Schran-
ken. Montesquieu ist diese extrem dynamische Gesellschaft offensichtlich
selber nicht ganz geheuer.

,Je ne prétends point par la ravaler les autres gouvernements, ni dire que
cette liberté politique extréme doive mortifier ceux qui n’en ont qu'une
moderée. Comment dirois-je cela, moi qui crois que I'exces méme de la raison
n'est pas toujours désirable, et que les hommes s’accommodent presque
toujours mieux des milieux que des extrémités?“131

FAZIT

Der menschliche Egoismus spielt in der politischen Theorie Montesquieus
eine wichtige Rolle. Er ist ein entscheidender Faktor fiir die notwendige
Dynamik in jeder Regierungsform. Dass er in der Monarchie eine grosse
Bedeutung hat, ist in der Forschung mittlerweile anerkannt. Anders als
bisher in der Forschung angenommen ist er allerdings auch ein tragender
Pfeiler der demokratischen Republik. Seine Funktion ist hier jedoch eine
andere. In der Monarchie dient das Eigeninteresse nur als Mittel zur Be-
schrankung monarchischer Macht, weshalb es an sich egal ist, wie niedrig
die Beweggriinde einer Handlung sind. Insofern macht der Vergleich mit
Adam Smith wenig Sinn, da letzterer in seiner Theorie einen positiven
Zusammenhang zwischen Egoismus und Gemeinwohl herstellt. In der Re-

129 Vgl. MONTESQUIEU: De l’esprit des lois, Buch XIX, Kapitel 27, 576. ,Ainsi, quand les
terreurs imprimées n’auroient point d’object certain, elles ne produiroient que de vaines cla-
meurs et des injures: et elles auroient méme ce bon effet, qu’elles tendroient tous les res-
sorts du gouvernement, et rendroient tous les citoyens attentifs.”

130 MONTESQUIEU: De l’esprit des lois, Buch II, Kapitel 4, 248.

131 MONTESQUIEU: De l'esprit des lois, Buch XI, Kapitel 6, 407.



126 Martin Frohlich

publik hingegen geht es nicht rein um das Distinktionsbediirfnis schmeich-
lerischer Hoflinge, sondern hier suchen die Biirger die Befriedigung ihres
Eigeninteresses im sozialen Aufstieg durch Leistung. Sie haben sich zwar
dem Gemeinwohl zu unterwerfen, diirfen - ja miissen - aber ihren Ehrgeiz
im Dienste der Republik ausleben. Wer mehr leistet, erhoht sein soziales
Prestige ohne jedoch das Prestigemonopol des Staates antasten zu diirfen.
Das erfolgreiche Fortbestehen der Republik griindet somit auf dem Ehrgeiz
ihrer Biirger.

So wichtig der Egoismus als Lebensquell der beiden genannten Staats-
formen auch sein mag, gleicht seine unbezahmbare Dynamik dem Spiel
mit dem Feuer. Dass die Entfesselung des Eigeninteresses ein ambivalentes
Resultat hervorbringt, zeigt das montesquieusche Modell Englands. Ein
Zuviel an frei waltendem Egoismus bringt die Gesellschaft gefahrlich nahe
an den zu vermeidenden Despotismus. Das Leben des Biirgers ist be-
stimmt von Unruhe und Furcht. Montesquieu, der Befiirworter eines ma-
thematisch genauen newtonschen Staatssystems, blickt dusserst skeptisch
auf sein Modell England, fiir welches er bis heute berithmt ist.

Was lasst sich daraus lernen? Montesquieu wird heute in jedem Schul-
buch fiir seine angebliche Erfindung der Gewaltenteilung bejubelt. Viel-
leicht sollten wir seine Ambivalenz gegeniiber Extremen, also gegeniiber
staatlicher Bevormundung wie auch gegeniiber freiheitlichen politischen
Systemen, iiberdenken. Wie wiirde Montesquieu wohl die neuen Eigenka-
pitalregeln fiir die Banken im so genannten Basel III zwecks Einschran-
kung der geldhungrigen Banker beurteilen? Der Reglementierung des
Egoismus gegeniiber ware er skeptisch. Eine Eigenschaft, die in der heu-
tigen gesetzes- wie freiheitswiitigen Zeit leider sehr selten geworden ist.



Der Egoismus in der Republik Montesquieus 127

Zusammenfassung

Der Staatsdenker Montesquieu spricht in seinem Hauptwerk De 'esprit des
lois dem menschlichen Eigeninteresse nur in der monarchischen Staatsform
eine wichtige Rolle zu. Hier waltet gleichsam die ,unsichtbare Hand“ eines
Adam Smith, in dem die egoistischen Handlungen einzelner unfreiwillig zur
Forderung des Gemeinwohls beitragen. In der Republik hingegen miissen die
Biirger ihr Eigeninteresse absolut dem Gemeinwohl unterordnen, soll der
Staat bestand haben. So interpretiert es die bisherige Forschung. In diesem
Artikel zeigt der Autor anhand vornehmlich des De 'esprit des lois, dass die
Republik Montesquieus ohne den Egoismus seiner Biirger nicht funktionie-
ren wiirde.

Abstract: Egoism [Selfishness] in Montesquieu’s Republic

The political thinker Montesquieu assigns human self-interest an important
role in his treatise The Spirit of the Laws, but only when he is treating the
monarchical form of government. Here there reigns at the same time the
“invisible hand” of Adam Smith, contributing to the egotistical actions of an
individual unwilling to contribute to the common welfare. In a republic
however citizens have to be completely subservient to the common good if a
government is to endure. This at least is how previous research has inter-
preted Montesquieu. In this article the author shows with the help mainly of
The Spirit of the Laws, that the republic of Montesquieu could not function
without the selfishness of its citizens.



	Der Egoismus in der Republik Montesquieus

