
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Connaître le corps humain : sur la continuité entre la philosophie de
l'esprit et l'épistémologie chez Spinoza

Autor: Renz, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursula Renz

Connaître le corps humain.
Sur la continuité entre la philosophie de l'esprit

et l'épistémologie chez Spinoza

La question de savoir s'il est possible ou non de connaître son propre
esprit1, a donné lieu, dans la philosophie de l'esprit de ces dernières
décennies, à diverses discussions.2 Après que Gilbert Ryle a rejeté l'idée que
nous avons un accès privilégié à nos propres états mentaux, plusieurs
philosophes ont, depuis les années soixante, proposé à nouveau d'admettre
qu'il y a dans le langage auto-référentiel une sorte de connaissance
irréductible. Ces philosophes, dont les plus importants, à part Donald Davidson,

sont Hector-Neri Castaneda3, Sydney Shoemaker4, John Perrys et Tyler
Bürge6, n'ont que rarement abandonné leur position externaliste vis à vis
la question sémantique.7 Ils ont plutôt développé les diverses variantes
d'une position compatibiliste selon laquelle il est possible de soutenir la
thèse de la détermination externe du sens des prédicats mentaux tel
qu'« avoir des douleurs », mais qui revendique en même temps une sorte
d'autorité de la première personne dans l'attribution à soi-même de ces
états mentaux et des convictions quelconques. Cette position compatibiliste

n'est pourtant pas un compromis, mais elle exprime une attitude aussi
radicale dans le rejet d'une langue privée que dans son attachement à
l'idée que nous avons un accès privilégié à ce qui nous arrive.

Or, cette double radicalité est, et c'est la thèse que je proposerai dans
cet article, semblable à la position d'un penseur de l'âge classique qui, bien

1 Voir le titre fameux de l'essai de DAVIDSON, Donald: Knowing One's Own Mind, in:
Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford: Clarendon 2001, 15-38.

2 Voir les collections de WRIGHT, Crispin/SMITH, Barry/MACDONALD, Cynthia (ed.):
Knowing Our Own Minds. Oxford: Clarendon 1998 et de LUDLOW, Peter/MARTIN, Norah (ed):
Externalism and Self-Knowledge. Stanford: CSLI Publications 1998.

3 CASTANEDA, Hector-Neri: He. A Study in the Logic of Self-Consciousness, in: Ratio 8

(1966) 130-157, et CASTANEDA, Hector-Neri: On the Phenomeno-Logic of the I, in: CASSAM,

Quassim (ed.): Self-Knowledge. Oxford: Oxford University Press 1993, 160-166.
4 SHOEMAKER, Sidney: Self-Reference and Self-Awareness, in: CASSAM: Self-knowledge, 80-

94; SHOEMAKER, Sidney: Introspection and the Self ibid., 118-140.
5 PERRY, John: The Problem of the Essential Indexical, in: CASSAM: Self-knowledge, 167-183.
6 BÜRGE, Tyler: Individualism and Self-Knowledge, CASSAM: Self-knowledge, 65-80, et

BÜRGE, Tyler: Individualism and the Mental, in: Ludlow/Martin: Externalism and Self-
Knowledge, 21-86.

7 La plus importante exception internaliste - il faut le remarquer - est l'article de SEARLE,

John F.: Indeterminacy, Empiricism, and the First Person, in: The Journal of Philosophy 84
(1987) 123-146 : Searle ne critique non seulement Quine, mais aussi Davidson.



Connaître le corps humain 87

connue en tant que telle, n'apparaît que rarement dans les discussions
contemporaines de la philosophie de l'esprit : celle de Spinoza. Considérée
dans une perspective historique, la philosophie de l'esprit de Spinoza était
une des critiques classiques du renouvellement par Descartes de la
philosophie première fondée pour lui sur la réflexion du je pensant. De plus,
dans sa théorie de l'imagination, Spinoza se montre sceptique envers toute
prétention d'authenticité des idées. Son explication de la genèse des préjugés

est l'une des plus raffinées de l'âge classique. Mais d'autre part, dans sa

pensée politique du Traité théologico-politique TTP), il défend une
conception de la liberté de la pensée qui ne peut se passer d'une concession
implicite d'une sorte d'autorité de la première personne.

Ce rapport entre la pensée politique et la philosophie de l'esprit apparaît

d'autant mieux que l'on se penche sur la manière dont Spinoza
distingue la possibilité de commander aux âmes de celle de commander aux
langues. « S'il était aussi facile de commander aux âmes qu'aux langues »,
écrit-il dans le vingtième chapitre du TTP, « tout souverain régnerait en
sécurité et il n'y aurait pas de pouvoir d'Etat violent »8. C'est au regard de

cette distinction que l'on considère un état comme violent ou non :

« Personne ne peut transférer à autrui son droit naturel, c'est-à-dire sa
faculté, de raisonner librement et de juger librement de toutes choses ; et
personne ne peut y être contraint. C'est pourquoi l'on considère qu'un Etat
est violent quand il s'en prend aux âmes ; c'est pourquoi aussi la majesté
souveraine paraît opprimer les sujets et usurper leur droit, quand elle veut
prescrire à chacun ce qu'il doit embrasser comme vrai et rejeter comme faux,
et par quelles opinions son âme doit être incitée à la dévotion envers Dieu.»

À première vue, on pourrait s'offusquer de ce que la répression des langues
ne soit pas jugée comme aussi violente que celle des âmes. Mais regardons
de plus près. Il faut d'abord préciser que la première phrase du vingtième
chapitre est une citation de l'Histoire d'Alexandre de Quinte-Curce - une
citation qui sera, dans la suite, plutôt expliquée que soutenue telle quelle.9
La distinction entre « commander aux âmes » et « commander aux langues »

n'est pas introduite comme un critère normatif qui prescrit quelles
mesures prises par un souverain doivent être considérées comme violentes.
Spinoza se contente de remarquer que nous faisons, dans notre jugement
politique, cette distinction et en conclut qu'il existe dans le pouvoir sur
autrui une sorte de limite naturelle qui ne peut être transgressée, même si

parfois l'influence rhétorique sur la pensée d'autrui peut parfois être
extrêmement puissante. Mais pourtant, dit Spinoza, « quoi que l'habileté
puisse obtenir en ce domaine, on n'en est jamais parvenu à une situation
où les hommes n'aient pas pu apprendre par expérience que chacun

8 Dans la suite, je tiens à l'édition de Jacqueline Lagrée et Pierre-François Moreau, Paris :

puf 1999. Voir p. 632.
9 Cf. les notes des traducteurs, 782.



88 Ursula Renz

abonde dans son propre sens, et qu'il y a autant de différence entres les
têtes qu'entre les goûts. »10

La différence entre le contrôle violent des âmes et celui plutôt naturel
des langues nous surprend moins si on l'explique par rapport à la
philosophie de l'esprit de l'Ethique. Il est remarquable que la langue y soit conçue

sous l'attribut de l'étendue et non de la pensée. Spinoza avertit
explicitement, dans le scholie de proposition 49, qu'il ne faut pas confondre les
idées avec les mots ou les images, car ces derniers ne sont constitués que
de mouvements corporels. Cette distinction entre constitution par mouvement

et constitution par des idées correspond exactement à la différence
entre le contrôle des langues et celui des âmes. Et l'on peut alors, en effet,
concevoir comment la distinction de deux contextes constitutifs permet
d'affirmer qu'il est plus facile d'influencer les langues que les âmes. La
domination des langues passe par la manipulation rhétorique des mythes,
des images et des discours publics ou, bref, du sens. Celle des âmes, par
contre, ne concerne pas seulement la constitution publique du sens, mais
aussi son affirmation individuelle ou son attribution à soi-même, qui ne
passe que par l'expérience subjective. C'est en cette attribution d'une idée
à soi-même que consistera ultérieurement ce droit naturel que personne
ne peut transférer à autrui. Et dans ce jugement, Spinoza a bien raison.
Aucun souverain ne peut simplement remplacer les opinions des sujets par
d'autres qui lui seraient plus convenables. Il peut au mieux, soit par la

ruse, soit par la violence, se faire complice de ce mécanisme d'attribution
des idées. L'observation du TTP reçoit donc une explication plus profonde
dans la deuxième partie de l'Ethique. Il faut alors, si on accepte ce rapport
entre théorie politique et philosophie de l'esprit, supposer que Spinoza
considère la question de la détermination du sens des idées comme un
problème théorique différent de la question de son attribution à un sujet.
C'est cette même différence qui est à la base des positions compatibilistes
discutées plus haut.

On peut objecter que la différence entre le sens public et l'attribution
individuelle des idées n'est jamais l'objet d'une réflexion explicite. Mais cela

ne l'empêche pas d'être présupposée implicitement, par Spinoza, ni de

jouer un rôle fondamental. Je montrerai même qu'elle se reflète dans la
structure de la deuxième partie de l'Ethique. On peut, en général, considérer

comme une particularité du spinozisme que la notion d'âme humaine
est traitée avec les mêmes moyens terminologiques que la discussion de

ses connaissances. Il n'y a pas de différence catégoriale entre philosophie
de l'esprit et épistémologie, mais il s'agit de deux discours qui
appartiennent à un seul champ théorique et qui ne sont, dans le texte, séparés

que par l'excursus physiologique intercalé entre la proposition treize et la

proposition quatorze. Tandis que les propositions qui précèdent cette es-

10 TTP, 635.



Connaître le corps humain 89

quisse physiologique traitent de la dérivation de la notion d'âme humaine,
le passage suivant, par contre, prépare la discussion évaluative des idées
constituant lame humaine à l'aide d'une explication génétique de l'origine
de certaines idées. C'est dans cette continuité théorique entre philosophie
de l'esprit et épistémologie qu'est présupposée la proximité ainsi que la
différence précitée et où est impliquée la variation spinoziste du compati-
bilisme entre externalisme et admission d'une autorité d'une première
personne.

Nous commencerons la discussion de ce compatibilisme par l'examen
des diverses facettes de la connaissance du corps propre. L'objectif général
est de montrer qu'il s'agit dans la question de la connaissance du corps
propre, d'un phénomène complexe qui exige une explication à divers
niveaux. Nous ferons découvrir quelques distinctions fondamentales qui,
chez Spinoza, sont implicitement présupposées, mais n'ont pas attiré
beaucoup l'attention dans les débats spinozistes. Il s'agit, en premier lieu,
des distinctions requises pour défendre Spinoza des reproches qui peuvent
lui être faits si l'on reconstruit 2pi2 ainsi que 2p24 comme constituant thèses

sur la connaissance des faits internes du corps humain (chapitre 1). En
deuxième lieu, il est question des problèmes qui surgissent si l'on compare
les propositions 2pi3 et 2pi9 qui, toutes deux, concernent une sorte de
connaissance du corps propre. Au cours de mon analyse, je rejetterai la
thèse que le contenu de ces deux propositions peut être distingué en
interprétant 2pi3 comme une réponse ontologique à la question de la relation
entre l'âme et le corps plutôt que comme une réponse épistémologique.
Cette thèse répandue repose en effet sur la supposition à mon avis
problématique, que le sujet de la connaissance qui constitue notre âme est Dieu
lui-même ou l'intellect infini. Cette idée d'un sujet divin revient à attribuer
à la notion de Dieu une fonction théorique que celle-ci n'a ni dans la
démonstration de 2pi3 ni dans celle de 2pi9- Il faut donc admettre que déjà la
définition de l'âme humaine telle qu'elle est développée dans 2pi3
concerne déjà une sorte de connaissance du corps propre par des sujets
humains.

Enfin, je discuterai des conséquences philosophiques générales de ces
lectures. Je proposerai d'abord que la notion spinoziste implique nécessairement

une conception de l'autorité de la première personne. Comme
telle, l'âme humaine peut être considérée comme une sorte de matrice
constituée par l'expérience des sensations primitives, dans laquelle
s'inscrivent les connaissances concrètes qu'elle développe à propos des causes
physiques qui déterminent l'essence de son corps comme chose singulière.
C'est ce modèle qui permet à Spinoza d'aborder le thème traditionnellement

théologique du salut de l'âme humaine, dans un cadre purement
philosophique.



90 Ursula Renz

î. « Objet de l'ame » et « corps humain »

Dans 2pi2, Spinoza dit que lame humaine a une perception de tout ce qui
arrive dans l'objet de l'idée qui la constitue.11 En raison de l'identification
de l'âme humaine avec l'idée du corps dans 2pi3, la proposition douze est
souvent considérée par les commentateurs comme affirmant une perception

nécessaire des événements intérieurs du corps. Dans 2p24 par contre,
il soutient que l'âme humaine n'a pas de connaissance adéquate des parties
qui composent le corps humain.12

Ces deux thèses ne semblent pas compatibles. Toutes deux semblent
être consacrées à la perception interne du corps, mais elles parviennent à

des conclusions différentes. D'un côté, Spinoza attribue à l'âme humaine
une connaissance inconditionnée des faits intérieurs du corps humain, de
l'autre, il la lui conteste, ou pour être plus précis, il la restreint à une
connaissance inadéquate. A ce reproche, on pourrait, bien sûr, répliquer que
connaître ce qui arrive au corps n'est pas la même chose que connaître ses

parties. Cependant cela n'élimine pas tout soupçon. Selon une particularité
du spinozisme, les parties d'une chose, ainsi que les événements qui lui
arrivent, sont, tous deux, constitutifs de la chose même.n II reste la question

de la compatibilité des deux thèses. Comment alors surmonter ces
difficultés?

Tout d'abord, il faut constater qu'il n'y a aucune relation argumentative
directe entre les deux propositions. 2P24 ne dépend pas de 2pi2, et de plus,
les deux propositions n'apparaissent jamais ensemble dans une seule
démonstration. Il y a pourtant une relation indirecte entre les deux thèses,

parce qu'elles s'appuient toutes les deux sur 2p9 et 2pnc, où sont énoncés
deux principes fondamentaux de la philosophie de l'esprit de l'Ethique.
Spinoza n'admet donc pas de connexion concrète, mais suppose apparemment

une compatibilité générale sur le plan théorique.
La question d'une réconciliation entre les deux thèses reste pourtant

ouverte, car 2p24 semble indirectement falsifier 2pi2. On ne voit pas, au
moins à première vue, comment Spinoza peut justifier la thèse que nous
avons connaissance de tout ce qui arrive dans notre corps, s'il pense,
d'autre part, que nous n'avons pas de connaissance adéquate des partie du
corps. La deuxième partie de proposition douze suggère que l'âme a pour

11 Quidquid in objecto ideae, humanam Mentem constituentis, contingit, id ab humana
Mente debet percipi, sive ejus rei dabitur in Mente necessario idea. Hoc est, si objectum
ideae, humanam Mentem constituentis, sit corpus, nihil in eo corpore poterit contingere,
quod a Mente non percipiatur. GII 95. Pour la traduction française cf. l'édition de Bernard
Pautrat, Paris : Seuil 1988, 115.

12 Mens humana partium, Corpus humanum componentium, adaequatam cognitionem
non involvit. GII 110. Cf. éd. Pautrat, 145.

H Cf. DELLA ROCCA, Michael: Representation and the Mind-Body Problem in Spinoza.
Oxford: Oxford University Press 1996, 178, note 16.



Connaître le corps humain 91

objet un corps. Dans la proposition suivante, il sera démontré que cette
suggestion est fondée. Or, si l'on suppose que cette identification entre
objet de l'âme et corps humain est déjà donnée dans 2pi2,H Spinoza
semble s'empêtrer dans des contradictions.

Pour cette raison, les commentateurs ont souvent restreint la prétention

de 2pi2 d'une manière ou d'une autre. Parkinson par exemple propose
ou bien d'admettre que l'idée d'une connaissance intérieure ne peut être
appliquée qu'aux événements qui concernent l'organisme entier, ou bien
de comprendre cette connaissance par analogie avec la différence leibni-
zienne entre perception et aperceptiorms Cette analogie avec Leibniz est,
en effet, frappante. « D'ailleurs », dit Leibniz dans les Nouveaux Essais sur
l'Entendement humain, « il y a mille marques qui font juger qu'il y a à tout
moment une infinité de perceptions en nous, mais sans apperception et
sans réflexion [sic] »l6. Pourquoi ne pas admettre, chez Spinoza, une
distinction pareille et supposer que la perception que l'âme a suivant 2pi2 de

tout ce qui arrive au corps est une connaissance sans aperception et sans
réflexion, c'est-à-dire d'une perception inconsciente Bien que l'âme ait
une perception de tout ce qui se passe dans le corps, elle n'en a pas
toujours conscience. Mais d'autres lectures de cette proposition sont possibles
qui restreignent la thèse de 2pi2 sans attribuer à Spinoza une vision leib-
nizienne. Odegard par exemple admet qu'il ne s'agit, dans 2pt2, que d'une
sorte de proprioception potentielle. Selon lui, seuls les événements qui
influencent la proprioception peuvent devenir objets pour la connaissance
de l'âme.1? Gueroult attribue enfin à 2pi2 une fonction assez limitée. Pour
lui, cette proposition ne constitue qu'un lemme pour 2pi3 et elle sert donc
surtout à soutenir la thèse que le corps humain est l'objet de l'âme
humaine.18

H Cette proposition est interprétée de cette façon par beaucoup de commentateurs, cf.
PARKINSON, G.H.R.: Spinoza's Theory of Knowledge. Oxford: Clarendon 1954, 110; ODEGARD,

Douglas: The Body identical with the Human Mind. A Problem in Spinoza's Philosophy, in:
MANDELBAUM, Maurice/FREEMAN, Eugene (éd.): Spinoza. Essays in Interpretation. Illinous:
Open Court Publisher 1975, 61-83, 1C1 7°! FL0ISTAD, Guttorm: Mind and Body in Spinoza's
Ethics, in: Giornale Critico della Filosofia 56 (1977) 345-357, ici 347 ; WILSON, Margareth
Dauler: Objects, Ideas and 'Minds': Comments on Spinoza's Theory of Mind, réimprimé dans
WILSON: Ideas and Mechanism. Essays on Early Modern Philosophy. Princeton: Princeton
University Press 1999, 126-140. Chez d'autres commentateurs, cette proposition est souvent
négligée ou est, parfois, traitée seulement comme un lemme de 2pi3, cf. par exemple Gue-
ROULT, Martial: Spinoza II - L'âme. Paris: Aubier 1974, 129. Quant à cette suggestion, voir
aussi plus bas.

x5 Cf. PARKINSON, G.H.R.: Spinoza's Theory ofKnowledge, 110.
16 LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm : Nouveaux Essais sur l'Entendement humain. Éd. par

ENGELHARDT, Wolfv./HOLZ, Hans Heinz. Frankfurt: Suhrkamp 1996, XX.
x7 Cf. ODEGARD, Douglas: The Body identical with the Human Mind. A Problem in Spinoza's

Philosophy, yzif. J'utilise le terme « proprioception » pour décrire sa position.
18 Cf. GUEROULT, Martial : Spinoza II - L'âme, 129. BARTUSCHAT, Wolfgang: Spinozas Theorie

des Menschen. Hamburg : Meiner 1992, 89 ainsi que MACHEREY, Pierre : Introduction à



92 Ursula Renz

La restriction que fait Gueroult est facile à rejeter. 2pi2 sert, certainement,

à soutenir 2pi3, non pour démontrer que le corps humain est l'objet
de l'âme, mais seulement pour exclure qu'il y ait un autre objet additionnel.

De plus, beaucoup de propositions s'appuient sur 2pi2 sans s'appuyer
sur 2pi3. Les restrictions que proposent Odegard et Parkinson, en
revanche, paraissent raisonnables. On peut, en effet, admettre que Spinoza
ne prétende pas, dans 2pi2, que nous ayons toujours une connaissance
actuelle et complète de tout ce qui se passe dans notre corps.

Il faut néanmoins montrer comment une telle restriction est mise à

l'œuvre dans le texte de Spinoza. A première vue, cela pose une sérieuse
difficulté, parce que l'énoncé de 2pi2 se présente comme une thèse non
seulement générale, mais aussi rigoureuse. La proposition ne parle pas
d'une connaissance des événements singuliers ou spécifiques, mais elle
réclame que tout « quidquid », ce qui arrive à l'objet de l'âme, doit être perçu
par celle-ci. Or, bien que cette formule se présente comme une revendication

générale et rigoureuse, elle comporte pourtant deux restrictions.
Premièrement 2pi2 ne soutient pas, à strictement parler, que l'âme perçoit
ce qui se passe dans le corps humain, mais seulement ce qui arrive à l'objet
de l'âme. Spinoza affirme que l'âme a connaissance des faits intérieurs à

l'objet et non au corps. Cette différence n'a jamais attiré l'attention des

commentateurs, mais elle est, à mon avis, fondamentale. Deuxièmement, il
est remarquable que 2pi2 exige que l'âme humaine doive percevoir, « debet
percipi », ce qui arrive à son objet. Il ne s'agit apparemment pas de
constater ce que l'homme peut [idem] en vérité connaître, mais plutôt de
déterminer ce qu'il va nécessairement, c'est-à-dire pour sa seule définition,
connaître.

Il s'agit alors dans 2pi2, comme l'ont observé Parkinson et Odegard,
d'un moment potentiel et restreint de notre savoir. Toutefois cette potentialité

n'est pas mise en œuvre par une différence entre perception et aper-
ception, ni par l'intermédiaire d'une proprioception implicite, mais elle est
révélée par un petit détail de vocabulaire, à savoir que Spinoza ne parle pas
encore dans 2pi2 du corps [idem] humain, mais seulement de l'objet [idem]
de l'âme. Si l'on considère le texte entier, il n'est pas surprenant que ce
détail n'ait jamais été remarqué. Spinoza lui-même parle souvent, en se
référant à 2pi2, des affections du corps. Mais pour comprendre la prétention
exacte de cette proposition, il est cependant décisif de savoir si cette
proposition prétend que notre âme ait connaissance de ce qui se passe dans

son objet ou si elle affirme une connaissance possible des processus
internes au corps. Nous avons indiqué plus haut, que 2pi2 explicite ce que
l'homme doit connaître par la seule définition de son âme. Cependant, la
thèse que l'homme doit avoir cette connaissance en conséquence de la

l'Éthique de Spinoza. La seconde partie, la réalité mentale. Paris : Presse Universitaires de
France 1997,116, en font un usage semblable.



Connaître le corps humain 93

seule définition de la notion de l'âme, n'implique pas, à cet endroit du

texte, qu'il l'a grâce à l'identité de l'objet de l'âme avec le corps humain,
mais seulement grâce à sa définition comme idée d'une chose singulière
existant en acte. Le fait qu'il s'agisse du corps humain ne peut, dans 2pi2,
ni être conçu ni être présupposé.

Il faudrait donc s'écarter pour un instant de cette prémisse et tenter
d'interpréter 2pi2 sans s'appuyer explicitement ni implicitement sur la
thèse que le corps constitue l'objet de l'âme humaine. Une telle interprétation

peut se reposer sur la fonction du mot 'objet'. 2pi2 ne nous attribue
apparemment pas de connaissance de tout ce qui se passe dans notre corps
comme corps biologique ou de tout ce qui le constitue comme individu
physique. Cette proposition soutient seulement que notre corps, en tant
qu'objet de notre âme, est transparent à celle-ci. Il ne s'agit pas, à strictement

parler, d'un savoir portant sur des relations ou faits intérieurs au

corps, mais sur ce qui se passe à l'intérieur de l'âme. L'âme humaine doit
en principe connaître les événements qui concernent son propre être et
non l'être du corps. Elle n'est donc pas aveugle envers sa propre constitution,

même si elle est aveugle envers les processus qui déterminent son
corps. La revendication de 2pi2 n'est donc, en réalité, qu'une application
des principes rationalistes fondamentaux à l'analyse de l'âme humaine.

La référence à 2p7S n'ajoute rien de plus, dans le schöbe de la proposition

12. Ce schöbe ne contient en effet pas seulement la thèse de l'identité

entre les deux attributs mais aussi un résumé concentré de tout
l'appareil rationaliste dont Spinoza a besoin pour garantir l'idée d'une
intelligibilité nécessaire et continuelle. 2pi2 n'en explicite que la

conséquence la plus radicale : les expériences qui sont constitutives des rapports
structurels entre les idées que nous avons, doivent elles-mêmes être accessibles

et transparentes. L'exigence suivant laquelle il existe une idée de

tout, y est invoquée comme principe de la constitution de l'âme elle-
même.

Or, si on lit 2pi2 de cette manière, c'est-à-dire comme une thèse sur la
connaissance des relations internes à l'âme et non des processus corporels,
tout soupçon de contradiction entre 2pi2 et 2P24 disparaît. Ce sont deux
thèses différentes, de dire que notre âme connaît les processus biologiques
et physiologiques qui se passent dans son corps et de dire qu'elle a
connaissance de ce qui arrive à son objet. Ces deux connaissances
appartiennent à des discours tout à fait différents : pour arriver à une connaissance

juste des parties de notre corps nous dépendons toujours des

concepts que nous n'avons que sous des conditions historiques. Par contre, la
connaissance de ce qui arrive à l'objet de notre âme peut, au moins en
principe, être l'objet d'une pure réflexion. Il s'agit des relations purement
structurelles qui sont fondées dans le rapport entre des idées formant
ensemble une idée complexe.



94 Ursula Renz

Pour résumer notre analyse, retenons donc que nous ne devons pas,
selon 2pi2, savoir tout ce qui arrive à notre corps, mais seulement ce qui se

passe dans l'objet de notre âme. Dans 2P24, par contre, il n'est pas
question de notre corps comme objet de notre âme, mais de sa nature et
de sa composition physique. Il faut donc admettre une différence de

perspectives théoriques sur le corps humain. A partir de cela on peut faire une
distinction entre deux types de connaissance du corps propre. Connaître le

corps comme objet ne veut pas dire qu'on le connaît comme corps
physique. Nous pouvons donc rejeter tout soupçon de contradiction entre 2pi2
et 2p24-

2. « ÊTRE L'IDEE DU CORPS » ET « AVOIR L'IDEE DU CORPS »

La deuxième distinction résulte d'une comparaison entre 2pi3 et 2pi9.
Dans 2pi3 l'âme humaine est déterminée à l'aide de l'identification de son
objet avec le corps humain:

« L'objet de l'idée constituant l'Esprit humain est le Corps, autrement dit une
manière de l'Etendue précise et existant en acte, et rien d'autre. »'9

Dans 2pi9, par contre, Spinoza rejette l'idée que l'âme humaine ait une
connaissance du corps propre qui ne passe pas par l'intermédiaire de l'idée
d'une affection du corps :

« L'Esprit humain ne connaît le Corps humain lui-même, et ne sait qu'il
existe, qu'à travers les idées des affections dont le Corps est affecté. »20

Ces deux propositions, ainsi que les propositions discutées plus haut, ne
semblent pas être compatibles. Comment résoudre cette contradiction
apparente, à savoir que cette connaissance en laquelle consiste l'âme
humaine, lui fait justement défaut

On pourrait tenter de résoudre ce problème en interprétant la définition

donnée dans 2pi3 non pas comme une thèse épistémologique, mais
ontologique. Ceci correspond à une interprétation répandue du passage
qui précède 2pi3 qui le considère comme une déduction ontologique de

•9 Objectum idea, humanum Mentem constituentis, est Corpus, sive certus Extensionis
modus actu existens, & nihil aliud. Gil, 96. Cf. éd. PAUTRAT 117. La traduction de « corpus »

pose un problème essentiel. A première vue, on pourrait soupçonner une ambiguïté, car le
mot latin ne montre pas si Spinoza en fait usage pour désigner un corps déterminé ou
n'importe quel corps particulier. Comme HALLETT, Harold Foster: On a Reputed Equivoque in
the Philosophy ofSpinoza, in: KASHAP, S. Paul (éd.): Studies in Spinoza. Critical and Interpretive

Essays. Berkeley 1972, 168-188, a montré, cette ambiguïté n'existe pas sur le plan linguistique,

mais exprime néanmoins le caractère systématique de cette proposition. Spinoza en
fait un fondement pour donner un grand poids à l'idée de l'affection du corps sans exiger
d'avoir une idée distincte qu'il soit exigé d'avoir une idée distincte de celui-ci. La traduction
de corpus nous conduit donc au coeur de la question de la connaissance du corps propre.

20 Mens humana ipsum humanum Corpus non cognoscit, nec ipsum existere seit, nisi
per ideas affectionum, quibus Corpus afficitur. Gil, 107. Cf. éd. Pautrat 139.



Connaître le corps humain 95

l'âme humaine s'appuyant sur le fait que l'âme, considérée comme idée, est

un mode dans l'attribut de la pensée qui correspond à un mode de l'étendue21.

Suivant cette interprétation on peut alors facilement concilier la
définition établie par 2pr3 et la thèse posée dans 2pi9 par une simple distinction

des discours théoriques. On peut dire que 2pr3 ne répond qu'à la

question de ce qu'est l'âme humaine, tandis que 2pi9 traite la question de

ce que l'âme humaine sait de son corps. Si on soutient cette différence, on
peut alors sans problème prétendre que l'âme n'a pas d'accès immédiat à la
connaissance de ce corps qui est son propre objet, car il ne s'agit pas chez
elle d'une connaissance qui s'effectue par elle-même. Par contre, l'idée du

corps qui constitue notre âme doit être attribuée à un sujet différent, à

Dieu ou à l'intellect infini.
Or, cette interprétation s'appuie sur une prémisse qui paraît problématique.

Spinoza utilise, certes, le prédicat « être une idée de quelque chose »

différemment du prédicat « avoir une idée » ou « avoir une connaissance
de quelque chose ».22 C'est précisément cette différence systématique entre
ces deux prédicats, qui empêche que la thèse suivante qu'une âme définie
comme idée du corps n'a pas l'idée immédiate de ce corps, soit
contradictoire en soi. Il faut donc, en effet, éclaircir cette différence systématique
entre ces deux prédicats pour montrer comment Spinoza échappe au
paradoxe. De plus, il me paraît raisonnable de supposer qu'il s'agit là d'une
distinction entre deux types de discours. Mais il se pose quand même la
question de savoir s'il faut vraiment interpréter cette distinction comme
une distinction entre une ontologie et une épistémologie de l'âme.
Particulièrement problématique, à mon sens, est la prémisse de cette interprétation

selon laquelle cette distinction peut être réduite à une différence de

sujet. Je remettrai d'abord en question cette prémisse, avant de proposer
une lecture alternative qui donne à la différence entre « être une idée » et
« avoir une idée » un sens plutôt épistémologique.

Regardons pour cela de plus près comment Spinoza utilise la référence
à Dieu dans la première partie de la démonstration de 2pi3. Celle-ci repose
sur l'hypothèse que les idées des affections des corps finis telles qu'elles
sont en Dieu, sont impliquées soit dans l'idée qui constitue notre âme soit
dans celle qui constitue une autre âme.23 II n'y est donc pas question de

21 Cf. par exemple GUEROULT, Martial : Spinoza II - L'âme, usf. ; MACHEREY, Pierre :

Introduction à l'Éthique de Spinoza. La seconde partie, la réalité mentale, 47. ; WILSON, Marga-
reth Dauler: Objects, Ideas and 'Minds': Comments on Spinoza's Theory of Mind, se suppose
implicitement sur la même opinion, ainsi que DELLA Rocca, Michael: Representation and the

Mind-Body Problem in Spinoza.
22 Cf. surtout GUEROULT, Martial : Spinoza II - L'âme, 239 et pages suivantes et SCHRIJ-

VERS, Michael : Spinozas Affektenlehre. Bern: Haupt 1989, 26 ; mais aussi DELEUZE, Gilles :

Spinoza et le problème de l'expression. Paris : Minuit 1968, 130.
23 Une analyse logique formelle se trouve dans LEVY, Lia : L'automate spirituel. La

naissance de la subjectivité moderne d'après l'Ethique de Spinoza. Assen: Van Gorcum 2000, 93 et

pages suivantes.



96 Ursula Renz

savoir si les idées sont produites par Dieu ou par nous, mais le problème se

pose de savoir s'il existe un principe d'individuation décisif qui distingue
notre âme de tout autre âme finie. A ce moment de la démonstration le

texte réfère à l'axiome 4 de la deuxième partie, qui affirme que « nous
sentons qu'un certain corps est affecté de beaucoup de manières, »m Ce qui
compte dans cette individuation n'est donc pas la différence entre nous,
c'est-à-dire entre notre âme, et Dieu, mais celle qu'il y a entre l'expérience
que nous avons, et qui est rapportée à notre corps, et une expérience que
nous n'avons pas et qui serait rapportée à un autre corps. De plus, le
critère sur lequel s'appuie cette individuation de l'âme n'est pas un savoir
divin, mais notre propre expérience, c'est-à-dire le fait que nous avons eu
cette expérience ou non. La notion de Dieu n'y est utilisée que pour expliciter

les relations structurelles qui justifient que notre expérience peut
effectivement servir comme critère; et l'expression « les idées des affections

du corps sont en Dieu » ne représente qu'un équivalent théorique à

l'évidence que nous éprouvons lorsque nous sentons : le texte ne se réfère
donc pas à Dieu pour rendre visible un sujet caché qui maintient l'idée
constituant notre âme, mais plutôt pour expliciter la structure sous-
tendant notre attribution d'une sensation à nous-même.

Cette attribution est elle-même une question épistémologique et non
seulement d'appartenance ontologique. Ceci devient clair si on compare
2pi3 avec l'argument que Spinoza utilise pour critiquer les Sceptiques dans
le Traité de la Réforme de l'entendement.25 Les Sceptiques qui doutent du
monde extérieur, dit Spinoza, doivent être considérés soit comme parlant
contre leur conscience soit comme ayant un esprit tout à fait aveuglé, que
ce soit par nature ou que ce soit par l'effet des préjugés.26 Mais comme le
montrent le passage suivant du TRE, ce phénomène n'est pas causé par une
disposition particulière du corps ; ce problème naît du fait que les

Sceptiques ne s'attribuent ni leurs propres sensations27 ni leurs pensées.
Or, c'est justement cette possibilité de ne pas s'attribuer une expérience ou
une sensation que 2pi3 exclue. Nous ne doutons pas, que c'est nous qui
sommes touchés par une affection. Mais il s'agit d'une conviction plutôt
épistémologique qu'ontologique, comme on peut le voir dans la première
partie de la démonstration. Son argument ne fonctionnerait pas si nous,

24 Nos corpus quoddam multis modis affici sentimus. GII 86, cf. éd. PAUTRAT, 97.
25 On pourrait me reprocher que la référence au TRE, ici, soit un argument problématique.

Dans le TRE, c'est clair d'emblée, il propose un discours épistémologique et non
ontologique. Pour 2pi3, par contraste, ceci est encore à prouver. De plus, il s'agit dans le TRE
d'un texte considéré souvent comme prématuré. A mon avis, la légitimité d'une telle comparaison

est justifiée si on tient compte de la ressemblance générale de la problématique, de

l'analogie dans les arguments et surtout de l'usage commun de la référence à la sensation.
26 Cf. TRE §47, GII, 18.

27 Sur le rôle de la sensation dans l'argument contre les Sceptiques, cf. aussi HARRIS,

Errol: The Substance ofSpinoza. New Jersey: Humanities Press International 1995, 82 ; VlNCI-
GUERRA, Lorenzo : Spinoza et le signe. La genèse de l'imgination. Paris : Vrin 2005, 29.



Connaître le corps humain 97

qui sommes assujettis à des sensations, ne les reconnaissions pas comme
nous appartenant.

Il y a donc déjà ici dans la définition de l'âme humaine comme idée du

corps un moment originairement cognitif qui exprime un savoir que nous
avons de nous-même et qui n'est pas seulement soutenu par un sujet divin.
Et on peut, en conséquence, assurer que c'est cette attribution des affections

à notre corps qui constitue notre âme et que le rapport entre âme et
corps n'est pas une identité abstraite envers laquelle nous sommes aveugles.

A première vue la référence à la notion de Dieu dans la démonstration
de 2pi9 semble être de nature différente. On y trouve, en effet, un double
usage de la notion de Dieu : d'un côté elle est utilisée, comme dans 2pi3,
comme équivalent théorique à la constitution de l'âme humaine par l'idée
du corps ; de l'autre, par contre, elle désigne un savoir divin hypothétique
qui serait le résultat d'une analyse causale complète de la détermination
externe de notre corps. Contrairement à 2pi3, Spinoza fait donc dans 2pi9,
en effet, la distinction entre un savoir divin de notre corps et sa connaissance

telle qu'elle constitue notre âme. Mais cette différence entre ce
savoir divin et la connaissance humaine du corps propre ne correspond pas à

la différence entre « être l'idée du corps » et « avoir l'idée du corps », telle
qu'elle a été discutée ci-dessus. La restriction de notre connaissance
naturelle du corps propre discutée dans 2pi9 n'est pas telle que notre âme
se passe de l'idée du corps qui la constitue elle-même. Par contre, elle
consiste premièrement en la supposition d'une différence principale entre
notre connaissance naturelle et le savoir que nous obtiendrions par une
analyse complète de la détermination causale. Deuxièmement elle provient
du fait que notre connaissance naturelle ne s'effectue que lorsqu'elle subit
des affections. Il faut donc constater que même si 2pi9 admet une
conception d'un savoir divin du corps humain, cette proposition ne prétend
pas, néanmoins, que l'idée du corps qui constitue l'âme n'est connue que
par Dieu et non pas par elle-même. Il s'agit donc dans les deux cas d'une
idée du corps propre que l'âme a elle-même. Le but du double usage de la
notion de Dieu dans la démonstration est tout autre : Spinoza introduit
par là une différence principale entre deux points de vue possibles sur le

corps humain, ce qui lui permettra plus tard, dans 2P29C, de distinguer ce

que l'âme humaine perçoit suivant l'ordre de la nature et ce qu'elle peut
comprendre par la formation des notions communes.

On peut maintenant mieux cerner la fonction de la distinction entre le

prédicat « être l'idée du corps » et « avoir l'idée du corps ». Il ne s'agit pas
d'une distinction entre deux sujets différents, ni d'une distinction entre un
discours ontologique et un discours épistémologique, mais d'une distinction

entre deux discours différents qui traitent tous deux une sorte de

connaissance, et qui peuvent alors, au sens large du terme, être considérés
comme deux discours épistémologiques. Ces deux discours se distinguent
justement par le fait que l'un prend en compte deux possibles points de



98 Ursula Renz

vue et l'autre ne qu'un. Le premier discours se limite au constat d'une
connaissance du corps propre impliquée dans toute expérience au moment
où nous avons une expérience qu'elle nous concerne nous ou notre corps.
Ici, il n'est pas question d'une alternative conceptuelle concernant notre
corps. Ce qui importe à propos de ce discours, c'est donc le seul fait d'avoir
cette connaissance du corps propre ou non. C'est l'existence d'une telle
connaissance du corps propre qui fait que nous parlons d'une âme. Le
deuxième discours, par contre, met en jeu une distinction entre deux manières
possibles de connaître le même objet, ce qui rend possible une analyse éva-
luative.

La différence entre les deux prédicats correspond donc à la différence
entre la pure constatation d'une connaissance et son analyse génétique ou
évaluative. Lorsque nous nous demandons si nous avons une expérience ou
non, nous sommes en présence du phénomène qui est exprimé par « être
l'idée du corps », c'est-à-dire la définition de notre âme. Pour être plus
précis, il ne s'agit pas encore d'une connaissance de notre corps comme le
nôtre, tel qu'il est distingué des autres corps, mais d'une affirmation pure
de sa présence dans notre pensée. Par contre, lorsque nous considérons ce

corps comme une chose singulière, la question se pose toujours de savoir
quelle idée nous avons de notre corps en tant que différent des autres
corps. C'est à ce sujet qu'on peut faire une distinction entre différentes
conceptions de ce qu'est notre corps comme tel. Mais en revanche, il ne
s'agit plus, à strictement parler, de la connaissance de notre corps comme
corps propre, mais comme chose singulière. Normalement, cette connaissance

est soumise aux mêmes conditions que la connaissance qui constitue
notre âme. Mais tant qu'il est question de la singularité de notre corps, il y
a, au moins en principe, plus d'une façon de connaître ce corps.

Le traitement du problème de la connaissance du corps propre dans

2pi9 montre donc d'une manière exemplaire que toute connaissance peut
être interrogée selon deux perspectives théoriques. On peut, d'une part, se
demander comment elle a été obtenue. De l'autre, la question de sa vérité
se pose. 2pi9 développe ainsi une distinction analogue à celle de Kant
entre la question de fait et la question de droit. Dans 2pi3, cette distinction
ne peut encore être mise en œuvre.

3. L'AME HUMAINE ENTRE EXPERIENCE ET ANALYSE CAUSALE

Les deux distinctions dégagées dans les chapitres précédents sont
fondamentales pour la logique argumentative du deuxième livre de l'Ethique.28 Il

28 Pour un exposé plus détaillé des conséquences pour la conception Spinoziste de l'âme
cf. RENZ, Ursula: The Definition of the Human Mind and the Numerical Difference between
Subjects, in: HAMPE, Michael/RENZ, Ursula/SCHNEPF, Robert : Spinoza's Ethics. A collective
commentary. Leiden: Brill 2011, 99-118; et RENZ, Ursula: Die Erklärbarkeit von Erfahrung. Rea-



Connaître le corps humain 99

nous reste à montrer comment ces distinctions contribuent à une position
philosophique raisonnable. Pour ce faire, résumons d'abord d'après nos
analyses, quelle connaissance nous avons de notre corps, et lesquelles nous
n'avons pas :

Nous avons, selon Spinoza, nécessairement connaissance de ce qui nous
arrive. C'est la conclusion de notre lecture de 2pi2, qui a montré que l'âme
humaine, puisqu'elle est idée elle-même, implique une idée de tout ce qui
arrive à son objet. Que cet objet est le corps propre est une conséquence
qui ne résulte pas directement de la définition donnée dans 2pn, mais de

l'analyse de notre expérience répondant à la question de savoir ce qui
distingue nos vies mentales individuelles les unes des autres. L'accès privilégié

de l'âme à ses propres expériences ne dépend donc pas d'une
connaissance déterminée de l'objet qui la constitue dans son individualité,
mais provient seulement de la structure formelle de l'idée complexe qui
constitue notre âme.

Un être humain individuel regarde d'emblée toutes les affections qui le
frappent comme appartenant à son corps. Ceci est un résultat de notre
analyse de 2pi3 selon laquelle cette proposition est consacrée au problème
de l'individuation des âmes finies singulières. Suivant cette proposition,
chacun attribue ces sensations sans aucun doute à son propre corps. Nous
avons donc une connaissance implicite de notre corps comme fondant
notre système de référence. Or cette « identification » du corps propre
comme point de départ de toute expérience n'est jamais sujet à l'erreur.
Pour cette raison elle peut être comparée avec « l'immunité de faillite
d'identification » réclamée par Shoemaker pour la connaissance de soi
originaire.29 Or, cette immunité de faillite ne présuppose pas que nous
soyons capables à tracer la frontière exacte entre notre corps et les autres.
La différence épistémologique entre l'idée qui constitue notre âme et celles

qui constituent d'autres âmes ne correspond donc pas forcément à la
différence ontologique entre les divers individus corporels.

Les hommes ont par leur nature une connaissance inadéquate des

parties de leur corps. Cette thèse peut être considérée sous deux perspectives.

D'un côté, elle affirme que nous ne savons pas par quelles causes
exactement les parties singulières de notre corps sont déterminées. Mais
d'un autre côté, cette thèse contient aussi un aspect positif : elle soutient
que nous avons une sorte de connaissance des parties du corps, notamment

si elles communiquent certains mouvements corporels à l'organisme
entier. Nous connaissons donc les parties du corps dans la mesure où leur
mouvement devient une expérience du corps entier. Ce que nous savons de

lismus und Subjektivität in Spinozas Theorie des menschlichen Geistes. Frankfurt: Klostermann

2010.
29 Voir SHOEMAKER, Sidney: Self-Reference and Self-Awareness, in: CASSAM: Self-knowledge,

81.



ÎOO Ursula Renz

facto en raison de cette connaissance inadéquate correspond tout à fait à

la connaissance que, selon 2pi2, nous devons avoir par définition des
événements internes à l'objet de l'âme. On peut maintenant supposer que
c'est la raison pour laquelle seuls les changements d'activité sont
constitutifs de l'affectivité des hommes. Ce qui fait l'objet de notre
expérience n'est pas le mouvement constant qui est nécessaire au fonctionnement

et à la conservation de l'organisme, mais celui qui change son
équilibre de telle façon que nous devions nous en rendre compte. On peut
donc constater que la distinction entre faits internes à l'objet et faits
internes au corps expliquent un élément important de la théorie des
affects.

Certaines conditions historiques rendent possible le développement par
les hommes au moyen des analyses causales, des connaissances de la
constitution du corps ainsi que de l'interaction entre les parties de ce corps.
Contrairement aux connaissances discutées plus haut, ces connaissances-là
ne sont pas le résultat d'une perception des choses « à partir de l'ordre
commun de la nature »,3° mais elles sont produites par une contemplation
comparative de plusieurs choses à la fois.31 Or, cette opposition entre
perception à partir de l'ordre commun de la nature et contemplation comparative

est d'une importance énorme pour la philosophie spinoziste : La

possibilité principale d'avoir ce genre de connaissance ne dépend ontolo-
giquement que de la complexité de notre corps, mais elle ne s'effectue,
pourtant que sous certaines conditions historiques et sociales. Il faut
d'abord savoir comment se produit une connaissance scientifique des
choses. Ce savoir méthodique, symbolisé, chez Spinoza, par l'application
du ,mos geometricus' ne se développe que dans l'histoire des sciences.

Pour résumer, on peut dire que Spinoza confronte systématiquement la

perception naturelle de notre corps telle qu'elle s'effectue dans l'attribution

des sensations à ce corps et la connaissance scientifique de ce corps
qui est le résultat d'une analyse causale. La perception naturelle est donc
jugée d'un double point de vue. Lorsqu'elle cache les causes externes qui
nous déterminent dans notre être corporel, elle est, d'une part, la source
de notre fausse évaluation de notre pouvoir sur le corps et par suite de
l'erreur profonde prétendant une liberté inconditionnée de notre esprit.
Considérée sous cet angle, la notion spinoziste de l'âme contient bien,
comme l'ont souligné nombreux commentateurs, une critique implicite de
la notion idéaliste du sujet qui fonde la subjectivité humaine dans l'idée
d'une spontanéité absolue de l'âme. La notion spinoziste de l'âme ne peut
pourtant pas être interprétée comme une critique de toute théorie du sujet
humain ; parce que la perception naturelle du corps propre contient,
d'autre part, un modèle de l'individuation des âmes finies basé sur leur

3° Cf. 2p2ç)c, Édition PAUTRAT, 153.
31 Cf. 2P29S, id.



Connaître le corps humain 101

expérience. Le fait que je ne puisse pas douter si j'ai ou non une sensation
exprimant une affection de mon corps, est le critère irréductible de la
différence entre moi et autrui. On pourrait dire de même qu'en principe
toutes les idées que j'ai et dont je ne doute pas que je les aie appartiennent
à mon âme.

Il apparaît alors dans la connaissance du corps propre une différence
analogue à celle que nous avons constatée au début dans le TTP : Dans la
mesure où nous attribuons à notre corps les affections éprouvées, nous
avons toujours, dans l'expérience que nous faisons, une connaissance originaire

de notre corps. Cette connaissance ne peut pas être déléguée, et elle
est donc « notre esprit ». Cela n'empêche pas néanmoins que les concepts
que nous avons de notre corps comme chose singulière ainsi que de son
individualité corporelle sont dans la plupart des cas tout à fait étranges.
Ces concepts peuvent être corrigés ; et dans notre propre intérêt, ils le
seront aussi à leur avantage. Celui qui connaît les conditions physiques et
physiologiques de son existence corporelle, peut mieux défendre ses droits.
Mais la compréhension de la détermination causale de notre corps a des

conséquences pour l'âme seule, car une meilleure connaissance du corps
éclaircit les relations internes de notre pensée. Les idées qui représentent
notre corps peuvent être changées sans qu'il y ait un changement essentiel
au niveau du corps. La certitude de la sensation n'est pas plus grande que
la certitude de la connaissance causale. Ainsi notre âme peut se changer
sans que le corps se transforme.

L'épistémologie spinoziste ne s'arrête donc pas à la confrontation
schématique et polémique entre connaissance par expérience et connaissance

par analyse causale, mais elle observe plutôt comment l'analyse causale
dans son travail se rapporte à l'expérience, de sorte qu'elle l'affirme dans
certains aspects tandis qu'elle la remplace dans d'autres. L'expérience n'est
donc pas seulement une forme prématurée de notre connaissance, mais
elle a, dans la mesure où elle est l'origine de l'attribution des idées à soi-
même, une fonction fondamentale dans la constitution de l'âme. Il s'agit
dans l'attribution des idées telle qu'elles naissent de la sensation d'une sorte
de matrice, dans laquelle d'autres idées - adéquates ou non - peuvent
s'inscrire.

On peut maintenant, à partir de ce modèle, bien discerner les aspects
irréductibles et les aspects remplaçables de notre connaissance. Irréductible

n'est pas seulement la transparence de l'expérience à la raison, mais
aussi ce savoir implicite qui est à l'œuvre dans l'attribution à notre corps
des affections que nous éprouvons et dont nous disposons dans toute
expérience que nous faisons. Ce savoir implicite ne marque pas seulement
le point de départ de notre pensée, mais il sert aussi de critère d'indivi-
duation à notre âme. Les aspects objectifs de nos idées, par contre,
peuvent être détachés de ces origines historiques ou, en d'autres termes,
corrigés par une analyse causale de la nature de toute corporéité. Des idées



102 Ursula Renz

acquises par des notions communes peuvent donc se substituer aux idées
acquises par l'expérience. Ces idées acquises par des notions communes se

rapportent, elles aussi, aux affections de notre corps, mais elles les

expliquent beaucoup mieux, car elles les font connaître par des idées
adéquates plutôt qu'inadéquates. De plus, elles éclaircissent les liens entre
des diverses idées, de sorte qu'elles influencent toute l'organisation de

notre pensée. Un tel remplacement n'entraîne donc pas seulement une
meilleure compréhension des relations entres les choses externes, mais
débouche tôt ou tard sur une perception plus précise de la détermination
externe du corps, c'est-à-dire de notre corps comme chose singulière.

Il reste finalement à aborder la question de savoir pourquoi Spinoza
distingue non pas seulement entre la connaissance par expérience et la
connaissance par analyse causale, mais aussi entre les deux moments
irréductibles, c'est-à-dire, entre l'accès immédiat aux idées impliqué dans
notre âme et l'attribution d'affections au corps propre. Pourquoi, autrement

dit, sépare-t-il la discussion de ce qui se passe dans l'âme de la
discussion de l'individuation de notre âme, si les deux problèmes concernent
des connaissances que nous avons par l'expérience même Il est clair
qu'une réponse à cette question reste toujours hypothétique, bien que l'on
puisse constater que Spinoza traite ces deux problèmes séparément,
notamment le premier dans 2pi2 et le deuxième dans 2pi3.

Cette différence ne peut pas, à mon avis, être éliminée parce que la
dynamique que l'épistémologie spinoziste déploie dans le cours de la
libération de la servitude des affects en dépend implicitement. Nous avons
montré plus haut, que 2pi2 énonce seulement comme un postulat ce que la
raison peut tirer comme conséquence de la définition de l'âme comme idée
d'une chose existante en acte telle qu'elle a été donnée dans 2pn. Or, il
n'est pas surprenant que ce postulat accorde à la pensée humaine la même
autonomie causale à l'égard de sa corporéité que celle qui a été attribuée
auparavant à toute idée. Le fait que les idées et les modes de l'étendu
expriment une seule chose, qu'ils appartiennent pour autant à une réalité
unique, n'implique justement pas qu'ils dépendent les uns des autres. Les
idées inhérentes à l'idée complexe constituant notre âme - bien qu'elles se

rapportent au corps et bien qu'elles expriment ses affections - ne
dépendent pas de lui, mais sont, en contraire, déterminées par des relations
entres les idées. Même si seules les relations causales déterminent toute
essence, elles n'embrassent jamais la relation épistémologique centrale,
notamment le lien entre idées et objets.

Cette autonomie des idées envers leurs objets justifie finalement aussi
la thèse que déjà la connaissance adéquate des processus corporels a des
effets positifs sur la souffrance et non pas seulement son application
technologique. Elle est donc une condition nécessaire pour que les mêmes
affections puissent être perçues différemment. C'est donc la même
différence entre rapport causal et rapport objectif qui s'exprime dans la distinc-



Connaître le corps humain 103

tion entre l'accès à l'expérience et l'attribution des affections au corps, et
qui engendre l'efficacité éthique de la connaissance, ou qui distingue, en
d'autres termes, le spinozisme du programme d'une « instauratio magna ».

Pour Spinoza, la libération par la connaissance ne consiste pas primordia-
lement en un prolongement de la création divine à l'aide des moyens
technologiques comme chez Francis Bacon, mais en une réorganisation des
relations mentales par l'acquisition successive d'idées adéquates. Et il est
clair que seul ce processus est capable d'engendrer un changement d'âme
et non seulement de langue.32

Résumé
Dans cet article, je propose de comparer le concept de l'esprit de Spinoza
avec des approches compatibilistes sur la question si l'admission d'une autorité

de la première personne est compatible avec une position externaliste
vis-à-vis de la question sémantique. Une telle lecture est surtout importante
si l'on veut comprendre la relation entre la philosophie de l'esprit et la
philosophie politique de Spinoza, telle qu'elle est défendue dans le Tractatus
theologico-politicus.

Abstract: To know the human body. On the continuity between the philosophy

of the spirit and the epistemology of Spinoza
In this article, I suggest reading Spinoza's conception of the human mind
developed in the Ethics against the background of the compatibilist
approaches concerning the question of whether or not the assumption of
first-person authority is consistent with externalism with regard to the
content of mental states. Such a reading, I argue, is important if one seeks

to understand how Spinoza's philosophy of mind fits with his political
philosophy as defended in the Tractatus theologico-politicus.

32 J'aimerais remercier chaleureusement Nicole Gengoux, Hélène Raymond et Charlotte
Bigg d'avoir lu cet article soigneusement.


	Connaître le corps humain : sur la continuité entre la philosophie de l'esprit et l'épistémologie chez Spinoza

