Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Connaitre le corps humain : sur la continuité entre la philosophie de
I'esprit et I'épistémologie chez Spinoza

Autor: Renz, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

URSULA RENZ

Connaitre le corps humain.
Sur la continuité entre la philosophie de I'esprit
et 'épistémologie chez Spinoza

La question de savoir s'il est possible ou non de connaitre son propre
esprit’, a donné lieu, dans la philosophie de l'esprit de ces dernieres dé-
cennies, a diverses discussions.2 Aprés que Gilbert Ryle a rejeté 'idée que
nous avons un acces privilégié a nos propres états mentaux, plusieurs phi-
losophes ont, depuis les années soixante, proposé a nouveau d’admettre
qu’il y a dans le langage auto-référentiel une sorte de connaissance irré-
ductible. Ces philosophes, dont les plus importants, a part Donald David-
son, sont Hector-Neri Castafieda3, Sydney Shoemaker4, John Perrys et Tyler
Burge6, n'ont que rarement abandonné leur position externaliste vis a vis
la question sémantique.7 Ils ont plutdt développé les diverses variantes
d'une position compatibiliste selon laquelle il est possible de soutenir la
thése de la détermination externe du sens des prédicats mentaux tel
qu’« avoir des douleurs », mais qui revendique en méme temps une sorte
d’autorité de la premiére personne dans l'attribution a soi-méme de ces
états mentaux et des convictions quelconques. Cette position compatibi-
liste n’est pourtant pas un compromis, mais elle exprime une attitude aussi
radicale dans le rejet d’'une langue privée que dans son attachement a
I'idée que nous avons un acces privilégié a ce qui nous arrive.

Or, cette double radicalité est, et c’est la thése que je proposerai dans
cet article, semblable a la position d'un penseur de I'age classique qui, bien

1 Voir le titre fameux de l'essai de DAVIDSON, Donald: Knowing One’s Own Mind, in:
Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford: Clarendon 2001, 15-38.

2 Voir les collections de WRIGHT, Crispin/SMITH, Barry/MACDONALD, Cynthia (ed.):
Knowing Our Own Minds. Oxford: Clarendon 1998 et de LUDLOW, Peter/MARTIN, Norah (ed):
Externalism and Self-Knowledge. Stanford: CSLI Publications 1998.

3 CASTANEDA, Hector-Neri: He. A Study in the Logic of Self-Consciousness, in: Ratio 8
(1966) 130-157, et CASTANEDA, Hector-Neri: On the Phenomeno-Logic of the I, in: CASSAM,
Quassim (ed.): Self-Knowledge. Oxford: Oxford University Press 1993, 160-166.

4 SHOEMAKER, Sidney: Self-Reference and Self-Awareness, in: CASSAM: Self-knowledge, 8o-
94; SHOEMAKER, Sidney: Introspection and the Self, ibid., 18-140.

5 PERRY, John: The Problem of the Essential Indexical, in: CASSAM: Self-knowledge, 167-183.

6 BURGE, Tyler: Individualism and Self-Knowledge, CASSAM: Self-knowledge, 65-80, et
BURGE, Tyler: Individualism and the Mental, in: LUDLOW/MARTIN: Externalism and Self-
Knowledge, 21-86.

7 La plus importante exception internaliste - il faut le remarquer - est I'article de SEARLE,
John F.: Indeterminacy, Empiricism, and the First Person, in: The Journal of Philosophy 84
(1987) 123-146 : Searle ne critique non seulement Quine, mais aussi Davidson.



Connaitre le corps humain 87

connue en tant que telle, n’apparait que rarement dans les discussions
contemporaines de la philosophie de I'esprit : celle de Spinoza. Considérée
dans une perspective historique, la philosophie de I'esprit de Spinoza était
une des critiques classiques du renouvellement par Descartes de la philo-
sophie premiere fondée pour lui sur la réflexion du je pensant. De plus,
dans sa théorie de I'imagination, Spinoza se montre sceptique envers toute
prétention d’authenticité des idées. Son explication de la genése des préju-
gés est I'une des plus raffinées de I'age classique. Mais d’autre part, dans sa
pensée politique du Traité théologico-politique (= TTP), il défend une con-
ception de la liberté de la pensée qui ne peut se passer d'une concession
implicite d’'une sorte d’autorité de la premiére personne.

Ce rapport entre la pensée politique et la philosophie de I'esprit appa-
rait d’autant mieux que 'on se penche sur la maniére dont Spinoza dis-
tingue la possibilité de commander aux dmes de celle de commander aux
langues. « S'il était aussi facile de commander aux dmes qu’aux langues »,
écrit-il dans le vingtiéme chapitre du TTP, « tout souverain régnerait en
sécurité et il n’y aurait pas de pouvoir d’Etat violent »8. C’est au regard de
cette distinction que I'on considére un état comme violent ou non :

A

« Personne ne peut transférer a autrui son droit naturel, c'est-a-dire sa
faculté, de raisonner librement et de juger librement de toutes choses ; et
personne ne peut y étre contraint. C'est pourquoi 'on considére qu'un Etat
est violent quand il s’en prend aux dmes ; c’est pourquoi aussi la majesté sou-
veraine parait opprimer les sujets et usurper leur droit, quand elle veut
prescrire a chacun ce qu'il doit embrasser comme vrai et rejeter comme faux,
et par quelles opinions son dme doit étre incitée a la dévotion envers Dieu.»

A premiére vue, on pourrait s'offusquer de ce que la répression des langues
ne soit pas jugée comme aussi violente que celle des ames. Mais regardons
de plus pres. Il faut d’abord préciser que la premiére phrase du vingtiéme
chapitre est une citation de I’Histoire d’Alexandre de Quinte-Curce — une
citation qui sera, dans la suite, plutot expliquée que soutenue telle quelle.9
La distinction entre « commander aux dmes » et « commander aux langues »
n'est pas introduite comme un critéere normatif qui prescrit quelles me-
sures prises par un souverain doivent étre considérées comme violentes.
Spinoza se contente de remarquer que nous faisons, dans notre jugement
politique, cette distinction et en conclut qu'il existe dans le pouvoir sur
autrui une sorte de limite naturelle qui ne peut étre transgressée, méme si
parfois l'influence rhétorique sur la pensée d’autrui peut parfois étre
extrémement puissante. Mais pourtant, dit Spinoza, « quoi que l'habileté
puisse obtenir en ce domaine, on n’en est jamais parvenu a une situation
ou les hommes n’aient pas pu apprendre par expérience que chacun

8 Dans la suite, je tiens a 'édition de Jacqueline Lagrée et Pierre-Frangois Moreau, Paris :
puf1999. Voir p. 632.
9 Cf. les notes des traducteurs, 782.



88 Ursula Renz

abonde dans son propre sens, et qu'il y a autant de différence entres les
tétes qu’entre les gofits. »w©

La différence entre le contrdle violent des dmes et celui plutot naturel
des langues nous surprend moins si on 'explique par rapport a la philo-
sophie de l'esprit de 'Ethique. Il est remarquable que la langue y soit con-
cue sous l'attribut de I'étendue et non de la pensée. Spinoza avertit explici-
tement, dans le scholie de proposition 49, qu’il ne faut pas confondre les
idées avec les mots ou les images, car ces derniers ne sont constitués que
de mouvements corporels. Cette distinction entre constitution par mouve-
ment et constitution par des idées correspond exactement a la différence
entre le controle des langues et celui des ames. Et 'on peut alors, en effet,
concevoir comment la distinction de deux contextes constitutifs permet
d’affirmer qu'il est plus facile d’'influencer les langues que les ames. La
domination des langues passe par la manipulation rhétorique des mythes,
des images et des discours publics ou, bref, du sens. Celle des ames, par
contre, ne concerne pas seulement la constitution publique du sens, mais
aussi son affirmation individuelle ou son attribution a soi-méme, qui ne
passe que par I'expérience subjective. C'est en cette attribution d’'une idée
a soi-méme que consistera ultérieurement ce droit naturel que personne
ne peut transférer a autrui. Et dans ce jugement, Spinoza a bien raison.
Aucun souverain ne peut simplement remplacer les opinions des sujets par
d’autres qui lui seraient plus convenables. Il peut au mieux, soit par la
ruse, soit par la violence, se faire complice de ce mécanisme d’attribution
des idées. L'observation du TTP regoit donc une explication plus profonde
dans la deuxiéme partie de I'Ethique. Il faut alors, si on accepte ce rapport
entre théorie politique et philosophie de l'esprit, supposer que Spinoza
considére la question de la détermination du sens des idées comme un
probleme théorique différent de la question de son attribution a un sujet.
C’est cette méme différence qui est a la base des positions compatibilistes
discutées plus haut.

On peut objecter que la différence entre le sens public et I'attribution
individuelle des idées n’est jamais 'objet d'une réflexion explicite. Mais ce-
la ne I'empéche pas d’étre présupposée implicitement, par Spinoza, ni de
jouer un rdle fondamental. Je montrerai méme qu’elle se refléte dans la
structure de la deuxieme partie de 'Ethique. On peut, en général, considé-
rer comme une particularité du spinozisme que la notion d’dame humaine
est traitée avec les mémes moyens terminologiques que la discussion de
ses connaissances. Il n'y a pas de différence catégoriale entre philosophie
de l'esprit et épistémologie, mais il s’agit de deux discours qui appar-
tiennent a un seul champ théorique et qui ne sont, dans le texte, séparés
que par l'excursus physiologique intercalé entre la proposition treize et la
proposition quatorze. Tandis que les propositions qui précedent cette es-

10 TTP, 635.



Connaitre le corps humain 89

quisse physiologique traitent de la dérivation de la notion d’dme humaine,
le passage suivant, par contre, prépare la discussion évaluative des idées
constituant 'dme humaine a I'aide d’'une explication génétique de l'origine
de certaines idées. C’est dans cette continuité théorique entre philosophie
de l'esprit et épistémologie qu’est présupposée la proximité ainsi que la
différence précitée et ou est impliquée la variation spinoziste du compati-
bilisme entre externalisme et admission d'une autorité d'une premiére
personne.

Nous commencerons la discussion de ce compatibilisme par 'examen
des diverses facettes de la connaissance du corps propre. L'objectif général
est de montrer qu’il s’agit dans la question de la connaissance du corps
propre, d'un phénomeéne complexe qui exige une explication a divers
niveaux. Nous ferons découvrir quelques distinctions fondamentales qui,
chez Spinoza, sont implicitement présupposées, mais n’ont pas attiré
beaucoup l'attention dans les débats spinozistes. Il s’agit, en premier lieu,
des distinctions requises pour défendre Spinoza des reproches qui peuvent
lui étre faits si 'on reconstruit 2p12 ainsi que 2p24 comme constituant the-
ses sur la connaissance des faits internes du corps humain (chapitre 1). En
deuxiéme lieu, il est question des problémes qui surgissent si I'on compare
les propositions 2p13 et 2p19 qui, toutes deux, concernent une sorte de
connaissance du corps propre. Au cours de mon analyse, je rejetterai la
thése que le contenu de ces deux propositions peut étre distingué en inter-
prétant 2p13 comme une réponse ontologique a la question de la relation
entre I'ame et le corps plutét que comme une réponse épistémologique.
Cette these répandue repose en effet sur la supposition a mon avis problé-
matique, que le sujet de la connaissance qui constitue notre dme est Dieu
lui-méme ou l'intellect infini. Cette idée d'un sujet divin revient a attribuer
a la notion de Dieu une fonction théorique que celle-ci n'a ni dans la dé-
monstration de 2p13 ni dans celle de 2p1g. Il faut donc admettre que déja la
définition de I'dme humaine telle qu’elle est développée dans 2p13 con-
cerne déja une sorte de connaissance du corps propre par des sujets hu-
mains.

Enfin, je discuterai des conséquences philosophiques générales de ces
lectures. Je proposerai d’abord que la notion spinoziste implique nécessai-
rement une conception de l'autorité de la premiére personne. Comme
telle, 'dme humaine peut étre considérée comme une sorte de matrice
constituée par l'expérience des sensations primitives, dans laquelle s’in-
scrivent les connaissances concretes qu’elle développe a propos des causes
physiques qui déterminent I'essence de son corps comme chose singuliére.
C’est ce modele qui permet a Spinoza d’aborder le théme traditionnelle-
ment théologique du salut de 'ame humaine, dans un cadre purement
philosophique.



90 Ursula Renz

1. « OBJET DE L’AME » ET « CORPS HUMAIN »

Dans 2p12, Spinoza dit que 'dme humaine a une perception de tout ce qui
arrive dans 'objet de I'idée qui la constitue.n En raison de l'identification
de 'dme humaine avec I'idée du corps dans 2p13, la proposition douze est
souvent considérée par les commentateurs comme affirmant une percep-
tion nécessaire des événements intérieurs du corps. Dans 2p24 par contre,
il soutient que I'ame humaine n’a pas de connaissance adéquate des parties
qui composent le corps humain.=2

Ces deux théses ne semblent pas compatibles. Toutes deux semblent
étre consacrées a la perception interne du corps, mais elles parviennent a
des conclusions différentes. D’'un coté, Spinoza attribue a 'dme humaine
une connaissance inconditionnée des faits intérieurs du corps humain, de
'autre, il la lui conteste, ou pour étre plus précis, il la restreint a une con-
naissance inadéquate. A ce reproche, on pourrait, bien sir, répliquer que
connaitre ce qui arrive au corps n’est pas la méme chose que connaitre ses
parties. Cependant cela n’élimine pas tout soup¢on. Selon une particularité
du spinozisme, les parties d'une chose, ainsi que les événements qui lui
arrivent, sont, tous deux, constitutifs de la chose méme.s Il reste la ques-
tion de la compatibilité des deux théses. Comment alors surmonter ces dif-
ficultés?

Tout d’abord, il faut constater qu’il n’y a aucune relation argumentative
directe entre les deux propositions. 2p24 ne dépend pas de 2p12, et de plus,
les deux propositions n’apparaissent jamais ensemble dans une seule dé-
monstration. Il y a pourtant une relation indirecte entre les deux théses,
parce qu’elles s’appuient toutes les deux sur 2pg et 2piic, oll sont énoncés
deux principes fondamentaux de la philosophie de l'esprit de I'Ethique.
Spinoza n’admet donc pas de connexion concrete, mais suppose apparem-
ment une compatibilité générale sur le plan théorique.

La question d'une réconciliation entre les deux théses reste pourtant
ouverte, car 2p24 semble indirectement falsifier 2p12. On ne voit pas, au
moins a premiére vue, comment Spinoza peut justifier la thése que nous
avons connaissance de tout ce qui arrive dans notre corps, s’'il pense,
d’autre part, que nous n’avons pas de connaissance adéquate des partie du
corps. La deuxieme partie de proposition douze suggere que 'ame a pour

11 Quidquid in objecto ideae, humanam Mentem constituentis, contingit, id ab humana
Mente debet percipi, sive ejus rei dabitur in Mente necessario idea. Hoc est, si objectum
ideae, humanam Mentem constituentis, sit corpus, nihil in eo corpore poterit contingere,
quod a Mente non percipiatur. GII g5. Pour la traduction francaise cf. I'édition de Bernard
Pautrat, Paris : Seuil 1988, 115.

12 Mens humana partium, Corpus humanum componentium, adaequatam cognitionem
non involvit. GII 110. Cf. éd. Pautrat, 145.

13 Cf. DELLA ROCCA, Michael: Representation and the Mind-Body Problem in Spinoza. Ox-
ford: Oxford University Press 1996, 178, note 16.



Connaitre le corps humain o1

objet un corps. Dans la proposition suivante, il sera démontré que cette
suggestion est fondée. Or, si 'on suppose que cette identification entre
objet de I'ame et corps humain est déja donnée dans 2piz2,4 Spinoza
semble s’empétrer dans des contradictions.

Pour cette raison, les commentateurs ont souvent restreint la préten-
tion de 2p12 d’'une maniére ou d’'une autre. Parkinson par exemple propose
ou bien d’admettre que I'idée d’'une connaissance intérieure ne peut étre
appliquée qu’aux événements qui concernent 'organisme entier, ou bien
de comprendre cette connaissance par analogie avec la différence leibni-
zienne entre perception et aperception.’s Cette analogie avec Leibniz est,
en effet, frappante. « D’ailleurs », dit Leibniz dans les Nouveaux Essais sur
I’Entendement humain, « il y a mille marques qui font juger qu’il y a a tout
moment une infinité de perceptions en nous, mais sans apperception et
sans réflexion [sic] ... »6. Pourquoi ne pas admettre, chez Spinoza, une dis-
tinction pareille et supposer que la perception que 'dme a suivant 2p12 de
tout ce qui arrive au corps est une connaissance sans aperception et sans
réflexion, c'est-a-dire d’'une perception inconsciente ? Bien que 'dme ait
une perception de tout ce qui se passe dans le corps, elle n’en a pas tou-
jours conscience. Mais d’autres lectures de cette proposition sont possibles
qui restreignent la thése de 2p12 sans attribuer a Spinoza une vision leib-
nizienne. Odegard par exemple admet qu’il ne s’agit, dans 2p12, que d’'une
sorte de proprioception potentielle. Selon lui, seuls les événements qui
influencent la proprioception peuvent devenir objets pour la connaissance
de 'dme.7 Gueroult attribue enfin a 2p12 une fonction assez limitée. Pour
lui, cette proposition ne constitue qu'un lemme pour 2p13 et elle sert donc
surtout a soutenir la thése que le corps humain est I'objet de 'ame hu-
maine.18

14 Cette proposition est interprétée de cette facon par beaucoup de commentateurs, cf.
PARKINSON, G.H.R.: Spinoza’s Theory of Knowledge. Oxford: Clarendon 1954, 110; ODEGARD,
Douglas: The Body identical with the Human Mind. A Problem in Spinoza’s Philosophy, in:
MANDELBAUM, Maurice/FREEMAN, Eugene (éd.): Spinoza. Essays in Interpretation. Illinous:
Open Court Publisher 1975, 61-83, ici 70; FLOISTAD, Guttorm: Mind and Body in Spinoza’s
Ethics, in: Giornale Critico della Filosofia 56 (1977) 345-357, ici 347 ; WILSON, Margareth
Dauler: Objects, Ideas and ‘Minds’: Comments on Spinoza’s Theory of Mind, réimprimé dans
WILSON: Ideas and Mechanism. Essays on Early Modern Philosophy. Princeton: Princeton
University Press 1999, 126-140. Chez d’autres commentateurs, cette proposition est souvent
négligée ou est, parfois, traitée seulement comme un lemme de 2p13, cf. par exemple GUE-
ROULT, Martial: Spinoza II - L’dme. Paris: Aubier 1974, 129. Quant a cette suggestion, voir
aussi plus bas.

15 Cf. PARKINSON, G.H.R.: Spinoza’s Theory of Knowledge, 110.

16 LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm : Nouveaux Essais sur 'Entendement humain. Ed. par EN-
GELHARDT, Wolf v./HOLZ, Hans Heinz. Frankfurt: Suhrkamp 1996, XX.

17 Cf. ODEGARD, Douglas: The Body identical with the Human Mind. A Problem in Spino-
za’s Philosophy, 72ff. J'utilise le terme « proprioception » pour décrire sa position.

18 Cf. GUEROULT, Martial : Spinoza II - L’dme, 129. BARTUSCHAT, Wolfgang: Spinozas The-
orie des Menschen. Hamburg : Meiner 1992, 89 ainsi que MACHEREY, Pierre : Introduction a



92 Ursula Renz

La restriction que fait Gueroult est facile a rejeter. 2p12 sert, certaine-
ment, a soutenir 2p13, non pour démontrer que le corps humain est 'objet
de 'dme, mais seulement pour exclure qu’il y ait un autre objet addition-
nel. De plus, beaucoup de propositions s’appuient sur 2p12 sans s’appuyer
sur 2p13. Les restrictions que proposent Odegard et Parkinson, en re-
vanche, paraissent raisonnables. On peut, en effet, admettre que Spinoza
ne prétende pas, dans 2p12, que nous ayons toujours une connaissance
actuelle et compléte de tout ce qui se passe dans notre corps.

Il faut néanmoins montrer comment une telle restriction est mise a
I'ceuvre dans le texte de Spinoza. A premiere vue, cela pose une sérieuse
difficulté, parce que I'énoncé de 2p12 se présente comme une thése non
seulement générale, mais aussi rigoureuse. La proposition ne parle pas
d’'une connaissance des événements singuliers ou spécifiques, mais elle ré-
clame que tout « quidquid », ce qui arrive a I'objet de I'ame, doit étre pergu
par celle-ci. Or, bien que cette formule se présente comme une revendi-
cation générale et rigoureuse, elle comporte pourtant deux restrictions.
Premiérement 2pi2 ne soutient pas, a strictement parler, que I'dame percoit
ce qui se passe dans le corps humain, mais seulement ce qui arrive a l'objet
de I'ame. Spinoza affirme que 'dme a connaissance des faits intérieurs a
I'objet et non au corps. Cette différence n’a jamais attiré l'attention des
commentateurs, mais elle est, a mon avis, fondamentale. Deuxiémement, il
est remarquable que 2p12 exige que 'dme humaine doive percevoir, « debet
percipi », ce qui arrive a son objet. Il ne s’agit apparemment pas de con-
stater ce que 'homme peut [idem] en vérité connaitre, mais plutot de
déterminer ce qu'’il va nécessairement, c’est-a-dire pour sa seule définition,
connaitre.

Il s’agit alors dans 2p12, comme l'ont observé Parkinson et Odegard,
d’'un moment potentiel et restreint de notre savoir. Toutefois cette poten-
tialité n’est pas mise en ceuvre par une différence entre perception et aper-
ception, ni par I'intermédiaire d’'une proprioception implicite, mais elle est
révélée par un petit détail de vocabulaire, a savoir que Spinoza ne parle pas
encore dans 2p12 du corps [idem] humain, mais seulement de l'objet [idem]
de 'ame. Si 'on consideére le texte entier, il n’est pas surprenant que ce dé-
tail n’ait jamais été remarqué. Spinoza lui-méme parle souvent, en se ré-
férant a 2p12, des affections du corps. Mais pour comprendre la prétention
exacte de cette proposition, il est cependant décisif de savoir si cette pro-
position prétend que notre dme ait connaissance de ce qui se passe dans
son objet ou si elle affirme une connaissance possible des processus in-
ternes au corps. Nous avons indiqué plus haut, que 2p12 explicite ce que
I’'homme doit connaitre par la seule définition de son dme. Cependant, la
theése que 'homme doit avoir cette connaissance en conséquence de la

I’Ethique de Spinoza. La seconde partie, la réalité mentale. Paris : Presse Universitaires de
France 1997, 116, en font un usage semblable.



Connaitre le corps humain 93

seule définition de la notion de 'ame, n'implique pas, a cet endroit du
texte, qu’il 'a grace a l'identité de I'objet de I'dame avec le corps humain,
mais seulement grace a sa définition comme idée d'une chose singuliére
existant en acte. Le fait qu’il s’agisse du corps humain ne peut, dans 2p12,
ni étre congu ni étre présuppose.

Il faudrait donc s’écarter pour un instant de cette prémisse et tenter
d’'interpréter 2p12 sans s’appuyer explicitement ni impiicitement sur la
these que le corps constitue I'objet de I'ame humaine. Une telle interpré-
tation peut se reposer sur la fonction du mot ‘objet’. 2p12 ne nous attribue
apparemment pas de connaissance de tout ce qui se passe dans notre corps
comme corps biologique ou de tout ce qui le constitue comme individu
physique. Cette proposition soutient seulement que notre corps, en tant
qu’'objet de notre dme, est transparent a celle-ci. Il ne s’agit pas, a stricte-
ment parler, d'un savoir portant sur des relations ou faits intérieurs au
corps, mais sur ce qui se passe a l'intérieur de I'ame. L’ame humaine doit
en principe connaitre les événements qui concernent son propre étre et
non I'étre du corps. Elle n'est donc pas aveugle envers sa propre constitu-
tion, méme si elle est aveugle envers les processus qui déterminent son
corps. La revendication de 2p12 n’est donc, en réalité, qu'une application
des principes rationalistes fondamentaux a 'analyse de 'dme humaine.

La référence a 2p7s n’ajoute rien de plus, dans le scholie de la propo-
sition 12. Ce scholie ne contient en effet pas seulement la thése de I'iden-
tité entre les deux attributs mais aussi un résumé concentré de tout
I'appareil rationaliste dont Spinoza a besoin pour garantir l'idée d'une
intelligibilité nécessaire et continuelle. 2p12 n’en explicite que la consé-
quence la plus radicale : les expériences qui sont constitutives des rapports
structurels entre les idées que nous avons, doivent elles-mémes étre acces-
sibles et transparentes. L’exigence suivant laquelle il existe une idée de
tout, y est invoquée comme principe de la constitution de I'dme elle-
méme.

Or, si on lit 2p12 de cette maniére, c’est-a-dire comme une thése sur la
connaissance des relations internes a 'dme et non des processus corporels,
tout soupgon de contradiction entre 2pi12 et 2p24 disparait. Ce sont deux
theses différentes, de dire que notre dme connait les processus biologiques
et physiologiques qui se passent dans son corps et de dire qu’elle a con-
naissance de ce qui arrive a son objet. Ces deux connaissances appar-
tiennent a des discours tout a fait différents : pour arriver a une connais-
sance juste des parties de notre corps nous dépendons toujours des con-
cepts que nous n’avons que sous des conditions historiques. Par contre, la
connaissance de ce qui arrive a 'objet de notre dme peut, au moins en
principe, étre 'objet d’'une pure réflexion. Il s’agit des relations purement
structurelles qui sont fondées dans le rapport entre des idées formant
ensemble une idée complexe.



94 Ursula Renz

Pour résumer notre analyse, retenons donc que nous ne devons pas,
selon 2p12, savoir tout ce qui arrive a notre corps, mais seulement ce qui se
passe dans l'objet de notre dme. Dans 2p24, par contre, il n’est pas
question de notre corps comme objet de notre dme, mais de sa nature et
de sa composition physique. Il faut donc admettre une différence de per-
spectives théoriques sur le corps humain. A partir de cela on peut faire une
distinction entre deux types de connaissance du corps propre. Connaitre le
corps comme objet ne veut pas dire qu'on le connait comme corps phy-
sique. Nous pouvons donc rejeter tout soupc¢on de contradiction entre 2pi2
et 2p24.

2. « ETRE L'IDEE DU CORPS » ET « AVOIR L'IDEE DU CORPS »

La deuxiéme distinction résulte d'une comparaison entre 2pi3 et 2pig.
Dans 2p13 'dme humaine est déterminée a l'aide de l'identification de son
objet avec le corps humain:

« L'objet de I'idée constituant I’Esprit humain est le Corps, autrement dit une
maniere de 'Etendue précise et existant en acte, et rien d’autre. »19

Dans 2pi1g, par contre, Spinoza rejette I'idée que I'ame humaine ait une
connaissance du corps propre qui ne passe pas par l'intermédiaire de l'idée
d’une affection du corps :

« L’Esprit humain ne connait le Corps humain lui-méme, et ne sait qu'’il
existe, qu’a travers les idées des affections dont le Corps est affecté. »20

Ces deux propositions, ainsi que les propositions discutées plus haut, ne
semblent pas étre compatibles. Comment résoudre cette contradiction ap-
parente, a savoir que cette connaissance en laquelle consiste 'ame hu-
maine, lui fait justement défaut ?

On pourrait tenter de résoudre ce probléme en interprétant la défini-
tion donnée dans 2p13 non pas comme une these épistémologique, mais
ontologique. Ceci correspond a une interprétation répandue du passage
qui précede 2p13 qui le considére comme une déduction ontologique de

19 Objectum idea, humanum Mentem constituentis, est Corpus, sive certus Extensionis
modus actu existens, & nihil aliud. GII, 96. Cf. éd. PAUTRAT 117. La traduction de « corpus »
pose un probléme essentiel. A premiére vue, on pourrait soupgonner une ambiguité, car le
mot latin ne montre pas si Spinoza en fait usage pour désigner un corps déterminé ou
n'importe quel corps particulier. Comme HALLETT, Harold Foster: On a Reputed Equivoque in
the Philosophy of Spinoza, in: KASHAP, S. Paul (éd.): Studies in Spinoza. Critical and Interpre-
tive Essays. Berkeley 1972, 168-188, a montré, cette ambiguité n’existe pas sur le plan linguis-
tique, mais exprime néanmoins le caractére systématique de cette proposition. Spinoza en
fait un fondement pour donner un grand poids a I'idée de l'affection du corps sans exiger
d’avoir une idée distincte qu'il soit exigé d’avoir une idée distincte de celui-ci. La traduction
de corpus nous conduit donc au coeur de la question de la connaissance du corps propre.

20 Mens humana ipsum humanum Corpus non cognoscit, nec ipsum existere scit, nisi
per ideas affectionum, quibus Corpus afficitur. GII, 107. Cf. éd. Pautrat 139.



Connaitre le corps humain 95

I'dme humaine s’appuyant sur le fait que I'dme, considérée comme idée, est
un mode dans l'attribut de la pensée qui correspond a un mode de I'éten-
duez. Suivant cette interprétation on peut alors facilement concilier la dé-
finition établie par 2p13 et la thése posée dans 2p1g par une simple distinc-
tion des discours théoriques. On peut dire que 2p13 ne répond qu'a la
question de ce qu’est 'dme humaine, tandis que 2p1g traite la question de
ce que I’ame humaine sait de son corps. Si on soutient cette différence, on
peut alors sans probléme prétendre que I'dme n’a pas d’accés immédiat a la
connaissance de ce corps qui est son propre objet, car il ne s’agit pas chez
elle d'une connaissance qui s’effectue par elle-méme. Par contre, l'idée du
corps qui constitue notre dme doit étre attribuée a un sujet différent, a
Dieu ou a l'intellect infini.

Or, cette interprétation s’appuie sur une prémisse qui parait probléma-
tique. Spinoza utilise, certes, le prédicat « étre une idée de quelque chose »
différemment du prédicat « avoir une idée » ou « avoir une connaissance
de quelque chose ».22 C’est précisément cette différence systématique entre
ces deux prédicats, qui empéche que la thése suivante qu'une ame définie
comme idée du corps n’a pas l'idée immeédiate de ce corps, soit contra-
dictoire en soi. Il faut donc, en effet, éclaircir cette différence systématique
entre ces deux prédicats pour montrer comment Spinoza échappe au
paradoxe. De plus, il me parait raisonnable de supposer qu'’il s’agit la d'une
distinction entre deux types de discours. Mais il se pose quand méme la
question de savoir s’il faut vraiment interpréter cette distinction comme
une distinction entre une ontologie et une épistémologie de 'dme. Particu-
lierement problématique, a mon sens, est la prémisse de cette interpré-
tation selon laquelle cette distinction peut étre réduite a une différence de
sujet. Je remettrai d’abord en question cette prémisse, avant de proposer
une lecture alternative qui donne a la différence entre « étre une idée » et
« avoir une idée » un sens plutét épistémologique.

Regardons pour cela de plus prés comment Spinoza utilise la référence
a Dieu dans la premiére partie de la démonstration de 2p13. Celle-ci repose
sur I'hypothése que les idées des affections des corps finis telles qu’elles
sont en Dieu, sont impliquées soit dans l'idée qui constitue notre dme soit
dans celle qui constitue une autre dme.23 Il n'y est donc pas question de

21 Cf. par exemple GUEROULT, Martial : Spinoza II - L’dme, usf. ; MACHEREY, Pierre : In-
troduction a I’Ethique de Spinoza. La seconde partie, la réalité mentale, 47. ; WILSON, Marga-
reth Dauler: Objects, Ideas and ‘Minds’: Comments on Spinoza’s Theory of Mind, se suppose
implicitement sur la méme opinion, ainsi que DELLA ROCCA, Michael: Representation and the
Mind-Body Problem in Spinoza.

22 Cf. surtout GUEROULT, Martial : Spinoza II - L’dme, 239 et pages suivantes et SCHRIJ-
VERS, Michael : Spinozas Affektenlehre. Bern: Haupt 1989, 26 ; mais aussi DELEUZE, Gilles :
Spinoza et le probléme de l'expression. Paris : Minuit 1968, 130.

23 Une analyse logique formelle se trouve dans LEVY, Lia : L'automate spirituel. La nais-
sance de la subjectivité moderne d’aprés ’Ethique de Spinoza. Assen: Van Gorcum 2000, 93 et
pages suivantes.



96 Ursula Renz

savoir si les idées sont produites par Dieu ou par nous, mais le probléme se
pose de savoir s'il existe un principe d’individuation décisif qui distingue
notre dme de tout autre dme finie. A ce moment de la démonstration le
texte référe a 'axiome 4 de la deuxiéme partie, qui affirme que « nous sen-
tons qu'un certain corps est affecté de beaucoup de maniéres. »24 Ce qui
compte dans cette individuation n’est donc pas la différence entre nous,
c’est-a-dire entre notre ame, et Dieu, mais celle qu’il y a entre I'expérience
que nous avons, et qui est rapportée a notre corps, et une expérience que
nous n'avons pas et qui serait rapportée a un autre corps. De plus, le
critere sur lequel s’appuie cette individuation de 'dme n’est pas un savoir
divin, mais notre propre expérience, c’est-a-dire le fait que nous avons eu
cette expérience ou non. La notion de Dieu n'y est utilisée que pour expli-
citer les relations structurelles qui justifient que notre expérience peut
effectivement servir comme critére; et 'expression « les idées des affec-
tions du corps sont en Dieu » ne représente qu'un équivalent théorique a
I'évidence que nous éprouvons lorsque nous sentons : le texte ne se référe
donc pas a Dieu pour rendre visible un sujet caché qui maintient l'idée
constituant notre ame, mais plutot pour expliciter la structure sous-
tendant notre attribution d’'une sensation a nous-méme.

Cette attribution est elle-méme une question épistémologique et non
seulement d’appartenance ontologique. Ceci devient clair si on compare
2p13 avec 'argument que Spinoza utilise pour critiquer les Sceptiques dans
le Traité de la Réforme de l'entendement.?s Les Sceptiques qui doutent du
monde extérieur, dit Spinoza, doivent étre considérés soit comme parlant
contre leur conscience soit comme ayant un esprit tout a fait aveuglé, que
ce soit par nature ou que ce soit par I'effet des préjugés.2z6 Mais comme le
montrent le passage suivant du TRE, ce phénomene n’est pas causé par une
disposition particuliéere du corps; ce probléme nait du fait que les
Sceptiques ne s’attribuent ni leurs propres sensations27 ni leurs pensées.
Or, c’est justement cette possibilité de ne pas s’attribuer une expérience ou
une sensation que 2p13 exclue. Nous ne doutons pas, que c’est nous qui
sommes touchés par une affection. Mais il s’agit d’'une conviction plutot
épistémologique qu’ontologique, comme on peut le voir dans la premiére
partie de la démonstration. Son argument ne fonctionnerait pas si nous,

24 Nos corpus quoddam multis modis affici sentimus. GII 86, cf. éd. PAUTRAT, g7.

25 On pourrait me reprocher que la référence au TRE, ici, soit un argument probléma-
tique. Dans le TRE, c’est clair d’emblée, il propose un discours épistémologique et non onto-
logique. Pour 2p13, par contraste, ceci est encore a prouver. De plus, il s’agit dans le TRE
d’un texte considéré souvent comme prématuré. A mon avis, la légitimité d’'une telle compa-
raison est justifiée si on tient compte de la ressemblance générale de la problématique, de
I'analogie dans les arguments et surtout de I'usage commun de la référence a la sensation.

26 Cf. TRE §47, GII, 18.

27 Sur le role de la sensation dans 'argument contre les Sceptiques, cf. aussi HARRIS,
Errol: The Substance of Spinoza. New Jersey: Humanities Press International 1995, 82 ; VINCI-
GUERRA, Lorenzo : Spinoza et le signe. La genése de I'imgination. Paris : Vrin 2005, 29.



Connaitre le corps humain 97

qui sommes assujettis a des sensations, ne les reconnaissions pas comme
nous appartenant.

Il y a donc déja ici dans la définition de 'dme humaine comme idée du
corps un moment originairement cognitif qui exprime un savoir que nous
avons de nous-méme et qui n’est pas seulement soutenu par un sujet divin.
Et on peut, en conséquence, assurer que c’est cette attribution des affec-
tions a notre corps qui constitue notre dme et que le rapport entre ame et
corps n’est pas une identité abstraite envers laquelle nous sommes aveugles.

A premiere vue la référence a la notion de Dieu dans la démonstration
de 2p19 semble étre de nature différente. On y trouve, en effet, un double
usage de la notion de Dieu : d'un coté elle est utilisée, comme dans 2p13,
comme équivalent théorique a la constitution de 'ame humaine par I'idée
du corps ; de l'autre, par contre, elle désigne un savoir divin hypothétique
qui serait le résultat d’'une analyse causale complete de la détermination
externe de notre corps. Contrairement a 2p13, Spinoza fait donc dans 2pig,
en effet, la distinction entre un savoir divin de notre corps et sa connais-
sance telle qu’elle constitue notre ame. Mais cette différence entre ce sa-
voir divin et la connaissance humaine du corps propre ne correspond pas a
la différence entre « étre I'idée du corps » et « avoir I'idée du corps », telle
qu'elle a été discutée ci-dessus. La restriction de notre connaissance
naturelle du corps propre discutée dans 2p1g n’est pas telle que notre ame
se passe de I'idée du corps qui la constitue elle-méme. Par contre, elle con-
siste premiérement en la supposition d'une différence principale entre
notre connaissance naturelle et le savoir que nous obtiendrions par une
analyse compléte de la détermination causale. Deuxiémement elle provient
du fait que notre connaissance naturelle ne s’effectue que lorsqu’elle subit
des affections. Il faut donc constater que méme si 2p19 admet une con-
ception d'un savoir divin du corps humain, cette proposition ne prétend
pas, néanmoins, que l'idée du corps qui constitue 'dme n’est connue que
par Dieu et non pas par elle-méme. Il s’agit donc dans les deux cas d’une
idée du corps propre que I'ame a elle-méme. Le but du double usage de la
notion de Dieu dans la démonstration est tout autre : Spinoza introduit
par la une différence principale entre deux points de vue possibles sur le
corps humain, ce qui lui permettra plus tard, dans 2p29c, de distinguer ce
que 'dme humaine percoit suivant 'ordre de la nature et ce qu’elle peut
comprendre par la formation des notions communes.

On peut maintenant mieux cerner la fonction de la distinction entre le
prédicat « étre I'idée du corps » et « avoir 'idée du corps ». Il ne s’agit pas
d'une distinction entre deux sujets différents, ni d'une distinction entre un
discours ontologique et un discours épistémologique, mais d'une distinc-
tion entre deux discours différents qui traitent tous deux une sorte de
connaissance, et qui peuvent alors, au sens large du terme, étre considérés
comme deux discours épistémologiques. Ces deux discours se distinguent
justement par le fait que 'un prend en compte deux possibles points de



98 Ursula Renz

vue et 'autre ne qu'un. Le premier discours se limite au constat d'une
connaissance du corps propre impliquée dans toute expérience au moment
ol nous avons une expérience qu’elle nous concerne nous ou notre corps.
Ici, il n’est pas question d'une alternative conceptuelle concernant notre
corps. Ce qui importe a propos de ce discours, c’est donc le seul fait d’avoir
cette connaissance du corps propre ou non. Cest I'existence d'une telle
connaissance du corps propre qui fait que nous parlons d'une dme. Le deu-
xiéme discours, par contre, met en jeu une distinction entre deux manieéres
possibles de connaitre le méme objet, ce qui rend possible une analyse éva-
luative.

La différence entre les deux prédicats correspond donc a la différence
entre la pure constatation d'une connaissance et son analyse génétique ou
évaluative. Lorsque nous nous demandons si nous avons une expérience ou
non, nous sommes en présence du phénomeéne qui est exprimé par « étre
I'idée du corps », c’est-a-dire la définition de notre dme. Pour étre plus
précis, il ne s’agit pas encore d’'une connaissance de notre corps comme le
notre, tel qu’il est distingué des autres corps, mais d'une affirmation pure
de sa présence dans notre pensée. Par contre, lorsque nous considérons ce
corps comme une chose singuliere, la question se pose toujours de savoir
quelle idée nous avons de notre corps en tant que différent des autres
corps. C’est a ce sujet qu'on peut faire une distinction entre différentes
conceptions de ce qu’est notre corps comme tel. Mais en revanche, il ne
s’agit plus, a strictement parler, de la connaissance de notre corps comme
corps propre, mais comme chose singuliére. Normalement, cette connais-
sance est soumise aux mémes conditions que la connaissance qui constitue
notre dme. Mais tant qu’il est question de la singularité de notre corps, il y
a, au moins en principe, plus d'une fagon de connaitre ce corps.

Le traitement du probléme de la connaissance du corps propre dans
2p19 montre donc d’'une maniére exemplaire que toute connaissance peut
étre interrogée selon deux perspectives théoriques. On peut, d’'une part, se
demander comment elle a été obtenue. De l'autre, la question de sa vérité
se pose. 2p19 développe ainsi une distinction analogue a celle de Kant
entre la question de fait et la question de droit. Dans 2p13, cette distinction
ne peut encore étre mise en ceuvre.

3. L’AME HUMAINE ENTRE EXPERIENCE ET ANALYSE CAUSALE

Les deux distinctions dégagées dans les chapitres précédents sont fonda-
mentales pour la logique argumentative du deuxiéme livre de 'Ethique.28 Il

28 Pour un exposé plus détaillé des conséquences pour la conception Spinoziste de 'dme
cf. RENZ, Ursula: The Definition of the Human Mind and the Numerical Difference between
Subjects, in: HAMPE, Michael/RENZ, Ursula/SCHNEPF, Robert : Spinoza’s Ethics. A collective
commentary. Leiden: Brill 2011, 99-118; et RENZ, Ursula: Die Erkldrbarkeit von Erfahrung. Rea-



Connaitre le corps humain 99

nous reste a montrer comment ces distinctions contribuent a une position
philosophique raisonnable. Pour ce faire, résumons d’abord d’apres nos
analyses, quelle connaissance nous avons de notre corps, et lesquelles nous
n’avons pas :

Nous avons, selon Spinoza, nécessairement connaissance de ce qui nous
arrive. C’est la conclusion de notre lecture de 2p12, qui a montré que 'ame
humaine, puisqu’elle est idée elle-méme, implique une idée de tout ce qui
arrive a son objet. Que cet objet est le corps propre est une conséquence
qui ne résulte pas directement de la définition donnée dans 2p11, mais de
I'analyse de notre expérience répondant a la question de savoir ce qui dis-
tingue nos vies mentales individuelles les unes des autres. L’accés privi-
légié de 'ame a ses propres expériences ne dépend donc pas d'une con-
naissance déterminée de l'objet qui la constitue dans son individualité,
mais provient seulement de la structure formelle de 'idée complexe qui
constitue notre ame.

Un étre humain individuel regarde d’emblée toutes les affections qui le
frappent comme appartenant a son corps. Ceci est un résultat de notre
analyse de 2p13 selon laquelle cette proposition est consacrée au probléme
de l'individuation des ames finies singuliéres. Suivant cette proposition,
chacun attribue ces sensations sans aucun doute a son propre corps. Nous
avons donc une connaissance implicite de notre corps comme fondant
notre systéme de référence. Or cette « identification » du corps propre
comme point de départ de toute expérience n’est jamais sujet a l'erreur.
Pour cette raison elle peut étre comparée avec «l'immunité de faillite
d’identification » réclamée par Shoemaker pour la connaissance de soi
originaire.29 Or, cette immunité de faillite ne présuppose pas que nous
soyons capables a tracer la frontiére exacte entre notre corps et les autres.
La différence épistémologique entre I'idée qui constitue notre ame et celles
qui constituent d’autres dmes ne correspond donc pas forcément a la
différence ontologique entre les divers individus corporels.

Les hommes ont par leur nature une connaissance inadéquate des
parties de leur corps. Cette these peut étre considérée sous deux perspec-
tives. D'un c6té, elle affirme que nous ne savons pas par quelles causes
exactement les parties singuliéres de notre corps sont déterminées. Mais
d’'un autre c6té, cette these contient aussi un aspect positif : elle soutient
que nous avons une sorte de connaissance des parties du corps, notam-
ment si elles communiquent certains mouvements corporels a I'organisme
entier. Nous connaissons donc les parties du corps dans la mesure ot leur
mouvement devient une expérience du corps entier. Ce que nous savons de

lismus und Subjektivitdt in Spinozas Theorie des menschlichen Geistes. Frankfurt: Kloster-
mann 2010.

29 Voir SHOEMAKER, Sidney: Self-Reference and Self-Awareness, in: CASSAM: Self-know-
ledge, 81.



100 Ursula Renz

facto en raison de cette connaissance inadéquate correspond tout a fait a
la connaissance que, selon 2pi12, nous devons avoir par définition des
événements internes a I'objet de I'ame. On peut maintenant supposer que
c’est la raison pour laquelle seuls les changements d’activité sont
constitutifs de l'affectivité des hommes. Ce qui fait 'objet de notre expé-
rience n’est pas le mouvement constant qui est nécessaire au fonctionne-
ment et a la conservation de l'organisme, mais celui qui change son
équilibre de telle facon que nous devions nous en rendre compte. On peut
donc constater que la distinction entre faits internes a l'objet et faits
internes au corps expliquent un élément important de la théorie des
affects.

Certaines conditions historiques rendent possible le développement par
les hommes au moyen des analyses causales, des connaissances de la con-
stitution du corps ainsi que de l'interaction entre les parties de ce corps.
Contrairement aux connaissances discutées plus haut, ces connaissances-la
ne sont pas le résultat d'une perception des choses «a partir de l'ordre
commun de la nature »,3° mais elles sont produites par une contemplation
comparative de plusieurs choses a la fois.3t Or, cette opposition entre per-
ception a partir de 'ordre commun de la nature et contemplation compa-
rative est d'une importance énorme pour la philosophie spinoziste : La
possibilité principale d’avoir ce genre de connaissance ne dépend ontolo-
giquement que de la complexité de notre corps, mais elle ne s’effectue,
pourtant que sous certaines conditions historiques et sociales. Il faut
d’abord savoir comment se produit une connaissance scientifique des
choses. Ce savoir méthodique, symbolisé, chez Spinoza, par I'application
du ,mos geometricus’ ne se développe que dans l'histoire des sciences.

Pour résumer, on peut dire que Spinoza confronte systématiquement la
perception naturelle de notre corps telle qu’elle s’effectue dans l'attribu-
tion des sensations a ce corps et la connaissance scientifique de ce corps
qui est le résultat d’'une analyse causale. La perception naturelle est donc
jugée d'un double point de vue. Lorsqu’elle cache les causes externes qui
nous déterminent dans notre étre corporel, elle est, d'une part, la source
de notre fausse évaluation de notre pouvoir sur le corps et par suite de
I'erreur profonde prétendant une liberté inconditionnée de notre esprit.
Considérée sous cet angle, la notion spinoziste de 'dme contient bien,
comme l'ont souligné nombreux commentateurs, une critique implicite de
la notion idéaliste du sujet qui fonde la subjectivité humaine dans I'idée
d'une spontanéité absolue de 'dme. La notion spinoziste de I'ame ne peut
pourtant pas étre interprétée comme une critique de toute théorie du sujet
humain ; parce que la perception naturelle du corps propre contient,
d’autre part, un modeéle de l'individuation des ames finies basé sur leur

30 Cf. 2p2gc, Edition PAUTRAT, 153.
31 Cf. 2p2gs, id.



Connaitre le corps humain 101

expérience. Le fait que je ne puisse pas douter si j’ai ou non une sensation
exprimant une affection de mon corps, est le critére irréductible de la
différence entre moi et autrui. On pourrait dire de méme qu’en principe
toutes les idées que j’ai et dont je ne doute pas que je les aie appartiennent
a mon ame.

Il apparait alors dans la connaissance du corps propre une différence
analogue a celle que nous avons constatée au début dans le TTP : Dans la
mesure ou nous attribuons a notre corps les affections éprouvées, nous
avons toujours, dans 'expérience que nous faisons, une connaissance origi-
naire de notre corps. Cette connaissance ne peut pas étre déléguée, et elle
est donc « notre esprit ». Cela n’empéche pas néanmoins que les concepts
que nous avons de notre corps comme chose singuliére ainsi que de son
individualité corporelle sont dans la plupart des cas tout a fait étranges.
Ces concepts peuvent étre corrigés ; et dans notre propre intérét, ils le se-
ront aussi a leur avantage. Celui qui connait les conditions physiques et
physiologiques de son existence corporelle, peut mieux défendre ses droits.
Mais la compréhension de la détermination causale de notre corps a des
conséquences pour I'ame seule, car une meilleure connaissance du corps
éclaircit les relations internes de notre pensée. Les idées qui représentent
notre corps peuvent étre changées sans qu'’il y ait un changement essentiel
au niveau du corps. La certitude de la sensation n’est pas plus grande que
la certitude de la connaissance causale. Ainsi notre dme peut se changer
sans que le corps se transforme.

L’épistémologie spinoziste ne s’arréte donc pas a la confrontation sché-
matique et polémique entre connaissance par expérience et connaissance
par analyse causale, mais elle observe plutét comment |'analyse causale
dans son travail se rapporte a I'expérience, de sorte qu’elle I'affirme dans
certains aspects tandis qu’elle la remplace dans d’autres. L'expérience n’est
donc pas seulement une forme prématurée de notre connaissance, mais
elle a, dans la mesure ou elle est l'origine de 'attribution des idées a soi-
méme, une fonction fondamentale dans la constitution de l'ame. Il s’agit
dans l'attribution des idées telle qu’elles naissent de la sensation d'une sorte
de matrice, dans laquelle d’autres idées - adéquates ou non - peuvent
s'inscrire.

On peut maintenant, a partir de ce modele, bien discerner les aspects
irréductibles et les aspects remplacables de notre connaissance. Irréduc-
tible n’est pas seulement la transparence de 'expérience a la raison, mais
aussi ce savoir implicite qui est a I'ceuvre dans l'attribution a notre corps
des affections que nous éprouvons et dont nous disposons dans toute
expérience que nous faisons. Ce savoir implicite ne marque pas seulement
le point de départ de notre pensée, mais il sert aussi de critere d’indivi-
duation a notre ame. Les aspects objectifs de nos idées, par contre,
peuvent étre détachés de ces origines historiques ou, en d’autres termes,
corrigés par une analyse causale de la nature de toute corporéité. Des idées



102 Ursula Renz

acquises par des notions communes peuvent donc se substituer aux idées
acquises par l'expérience. Ces idées acquises par des notions communes se
rapportent, elles aussi, aux affections de notre corps, mais elles les ex-
pliquent beaucoup mieux, car elles les font connaitre par des idées
adéquates plutdt qu'inadéquates. De plus, elles éclaircissent les liens entre
des diverses idées, de sorte qu’elles influencent toute 'organisation de
notre pensée. Un tel remplacement n’entraine donc pas seulement une
meilleure compréhension des relations entres les choses externes, mais dé-
bouche tét ou tard sur une perception plus précise de la détermination
externe du corps, c'est-a-dire de notre corps comme chose singuliére.

Il reste finalement a aborder la question de savoir pourquoi Spinoza
distingue non pas seulement entre la connaissance par expérience et la
connaissance par analyse causale, mais aussi entre les deux moments irré-
ductibles, c'est-a-dire, entre l'accés immédiat aux idées impliqué dans
notre ame et l'attribution d’affections au corps propre. Pourquoi, autre-
ment dit, sépare-t-il la discussion de ce qui se passe dans I'dme de la dis-
cussion de l'individuation de notre ame, si les deux problémes concernent
des connaissances que nous avons par l'expérience méme ? Il est clair
qu'une réponse a cette question reste toujours hypothétique, bien que I'on
puisse constater que Spinoza traite ces deux problémes séparément, no-
tamment le premier dans 2p12 et le deuxiéme dans 2pi3.

Cette différence ne peut pas, a mon avis, étre éliminée parce que la
dynamique que l'épistémologie spinoziste déploie dans le cours de la
libération de la servitude des affects en dépend implicitement. Nous avons
montré plus haut, que 2p12 énonce seulement comme un postulat ce que la
raison peut tirer comme conséquence de la définition de I'ame comme idée
d'une chose existante en acte telle qu’elle a été donnée dans 2pu. Or, il
n’est pas surprenant que ce postulat accorde a la pensée humaine la méme
autonomie causale a I'égard de sa corporéité que celle qui a été attribuée
auparavant a toute idée. Le fait que les idées et les modes de I'étendu
expriment une seule chose, qu'ils appartiennent pour autant a une réalité
unique, n'implique justement pas qu’ils dépendent les uns des autres. Les
idées inhérentes a I'idée complexe constituant notre ame - bien qu’elles se
rapportent au corps et bien qu’elles expriment ses affections - ne dé-
pendent pas de lui, mais sont, en contraire, déterminées par des relations
entres les idées. Méme si seules les relations causales déterminent toute
essence, elles n'embrassent jamais la relation épistémologique centrale,
notamment le lien entre idées et objets.

Cette autonomie des idées envers leurs objets justifie finalement aussi
la thése que déja la connaissance adéquate des processus corporels a des
effets positifs sur la souffrance et non pas seulement son application tech-
nologique. Elle est donc une condition nécessaire pour que les mémes
affections puissent étre percues différemment. C'est donc la méme diffé-
rence entre rapport causal et rapport objectif qui s’exprime dans la distinc-



Connaitre le corps humain 103

tion entre 'acces a 'expérience et 'attribution des affections au corps, et
qui engendre 'efficacité éthique de la connaissance, ou qui distingue, en
d’autres termes, le spinozisme du programme d’une « instauratio magna ».
Pour Spinoza, la libération par la connaissance ne consiste pas primordia-
lement en un prolongement de la création divine a I'aide des moyens tech-
nologiques comme chez Francis Bacon, mais en une réorganisation des
relations mentales par I'acquisition successive d’'idées adéquates. Et il est
clair que seul ce processus est capable d’engendrer un changement d’ame
et non seulement de langue.32

Résumé

Dans cet article, je propose de comparer le concept de l'esprit de Spinoza
avec des approches compatibilistes sur la question si l'admission d’une auto-
rité de la premiére personne est compatible avec une position externaliste
vis-a-vis de la question sémantique. Une telle lecture est surtout importante
si l'on veut comprendre la relation entre la philosophie de l'esprit et la phi-
losophie politique de Spinoza, telle qu’elle est défendue dans le Tractatus
theologico-politicus.

Abstract: To know the human body. On the continuity between the philo-
sophy of the spirit and the epistemology of Spinoza

In this article, I suggest reading Spinoza’s conception of the human mind
developed in the Ethics against the background of the compatibilist
approaches concerning the question of whether or not the assumption of
first-person authority is consistent with externalism with regard to the
content of mental states. Such a reading, I argue, is important if one seeks
to understand how Spinoza’s philosophy of mind fits with his political
philosophy as defended in the Tractatus theologico-politicus.

32 J'aimerais remercier chaleureusement Nicole Gengoux, Héléne Raymond et Charlotte
Bigg d’avoir lu cet article soigneusement.



	Connaître le corps humain : sur la continuité entre la philosophie de l'esprit et l'épistémologie chez Spinoza

