
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Le prime due questioni prologali del commento sentenziario di
Guglielmo di Nottingham

Autor: Fiorentino, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesco Fiorentino

Le prime due questioni prologali del
commento sentenziario

di Guglielmo di Nottingham

Guglielmo di Nottingham O.F.M., lettore sentenziario tra il 1310 ed il 1314,

ministro provinciale dell'Inghilterra tra il 1316 ed il 1330 e favorevole alle
tesi pauperistiche nel Capitolo di Perugia nel 1322, rédigé un commento
sentenziario in quattro libri ed uno in Evangelia. Quest'ultimo é conser-
vato nel ms. Oxford Bodl. Laud Misc. 165, mentre il commento sentenziario

é tramandato da un unico testimone manoscritto ms. Cambridge Caius
& Gonville, 300/514 C J1, descritto da Longprè2.

Il commento sentenziario, di cui Schmaus ha trascritto la lista delle
questioni di tutti e quattro i libri3, é edito solo in minima parte. Si segnala-
no la dist. 8 sulla distinzione formale^ la dist. 11 sulla processione dello
Spirito Santo dal Figlio e dal Padres, le dist. 38-41, 45-48 del primo libro
sulla prescienza e l'onnipotenza divine6, la questione 3 della dist. 1 del se-
condo libro sull'eternità del mondoz, le dist. 8-13 del quarto libro sui
sacramenti8.

Tale commento é molto utile per inquadrare il contesto speculativo, in
cui Nottingham opera, a causa dell'abbondanza di annotazioni marginali,
che riportano gli autori delle opinioni citate nel corpo del testo. Balic ha
evidenziato come proprio Nottinghham ci informi della possibile

1 SMALLEY, B.: Which William of Nottingham?, in: Medieval and Renaissance Studies 3

(1954) 200-238.
2 LONGPRE, E.: Le Commentaire des Sentences de Guillaume de Nottingham O.F.M., in:

Archivium Franciscanum Historicum 22 (1929) 232-233.
3 SCHMAUS, M.: Neue Mitteilungen zum Sentenzenkommentar Wilhelms von Nottingham,

in: Franziskanische Studien 19 (1932) 195-223.
4 MEIER, L.: Willelm von Nottinhgham. Ein Zeuge für die Entwicklung der Distinctio for-

malis an der Universität Oxford, in: Philosophia Perennis. Festgabe j. Geyser. Regensburg:
Josef Habbel 1930,1, 247-266.

5 FRIEDMAN, R.: Trinitarian Theology and Philosophical Issues. Trinitarian Texts from the
Late Thirteenth and Early Fourteenth Centuries, in: Cahiers de l'Institut du Moyen Age grec
et latin 72 (2001) 89-168.

6 SCHMAUS, M.: Neue Mitteilungen zum Sentenzenkommentar Wilhelms von Nottingham,
195-223.

7 IDEM: Guillelmi de Nottingham doctrina de aeternitate mundi, in: Antonianum 7 (1932)

139-166.
8 BARBARIC, J.: Guilelmi de Nottingham (d. 1336), Quaestiones sex de eucharistiae

Sacramento. Disquisitio et textus critice editus. Vicenza: LIEF 1976.



50 Francesco Fiorentino

ritrattazione dell'opinione scotista de absolutis ad Oxfords Inoltre,
Nottingham é il solo teologo che accenna ad una tesi trinitaria di Giovanni
di Berwich O.F.M e Guglielmo di Macclesfield O.P, che é discussa in forma
anomima in molti commenti sentenziari tra il 1280 ed il 132010. Qui vengo
ad editare le prime due questioni prologali secondo le comuni regole di
emendazione e normalizzazione, in base al ms. C, fol. ira-8va.

PROLOGUS

[ Quaestio 1

Utrum ex principiis creditis possit adquiri habitus scientificus proprie
dictus, quo aliqua evidentius cognoscantur quam per lumen fidei ]

(1) [fol. ivb] Quia1 in praecedenti collatione dictum est quod crédita pos-
sint esse scita vel intellecta, ex quo videtur sequi quod de eis potest esse

scientia proprie dicta - quod, obvium est apud solemnes magistros -, ideo

quaeretur utrum ex principiis creditis possit adquiri habitus scientificus
proprie dictus, quo aliqua evidentius cognoscantur quam per lumen fidei.

[ Argumenta ] quod non

(2) Probatur primo ex dependentia, qua dependent conclusiones ex
principiis, secundo ex repugnantia habitus scientifici ad habitum fidei et opi-
nionis, tertio ex reali substantia passionis et subiecti demonstrationis.

[ 1. Primum argumentum ]

(3) Secundum primam viam, sicut arguitur: quae esentialiter concludun-
tur, [fol. 2ra] déficiente" primo, deficiunt omnia quae sunt postea, propter
essentialem dependentiam ad primum.

(4) Hoc patet VII Metaphisicae" de causis agentibus; sed notitia conclu-
sionum dependet essentialiter ex notitia principiorum ex V Metaphisicae12
capitulo de principio et capitulo de prius et posterius; igitur, déficiente
notitia principiorum, deficit notitia conclusionum. Sed notitia, quam habe-

9 BALlC, Ch.: Les Commentaires de Jean Duns Scot sur les quatre livres des Sentences.
Louvain : Bureaux de la Revue 1927, 69; Adnotationes, in: BALIC, Ch. et al. (eds.): Ioannis
Duns Scoti Doctoris Subtilis et Mariani Opera omnia. Città del Vaticano: Typis Vaticanis
1950-2010, Vol. VI, 24*.

10 IOANNES DUNS SCOTUS: Ordinatio I, in: Opera omnia, ed. Balic, dist. 11, q. 2; vol. V, 10.
11 Aristoteles Latinus: Metaphysica VII, 17, 104137-1134; Aristoteles Latinus: Opera

omnia, ed. L. Minio Paluello/G. Verbeke. Bruges: 1953-2012), XXV 165-166.
12 Aristoteles Latinus: Metaphysica V, 11,101931-4; AL XXV, 107.



Commente) sentenziario di Guglielmo di Nottingham 51

mus de principiis creditis, non est nisi notitia fidei quae totaliter distingui-
tur a ratione scientiae; igitur etc.

(5) Ista ratio confirmatur dupliciter. Primo sic: impossibile est effectum
excedere veritatem suae totalis causae; sed notitia principiorum credito-
rum est omnino imperfecta, quia fidei tantum; igitur impossibile est eum
producere notitiam perfectiorem notitia fidei; sed notitia scientifica est
multo perfectior notitia fidei; igitur etc.

(6) Secundo confirmatur per hoc quod illud quod est falsum in omni
genere, est certum maxime - ex II Metaphisicaev -, praecise si suscipiat
magis et minus - et ultimo Avicennae'4 -, ut primum clarum <est>
maxime clarum et primum verum maxime verum et primum cognitum
maxime cognitum.

(7) Unde I Posteriorum^ dicitur: Unum quodq uid, propter quid et illud
magis. Sed conclusio est cognita propter principia; igitur principia sunt
maxime cognita; quod non est verum in proposito.

[ 2. Secundum argumentum ]

(8) Item111 ad principale, nullum necessarium in quantum huiusmodi de-
pendet a causa contingente essentialiter; sed omnis scientia includit in se

assensum necessarium; igitur nulla scientia in quantum scientia dependet
a causa contingente essentialiter. Sed totus assensus theologicus dependet
a causa contingente, quia a voluntate in quantum libera est. Alioquin actus
credendi non esset meritorius.

(9) Praeterea dicit Augustinus homelia 26 Super Ioannem16 supra illud
Ioannis 6: Nemo potest venire ad me nisi per Patrem qui misit me, dicit
quod scire potest homo, nolens, credens autem non nisi volens.

(10) Sed certum est quod assensus conclusionum non dependet per
assensum principiorum. Cum igitur voluntarie tantum et libéré assentimus
principiis creditis, igitur et conclusionibus; sed talis assensus non stat cum
scientia.

[ 3. Tertium argumentum ]

(11) Itemiv, illarum conclusionum, quae deducuntur ex principiis secundum
habitudinem vel consequentiam tantum, non est aliquis habitus proprie
scientificus, quia proprie de ratione conveniente non est Veritas nec verita-
tis evidentia, sed tantum habitudo necessaria consequentis ad antecedens,

n Aristoteles Latinus: Metaphysial II, 3, 994)55-995320; AL XXV, 47.
H AVICENNA LATINUS: Liber de philosophia prima sive scientia divina (Metaphysica). Ed. S.

van Riet. Louvain-la-Neuve: Peeters 1977, Vol. II, 4, 95-97.
'5 ARISTOTELES Latinus: Analytica posteriora I, 2, 72a36-bi; AL IV, 9, 20-24

AUGUSTINUS: Super Ioannem, 26; CCSL (ed. R. Willelms. Turnholt: Brepols 1990), 36,
260.



52 Francesco Fiorentino

ut «si lapis est leo, lapis est»; sed omnes conclusiones deductae ex prin-
cipiis creditis deducuntur secundum habitudinem vel consequentiam tan-
tum.

(12) Cuius probatio est, quia conclusio non potest habere maiorem cer-
titudinem quam principium. Principia autem sunt tantum crédita; igitur
con clusiones deductae ex huiusmodi principiis erunt tantum creditae et

per con sequens secundum consequentiam tantum deductae; igitur nullus
habitus proprie scientificus potest esse illarum.

[ 4. Quartum argumentum ]

(13) Hoc secundo probatur ex repugnantia scientiae respectu habitus fidei
et opinionis. Et hoc sic: ista se habent secundum ordinem; opinio, fides et
scientia. Sicut igitur se habet opinio ad fidem, sic [fol. 2rb] fides ad scien-
tiam. Sed ex opinatis numquam causatur fides sive habitus fidei; igitur ex
credibilibus vel creditis numquam causatur habitus scientificus proprie
dictus.

(14) Confirmatur ista ratio, quoniam videtur esse repugnantia inter ali-
qua quantum ad rationem compatiendi propter unam contradictionem
sicut propter multas. Nam quodlibet extremum cuisulibet contradictionis
est impossibile alteri extremo. Sed opinio et scientia opponuntur contra-
dictorie, scilicet secundum certitudinem et incertitudinem et non-eviden-
tiam et evidentiam. Fides autem et scientia in uno istorum tantum, scilicet
in non-evidentiam et evidentiam. Sicut igitur ex opinatis numquam sit
habitus scientificus propter earum duplicem repugnantiam contradictionis,
sic et ex creditis propter unam <repugnantiam>.

[ 5. Quintum argumentum ]

(15) Tertio probatur idem ex reali differentia passionis et subiecti demon-
strationis. Nam ad scientiam proprie dictam requiruntur subiectum,
medium et passio materialiter differens in subiecto.

(16) Probatio: scientia proprie dicta est effectus demonstrationis. Est
enim habitus conclusionis conclusae per demonstrationem ex I Posteriorum
in finen. Sed scientiae per demonstrationem non est aliud nisi cognoscere
aliquid inesse alteri tamquam subiecto proprio per definitionem tamquam
per causam mediam. Impossibile est cognoscere idem sibi ipsi inesse per
definitionem. Ad scientiam igitur proprie dictam requiruntur subiectum,
medium et passio realiter differens a subiecto.

(17) Et hoc concordat Commentator VI Ethicorum commento 24, di-
cens quod scientia est ex principiis constituens demonstrationem, causa
utens rei et per ipsum constituens conductum. Sed subiectum principio-
rum creditorum sive articulorum fidei, <ut> quod Deus est, non est aliqua

V ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriore! I, 34, 8ç)bio-2o; AL IV, 67-68.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 53

talis passio vel definitio; igitur etc. Istae relationes in Deo modo sunt
[,..]vad quod positus est Augustinus XIV De Trinitate capitulo 118, ubi dicit
quod ista scientia non polleant plurimi fideles, quamvis ipsa fide polleant
plurimi. aliud est nisi scire tantummodo quod homo credere debeat propter

ipsa quae nonnisi aeterna sunt, aliud est scire. Ad hoc ipsum et piis
opituletur et contra impios defendatur quam appropriare vocabulo scien-
tiam vere apostulus. Haec Augustinus.

[ Ad quaestionem ]

(18) In ista questione, sicut est de se determinata et ad certos terminos im-
mittendo determinate, procedam hoc modo. Primo videndum est quae et
quot conditiones requiruntur ad scientiam proprie dictam; secundo osten-
dam quod ultra notitiam fidei ex diligentia studii convenit adquirere ex
principiis creditis notitiam, qua aliqua clarius cognoscuntur quam per
lumen fidei [fol. 2va] tertio probabo quod talis sic adquisita notitia possit di-
ci habitus scientificus proprie dictus; ex quo respondebo ad quaestionem".

[ Articulus 1 ]

[ 1. Opinio prima ]

(19) Quantum ad primum dicebatur a quodam praedicabili^ quod de

ratione scientiae proprie dictae sunt tantum istae très conditiones, scilicet
discursus, evidentia et certitudo. Sola certitudo formaliter constituit scientiam

proprie dictam, discursus non.
(20) Et quia tunc Deus non habet aliquam scientiam proprie dictam,

quia nullo modo discurrit in cognoscendo, sequitur quod scientia nostra
est per discursum et hoc est imperfectionis.

(21) Nec etiam evidentia formaliter constituit scientiam, quia quaero quid
intelligis per evidentiam illam. Aut praesentiam essentia rei in intellectu
sive essentiam rei praesentem intellectui, aut infallibilitatem rationis, qua
scilicet aliquid infallibiliter cognoscatur. Evidentiam primo modo sump-
tam nullus ponit, quia res non est praesens intellectui per essentiam, sed

per speciem tantum. Nec evidentia secundo modo sumpta, scilicet per
infallibilitatem rationis, quia omnis nostra cognitio pro statu isto est falli-
bilis quia mutabilis.

18 AUGUSTINUS: De Trinitate XIV, 1; CCSL (ed. W.J. Mountain. Turnholt: Brepols 1978),
50A, 424-425.

*9 V. g. HENRICUS GANDAVENSIS: Summa, ed. Parisiis 1520, art. 37, q. 2, in corp., I, fol.
241L; art. 7, q. 5, in corp., fol. 53E; Quodlibeta V, ed. Venetiis 1613, q. 14, in corp., fol. 177R;
GUILLELMUS VARRO: Commentarius in Sententias, ms. Vienna, Österreichische Staatsbibliothek,

lat. 1424, Prologus, q. 3, fol. 4rv; lOANNES DUNS SCOTUS: Lectura I, (in: Opera omnia, ed.

Balic), Prologus, pars III, q. 1, XVIII, 39,8-40,13.



54 Francesco Fiorentino

(22) Relinquitur igitur quod sola certitudo formaliter constituât scien-
tiam illam, in quantum certitudo in proposito, quae ex assensu voluntatis
copulantis intellectum cum obiecto credibili causatur.

[ 2. Ad opinionem primam ]

(23) Istud dictum videtur magnam pati calumniam primo quantum ad ra-
tionem, qua probat quod discursus non constituit formaliter scientiam,
quia ilia ratio aeque probat quod discursus non requiritur necessario ad

aliquam scientiam proprie dictam; quod, licet primum sit concedendum,
istud tarnen est simpliciter negandum.

(24) Quod autem ad scientiam humanam, ut humana est, necessario
requiritur discursus, probatur. Scientia est effectus demonstrationis. Nam
demostratio facit scientiam ex I Posteriorum capitulo post principium20.
Sed certum est quod demonstratio vel est discursus vel non, sive discursus,
ut expresse docet Philosophus, ubi prius; igitur etc. Et ibi est quod sit vel
ibidem dicit quod necesse est demonstrativam scientiam ex veris et primis
et immediatis etc.

(25) In ratione autem illa implicatur manifesta fallacia consequentis, ac
si sic arguerem «homo et leo conveniunt in alteritate; igitur quod non con-
venit homini, non convenit leoni sive quidquid convenit homini, convenit
leoni». Nonvalet. Sic in proposito scientiae Dei, angelorum et hominum
conveniunt in hoc communi, quod est scientia; «igitur quod non convenit
scientiae Dei, non convenit scientiae humanae» non valet. Praesupponit
quod ilia quae conveniunt in aliquo, si in eo, in quo con veniunt, non diffe-
runt, etiam in eo, in quo distinguuntur, non differunt. Et haec est manifesta

fallacia consequentis.
(26) Dictum aliud videtur calumniabile quantum ad hoc quod sequens

ratio praetendebat, quod scilicet ad scientiam proprie dictam non requiritur
necessario evidentia rei, quia nec primo modo sumpta nec secundo, ut

probat; igitur nullo modo.
(27) Hoc primo ostendam [fol. 2vb] conclusionem esse falsam et impos-

sibilem; Secundo autem probabo eius probationem esse insufficientem.
(28) Primum patet. Loquamur de principiis potissimis, de quibus dicit

Philosophus21: Principia cognoscimus in quantum terminos cognoscimus.
Quaero quae sit imediata et praecisa causa, quare intellectus non potest non
assentire talibus principiis, coignitis terminis. Et numquid certitudo rei?

(29) Et planum est quod quae sunt certissima natura, sunt nobis maxime

latentia et per consequens ad cognoscendum difficilliima, sicut patet
ex principio I Phisicorum22, ubi dicitur quod intellectus videtur se habere

20 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora I, 2, 7ibi8-2o; AL IV, 7.
21 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora, I, 3, 72b24; AL IV, 10.
22 Aristoteles Latinus: Physica 1,1,184a io-bi4; AL VII, 7-8.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 55

ad ea quae sunt omni naturae manifestativa, sicut oculus incoatus ad
lumen Dei.

(30) Super quod dicit Commentators quod prima principia se habent
in naturali cognitione sicut ianua dominus in domo in hoc quod non latent
aliquem; sed, si in eo quod non latent, sint cognita, igitur eo quod possunt.
Igitur evidentia est causa cognitionis eorum potius quam certitudo.

(31) Item certum est quod non est maior certitudo rei in aliquo princi-
pio complexo formato de aliqua re creata quam sit in primo complexo
«Deus est trinus et unus», et tarnen propter illam certitudinem non
necessitate intellectus ad statim assentiendum illi principio. Certitudo igitur
non est praecisa saltem et immediata causa, quare intellectus assentit ne-
cessario primis principiis.

(32) Requiritur igitur quod rei evidentia sola sit causa praecise immediata.

Et hoc est verum. Cum igitur conclusiones virtualiter continebantur
in principiis et essentialiter dependebant ab eis, ita quod notitia a notitia,
evidentia ab evidentia, certitudo a certitudine, sequitur quod, sicut evidentia

rei est immediata causa intellectus principiorum, sie et scientiae con-
clusionum.

(33) Quantum autem ad probationem videtur mihi quod divisio illa est
insufficiens et impropria maxime quantum ad secundam partem.

(34) Quod autem sit insufficiens patet. Nam evidentia addit ultra
certitudinem rationis quandam ab intellectu. Est enim evidentia rei, proprie lo-
quendo, manifestatio eiusdem rei apud intellectum. Et hinc est quod maior
communiter, ubi loquimur de evidentia principiorum loco evidentiae videtur

manifestatio.
(35) Unde proprissimam aeeeptationem evidentiae, ut nunc loquimur,

dimisit in praedicta divisione.
(36) Ei bene concedo quod haec manifestatio sit per speciem sive simi-

litudinem rei saltem absentis per essentiam ab intellectu.
(37) Quod autem sit improprie maxime quantum ad secundum mem-

brum, quod est infallibilitas rationis, patet. Nam infallibile proprie est
illud, cui non potest subesse falsum. Hoc autem pertinet ad rationem cer-
titudinis, non autem ad rationem evidentiae, nisi quatenus includit
certitudinem. Non enim proprie dicitur quod cognitio alieuius rei, cui non
potest subesse falsum, sit evidens, [fol. 3m] antequam ipsa cognitio intuat
rationem obiecti, sed magis quod res cognita sit evidens cognoscenti et hoc

propter relationem quam habet evidentia proprie. Tarnen dicitur quod talis
cognitio est certa et, quia certa, ideo infallibilis.

(38) Unde infallibilitas vel est idem quam ipsa certitudo vel causata a

certitudine.
(39) Contra: omnis cognitio nostra pro statu isto est fallibilis quia mu-

tabilis. Respondeo quod convenit loqui de cognitione intellectus sicut de

23 AVERROES: In Physicam I, 1, (ed. Juntina, Venetiis 1562), IV 6ra.



56 Francesco Fiorentino

ipso intellectu dupliciter: uno modo in quantum est ens quoddam crea-
tum, includens potentialitatem quandam et ut sic tarn intellectus quam
eius cognitio est defectibilis et mutabilis et per consequens fallibilis.

(40) Alio modo possit considerari, in quantum est quid regulatum habi-
tu scientifico, sicut scientia est certa et infallibilis et scibile in quantum
scibile est certum et infallibile. Et sie intellectus informatus habitu
scientifico et regulatus est certus et infallibilis. Et similiter est de

cognitione ut regulata tali habitu. Impossibile est sic quod ei subsit
falsum, sicut patebit infra.

(41) Quod autem postea dicitur, scilicet quod sola certitudo adaesionis,
causata ex assensu voluntatis, sit sufficiens causa costituendi formaliter
dictam scientiam proprissime dictam, stare non potest, quia, si sic, seque-
retur quod notitia fidei, immo ipsa fides esset proprie scientia.

(42) Consequens est falsum et impossibile; igitur et antecedens. Falsitas
consequentis omnibus nota est et habetur ab Augustino XIV De Trinitate
capitulo i24 et in multis aliis locis, sicut patebit infra.

(43) Hoc etiam habetur ab Augustino et Richardo et manifestissime
ab Hugone de S. Victore in De sacramentis libro I parte X capitulo 225,

ubi dicit quod fides est supra opinionem et infra scientiam constituta.
(44) Consequentia patet. Nam fides tantum habet certitudinem secundum

Richardum De Trinitate I capitulo 226: ut genus videatur esse
dementiae in his vel aliquantulum dubitare. Dicit etiam Hugo, ubi supra,
quod fides certitudo est absentium. Hoc dicit Glossa super illud Hebrae-
orum n27: Fides est rerum sperandarum, substantia argumentum non appa-
rentium. Si igitur certitudo adaesionis etc.

(45) Item, si praedicta certitudo sufficieret ad formalem rationem scien-
tiae, cum haeretici propter incertitudinem adaesionis, quam habent liben-
ter, subiciunt se morui, sequitur quod haeresis esset proprie scientia; quod
falsum est.

(46) Praeterea, nullum dubium <est> quin tanta vel maior sit certitudo
adaesionis in principiis sicut in conclusionibus, quia certitudo conclusio-
num, ut conclusiones sunt, essentialiter dependet ex certitudine principio-
rum; igitur, si illud dictum esset verum, sequitur quod habitus principio-
rum esset scientia proprie dicta.

(47) Cuius contrarium dicitur I Posteriorum28 et VI Ethicorum29.

24 AUGUSTINUS: De Trinitate XIV, 1; CCSL 50A, 424-425.
25 HUGO DE S. VICTORE: De sacramentis I, 10, 2; PL (ed. J.P. Migne, Paris 1844-1855), 176,

331A.
26 RlCHARDUS DE S. VlCTTORE: De Trinitate I, 2; PL (ed. J.P. Migne, Paris 1844-1855), 196, 891.
27 Hebr. 11,1-2
28 ARISTOTELES LatinUS: Analytica posteriora I, 3, 72b23-25; AL IV, 9-10
29 ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nichomachea VI, 5,104ia4-a8; AL XXVI, 48.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 57

[ 3. Opinio Scoti ]

(48) Dicunt1: hic aliqui3° sic et bene, licet in aliquo diminute, quod ad

scientiam proprie dictam, prout scilicet de ea determinatur in I Posterio-
rumi1: quattuor requiruntur conditiones, quarum très sumuntur ex per se

ratione1" [fol. 3rb] obiecti, cui necessario talis habitus scientificus confor-
matur; quarta autem per comparationem ad nos.

(49) Prima conditio est quod scibile vel scitum habeat certitudinem, ita
quod suae cognitioni scientificae non potest subesse falsum. Unde Philo-
sophus, ubi prius32: Sunt namque scientes et non scientes; hi quidem opi-
nantur sic se habere; scientes autem causam habent, qua res cuius simpli-
citer est scientia, hoc est impossibile aliter se habere. Philosophus etiam
VI Ethicorum capitulo 433 dicit: Sic omnes enim suspicamur quod scimus
non contingenter aliter se habere, ubi Commentator34: Communis con-
ceptio omnibus nobis est impossibile esse aliter se habere quod secundum
scientiam cognoscimus et per hoc excluditur omnis dubitatio, deceptio vel
opinio vel susceptio et omnia talia, quibus potest subesse falsum.

(50) Secunda" conditio est quod scibile vel scitum habeat necessitatem
ad aliquod sic necessarium. Et haec conditio sequitur ex prima, quia, si

obiectum scibile esset contingens et possit sibi subesse falsum propter sui
immutabilitatem, sicut convenit contra obiectum opinionis. Nunc autem
de ratione habitus scientifici est quod necessarium includat essentialiter
relationem ad obiectum, non tantum communem, sed etiam specialem,
scilicet conformitatis ad ipsum. Alioquin habitus manens idem posset quan-
doque conformari suo obiecto et quandoque non, propter mutationem
obiecti. Et per consequens posset quandoque esse verus et quandoque fal-
sus; quod est contra Philosophum, ubi prius.

(51) Et hinc est quod Philosophus VII Metaphisicae capitulo 1535, quod
corruptibilium non est demonstratio nec per consequens scientia proprie,
ut dicit ibidem Commentator36 et Philosophus37 I Posteriorum: Non est

- inquit - demonstratio corruptibilium nec scientia simpliciter.
(52) Istae autem duae conditiones communes sunt non tantum scien-

tiae, sed sapientiae et intellectus.

3° IOANNES Duns SCOTUS: Reportatio I-A, (ed. K. Rodler, in: RODLER, K.: Die Prologe der

Reportata Parisiensia des Johannes Duns Scotus. Untersuchungen zur Textüberlieferung und
kritische Edition [=Mediaevalia Oenipontana 2]. Innsbruck: Studia-Universitätsverlag 2005),
Prologus, q. r, art. 1, 4-5.

31 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora, I, 2, 7^9-22; AL IV, 7.
32 ARISTOTELES LATINUS: Analytica posteriora, I, 2, 7ib9-22; AL IV, 7.
33 ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nicomachea VI, 4, 40324 b9; AL 481-482.
34 EUSTRATHIUS: In Ethicam, ms. Toledo, Bibl. del Cabildo, 9514, VI, 4, fol. i22va.
35 ARISTOTELES LATINUS: Metaphysica VII, 15, I039b3i-40a2; AL XXV, 150-151.
36 ROBERTOS LlNCOLNIENSIS: In Analytica posteriora I, 2, 99,9-100,28.
37 ARISTOTELES LATINUS: Analytica posteriora I, 2, 7ib9-i2; AL IV, 7.



5« Francesco Fiorentino

(53) Tertia1" conditio est quod scibile vel scitum sit evidens intellectui.
Hanc autem evidentiam potest aliquod scibile habere dupliciter: uno modo
ex termino. Unde I Posteriorumi8 dicitur quod principia cognoscimus in
quantum terminos cognoscimus. Et illo modo proprie dicitur intellectus
qui est habitus principiorum.

(54) Alio modo potest habere evidentiam ex prius evidentibus causatam
vel ex aliquo evidente praedicto modo. Et hoc modo dicitur proprie scientia,
quae est habitus conclusionum. Nam scire est per causam, hoc est per
aliquid evidens intellectui cognoscenti et hoc sive mediate sive immediate.

(55) Quarta conditio, quae est per comparationem ad nos est quod noti-
tia evidentiae posterions scibilis vel sciti sit causata per discursum sillogis-
ticum a priori sive per applicationem sillogisticam prioris evidentis ad ip-
sum scibile vel scitum. Unde I Posteriorumw: Necesse est esse demonstra-
tam scientiam ec veris esse et primis et immediatis et notyis et primis cau-
sis conclusionis.

(56) Ex his omnibus colligitur talis definitio, quod scientia proprie dicta
est certa cognitio veri necessarii, quod natum est [fol. 3va] Habere evidentiam

ab alio necessario prius evidente, applicato ad ipsum per discursum
sillogisticum.

[ 4. Ad opinionem Scoti ]

(57) Ista definitio est bene et pulchre dicta. Quantum tarnen ad tertiam
conditionem, quae consistit in rei scitae vel scibilis evidentia, quae est causa

totius veritatis, in hac questione nimis est diminute dictum. Et ideo vi-
dendum est qualis et quanta oportet esse evidentia principiorum, ad hoc
quod ex eis deducatur conclusio scientifica proprie <dicta>.

(58) Et ostendo quod ad rationem talis conclusionis deducendae non
requiritur necessario causata et talis evidentia principiorum, quod scilicet
statim cognosco propositionem, cognitis terminis.

(59) Et hoc probo ex II Phisicorum4° et IV Ethicorumv, ubi utrobique
loquitur Philosophus de scientia proprie dicta et sic non de scientia potis-
sime dicta sive potissima, de qua loquitur I Posteriorum42. Dicit enim quod
ad concludendum aliquid demonstrative et per consequens scientifice suf-
ficit fides ex inductione.

(60) Cuius autem sit ista inductio? Ipsemet Aristoteles ibidem, ubi
déterminât ex intentione de notitia sive cognitione principiorum necessario-
rum requisita, docet quod ipsa sit per investigationem rationis via sensus,

38 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora, I, 3, 72b24; AL IV, 10.

39 ARISTOTELES LATINUS: Analytica posteriora I, 2, 7ib8-22; AL IV, 10.

40 Aristoteles Latinus: Physica II, 2,I93b23-i94bi5; AL VII, 49-55.
41 Aristoteles Latinus: Ethica Nichomachea IV, 3.
42 Aristoteles Latinus: Analytica posteriora I, 2, 7ib8-22; AL IV, 7.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 59

experientiae et memoriae, ex quibus per inductionem concipitur universale

quoddam, quod est principium scientiae conclusionum proprie dictae.
(61) Philosophus etiam VI Ethicorum capitulo 443 vult quod ad

habendum scientiam sufficit quod principia sint aliqualiter crédita et cogni-
ta, ubi dicit Commentator commento 2744 quod unus modus cognoscen-
di principia alicuius scientiae est ex inductione ire in comprehensionem
universalis. Et hic modus sufficit secundum eum.

(62) Item, si praedicta evidentia requireretur, sequitur quod nulla
specialis scientia subalternata alteri esset proprie scientia, immo quod omnes
scientiae subalternatae essent una scientia proprie dicta; quorum neutrum
est verum.

(63) Probatio consequentiae. Certum est enim quod principia nullius
scientiae subalternatae sunt primo prima, igitur ex aliqua inductione con-
cepta, non igitur ex sola notitia terminorum cognita. Similiter, si talis noti-
tia semper esset necessaria, sequitur quod, si essent plures scientiae
subalternatae ad invicem, quae non haberent principia propria proprie dicta, nisi

principia primae scientiae, sic omnes essent ita.
(64) Item, ad veram rationem principiorum alicuius scientiae sufficit

quod ipsa principia tarn in se ipsis quam etiam in firma credulitate scientis
sint vera, certa et necessaria et aliqualiter cognita.

(65) Haec videtur intentio Philosophi VI Ethicorum: Cum quae sunt
aliqualiter crédita et cognita, sint principia scientiae quandocumque principia

aliqua, quae in se sunt vera, certa et necessaria, sunt aliter cognita,
quaelibet tunc conclusio ex illis deducta scitur.

(66) Hie etiam actestatur modus loquendi Philosophi de cognitione
principiorum [fol. 3vb] Communiter enim vocat earn fidem vel credulita-
tem, ut patet I Posteriorum45 et VI Ethicorum46.

(67) Item, per hoc concluduntur a principiis scientiae omnis suspicatio
et opinio et omnia, quibus potest esse sub falso in se consideratis, etiam in
mente apprehendentis. Ad veram igitur rationem principiorum alicuius
scientiae sufficit quod ipsa principia tarn in se ipsis quam in credulitate
scientis sint vera, certa, necessaria et aliter cognita; sed multa sunt principia

scientifica, quorum veritatis, certitudinis, necessitatis formam creduli-
tas non habet ex sola notitia terminorum, sed magis per inductionem, si-
cut praeostensum est. Sola igitur notitia vel evidentia experimentalis in-
ductionis sufficit ad rationem principiorum actus scientiae proprie dictae
et, si non, potissime dictae, dum tarnen ilia notitia vel nota evidentia sit
certa et firma.

43 ARISTOTELES LatinUS: Ethica Nichomachea VI, 3, 40320-23; AL XXVI, 481.

44 AVERROES: In Ethicam Nichomacheam summa 1, cap. 4, (ed. Juntina, Venetiis 1562), III
84ra.

45 ARISTOTELES LATINUS: Analytica posteriora I, 3, 72623-25; AL IV, 10.

46 ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nichomachea VI, 5,104134-38; AL XXVI, 48.



6o Francesco Fiorentino

(68) Est sciendum tamen quod duo sunt genera principiorum. Quae-
dam sunt, quae statim, cognitis terminis, plene et perfecte cognoscuntur.
Cuiusmodi sunt communes animi conceptiones, ut «omne totum est maius
sua parte». Huiusmodi autem principia sunt potissima et primo prima. Di-
cuntur etiam naturaliter cognita, quia non requiritur habitus in intellectu
adquisitus per inductionem rationis. Et iste habitus principii habet veri-
tatem secundum illud dictum Philosophi47, quod principia cognoscimus,
in quantum terminos cognoscimus. Fiorum autem evidentia consistit in
prompta et certa suae veritatis manifestatione apud intellectum.

(69) Quaedam sunt principia, quae non sint in sua veritatis evidentia;
manifestant se intellectui. Sed in certam cognitionem eorum devenitur per
investigationem rationis modo supradicto et de talibus principiis loquitur
Philosophus II Posteriorum^ et VI Ethicorumw. Et talia vel omnia vel ut
communiter sunt principia in specialibus scientiis. Istorum autem evidentia

consistit in suae veritatis deductae apprehensione.
(70) Isti autem duplici evidentiae correspondet uniformiter duplex

evidentia conclusionum, ita quod evidentia conclusionum correspondenter
sit causata ex evidentia principiorum et demonstrative deducta.

(71) Sic autem intelligendo evidentiam ad scientiam requisitam, videtur
mihi quod supradicta descriptio est sufficiens et optima. Vel, si aliter intel-
ligatur, oportet quod intelligatur de scientia potissima et non de qualicum-
que proprie dicta.

(72) Et est hic sciendum quod non restringo scientiam, prout dividitur
contra sapientiam, secundum quod earn dividit Augustinus XIII De Trini-
tate capitulo 1550 et XIV capitulo 15» Quarum rerum divinarum scientia
proprie sapientia dicitur; sed humanarum proprie scientia nomen accipit.

(73) Sed accipio hanc scientiam, prout est tarn circa divina quam circa
haec inferiora.

[ Articulus 2 ]

(74) Secundo ostendo quod ultra notitiam fidei convenit per diligentiam
studii [fol. 4ra] ex principiis creditis adquirere notitiam, qua aliqua clarius
cognoscuntur quam per lumen fidei.

(75) Et arguo sic. Et quaero:an ingeniosi, addiscentes scientiam istam
cum magna diligentia studii et labore, adquirant talem notitiam vel non. Si

non, igitur laborarent frustra; etiam laborassent magistri sive doctores qui
tarn variis modis Scripturam exposuerunt tot libros et scripta
composuerunt, frustra etiam et fatue induxissent nos Hieronimus et

47 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriore, I, 3, 72b24; AL IV, 10.

48 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora I, 33-34, 88b30-89b2o; AL, 65-68.
49 ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nichomachea, VI, 7, 1139^4-36; AL, 255-256.
5° AUGUSTINUS: De Trinitate XIII, 15; CCSL 50A, 407-408.
51 AUGUSTINUS: De Trinitate XIV, 1; CCSL 50A, 424.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 61

Augustinus, Anseimus, Richardus et alii ad Studium Sacrae Scripturae
attendentes.

(76) Immo non timeo quin sit intentio Augustini quod ultra notitiam
fidei convenit talem notitiam adquirere per diligentiam studii, sicut patet
similiter 71 e 72 Super Ioannems2 et XIV De Trinitate capitulo 153 in auctori-
tate praeallegata ad opposita.

(77) Haec autem est intentio Richardi I De Trinitate, dicens quod ad
aeviternorum notitiam modo credendo, modo ratiocinando, assurgimus et
capitulo 354, sicut supra de principio lectionis allegatum fuit, dicens: Ad
eorum itaque notitiam de quibus recte dicitur nobis, si non credideritis,
non intelligetis55, oportet quidem per fidem intrare nec tamen in ipso sta-
tim introitu subsistere, sed semper ad interiora et profundiora intelligen-
tiae propoerare, et cum omne studio et summa diligentia insistere

(78) Hoc etiam docet Anselmus libro I Cur Due Deus homo capitulo
156, ut dictum est.

(79) Utrum autem ad notitiam illam habendam sufficiat lumen fidei,
patebit in quaestione sequenti.

[ Articulus 3 ]

(80) Quantum*1" ad tertium videndum est an talis notitia potest dici ista
scientia proprie dicta. Et hoc dicunt multisz et magis quod non58, propter
rationes factas ad principale; quidam tamen propter aliquas illarum et
alii59 propter alias.

(81) Sed hoc videtur aliis satis magistris60 et mihi etiam multum dero-

gare theologiae et sententiae sanctorum.

52 AUGUSTINUS: Super Ioannem, 71-72; CCSL 36, 505-509.
53 AUGUSTINUS: De Trinitate XIV, 1; CCSL 50A, 424-425.
54 Richardus de S. Victore: De Trinitate I, 3; PL 196, 892.
55 Is. 6,3.
56 ANSELMUS CantuarienSIS: Cur Deus homo I, 1, in: Opera omnia (ed. F.S. Schmitt,

Edinburgh: Nelson 1946), I, 48-49.
57 V.g. GUILLELMUSALTISSIODORENSIS: Summa aurea (ed. J. Ribaillier, Paris: Éd. du C.N.R.

S. 1985), I, tr. 3, cap. 1, n. 1-87; I, 26-28; tr. 8, cap. 1, q. 1; n. 1-39; I, 127-129; ALEXANDER

HalensiS: Summa theologica (ed. Quaracchi: Ex typographia Collegio S. Bonaventura 1924-
1948), II, Prolegomena, art. 1; II, 201B; THOMAS DE AQUINO: Summa theologiae (in: Opera
omnia, ed. Leonina, Romae 1888), p. I, t. 1, q. 1, a. 2, in IV, 9AB; ROBERTOS DE COWTON: In
Sent. I (ed. H. Theissing, in: Glaube und Theologie bei Robert Cowton [= BGFTM 4/2-3].
Münster: Aschendorff 1970), Prologus, q. 2, art. 1, 269 (contra Guillelmum Nottinghamum);
art. 3, 275.

58 V. g. HENRICUS GandavensiS: Summa, art. 8, q. 3, ad 3; I 66Z.
59 V. g. GODEFRIDUS DE FONTIBUS: Quodlibet IX (ed. J. Hoffmanns, Louvain: Ed. de l'Inst.

Supérieur de Philosophie 1904-1937), q. 20; IV, 282-283.
60 V. g. HENRICUS GANDAVENSIS: Summa (ed. G.A. Wilson, Leuven: Leuven University

Press 2005), art. 1, q. 2, 31,45-34,96.; BERNARDUS DE ALVERNIA: Reprobationes, in: STELLA, P.

(ed.): Teologi e teologia nelle „reprobationes" di Bernardo d'Auvergne ai Quodlibet di Goffredo
di Fontaines. Torino: Société Editrice Internazionale 1957, 45.



02 Francesco Fiorentino

(82) Quod sic probatur. Ilia scientia quae est omnium aliorum non
solum contentiva, sed etiam corectiva et supplectiva. Non minus potest dici
proprie scientia, qua illae quae in ilia continentur, per ipsam corrigentur et
supplentur; sed theologia est aliorum contentiva, correctorum supplectiva;
igitur etc.

(83) Maior manifesta est de se. Minor patet per Augustinum VII De
doctrina Christiana capitulo 861: Nam quicquid homo extra didicerit, si no-
xium est, ibi damnatur, si utile est, ibi invenitur. Et cum ibi quisque inve-
nerit omnia, quae utiliter alibi didicit, multo abundantius ibi inveniet ea,

quae nusquam omnino alibi, sed in illarum tantummodo Scripturarum
mirabili altitudine et mirabili humilitate discuntur. Haec Augustinus.

(84) Praeterea, si notitia adquisita ex principiis creditis ultra notitiam
fidei, non potest dici proprie scientia, hoc non potest esse, ut videtur, vel
quia ipsa principia crédita nullo modo possint esse intellecta vel quia non
possint esse clare et perfecte intellecta.

(85) Primum non impedit, quia implicat quoddam falsum et contra in-
tellectum sanctorum, [fol. 4rb] Nam Augustinus 83 Quaestionibus quaes-
tione 48e2 ostendit credibilium tria. Sunt enim quaedam <quae> semper
creduntur et numquam intelliguntur omnes rationes humanae de numeris
vel quibuscumque disciplinis. Alia quae primo creduntur et postea
intelliguntur, sicut qualia sunt ea quae ad res divinas pertinent; sed certum
est quod de huiusmodi rebus divinis sunt principia crédita, de quibus nunc
loquimur; igitur etc. Nec potest dici quod Augustinus loquitur ibidem de

cognitione patriae. Planum est quod ipse loquitur ibi de eorum cognitione,
qui mundo sunt corde, quorum interest praecepta servare et bene unire et
bene vivendo se ipsos actuare, sicut patet ibidem quod omnia pertinent ad

statum viae.
(86) Hoc idem probat Augustinus I libro in fine. Hoc inesse dicit

Augustinus contra Consentium63: Rationem - inquit - ut potero redditurus
sive non ut finem respuas, sed ut ea quae iam fidei terminate tenes, etiam
rationis luce concipias.

(87) Idem plane dicit Anselmus I Cur Deus homo capitulo i64.

(88) Ex quibus omnibus patet quod principia crédita possint aliquo mo-
do esse intellecta. Et per consequens primum non impedit nec etiam
secundum, scilicet quia omnino clare et perfecte non possint esse intellecta
in via, quia, si haec ratio impediret, sequitur quod nulla scientia subalterna
esse vel dici posset proprie scientia, quia omnis talis scientia accipit sua

61 AUGUSTINUS: De doctrina Christiana, II, 42; CCSL (ed. I. Martin, Turnholt: Brepols
1962), 32, 76.

62 AUGUSTINUS: De diversis quaestionibus 83, q. 48; CCSL (ed. A. Mutzenbecher, Turn-
holt: Brepols 1975) 44A, 75.

63 AUGUSTINUS: Contra Mendacium I, 33; PL (ed. J.P. Migne, Paris 1844-1855), 40, 582.
64 ANSELMUS CantUARIENSIS: Cur Deus homo I, 1, in: Opera omnia (ed. F. Schmitt), I, 48-

49-



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 63

principia ab alis, qua fiunt nota. Et per consequens in ipsa scientia subal-
ternata non sunt clare vel perfecte nota, sed solum quia et in superiori
scientia propter quid. Immo, si perfecta et clara cognitio ad propriam ra-
tionem scientiae requireretur et nulla simpliciter scientia discurreretur
proprie in vita ista, quia omnis scientia nostra pro statu isto habet aliquid
imperfectionis. Bene in omni scientia humana aliquid invenitur erroris et
quaelibet scientia habet aliquas difficultates, quae numquam ad plenum
poterunt attingi in hac vita.

(89) Nec mirum, cum intellectus noster se habet ad manifactiva, nec si-
cut oculus vespertilioris ad lumen solis ex II Metaphisicae capitulo i65.

(90) Praeterea, ilia notitia sic adquisita, eo ipso quod ponitur supra fi-
dem, distinguitur contra notitiam fidei, sicut etiam patet ex praedictis.
Igitur, si Deus non impedit quin illa notitia possit dici proprie scientia,
nullum igitur relinquitur impedimentum, vel quia illa notitia est sapientia
quae est habitus respectu aeternorum vel quia est intellectus qui est habitus

prineipiorum.
(91) Primum non impedit, quia illud est exclusum in fine primi articuli,

nec secundum, quia, si detur quod illa notitia sit habitus prineipiorum, ha-
beretur propositum. Nec de ratione prineipiorum cognitorum vel intellec-
torum, ut sic est quod ex eis eliciantur vel a superiore possit elici conclu-
siones scientifice proprie dictae.

(92) Dicit etiam Commentator VI Ethicorum 7166: tarn habitus
prineipiorum quam conclusionum potest dici scientia, [fol. 4va] licet non aeque
proprie; igitur etc.

(93) Item Augustinus libro De utilitate credendi dicit sie, quod seimus,
debemus rationi et quod credimus auetoritati. Quod exponens I Retracta-
tionum capitulo 1467, dicit quod hoc non sic aeeipiendum est ut in sermone
usitato revereamur nos dicere scire quod idoneis testibus credimus. Proprie

quippe cum loquimur id solum sciri divinis quod hoc mentis firma
ratione comprehendimusxlv.

(94) Hic plane distinguit Augustinus inter scientiam proprie dictam
et improprie dictam, vocans illam improprie dictam, qua debet scire
aliquid solum ex simplici testimonio aliorum, de qua etiam loquitur idem
Augustinus XI De civitate Dei capitulo 368: Avsit ut scire nos negemus
quae testimonio didicimus aliorum.

(95) Haec scientia sic dicta et proprie dicitur fides; scientia autem proprie

dicta est illa, qua aliquif firma ratione mentis comprehendimus vel te-

85 Aristoteles Latinus: Metaphysica II, 1, 993 b 10; AL XXV, 42.
88 AVERROES: In Ethicam Nichomacheam VI, com. 71.
67 AUGUSTINUS: Retractationes I; CCSL (ed. A. Mutzenbecher, Turnholt: Brepols 1984),

57. 41-43-
68 AUGUSTINUS: De civitate Dei, XI, 3; CCSL (ed. B. Dombat/A. Kalb, Turnholt: Brepols

1958-1959), 48, 323.



64 Francesco Fiorentino

nemus. De qua loquitur Augustinus I libro capitulo 769: Quippe - inquit
- et pure scientia nominatur quae ratione et intelligentia paratur et ad il-
lam scientiam sic proprie dictam de divinis adquirendum laboravit actus et
obtinuit et alios ad hoc faciendum informavit.

(96) Unde credo aliquem <non> debere timere quin intentio beati
Augustini fuit quod tota theologia sit pure et proprie scientia.

[ Articulus 4
1. Solutio ]

(97) Ex his igitur dicendum est ad quaestionem quod inter prineipia
crédita quaedam sunt primo prima, sicut in aliquibus scientiis; quaedam au-
tem sunt immediate et quod secundaria ex aliis, scilicet dedueta vel saltem
possibilia deduci, ut verbi gratia, supposito hoc prineipio "Deum esse
trinum et unum", demonstrari potest quod quaelibet proprietas sit in alia
et quod sint aequales et multa alia.

(98) Loquendo igitur de prineipiis creditis primo primis, cognosci
possit dupliciter a viatore uno modo ex solo simplici testimonio et hoc vel
ex simplici testimonio Ecclesiae - cuiusmodi est cognitio simplicium - vel
simplici testimonio ipsius veritatis immediatae - cuiusmodi fuit prima
cognitio sanctorum primitus inspirandorum et instruetorum a Deo, de qui-
bus habetur XVIII De civitate Dei capitulo 417°. Et utraque cognitio est
cognitio fidei, quae proprie dicitur fides, non scientia, sed contra scientiam
distineta.

(99) Alio modo possunt cognosci cuiusmodi prineipia non tantum ex

simplici testimonio, sed etiam ex tali testimonio, cuius infallibiliter certi-
tudo sit evidens intellectui per viam sensus et experientiae et per induetio-
nem signorum, miraculorum et prodigiorum. Haec fuit via illorum, qui primo

Sacram Scripturam scripserunt et post modum exposuerunt et docue-
runt, et est etiam via illorum, qui nunc in Sacra Scriptura diligenter et
débita inquisitione Student et laborant.

(100) Unde Richardus I De Trinitate capitulo 271: Nihil certius vel quae
constantius tenemus quam quod fide apprendimus. Est namque prioribus
celitus revelata et tarn multis tarn magis signis et [fol. 4vb] prodigiis divini-
tus confirmata, ut genus videatur sententiae rationem habere vel aliquan-
do tale dubitare. Innumera itaque miracula et alia quae non nisi divinitus.
Sic possit in huius nobis fidem, id est certitudinem faciunt et dubitare non
sinunt. Utrumque itaque in eorum attestatione vel confirmatione signis
pro argumentis prodigiis pro experientiis. Haec Richardus.

69 AUGUSTINUS: Contra Mendacium I, 7; PL 40, 527.
7° AUGUSTINUS: De civitate Dei XVIII, 41; CCSL (ed. A. Mutzenbecher, Turnholt: Brepols

1984), 48, 636-638.
71 RICHARDUS DE S. Victore: De Trinitate, 2; PL (ed. J.P. Migne, Paris 1844-1855), 196, 891.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 65

(101) Et est adhuc ulterius sciendum quod patet haec evidentia in scibi-
litatis testimoniis. Habitus per experientiam supradictam est dare aliam
evidentiam, scilicet negativam in principiis primo primis, quae habet ex
sola cognitione terminorum. Et est quod probat quod non reperiat, sicut et
quod talis praedicatio nullam contradictionem includat. Nam, cognitis his
«Deus», «trinus» et «unus», statim est evidens intellectui bene disposito
quod illae propositiones «Deus est unus essentialiter», «Deus est trinus
personaliter» nullam saltern contradictionem includunt.

(102) Haec autem duplex evidentia saltern sufficit ex parte cognitionis
principiorum I Posteriorurm2, ad hoc quod ex eis adquiritur habitus scien-
tificus sic proprie dictus.

(103) Et quia convenit hoc in proposito reperire, hoc est quod ex principiis

creditis potest adquiri; immo actu adquiritur habitus scientificus sie

proprie dictus, quo aliqua clarius et perfectius cognoscuntur quam per
lumen fidei.

[ 2. Opinio aliquorum ]

(104) Ad primam rationem cum suis confirmationibus et duobus etiam se-
quentibus respondent quidam magistri solemnes73 saltern implicite,
dicentes quod, non obstante quod prineipia crédita nullo modo sciantur
vel intelligantur in hac scientia, hoc aliqui illorum alibi asserunt esse

verum, quia, ut dicunt, impossibile est ut idem obiectum sit simul et semel
scitum et creditum, quia tarnen eadem prineipia vere sciuntur et intelli-
guntur in scientia Dei et beatorum.

(105) Ideo, licet scientia vere et proprie potest dici scientia, etsi subal-
ternata scientiae Dei et beatorum - quod probant -, sicut scientia subal-
ternata in quantum talis est scientia proprie dicta; sed scientia in quantum
subalternata supponit sua prineipia manifesta in superiori scientia et in ipsa

crédita tantum. Igitur non est contra rationemn scientiae proprie dictae
quod prineipia sua sint sibi tantum crédita, dum tarnen in superiori sunt
scita vel intellecta.

(106) Secundum igitur hoc dicendum <est> ad formas rationum: ab

imperfecta scientia principiorum scientiae subalternatae, ut eius sunt, non
possit produci perfecta notitia quae competit scientiae proprie dictae vir-
tute propria et potest tarnen virtute superioris scientiae, scilicet subalter-
nantis. Et sie est in proposito.

72 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora, I, 2, 7ib8-22; AL IV, 7.
73 AQUINAS: Summa theologiae, I, q. 1, art. 2; Super Boethii De Trinitate, 1, q. 2, art. 2; De

veritate, q. 14, art. 9, ad 3; GUILLELMUS PETRI DE GODINO: In Sent. I, Prologus, q. 1, ms. Graz,
Bibl. Univ., 475, fol. îvb; IOANNES PARISIENSIS: In Sent. I (ed. J.-P. Müller, Romae: Herder
1961), Prooemium, q. 3, 12, 43-61; BERNARDUS DEAlverniA: Reprobationes, Ad Quodlibet IV, 7
(VIII, 7), 26-27, in: STELLA, P. (ed.): Teologi e teologia nelle "reprobationes" di Bernardo
d'Auvergne ai Quodlibet di Goffredo di Fontaines. Torino: Società Editrice Internazionale 1957.



66 Francesco Fiorentino

[ 3. Ad opinionem aliquorum ]

(107) Licet haec opinio vel responsio sit solemnis, tarnen videtur in tribus
deficere: primo in hoc quod dicit quod haec scientia est subalternata scien-
tiae beatorum. Quod non videtur verum. Nam impossibile est quod de

obiecto et sub eadem ratione sint scientiae realiter et formaliter [fol. 5ra]
distinctae, quarum una sit subalterna, alia autem subalternata; sed scientia
tarn Dei quam beatorum quam etiam viatorum est de Deo tamquam de su-
biecto ratione deitatis, sicut patebit inferius et ita sub eadem ratione; igi-
tur etc.

(108) Probatio maioris: sicut distinctio formalis obiectiva arguit dis-
tinctionem realem in scientiis, sic unitas unitatem; sed ratio formalis
obiectiva cuiuscumque scientiae subalternatae est realiter et formaliter
distincta ratione obiectiva scientiae subalternantis, quia semper scientia
subalternata addit aliquam rationem extraneam super subiectum scientiae
subalternantis. Verbi gratia, perspectiva subalternatur geometriae et
musica arismeticae secundum Commentatorem super III Metaphisicae
commento 574. Unde perspectiva addit super lineam, quae est subiectum
geometriae radium vel aliquid tale. Considérât enim de linea, non absolute
accepta, sed ut radiosa vel visualis. Musica etiam super numerum, qui est
subiectum arismeticae, addit sonum. Considérât enim de numéro sonoro.
Igitur impossibile est quod scientia subalternans et subalternata sint de
eodem subiecto et sub eadem ratione. Et haec erat maior.

(109) Praeterea1, theologia nostra causa prima et praecise est de eis-
dem veritatibus, de quibus est scientia beatorum et sic differenter ex parte
cognoscentium, scilicet clare et obscure. Nam aeque immediate respicit
theologia nostra istas veritates «Deus est trinus et unus», «Deus est aeter-
nus» et huiusmodi, quae competunt Deo sub ratione deitatis, sicut scientia
beatorum; igitur etc.

(110) Praeterea"1, scientia subalternata dependet essentialiter a scientia
subalternante, sicut conclusiones a principiis, in quibus virtualiter conti-
nentur; sed theologia nostra non dependet essentialiter a scientia beatorum,

quia ilia nullam habet claritatem respectu huius quia nec notitia noti-
tiae nec potentia potentiae nec obiectum ut ibi cognitum respectu obiecti
ut cogniti a nobis; igitur etc.

(111) Istae rationes iudicio meo necessario concludunt, si sumatur signa-
tum notabile secundum communem usum auctorum, scilicet Porphirii,
Philosophi75, Boethii76 et aliorum. Vocant autem subalternum illud
solum, quod habet aliquid supra se, in quo virtualiter continetur, et aliquid
sub se, quod etiam in eodem modo continetur.

74 AVERROES: In Metaphysicam III, II, 1 (ed. Juntina, Venetiis 1562), VIII 43rb-va.
75 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora, I, 9, 7Ôaio-3; AL IV, 22-23; 13>78b34-79ai3

AL IV, 30-32.
76 SEVERINUS BOETHIUS: In Isagogem, PL (ed. J.P. Migne, Paris 1844-1855), 64, 79.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 67

(112) Unde Porphirius77 dicit sic: Et quae in medio sunt extremorum,
subalterna vocantur et genera et species. Unde numquam vocat aliquid
extremorum subalternum ut genus generalissimum vel species specialissima.

(113) Ex quo sequitur quod ilia principia solum sunt subalterna, quae
praesupponunt aliqua principia priora, in quibus virtualiter continentur et
a quibus scientifice deducuntur et etiam virtualiter includunt in se conclu-
siones aliquas ex eiis deducibiles vel deductae. Cum igitur scientia subalterna

denominetur sic a principiis subalternis, sequitur quod quaelibet
scientia subalternata dependeat essentialiter a scientia subalternante, sicut
principia ex principiis, et quod in scientia subalternata sint conclusiones
deductae [fol. 5rb] ex principiis scientiae superioris.

(114) Et haec est intentio Commentatoris commento 5 III Metaphisi-
caei8, quod scientiae subalternatae dant suiis principiis cognitionem quia,
hoc est a posteriori; scientiae autem subalternantes dant eisdem principiis
cognitionem propter quid et, hoc est a priori; igitur etc.

(115) Secundo deficit ilia ratio in hoc quod dicit quod principia crédita
nullo modo possint esse scita in hac scientia, quia hoc plane videtur esse

contra intentionem sanctorum, ut patuit supra secundo articulo et tertio.
(116) Tertio deficit in hoc quod dicit quod principia in scientia subalternata

sint tantum crédita. Nam, cum - ut dictum est supra - omnis scientia
aliquam importet evidentiam et illam habeat ex principiis, oportet neces-
sario quod ilia principia sint aliquo modo nota, et hoc vel per sensum et
experientiam vel per inductionem vel per reductionem ad aliqua priora.

(117) Ad hoc igitur quod scientia subalternata sit proprie scientia, non
sufficit quod sciens tantum credat sua principia; sed oportet quod cognos-
cat ea vel per experientiam vel per reductionem ad priora in scientia supe-
riori.

[ Ad argumenta principalia ]

(118) Dicendum est igitur aliter ad rationes illas.

[ 1. Ad primum argumentum ]

(119) Adxlx primam, cum dicitur quod notitia, quam habemus de principiis
creditis, non est nisi notitia fidei, quae totaliter distinguitur a ratione
scientiae; igitur notitia conclusionum totaliter distinguitur, dicendum
quod notitia, quam habemus de creditis in quantum sunt crédita, est notitia

fidei; sed tarnen notitia, quam de eius habemus in quantum scita vel
intellecta modo praedicto, potest dici intellectus vel scientia.

77 PORPHYRIUS: Isagoge, translatio Boethii (ed. L. Minio-Paluello, Leiden: Brill 1995), 6-8.
78 AVERROES: In Metaphysicam III, II, 1; ed. Juntina, VIII 43rb-va.



68 Francesco Fiorentino

(120) Ad primam confirmationem, cum dicitur quod impossibile est
esse excedere virtutem suam totalis causae, verum est sub ratione, quae est
effectus.

(121) Ad minorem, cum dicitur «notitia principiorum huius scientiae est
omnino imperfecta», dicendum quod, si loquamur de illis principiis in
quantum crédita sunt tantum, sicut eorum notitia est tantum fidei, et per
consequens imperfecta; si autem loquamur de illis in quantum scita sunt
vel intellecta, tunc comprehendendo eorum notitiam in via ad notitiam
beatorum, adhuc est imperfecta sicut quaelibet alia, quam habemus in hac
vita; sed ex hoc non sequitur quin notitia conclusionum ex eis deducta sit
scientifica. Alioquin conclusio esset proprie scientifica. Comprehendendo
autem eorum notitiam sie intellectorum ad notitiam mere fidei, sie aliquo
modo dicenda est perfecta et ut sic bene potest ex eis deduci conclusio
scientifica.

(122) Praeterea, ostensum est supra quod ad veram rationem principiorum
alieuius scientiae proprie dictae sufficit quod sint aliqualiter cognita

secundum Philosophum et Commentatorem suum.
(123) Ad secundam confirmationem, cum dicit quod prineipia sunt ma-

gis nota quam conclusiones, verum est in suo genere cognitionis et hoc vel
ex evidentia terminorum vel ex induetione et experientia. Et sie est de
principiis fidei, in quantum sunt scita vel intellecta.

[ 2. Ad secundum argumentum ]

(124) Ad secundum principale, [fol. 5va] cum dicitur «nulla scientia in
quantum scientia, cum sit necessaria, dependet essentialiter a causa
contingente; sed totus assensus theologicus dependet a causa contingente,
quia a voluntate libera; detur quod verum est de primo assensu credentis,
quo scilicet simplici testimonio assentit, non autem de primo assensu, quo
duetu rationis assentit; igitur infra actus credendi non est meritorius
saltern pro tempore illius assensus», dicendum quod non est verum. Nam
solebat distingui et bene quod est fides vere et proprie dicta, quando scilicet
assentitur alicui credibili solo testimonio dicentis. Et est fides interpreta-
tiva, quando scilicet assentitur alicui credibili non solum testimonio tali,
sed etiam duetu rationis - dum tarnen sie assentiens per actus sit assentire

- sive quocumque duetu rationis vel experimento. Et hoc sufficit sibi pro
merito.

[ 3. Ad tertium argumentum ]

(125) Adxx tertium principale «illarum conclusionum, quae dedueuntur
secundum habitudinem vel convenientiam tantum, non est aliquis habitus
scientificus proprie dictus», dico quod verum est, si in principiis, ex quibus
dedueuntur conclusiones, nulla sit evidentia certitudinis.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 69

(126) Ad minorem, cum dicitur quod omnes conclusiones deductae ex

principiis creditis sunt huiusmodi, verum est ut ilia principia sunt mere
crédita, non tarnen per inductionem, per quamcumque sint evidentia, et
non est verum, quia tunc est reperire in principiis certitudinem maximam
et certitudinis sufficientem evidentiam et inter principia et conclusiones
habitudinem et convenientiam.

[ 4. Ad quartum argumentum ]

(127) Adxxl quartum principale, cum dicitur quod ex opinatis numquam
causatur fides etc., dicendum quod,sicut ex opinatis, ut mere opinata sunt
et numquam crédita, numquam causatur nisi1 opinio et11 non fides, ex

principiis tarnen prius opinatis et postea creditis causatur fides, hoc est
habitus certitudinis. Certitudinis in quantum adaesionis. Sic proportionaliter
ex alia parte ex creditis, quae sunt mere crédita et nullo modo scita,
numquam causatur habitus scientificus proprie dictus. Ex principiis tarnen
creditis et postea intellectis bene causatur.

(128) Praeterea, non est simile de opinione et fide, ut ad illam scientiam
comparatis. Nam fides, ut hie loquitur, est ab aliquo superiori, a quo habet
firmam et infallibilem certitudinem, de qua certa possit haberi cognitio
per inductionem, nec haec cognitio, cum non sit omnino clara et perspi-
qua, excludit fidem; sed simul stant. Secus est de opinione respectu fidei.

(129) Ad confirmationem, quae est directe contra illud quod nunc
dictum est et consistit in hoc quod fides et scientia contradicunt quantum
ad evidentiam et non-evidentiam, dicendum quod contradictio est unius et
eiusdem et secundum eandem rationem. In proposito autem deficit hoc
quod non concedo. Licet enim idem principium et respectu eiusdem possit
esse non-evidens, secundum quod est mere creditum, etevidens, prout est
intellectum, non tarnen secundum eandem rationem et hoc vel quia nota
in eodem lumine vel saltern quia non secundum eandem rationem luminis,
verbi gratia eadem res simul et semel ab eodem. Potest (fol. 5vb) cognosci
cognitione mattutina, vespertina et per consequens mattutina et non-
mattutina, vespertina et non vespertina, quia mattutina non est vespertina,
nec e converso. Et tarnen, ut simul sunt, non contradicunt, quia non sunt
secundum eandem rationem.

(130) Sic in proposito ad exemplum, ad hoc scilicet quod idem articulus
potest videri in lumine prophetae et credi lumine fidei et hoc simul et
semel.

[ 5. Ad quintum argumentum ]

(131) Adv quintum principale, cum dicitur «ad scientiam proprie dictam
requiruntur subiectum, medium et passio realiter differens a subiecto,
dicendum quod, si illud debet habere veritatem, debet intelligi de demon-
stratione potissima et propter quid, quae quidem est per causam et a pri-



7° Francesco Fiorentino

ori. Nos autem nunc loquimur de scientia, quae est habitus conclusionis
deductae per demonstrationem, quae est a posteriori, sicut per effectus, ut
per signa, miracula et prodigia; quae, licet non sit scientia aeque simplici-
ter, sicut prius, vere tarnen dicitur scientia et deductio scientifica et etiam
simpliciter, ut patebit prima distinctione.

(132) Tarnen credo quod quantum est ex parte rei it saltern conceptibilis
et intelligibilis a nobis, est dare aliquem conceptum formatum vel formabi-
lem de eo, qui scientifice et hoc proprie quia a priori deduci potest ex ali-
quo priori conceptu eiusdem.

(133) Secundo aliter dico ad argumentum, cum dicitur «ad scientiam
proprie dictam requiritur» etc., nego maiorem. Nam ad scientiam proprie
dictam sufficit quod habeat subiectum et pro medio aliquid, quod dicatur
de eodem subiecto, et pro passione aliquem conceptum posteriorem de-
monstratum subiecti, qui etiam dici potest passio eius, et hoc si est
demonstratio a priori et per causam. Si autem a posteriori, tunc erit e contrario.

Et non requiritur quod illud quod concipitur, vel ratio illa vel passio,
sub qua concipitur, sit differens realiter a subiecto; sed sufficit quod sola
ratione. Accidit enim scientiae proprie dictae quod passio différât realiter a
subiecto et hac ratione materiae, de qua est scientia, sicut communiter est
in creaturis, et hoc est imperfectionis.

(134) Ad probationem «impossibile est cognoscere illud sibi ipsi inesse

per definitionem mediam», dicendum quod aliquid sibi ipsi inesse duplici-
ter potest intelligi uno modo per modum accidentis et realiter inhaerentis

- et hoc est impossibile, quia includit contradictionem -, alio modo per
modum denominationis tantum.

(135) Et hoc potest intelligi dupliciter: uno modo, ita quod ratio deno-
minans et denominatum sunt idem re et ratione - et hoc etiam est incon-
veniens -, alio modo quod sunt idem realiter et essentialiter, non tarnen
secundum rationem. Et hoc bene conceditur. Sic enim est de omnibus
passionibus dictis de Deo pure de omnipotentia, quae non est tarn realitas

quam divinitas vel essentia. Et tarnen demonstrari potest quod Deus sit
omnipotens et demonstratur libro Genesis mediante quodam conceptu
posteriori, scilicet per hoc quod Deus est creator caeli et terrae et omnium
in eis contentorum et sie de aliis.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 71

[ 6. Opinio Suttonis minoris ]

(136) Contra79 istam solutionem arguitur sic: [fol. 6ra] I Posteriorum80
habetur quod conclusio per se scibilis est vera per se secundo modo dicendi
per se. Unde universaliter propositio vera per se primo modo dicendi per
se non potest esse conclusio scibilis, sive praedicetur genus sive differentia
sive definitio; sed in omni propositione vera per se primo modo dicendi
per se conceptus praedicati est distinctus realiter a conceptu subiecti;
igitur etc.

(137) Item, omne habens conceptum distinctum a denominativo de-
monstrabile de ipso et a priori et per causam, est compositum, sed Deus
non est compositus; igitur etc.

(138) Maior probatur, quia oportet, quia ilia qualitas denominans insit
subiecto per causam mediam. Alioquin non esset demonstrabilis propter
quid. Ista causa non potest esse extrinseca, quia sic ageret in Deum et esset

prior eo, sicut movens moto et faciens facto - quod est impossibile igitur
oportet quod sit intrinseca. Sed impossibile est quod ex eodem realiter et
formaliter sit aliquid causa effectiva et susceptiva respectu eiusdem, quia
nulla potentia movet se ipsam ad actum. Unde ilia inferiora suscipiunt
ratione materiae et efficiunt ratione formae. Ad hoc quod aliquid
denominans demonstretur de Deo, oportet quod ex alio sit suceptivum illius
passionis demonstratae et ex alio sit causa eiusdem. Et sic erit ibi aliud et
aliud et per consequens compositio.

(139) Item, omne habens conceptum quidditativum est limitatum et
compositum; sed Deus est illimitatus et ingenitus; igitur etc.

(140) Minor patet omni intelligenti. Probatur maior, quia, si talis passio
debet demonstrari de subiecto, oportet quod hoc sit per definitionem
mediam, quia medium in demonstratione est definitio; aut igitur definitio
passionis aut subiecti aut utriusque, hoc est unius ut includentis alterum,
sicut definitio accidentis includit subiectum.

(141) Non potest esse definitio passionis secundum se absolute ex proprio

genere et propria differentia, quia tunc idem esset causa sui et esset

petitio in demonstratione potissima. Non definitio passionis includens
subiectum, quia, sicut aliquid non potest esse causa sui, ita nec pars
causae, quia idem inconveniens sequitur. Igitur erit definitio subiecti
respectu passionis primae. Sed definitio non convenit nisi limitatis et com-
positis ad certum genus et certam differentiam, quia componitur ex genere

79 contra ] scr. in mg.: Sutton minor. Sic Petrus de Sutton O.F.M. solebat vocari. Ista
opinio autem non invenitur in quaestionibus editis a G. Etzkorn, Petrus Sutton, O.F.M.:
Quodlibeta, «Franciscan Studies» 23 (1963) 68-139; Petrus Sutton, O.F.M.; Quaestiones dis-
putatae, «Franciscan Studies» 24 (1964) 101-143. Commentarius Suttonis ad Sententias non
traditur.

80 ARISTOTELES LATINUS: Analytica posteriora I, 4, 73b3-5; AL IV, 13.



72 Francesco Fiorentino

et differentia, sed secundum Avicennam IV Metaphisicae capitulo 481 pri-
mum non habet quidditatem nec genus nec differentiam nec definitionem
nec demonstrationem.

[ 7. Ad opinionem Suttonis minoris ]

(142) Ad primum illorum, cum dicitur «conclusio scibilis per se» etc.,
dicendum quod maior propositio tantum debet intelligi de demonstratione
vel scientia potissima. Non credo quod sit aliqua propositio vera per se

etiam primo modo dicendi per se, quin sit scibilis saltern demonstratione
quia.

(x43) Quod patet sic. Nam secundum Commentatoris opinionem in
huiusmodi propositionibus vel probatur genus de differentia vel definitio,
ut «homo est animal», «homo est rationalis», «homo est animal rationale»,
«mortale». Certum est quod prima propositio demonstrari vel deduci
potest per actus rationales, quos experior qualibet homine exsercere,
septima etiam [fol. 6rb] propositio per actus rationales, tertia autem per
exsercitium magistrorum.

(144) Et est sciendum quod ratio, quare propositio vera per se primo
modo dicendi per se non potest esse conclusio scibilis in demonstratione
potissima, est haec, quia in omni tali propositione praedicatum sic est de
intellectu subiecti, quod vel dicit totam quidditatem subiecti vel partem
quidditatis eius. Et ideo impossibile est formare aliquem conceptum
quidditativum priorem, quod vel sit idem quod ilia propositio velquod
includat illam propositionem. Et per consequens non est ibi dare medium,
per quod potest sillogistice demonstrari; sed in propositione vera per se

secundo modo dicendi per se praedicatum non est sic de per se intellectu
subiecti, quia nec est quidditas eius nec pars quidditatis eius, sed accidens
et passio eius. Et ideo propositionem per se veram secundo modo dicendi
per se praecedit aliquis conceptus complexus et quidditativus, mediante
quo potest demonstrari.

(145) Unde realis differentia praedicati a subiecto in propositione per se

vera secundo modo dicendi per se non est causa, quare talis propositio
estxxv scibilis vel demonstrabilis, sed potius conformitas medii ad extrema.

(146) Quod patet per Philosophum I Posteriorum capitulo de
demonstratione medii82. Unde, quod ibi sit realis differentia praedicta, hoc
accidit scientiae proprie dictae ratione materiae Iimitatatae, de qua
formatur talis propositio.

(147) Unde, posito per impossibile quod propria passio in creaturis esset
idem realiter, sola ratione differens a subiecto et ut sit denominans
subiectum, ultimus conceptus formatus ex his posset scientifice demon-

81 Capitulum 4 non exsistit; forsitan cf. AVICENNA LatinüS: Metaphysica IV (ed. van Riet)
3, 217-219.

82 ARISTOTELES Latinus: Analytica posteriora I, 20, 82322-335; AL IV, 42-43.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 73

strari mediante alio priori conceptu quidditativo et hoc ratione conformi-
tatis conceptus medii ad extrema. Verum est quod inter conceptual
medium et extremum requiritur aliqua differentia formalis, sed non realis, et
hoc tamquam sine qua non. Et sic est in proposito.

(148) Contra: quandocumque aliqua passio vel aliquod denominans
demonstratur inesse alteri subiecto per aliquem conceptum medium, oportet

quod ille conceptus medius sit propinquior subiecto quam ilia passio
vel illud denominans, quia, quando aliquid inest alicui per aliud, illud
aliud immediatius est. Sed certum est quod illud medium in demonstra-
tione saltern in Deo non differt realiter a subiecto; igitur oportet dicere
quod ilia passio vel illud denominans différât realiter, modo sic sola
ratione; quod nullo modo différât a subiecto, nec qua sola ratione; quod est
impossibile.

(149) Ad istud dicendum quod aliquid esse propinquius vel minus
distans ab aliio possit tripliciter intelligi: uno modo quantum ad gradum
essendi vel exsistendi, ut si sint aliqua plura, quorum quodlibet addit
super gradum entitatis et perfectionis vel quorum quodlibet praesupponit
exsistentiam actualem alterius ordine quodam et in talibus semper id quod
tenet rationem medii, est minus distans a quolibet extremorum quam ipsa
extrema inter se, [fol. 6va] eo modo quo distant.

(150) Alio modo quantum ad modum inhaerendi vel inessendi, verbi
gratia quantitas et qualitas. Quantitas enim tenet rationem medii, quo
qualitas inest substantiae. Ideo secundum rationem inaerendi quantitas est
propinquior substantiae quam qualitas.

(151) Sed numquid praeter hoc quantitas secundum rationem quid-
ditativam vel definitivam minus différât a ratione quidditativa substantiae

quam qualitas. Certum est quod non, quia, ex quo sunt genera primo prima,

aeque primo differunt.
(152) Tertio modo possumus loqui de distantia secundum ordinem con-

cipiendi tantum, ut si aliquid simplex in essentia et multiplex in virtute
concipiatur sub pluribus rationibus perfectionalibus ordine quodam, sicut
est de Deo.

(1.53) Qualiter autem ille ordo propinquitatis et remotionis inter dis-
tincta secundum rationem debet attribui, datur talis régula, quod quem-
cumque ordinem realem haberent aliqua, si essent realiter distincta, consi-
milem ordinem habent, ut sunt distincta tantum ratione. Sufficit igitur
quod conceptus quidditativus minus distat a subiecto in ratione concipien-
di et demonstrandi sive inferendi, ad hoc quod mediante illo conceptus
denominativus scientifice concludatur de eo.

(154) Ad aliam, cum dicitur quod omne habens conceptum quiddi-
tativum, distinctum a denominativo demonstrabili de ipso a priori et per
causam, est compositum, dicendum quod non est verum.

(155) Ad probationem, cum dicitur quod oportet quod illud denominans
insit subiecto per causam mediam, dicendum quod sufficit ad rationem



74 Francesco Fiorentino

scientiae intelligere per causam mediana aliquid evidens intellectui, quod
sit intrinsecum rei. Et sie est in proposito.

(156) Et quod ultra arguis, quod aliud et aliud est causa suseeptiva et
effectiva et nullum est ubi passio vel sueeptibile differt realiter a suseepto.
Sed non est sie in proposito.

(157) Ad tertium, cum dicitur «omne habens conceptum quidditativum,
est definibile», dicendum quod non. Et quod ultra dicitur quod medium in
demonstratione est definitio, verum est in realibus definitionibus. Sed an
sit definitio subiecti vel passionis, sunt opiniones convenientiores tantum
et forte veriores et magis consonans Philosopho est quod definitio
subiecti. Sed hoc nihil ad propositum, quia Deus non est definibilis, proprie

loquendo.
(158) Ideo, ad hoc quod aliquis conceptus denominativus demonstretur

de eo, sufficit quod loco definitionis sit aliquis conceptus quidditativus,
qualis haberi potest. Haec sine praeiudicio cuiuscumque dicta sint.

[ QUAESTIO 2

Utrum ad cognitionem scientificam proprie dictam habendam requi-
ratur aliud lumen supernaturale a lumine fidei et intellectus agentis ]

(1) Supposito ex iam dictis quod ex prineipiis creditis potest adquiri aliquis
cognitio scientifica proprie dicta, [fol. 6vb] secundo quaeritur iuxta hoc
utrum ad talem cognitionem habendam requiratur aliud lumen supernaturale

a lumine fidei et intellectus agentis.

[ Argumenta quod sie ]

(2) Quodxxvl sie videtur.

[ 1. Primum argumentum ]

(3) Conclusiones cognoscuntur ex prineipiis; prineipia ex terminis; sed
termini articulorum fidei, ut quod Signatur hoc nomine «Deus» et sie de aliis,
clarius cognoscuntur quam lumine fidei.

(4) Probatio. Propositis duobus essentialibus in fide, possibile est quod
unus clarius cognoscatur quod Signatur hoc nomine «Deus» et sie de aliis
quam alius; igitur etc.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 75

[ 2. Secundum argumentum ]

(5) Item"1, ex praecedenti quaestione habetur quod habitus scientificus
potest adquiri ex principiis creditis, quo aliqua clarius cognoscuntur quam
per lumen fidei; sed omnis claritas vel est alicuius luminis vel in aliquo
lumine; igitur super lumen fidei oportet ponere aliud lumen, ad hoc quod
haec cognitio clarior habeatur.

[ 3. Terttium argumentum ]

(6) Itemxxvm, si solo lumine fidei potest sufficienter adquiri praedicta
cognitio, igitur plus pollent fide, plus proficerent in huius cognitionis adqui-
sitione, quia, posita causa, necesse est poni effectum.

(7) Sed consequens est falsum secundum Augustinum XIV De Trini-
tates3, dicentem quod scientia non pollent plurimi fideles, licet polleant
ipsa fide plurimum. Igitur antecedens.

[ 4. Quartum argumentum ]

(8) Item", Augustinus contra Manicheos in Epistola fundamenti8*: Ego
catholicam profiteor fidem et per illam me ad certam scientiam venire
praesumo. Et ilia, ut quod credimus intelligere incarnamur, non iam homi-
nibus, sed ipso Deo mentem nostram interius illustrante.

[ 5. Quintum argumentum ]

(9) Itemxxx, Augustinus super illud Ioannis85 «Erat lux hominum»500",
dicit: Lux increata illuminât homines duplici lumine et parvulos lumine
fidei, quo nutriuntur, quod lacte maiores lumines sapientiae, quo solido
cibo vescantur.

[ Argumenta quod non
1. Primum argumentum ]

(10) Contra: quaero de illo lumine aut est naturale aut supernaturale. Non
naturale, quia ilia cognitio est de re supernaturali, ad quam se non ex-
tendit lumen naturale. Si supernaturale, igitur est speciale donum a Deo in
fusum. Et per consequens non esset laborandum ad sciendum Scripturam
per Studium; sed esset intellectus Scripturae, omnino a divino mumere
expectandus, quod tamquam erroneum reprobat Augustinus I libro De
doctrina Christiana in principio86.

83 AUGUSTINUS: De Trinitate XIV, 1; CCSL 50A, 424-425.
84 AUGUSTINUS: Epistula contra Manicheos, 104; PL (ed. J.P. Migne, Paris 1844-1855), 42,183.
85 AUGUSTINUS: Super Ioannem, 3; CCSL 36, 22.
86 AUGUSTINUS: De doctrina Christiana, I, 1; CCSL (ed. I. Martin, Turnholt: Brepols 1962)

32, 6-7.



76 Francesco Fiorentino

(11) Sed11 ad hoc respondetur quod illud lumen non datur nisi labo-
rantibus et studentibus circa Scripturam; est igitur talis cognitio a labore
et studio dispositive, sed a lumine infuso effective.

(12) Sed111, si hoc esset verum, cum dona Dei non dantur nobis secundum

proportionem naturalium, sed potius secundum contactum et dispo-
sitionem, sequitur universaliter quod illi qui cum maiore conatu laborave-
rint in studendo, quantumcumque fuerint haeretici, semper magis profice-
rent in cognitione Sacrae Scripturae quam alius acutissimus ingenio, qui
minus studerit. [fol. 7ra] Cuius contrarium frequenter experimur.

[ 2. Secundum argumentum ]

(13) Item, non minorem communicationem habent veritates cognoscibiles
in Sacra Scriptura ad sua principia supernaturaliter cognita sicut ad arti-
culos fidei quam veritates cognoscibiles in scientiis phisicis ad sua principia

naturaliter cognita; sed per unum et idem lumen naturale potest
homo cognoscere principia et ex illis principiis naturaliter cognitis deve-
nire in cognitionem illorum, quae sunt post principia cognoscibilia; igitur
eadem vel maiori ratione per unum et idem lumen supernaturale, scilicet
fidei, ex principiis in lumine fidei cognitis poterit devenire in cognitionem
aliarum veritatum cognoscibilium.

[ 3. Tertium argumentum ]

(14) Item, impossibile est nos habere habitus nobilissimos et perfec-
tissimos et nos latere ex I Posteriorum in fine87. Habitus enim cognos-
cuntur per actus. Sed unumquodque theologum latet sic habere habitum
scientificum in tali lumine; igitur etc.

(15) Probatio minoris. Omnis sciens, si reflectatur super actum suum,
seit se scire et omnis credens, si reflectatur super actum credendi, seit se

credere; sed nulla reflectione potest quis scire se habere habitum in tali
lumine, turn quia nullus doctor, quantumcumque magnus et excellens,
confitetur se scire theologiam in tali lumine, tum quia non potest ea cum
tali lumine docere, cum tarnen scientis vel sapientis signum sit posse do-
cere I Metaphisicae88.

(16) Respondeturlv quod prima propositio non habet veritatem de
habitibus supernaturalibus et infusis, verbi gratia de gratia et caritate; qui-
libet sit habitus nobilissimus, tarnen latet habentem causam. Et sic est in
proposito.

(17) Contraxxxv: certum est quod ilia propositio est vera in illo sensu et
illo modo, quo capit earn Philosophus; sed Philosophus capit earn pro
habitibus qui habent evidentiam ex praesentia obiecti. Est igitur haec pro-

87 ARISTOTELES LatinuS: Analytica posteriora, 5, 7434; AL IV, 14.
88 Aristoteles LATINUS: Metaphysial I, 1, 98oa2i-b2o; AL XXV, 11-12.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 77

positio universaliter vera «impossibile est Aliquis <habitus> supernaturalis
et infusus sive naturalis et adquisitus». Sed habitus scientificus ultra
notitiam fidei adquisitus evidentiam habet - ut ex praecedenti questione
patuit - et lumen quod ponis, cum sit supra lumen fidei, <habet> clari-
tatem et per consequens evidentiam quandam, quae non competit lumini
fidei; igitur, si haberetur, impossibile est quod lateret.

[ Ad quaestionem
Articulus î ]

(18) Circaxxxvl istam quaestionem videndum est primo quid significatur no-
mine «certum», ubi sciendum est quod primus et principalis actus luminis
est effectus illuminare et illuminata manifestare. Nam secundum Apostu-
lum Ad Epheseos 589, omne quod manifestatur, est lumen, hoc est in lu-
mine secundum Glossam et Commentatorem super Angelicam Hier-
archiam capitulo 1 parte Il9<>: Neque colores neque figuras corporeas oculo
carnis videre possumus nisi lumine solis illius perfuso et intellectus
susceptus in oculo.

(19) Sic suo modo debet esse de illuminatione intellectuali. Omne igitur
illud quod habet rationem illuminandi et [fol. 7rb] manifestandi vel
sensibiliter vel intellectualiter lumen dici potest.

[ Articulus 2 ]

(20) Secundoxxxvn videndum est respectu cuius potentiae vel propter quam
potentiam est necesse ponere quodeumque lumen.

(21) Dictum autem est prius quod luminis est manifestare; manifestatio
autem vel1" est ipsius luminis apparitio vel ab ipsa creatio. Apparitio
autem luminis duo includit, scilicet praesentiam et eiusdem perceptionem.

(22) Unde Commentator super Angelicam Hierarchiam capitulo 1

parte i9K In oculo caeci est frequenter lumen solis; sed luminis apparitio.
Non ipse enim lumen in ipso non percipit consimiliter est de oculo et
lumen spiritualibus. Haec ille.

(23) Ex quo patet quod non est proprie luminis apparitio, nisi fiat
eiusdem perceptio. Et sicut lumen exterius corporale inter potentias exte-
riores percipitur a solo visu, sic lumen interius spirituale a solo intellectu
inter potentias rationales. Nam, sicut videmus quod visio sive actus vi-
dendi secundum primam eius impositionem competit sensui visus sive
sensui exteriori, et secundum communem usum loquendi propter illius

89 Ad Eph. 5,7-15.
9° V. g. HUGO de S. VICTORE: Super Angelicam Hierarchiam II, 1; PL (ed. J.P. Migne, Paris

1844-1855), 175, 933A-935B.
91 HUGO DE S. Victore: Super Angelicam Hierarchiam I, 1; PL 175, 926B.



78 Francesco Fiorentino

sensus dignitatem et certitudinem estensus est ad cognitionem intellectus.
Intelligere enim dicitur quoddam videre.

(24) Et similiter est intelligendum de nomine luminis. Nam primum
institutum est ad significandum illud quod facit manifestationem in sensu
visus"1. Secundo autem extensum est ad id quod facit manifestationem
apud quamcumque cognitionem. Inter igitur potentias rationales illa sola

- et sic non omnia - quae respiciunt potentiam intellectivam, nomen
luminis sortiuntur.

[ Articulus 3 ]

(25) Tertio"1 est videndum quae et quot lumina requiruntur ad perfectam
rerum cognitionem cuiuscumque status vel gradus, sicut Commentator
dicit III De anima capitulo de intellectu agente92. Ex diversitate ordinum,
scilicet rerum materialium et intellectualium, concludit diversitatem agen-
tium. Et sie ex diverso ordine cognoscibilium cognoscere possumus
diversitatem luminum.

(26) Est igitur sciendum quod rerum cognoscibilium quaedam sunt
naturales, quaedam supernaturales. Et loquor de cognoscibilitate quad nos,
ita quod illa dicantur naturaliter cognoscibilia, quae possint a nobis cog-
nosci per naturam supernaturaliter cognoscibilia, quae per aliquid naturae
superadditum possunt cognosci a nobis et se habent in duplici differentia
secundum duplicem statum vel gradum cognitionis eorumdem. Pro statu
enim viae eis correspondet cognitio aenigmatica et obscura et propter hoc
dicuntur credibilia; pro statu autem futuro eis correspondet intuitio vel
clara visio. Et ideo pro illo ordine dicuntur clare visa.

(27) Est igitur triplex ordo rerum cognoscibilium: unus naturaliter
cognoscibilium, alius credibilium, <alius> clare visibilium. Omnia autem
naturaliter intelligibilia vel sunt complexa vel incomplexa; incomplexorum
autem est primus gradus primi ordinis [fol. 7va] Nostrae cognitionis vel
cognoscibilitatis. Nam apprehensio simplicium praecedit omnem actum
intellectus componentis et dividentis ex III De anima; cognitio autem ter-
minorum praecedit cognitionem prineipiorum; cognitio igitur incomplexorum

est prima cognitio intellectus.
(28) Nunc autem omnis nostra cognitio habet hortum a sensu; species

autem sensibilis sive imaginatio exsistunt, quia ibi materialiter exsistunt,
sicut ponit conceptus proportionales, ut aliquid de se deficiat in intellectu
possibili; intellectus autem ut sie, cum sit tabula nuda, in qua nihil depin-
gitur ex III De anima,est in pura potentia respectu intelligibilium;

(29) necessario igitur requiritur aliquod lumen naturale ipsi intellectui
possibile, per quod intelligibilia in potentia fiant intelligibilia in actu. Hoc
autem est lumen intellectus agentis, de quo dicit Commentator III De

92 AVERROES: In De anima (ed. F. Stuard Grawford, Cambridge [Mass.] 1953), III, 5, 413.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 79

anima in illo magno commento93, quod intellectus agens habet duplicem
respectum, unum ad materiales formas, alterum ad intellectum possibilem.
Dicit etiam quod respectus intellectus agentis ad formas materiales est
sicut respectus lucis materialis ad colores. Quod admodum enim lux facit
colores de potentia in actu, ita ut possint movere dyaphanum, ita
intellectus agens facit intentiones in potentia intellectas in actu, ut eas recipiat
intellectus possibilis respectu alterius intellectus agentis. Ad possibilem,
est sicut respectu lucis ad dyaphanum. Sicut enim lux est perfectio dya-
phani, sic intellectus agens est perfectio intellectus materialis et sicut
dyaphanum non movetur a colore nec recipit eum, nisi quando lucet, ita ille
intellectus non recipit intellecta quae sunt hie, nisi secundum quod per-
ficitur per intellectum agentem et illud per ipsum.

(30) Ad cognitionem igitur incomplexorum sufficit lumen intellectus
agentis cum impressione specierum, de quibus non est nunc sequitandum.
Complexa autem naturaliter cognoscibilia vel sunt principia vel conclu-
siones. Et loquor nunc de principiis primo primis; reliqua autem omnia, et-
si eorum sunt principia, tarnen <sunt> conclusiones, ut «corpus quod cor-
rumpitur, aggravat animam».

(31) Et hic est quod ad perfectam notitiam primorum principiorum
oportet ultra lumen intellectus ponere habitum quendam ex sola cogni-
tione terminorum virtute intellectus agentis adquisitum, qui dicitur
intellectus. Ad perfectam etiam notitiam conclusionum requiritur alius habitus

ex actibus discursivus, adquisitus, qui dicitur scientia. Isti duo habitus,
etsi non incongrue, possunt dici luminatum proprius. Dicuntur habitus
quod ratio eorum principalius consistit in habituando et facilitando poten-
tiam quam ita aliquid manifestando.

(32) Secus autem est de intellectu agente. In ordine itaque naturaliter
cognoscibilium ponendum est solum [fol. yvb] lumen intellectus agentis
cum duobus habitibus praedictis, supposita semper generali influentia
divina.

(33) Quia autem praedictum lumen intellectus agentis sufficit ad

cognoscendum obiecta a nobis intelligibilia sine omni alio lumine divino
speciali superinfuso, patet per Augustinum XV De Trinitate capitulo
ultimo94: Credendum est mentis intellectuals ita conditam esse naturam,
ut rebus intellegibilibus naturali ordine, disponente Conditore, subiuncta
sic ista videat in quadam luce sui generis incorporea, quemadmodum
oculus carnis videt quae in hac corporea luce circumadiacent, cuius lucis
capax eique congruens est creatus»._Lux autem sui generis non est nisi
lumen intellectus agentis.

93 AVERROES: In De anima III (F. Stuard Grawford), 5, 309-410.
94 AUGUSTINUS: De Trinitate XII, 15, 24; CCSL 50, 378.



8o Francesco Fiorentino

(34) Item, Damascenus libro III capitulo 15: Privare aliquam sua natu-
rali operatione est destruere ipsam; sed intellectus est prima operatio in-
tellectus secundum Damascenum ibidem.

(35) Dicit etiam Philosophus I Ethicorum95 quod intelligere est operatio
hominis, secundum quod homo <est>. Ponendo igitur quod anima

intellectiva non possit naturaliter intelligere - et est ipsam destruere -
sequitur etiam quod natura deficeret in necessariis. Sequitur tertio quod
omnis"1' actus intellectus esset supernaturalis et multa talia.

(36) Restât nunc videre de ordine credibilium, quae, quia excedunt fa-
cultatem naturae et nihil naturae inditum vel adquisitum sufficit ad eorum
cognitionem, ideo necessario requirunt in ordine isto lumen fidei infusum
a Deo, in quo suo modo manifestantur apud intellectum.

(37) Unde Augustinus XIV De Trinitate capitulo 196; Certa enim fides

utcumque incoat cognitionem, scilicet credendorum, ut patet ibidem. Cre-
dibilia autem quaedam ab aliquibus saltern sunt tantum crédita et per
consequens non nisi per fidem cognita.

[ 1. Opinio Henrici Gandavensis ]

(38) Etxln ad primam cognitionem secundum omnes sufficit lumen fidei;
ab aliis autem sunt vel esse possunt scientifice cognita vel intellecta, ut
patet ex praecedenti questione.

(39) Et ad istam cognitionem dicunt quidam97 quod non sufficit lumen
fidei, sed requiritur aliud lumen speciale, a Deo infusum, quod est supra
lumen fidei et infra lumen generale, ita quod <est> medium inter utrum-
que. Et ad hoc ponendum movetur potissime propter rationes factas ad

primam partem.

[ 2. Ad opinionem Henrici Gandavensis ]

(40) Aliis98 autem videtur quod nulla sit nécessitas ad hoc ponendum,
sed magnum inconveniens, et hoc propter rationes ad oppositum, quibus
assentio. Immo, si nullam haberem rationem nisi illam generalem, quae
numquam dicat ponere tale lumen, nisi magis cogeret auctoritas, quam
adhuc non videt, régula generalis et nota apud Philosophum et praecise
in I Phisicorum99 fuit quod quandoque aliquid potest fieri pauciora, frustra
est ponere per plura. Sed ad quemcumque habitum theologicum scienti-
ficum, possibilem adquiri in hac vita, sufficit [fol. 8ra] lumen fidei cum

95 ARISTOTELES LatinuS: Ethica Nichomachea I, 2, 95316-97314; AL XXVI, 377-381.
96 AUGUSTINUS: De Trinitate XIV, 1; CCSL 50A, 424-425.
97 HENRICUS GANDAVENSIS: Quodlibet VIII (ed. Parisiis 1518), q. 14, ff. 324V-326r; XII, q. 2,

ff. 485r-486v; Summa (ed. Parisiis 1520), art. 13, q. 6, ff. 94r-95v.
98 GODEFRIDUS DE FONTIBUS: Quodlibet VIII (ed. Hoffmanns), q. 7; II 69-76.
99 ARISTOTELES LatinuS: Physica I, 5, i88ai9-i89aio; AL VII, 22-26; I, 7, 189630-191322; AL

VII, 29-35.



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 81

lumine intellectus agentis et donis intellectualibus infusis, quae etiam
lumina dici possunt, ut patet de dono superiori intellectus et scientiae, de

quibus dicendum est in III libro.
(41) Non tarnen nego quin sine istis donis, saltern quantum ad usum,

possit haberi habitus aliquis theologicus scientificus. Nam, supposita illus-
tratione fidei post debitam instructionem Sacrae Scripturae, sufficit lumen
intellectus agentis ad scientifice investigandum, ad hoc ex aliis conclu-
dendum et ad notiorem per consequens cognitionem inveniendum, sicut
quilibet studiosus et ingeniosus in se ipso, si velit, potest experire. Frustra
igitur ponerentur tot lumina.

(42) Eadem etiam necessitate vel consimili, scilicet propter impropor-
tionem potentiae ad obiectum propter sui excellentiam in ordine super-
ficialium aperte vel clare visibilium vel visorum, ponendum est lumen
generale secundum communiorem opinionem magistrorum ad illustran-
dum, elevandum et actandum potentiam intellectivam ut ad presentiam
nudam tarn excellentis obiecti possit actum visionis beatificum elicere.

(43) Sicut sibi in ordine obiectorum naturaliter intelligibilium sufficit
ponere lumen intellectus agentis cum quibusdam habitibus adquisitis et in
ordine superficialium, sufficit lumen generale cum perfectionibus ali-
quorum habituum remanentibus sic in ordine credibilium, sive sint mere
crédita sive modo praedicto intellecta, sufficit lumen fidei cum quibusdam
donis infusis et intellectu agente. Et per hoc patet ad questionem.

[ Articulus 4 ]

(44) Sedxlm nunc quarto remanet modica questio, utrum scilicet per lumen
intellectus agentis debeamus intelligere aliquid distinctum ab intellectu
agente tamquam ab eo causatum, sicut est de lumine solis in medio et
similiter de lumine fidei et generale.

(45) AdxIlv quod mihi videtur esse dicendum quod per lumen intellectus
agentis debet intelligi ipse intellectus agens, qui est lux quaedam connatu-
ralis et consustantialis ipsi animae.

(46) Quod patet ex modo loquendi tarn Philosophi quam Commen-
tatoris. Philosophus dicit quod est lumen quoddam; Commentator
quod est lux quaedam et nusquam quod scientia construat ipsum cum
lumine in habitudine gignitivi.

(47) Dicendum lumen intellectus agens, sed potius intellectus agens qui
est lumen vel lux et ita in nostro usitato modo loquendi est costructio
intransitiva. Et istud est rationabile. Secus autem est de corporabilibus et
spiritualibus. Nam spiritualia respectu corporalium sunt quasi illicita et
ideo se ipsis agunt.

(48) Unde dico quod intellectus agens se ipso illuminât et perficit
intellectum possibilem. Similiter dico quod lumen fidei nihil est aliud



82 Francesco Fiorentino

quam ipsa fides quae quaedam lux spiritualis est; lumen igitur generale
etiam [fol. 8rb] non est nisi ipse habitus gloriosus, a Deo infusus.

[ Ad argumenta principalia
l. Ad primum argumentum ]

(49) Adxlv primum, cum dicitur «principia cognoscuntur ex terminis»,
dicendum quod illud debet intelligi de principiis naturaliter cognitis, non
de supernaturalibus; cuiusmodi sunt articuli fidei, quia, quandocumque
quis cognoscat quid significatur his nominibus «Deus», «trinus», per hoc
tamen non intelligit hanc complexam «Deus est trinus», quia haec depen-
det ex aliquo lumine superiori. Nam ad cognitionem terminorum ali-
quorum saltern articulorum sufficit lumen intellectus agentis, verbi gratia
quid sit virgo et quid mater.

(50) Ad cognoscendum tamen matrem esse virginem, ultra lumen
intellectus agentis oportet ponere lumen fidei et hoc sufficit.

(51) Quod postea dicitur «termini articulorum clarius cognoscuntur
quam per lumen fidei», dico quod termini sunt in alio ordine cognosci-
bilium quam ipsi articuli. Et ideo comparationes sunt disparatae. Unde
quod termini magis cognoscuntur ab uno quam ab alio, hoc est vel propter
nobilius ingenium vel propter maius exercitium.

[ 2. Ad secundum argumentum ]

(52) Adxlvi secundum, cum dicitur quod claritas, qua crédita clarius
cognoscuntur quam per lumen fidei, est alicuius luminis, dico quod ilia claritas,

loquendo proprie, est ipsius habitus scientifici ex principiis creditis
<habitus> adquisiti; qui quidem habitus, cum sit intellectualis, potest dici
lumen quoddam non infusum, sed adquisitum per Studium et exercitium
lumine intellectus agentis cum lumine fidei, ut dictum est. Et haec
sufficiunt.

[ 3. Ad tertium argumentum ]

(53) Adxl tertium, si sic et plus pollens fide plus proficeret in ilia cog-
nitione, dicendum quod consequentia esset bona, si poneretur quod ilia
cognitio solo lumine fidei habeatur, nullo alio adiuncto. Nunc autem poni-
mus lumen fidei <propter> diligentiam studii et exsercitii et vivacitatem
ingenii, quae de se sine aliquo novo lumine addito sufficiunt ad
cognoscendum aliquid scientifice, quod tantum prius per fidem cognovit.

[ 4. Ad quartum argumentum ]

(54) Adxlvm aliud «Deo intellectum illustrante» dicendum quod alius non
intelligit per hanc illustrationem alicuius spiritualis luminis infusi ultra lu-



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 83

men fidei; sed loquitur de generali illustratione vel influentia divina, quae,
licet respectu aliarum creaturarum sit specialis, tarnen respectu totius
intellectuals naturae et rationalis creaturae est generalis per generalem in-
fluentiam vel illustrationem divinam respectu naturaliter cognoscibilium.

(55) Nihil aliud intelligo nisi manutenentiam et conservationem
creaturae rationalis vel luminis naturalis, quo mediante sufficienter potest at-
tingi notitia praeceptorum; respectu autem supernaturaliter cognoscibilium

et intelligo manutentiam luminis fidei in ordine credibilium et
luminis gloriae etiam in ordine [fol. 8va] clare visibilium.

[ 5. Ad quintum argumentum ]

(56) Adxllx quintum, ubi agitur de evidenti lumine viatoris, dicendum quod
primum est lumen fidei, secundum autem lumen sapientiae, quod
maioribus causatur tamquam speciale donum Dei; sed non est necessario
omnibus, ad hoc quod intelligant quamcumque veritatem theologicam vel
adquirant quemcumque habitum theologicum; sed, ut dictum est, sufficit
lumen fidei cum ratione naturali.

(57) Unde scitum communissime dici potest quod Augustinus vocat
sapientiam cognitionem adquisitam per fidem et naturalem rationem, quia
scilicet ex principiis altissimis deductam.

Résumé
Cette contribution présente l'édition des questions 1-2 du Prologue du
commentaire de Guillaume de Nottingham aux Sentences de Pierre Lombard. Cet
auteur franciscain enseigne à Oxford au début de la second décade du siècle
XIV. Les deux questions développent sujets multiples qui ne concernent pas
seulement la théologie, mais aussi la logique et l'epistemologie. Nous trouvons
la definition de la connaissance scientifique, la relation entre la science,
l'opinion et la foi, la subalternation des sciences, l'ordre des concepts, les

concepts in quid et in quale. Les principales opinions de Thomas d'Aquin,
Henri de Gand, Godefroi de Fontaines, Jean Duns Scot et Sutton Minor sont
débattues.



84 Francesco Fiorentino

Abstract: The first two prologual questions of the commentary on the
Sentences by William of Nottingham
This article presents an edition of Questions 1-2 of the Prologue of the

Commentary of William of Nottingham on the Sentences ofPeter Lombard.
This Franciscan author taught at Oxford at the beginning of the second
decade of the 14th century. The two questions develop various subjects
which concern not only theology but also logic and epistemology. We find a

definition of scientific knowledge, the relation between science, opinion and

faith, the subalternation of the sciences, the order of concepts, the concepts
in quid and in quale. The main views of Thomas Aquinas, Henry of Ghent,
Godefroi ofFontaines, John Duns Scotus and Sutton Minor are debated.

I
quia ] questio scr. in mg. C

II Concluduntur ] argumentum primum scr. in mg. C
III Item ] argumentum secundum scr. in mg. C
lv Item ] Argumentum tertium scr. in mg. C
v Duae lineae sunt corruptae in C.
V1

Quaestionem ] articulus primus scr. in mg. C

est ] impossibile est add. in mg. C

dicunt ] Dons scr. in mg. C.
K ratione ] Nota quattuor conditiones proprie dictas necessario / Prima scr. in mg. C
x secunda ] secunda scr. in mg. C
X1 tertia ] tertia scr. in mg. C
x" secundus ] articulus secundus scr. in mg. C
xl"

quantum ] articulus tertius scr. in mg. C
xlv Credimus ] quod hoc mentis ferma ratione credimus ont. per horn. C.

^ ex ] Ad quaestionem scr. in mg. C
x" scientificus ] sic add. C.' secunda ] secunda scr. in mg. C
xviii tpraeterea ] tertia scr. in mg. C
X1X ad ] Ad primum principale scr. in mg. C
xx ad ] Ad tertium principale scr. in mg. C
100 ad ] Ad quartum principale scr. in mg. C
xx" nisi ] opinio add. in mg. C.
xxl" et ] non add. C
xxlv ad ] Ad quintum scr. in mg. C
xxv est ] est om. per horn. C
xxvl quod ] Primo scr. in mg. C
xxv" item ] Secundo scr. in mg. C
XXVlil • -j rp •item J Tertio scr. in mg. L
xxlx item ] Quarto / Gandavensis scr. in mg. C
xxx item ] Quinto scr. in mg. C



Commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham 85

xxxl hominum ] dicit add. in mg. C
xxx" sed ] Respondeo scr. in mg. C
xxxm sed ] Contra scr. in mg. C
xxxlv

responsio ] Responsio scr. in mg. C
xxxv contra ] Contra scr. in mg. C
xxxvl circa ] Articulus primus scr. in mg. C
xxxv" secundo ] Articulus secundus scr. in mg. C
xxxviii vel ] est add. C
xxxlx visus ] nam autem extensum est ad id quod facit manifestationem in sensu visus carie. C

tertio ] Articulus tertius scr. in mg. C
xli omnis ] actus add. C
xl" Et ] Opinio Gandavensis scr. in mg. C
xli" Sed ] Quartus articulus / Quaestio scr. in mg. C
xhv Ad ] Respondeo scr. in mq. C
xlv Ad ] Ad primam rationem scr. in mg. C
ldvl Ad ] Ad secundam scr. in mg. C

ad ] Ad tertiam scr. in mg. C
xlvl" ad I Ad quartam scr. in mq. C
xlix ad ] Ad quintam scr. in mg. C


	Le prime due questioni prologali del commento sentenziario di Guglielmo di Nottingham

