
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt im christlich-
mittelalterlichen Denken

Autor: Woyke, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Woyke

Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der
Welt im christlich-mittelalterlichen Denken*1

I. Antike und christliche Glückskonzepte

In der antiken Philosophie wird die Frage nach der Möglichkeit von Glück
im Wesentlichen immanentistisch, intellektualistisch und autonomistisch
beantwortet: Der Mensch kann glückselig nur in dieser Welt, hinsichtlich
der Besinnung auf seine Vernunft und durch eigene Tätigkeit werden.
Auch Piaton, Plotin und anderen Neuplatonikern geht es darum, Wege zur
Realisierung von Glück innerhalb des gefährdeten und endlichen Lebens

aufzuzeigen. Gerade beim frühen Piaton finden wir ein starkes Motiv der
Weltflucht,2 doch sowohl die Vorstellung der Transzendenz als auch die
Idee eines Zusammenhangs zwischen der Lebensführung und der „Qualität"

des jenseitigen Lebens haben den Charakter vernünftiger Annahmen3,
die als philosophische Mythen der Orientierung im irdischen Leben
dienen sollen. Sie unterscheiden sich daher grundsätzlich von den christlichen

Glaubenssätzen vom göttlichen Weltgericht und vom ewigen Leben.
In den späteren Dialogen wird das Motiv der Weltflucht durch das
Bemühen relativiert, durch eine „Umwendung der Seele" zur Erkenntnis der
„Idee des Guten"4 und eine Veredelung erotischer und ästhetischer Stre-

* Ich danke einem anonymen Gutachter der FZPhTh für Hinweise zur Überarbeitung
und Erweiterung meines Aufsatzes

1 Vgl. WOYKE, Andreas: Die Entwicklung einer aprozessualen Welt- und Naturdeutung.
Von einem Problem der Chemiedidaktik zu einer Rekonstruktion der abendländischen
Geistesgeschichte vom Mythos bis zur Moderne. Saarbrücken: VDM 2007, 434-446.

2 „Es liegt auf der Hand, dass der Tod von dem Philosophen als eine positive Bedingung
für den Zugang zur Seinsweise höherer Einsichten proklamiert wird." (SL0TERD1JK, Peter:
Weltfremdheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 174). Sloterdijk bezieht sich hier auf die
berühmte These, dass der Philosoph danach strebt, „zu sterben oder tot zu sein." (PLATON:
Phaidon [= Phaid.], 64a; Opera, Tomus I, ed. I. BURNET. Oxford: Oxford University Press
1961). Es sollte allerdings bedacht werden, dass Piaton hier vor allem eine Art von
vorweggenommenem Tod i. S. einer möglichst weitreichenden Unabhängigkeit des Geistes vom
Körper meint (vgl. HADOT, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerztien
der Weisheit. Übers, von I. Hadot et al. 2. Aufl. Frankfurt a.M.: S. Fischer 2005, 29-37). Das

„Denken an den Tod" wird dann eine Bedingung zur Ermöglichung von Freiheit: „Qui mori
didicit, servire dedidicit [...]." (SENECA: Epistulae morales 26,10; Philosophische Schriften. Bd.

III, übers, und hg. von M. ROSENBACH. Darmstadt: WBG 1999).
3 Vgl. Phaid., H4d-ii5a.
4 Vgl. Politeia [= Pol.], 5i4a-5i8b; Opera, Tomus IV, ed. I. BURNET. Oxford: Oxford

University Press 1962.



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 21

bungen zur höchsten Form der Glückseligkeit im Irdischen zu finden.5
Plotin sieht zwar das eigentliche Ziel der menschlichen Seele in ihrem
Aufstieg zum Einen, welcher vollgültig erst nach dem physischen Tod möglich
ist,6 doch er differenziert nicht explizit zwischen irdischem und überirdischem

Glück und lehnt eine Quantifizierbarkeit der Glückseligkeit gänzlich

ab.7 Insofern ist sein Bild von der Heimkehr der Seele zu ihrem
Ursprung weit eher im Sinne einer Rückkehr zum Weltengrund8 als im Sinne
eines Übergangs in eine weltentrückte Transzendenz zu verstehen.9 Bei
Aristoteles und den Vertretern der hellenistischen Philosophie sucht man
den Gedanken eines jenseitigen Glücks völlig vergebens; gerade für
letztere werden die Befreiung von der Furcht vor Schmerz, Krankheit und
Tod und die Entwicklung einer an der Vernunft orientierten Existenz zu
zentralen Aspekten glückseligen Lebens. Wenn Aristoteles die vollendete
Glückseligkeit mit der kontemplativen Tätigkeit der Vernunft verknüpft,
die dem Göttlichen im Menschen Wirklichkeit verleiht,10 gibt er einer
allgemeinen Auffassung der griechischen Philosophie Ausdruck, die sich
nicht nur bei Piaton und den Neuplatonikern, sondern auch in der Stoa,
im Epikureismus, im Skeptizismus und sogar bei den Kynikern findet. Mit
diesem „Intellektualismus" ist auch die Betonung der Eigenaktivität des

Menschen bei der Konstitution des „guten Lebens" verknüpft. Für Aristoteles

verdient zwar die Glückseligkeit als bestes der menschlichen Güter

5 Vgl. WOYKE, Andreas: Antike Konzepte einer eudämonistischen Ethik und ihre Beziehungen

zum mythischen Glücksverständnis - Exemplarische Interpretationen zu Piaton, Aristoteles,

Epikur und Plotin, in: Perspektiven der Philosophie 35 (2009) 67-113, hier 72-80; NUSS-

BAUM, Martha C.: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy.

Cambridge: Cambridge University Press 2007, 165-233.
6 Für den Aufstieg zur Erkenntnis des Einen ist bei Plotin wie bei Piaton eine „Reinigung"

von den Bindungen an das Sinnlich-Leibliche erforderlich. Dennoch bildet unsere Leiblichkeit

den Ausgangspunkt einer solchen Umformung des Selbst, sodass der Suizid nur eine

Option für ausweglose Situationen sein kann (vgl. PLOTIN: Enneade I 4 [46] 16; Schriften, Bd.

V, hg. und übers, von R. HARDER et al. Hamburg: Meiner 1960).
7 Vgl. Enneade I 5 [36]; Schriften, Bd. III, hg. und übers, von R. Harder et al. Hamburg:

Meiner 1964.
8 Vgl. Enneade IV 8 [6]; Schriften, Bd. I, hg. und übers, von R. HÄRDER. Hamburg: Meiner

1956.
9 Vgl. WOYKE: Antike Konzepte einer eudämonistischen Ethik, 100-107; BEIERWALTES,

Werner: Procliana. Spätantikes Denken und seine Spuren. Frankfurt a. M.: Klostermann 2007,
25-60. Die Flucht vor den Bindungen an die Welt, die Piaton im Theaitetos mit dem Gedanken

einer „Anähnlichung an Gott" (ôpOLaxnç 0ecö; 176b; Opera, Tomus I, ed. I. BURNET.

Oxford: Oxford University Press 1961) verbindet, ist nach Plotin keine, die wir mit den Füßen
antreten oder für die wir ein Fahrzeug rüsten müssen, sie besteht vielmehr darin, „gleichsam
die Augen [zu] schließen und ein anderes Gesicht statt des alten in dir [zu] erwecken [...]"
(olov pücravTa öifuv äAArjv àAAâ£,aa0ai Kai äv£QY£1QaC Enneade I 6 [1] 8,26f.; Schriften,
Bd. 1, hg. und übers, von R. HARDER. Hamburg: Meiner 1956).

10 ARISTOTELES: Ethica Nicomachea [= EN], X 7; ed. I. BYWATER. Oxford: Oxford University

Press 1962.



22 Andreas Woyke

„das Prädikat des Göttlichen",11 doch er hält es für philosophisch unredlich,
sie darauf zu reduzieren, ein Geschenk der Götter zu sein.12 In der christlichen

Lehre werden alle drei Aspekte der antiken Bestimmung des Glücks
in ihr Gegenteil verkehrt: Es kommt zur Ausformulierung eines scharfen
Gegensatzes zwischen dem stets unvollkommenen Glück im Irdischen und
der vollkommenen Glückseligkeit im Jenseits.u Entscheidend für den Weg
zum vollkommenen Glück sind nicht die Orientierung an der Vernunft
und die Besinnung auf das Menschenmögliche, sondern der Glaube an
Jesus Christusn und das Vertrauen auf die Gnade Gottes.1? Die freie
Bestimmung und rationale Begründung der persönlichen Lebensführung
werden durch eine Orientierung an den christlichen Glaubenssätzen
ersetzt, welche als unverzichtbar für den Weg zum jenseitigen Glück gilt:
„Sind wir aber Kinder, so sind wir auch Erben und Miterben Christi, wenn
wir denn mit ihm leiden, damit wir auch mit zur Herrlichkeit erhoben
werden."16

II. Glückskonzeptionen in der mittelalterlichen Philosophie

Gleichwohl wäre es verfehlt, wenn man in der Frage nach der
Glückseligkeit einen völligen Bruch zwischen Christentum und antiker Philosophie

behaupten wollte. Augustinus, Boethius und andere spätantike Denker

sind um eine Vermittlung zwischen griechisch-römischem Eudämonis-
mus und der christlichen Vorstellung einer jenseitigen Seligkeit bemüht,
die sich allerdings wegen der erwähnten Gegensätze von Anfang an als

schwierig erweist. Augustinus prägt die christliche Rezeption des Platonis-
mus und betont ein idealistisches Realitätsverständnis, das von zentraler
Bedeutung für das Mittelalter ist. Eine wichtige Konsequenz daraus ist
seine Verwerfung aller irdischen Güter und Freuden gegenüber der
jenseitigen Glückseligkeit.J7 Für das wahre Glück geht es allein darum, nach
Gott zu streben, alle störenden Bindungen an das Weltliche abzustreifen

11 FORSCHNER, Maximilian: Über das Glück des Menschen: Aristoteles, Epikur, Stoa, Thomas

von Aquin, Kant. Darmstadt: WBG 1994, 87.
12 EN I 10.

'3 Vgl. Mt 5,8f.; Joh 17,3t.; 1 Joh 3; Rom 6; 1 Kor 13,12t Die Seligpreisungen aus dem
Matthäus-Evangelium bringen diesen Gegensatz zum Ausdruck, wenn sie von der Glückseligkeit
derjenigen, die den Geboten Christi folgen (Glaube, geistige Armut, Sanftmut, Barmherzigkeit,

Friedfertigkeit), in Futur-Formen sprechen und Dinge als Lohn in Aussicht stellen, die
im irdischen Leben nicht erlangt werden können (Schau Gottes, Besitz des Himmelreichs).

H Vgl. 1 Kor 2; 2 Kor 10,3-6.
'5 Vgl. Ps 32,1t; Ps 143,10; Phil 2,13-16.
16 Rom 8,17 (Bibelstellen werden nach der Übersetzung Martin Luthers zitiert).
V AUGUSTINUS: De Civitate Dei, Libri XXII [= De civ.], XIX 20; Ed. B. DOMBART et al. Vol.

I/II. Stuttgart: Teubner 1981.



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 23

und so die Hoffnung auf eine visio Dei im Jenseits zu vergrößern.18 Jede

eigenständige Weisheit, ohne Ausrichtung auf die Erkenntnis Gottes,l9 ist
eine hochmütige Selbstüberschätzung des Menschen und gegenüber der
göttlichen Gnade und Liebe blinde Torheit:20 „Was aber soll man Weisheit
nennen außer der Weisheit Gottes? Nun wissen wir aber - sogar aus
göttlicher Autorität -, dass der Sohn Gottes nichts anderes ist als die Weisheit
Gottes. Und der Sohn Gottes ist wahrlich Gott. Gott hat also jeder, der
glücklich ist."21 Augustinus tritt der antiken Auffassung, dass die Glückseligkeit

vorrangig selbsttätig und vernunftorientiert erworben werden kann,
entschieden entgegen und bindet sie - im Einklang mit zentralen Passagen
der Bibel22 - an die gnadenhafte Zuwendung der göttlichen Kraft.23 In seiner

Prädestinationslehre verwirft er gar jede Möglichkeit des Menschen,
durch sein Wollen und Handeln diese Zuwendung zumindest in gewisser
Weise mitzubestimmen: „Je mehr Augustin die natürliche Sittlichkeit und
den römischen Staat entwertete, je armseliger ihm der freie Wille der
Unbegnadeten erschien, um so mehr verlegte er jeden wertvollen Inhalt,
alle wirkliche Erfüllung in die Gnade."24 Boethius mildert die Augus-

18 AUGUSTINUS: Confessiones [= Conf], X 1,1. Übers, von J. BERNHART. Frankfurt a.M.:
Insel Verlag 1998.

'9 Conf. X 29,40; X 35,57.
20 Conf. VII 20,2Öf.
21 „Quae est autem dicenda sapientia nisi quae dei sapientia est? Accepimus autem etiam

auctoritate divina dei filium nihil esse aliud quam dei sapientiam, et est dei filius profecto
deus. Deum habet igitur quisquis beatus est." (AUGUSTINUS: De beata vita 34. Übers, und hg.
von I. SCHWARZ-KIRCHENBAUER et al. Stuttgart: Reclam 1982). Augustinus verweist hierbei
auf 1 Kor 1,22-24 und Joh 14,6. „Habere Deum" deutet er im Rahmen des neuplatonischen
Partizipationsgedankens (vgl. MÜLLER, Jörn: „Glücklich ist, wer Gott hat". Beatitudo beim frühen

Augustinus, in: DISSE, Jörg et al. (Hgg.): Gott und die Frage nach dem Glück. Anthropologische

und ethische Perspektiven. Frankfurt a.M.: Josef Knecht 2010, 14-59, hier 34~44; BUD-

DENSIEK, Friedemann: Augustinus über das Glück, in: MAYER, Cornelius (Hg.): Augustinus -
Ethik und Politik. Würzburg: Augustinus-Verlag 2009, 63-86, hier 65-68). Die spezifisch
christliche Akzentuierung zeigt sich aber auch im Frühwerk daran, dass letztlich Gott der
Garant von Glück ist und so die auch im Piatonismus betonte Autonomie des Weisen
verabschiedet wird: „deus beatitudo, in quo et a quo et per quem beata sunt, quae beata sunt
omnia." (AUGUSTINUS: Soliloquia I 1,3. Übers, und hg. von P. REMARK. München: Heimeran 1951).

22 Vgl. Ps 18,2f.; 2 Kor 12,gf.
23 „[...] quoniam firmitas nostra quando tu es, tunc est firmitas, cum autem nostra est,

infirmitas est." (Conf. IV 16,31).

24 FLASCH, Kurt (Hg.): Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo. Die Gnadenlehre von
397. Übers, von W. Schäfer. 2. Aufl. Mainz: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung 1995, 119.

Beständiger Bezug in De diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2 ist Paulus' Brief an die
Römer mit der Kernstelle: „So kommt es also nicht auf den Wollenden oder Laufenden an,
sondern auf den sich erbarmenden Gott." (Rom 9,16). Der Bruch mit der Vernunftorientierung

der antiken Philosophie in Augustins Spätwerk hängt eng mit seiner Sicht der historischen

Umbrüche seit Ende des 4. Jhd. zusammen. Dieser Bruch führt zu einem pessimistischen

Menschenbild: „[...] omnes homines, quamdiu mortales sunt, etiam miseri sint necesse
est [...] (De civ. IX 15). Er stützt aber auch ein irrationales Verständnis von Gott: „Die neue
Konzeption fordert, dass Gott nicht will, dass alle Menschen selig werden" (FLASCH: Logik
des Schreckens, 79).



24 Andreas Woyke

tinische Kritik an den Glückslehren der antiken Philosophie ab und
legitimiert so deren Argumente für das Mittelalter. Er bestreitet den äußeren
Gütern zwar auch ihren „Glückswert", doch er begründet dies philosophisch

und ohne autoritativen Bezug zur Bibel. Durchaus im Einklang mit
der antiken Reflexion über die Unbeständigkeit und Unverfügbarkeit des
Glücks,25 zeigt er uns die Schicksalsgöttin Fortuna, die sich daran erfreut,
den Glücklichen zu erniedrigen und den Unglücklichen zu erheben: „Wenn
sie die Lose wechselt mit der stolzen Hand, [...] Tritt sie die Könige, eben
drohend noch, zu Staub, Der Unterlegenen Stirn hebt sie mit Trug empor.
Des Elends Flehen ist sie taub, den Tränen blind, Verlacht die Seufzer, die
sie, hart, geschaffen hat."26 Sein Schluss daraus ist die Verlagerung des
Glücksstrebens von der äußeren Welt ins Innere: „Was also, ihr
Sterblichen, sucht ihr draußen das Glück, das in euch liegt?"27 Der Weg nach
Innen und die Besinnung auf unsere Erkenntniskräfte können uns zu Gott
als dem höchsten Gut (summum bonorum) und Vater aller Dinge (rerum
omnium pater) führen.28 Als vollkommen Gutes ist Gott auch zugleich die
höchste Glückseligkeit, weshalb die Menschen nur glückselig werden können,

wenn sie an der göttlichen Herrlichkeit teilhaben.29 Die Welt unterliegt

für Boethius zwar einer umfassenden Regierung durch die göttliche
Vorsehung, doch er verwirft nicht gänzlich die antike Idee einer
eigenständigen Gestaltung des Schicksals.3° Er verkörpert insofern eine vom
Augustinismus verschiedene Traditionslinie, welche den Eigenwert der
antiken Philosopheme bewahrt und sich später mit dem Einfluss der
Aristotelischen Ethik trifft.

25 Vgl. WOYKE, Andreas: Exemplarische Interpretationen zum tychischen Glücksverständnis
in der archaischen Lyrik der Griechen, in: Existentia XVI (2006) 1-2, 81-92; DERS.: Antike

Konzepte einer eudämonistischen Ethik.
26 „Haec cum superba verterit vices dextra, / [...] Dudum tremendos saeva proterit reges

/ Humilemque victi subievat fallax vultum / Non ilia miseros audit aut curat fletus / Ultro-
que gemitus, dura quos fecit, ridet." (BOËTHIUS, Anicius Manlius Severinus: Consolatio philo-
sophiae [= Con. phil.], II 2,1c. Hg. und übers, von O. GlGON. 6. Aufl. Düsseldorf: Artemis &
Winlder 2002).

27 „Quid igitur, o mortales, extra petitis intra vos positam felicitatem?" (Con. phil. II
4.7if.).

28 Con. phil. III 2,6-11; III 10,45-49. Wenn Boethius in seiner Consolatio von „Gott" spricht,
dann tut er dies stets im Bezug auf Motive der antiken Philosophie, explizite Bezüge auf die
Bibel und den christlichen Gott fehlen. Es ist eine offene Frage, was das für sein christliches
Bekenntnis bedeutet. Hoffmann zieht eine nahe liegende, aber sicher spekulative Konsequenz:
„Dem Christen Boethius bedeutete sein christlicher Gott gar nichts. Hätte er als Christ
empfunden, so hätte ihn sein Gott in seiner Sterbestunde gestärkt [...]." (HOFFMANN, Ernst:
Griechische Philosophie und christliches Dogma bei Boethius, in: FUHRMANN, Manfred et al.
(Hgg.): Boethius. Darmstadt: WBG 1984, 278-285, hier 281).

29 Con. phil. III 10,88-95.
3° Vgl. FLASCH, Kurt: Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin bis Ma-

chiavelli. 2. Aufl. Stuttgart: Reclam 2000, 80-85.



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 25

Bei Anselm von Canterbury stoßen wir auf den Gedanken Augustins,3i
dass der Mensch deshalb als rationales Wesen erschaffen wurde, damit er
im jenseitigen Leben im Genuss an Gott glückselig werden kann: „Dass die
vernünftige Natur von Gott gerecht erschaffen wurde, um in seinem
Genüsse selig zu werden, darf nicht bezweifelt werden. [...] Sonst wäre sie

vergebens vernünftig geschaffen worden. Aber Gott hat sie nicht vergebens
vernünftig geschaffen."32 Peter Abaelard macht die beatitudo zum zentralen

Begriff einer christlichen Ethik und versucht deren Überlegenheit über
die heidnische und jüdische Begründung von Moralität zu erweisen. Im
Sinne Augustins macht er klar, dass die diesseitige Glückseligkeit des

Philosophen allenfalls eine faktische Freiheit von Sünde und Leid ermöglichen
kann, während die jenseitige Glückseligkeit notwendig frei von beidem
sein wird.33 Petrus Lombardus folgt in seinen Sentenzen der Augustini-
schen Aufteilung der Dinge gemäß der Unterscheidung von „gebrauchen"
und „genießen" (uti et frui):M Die, welche zu genießen sind, machen uns
glücklich; jene, welche zu gebrauchen sind, können uns dabei helfen, die
Glückseligkeit anzustreben. Gott ist nur um seiner selbst willen zu lieben,
verspricht uns den reinsten Genuss und vermag uns zur höchsten Form
der Glückseligkeit zu führen. Die Erschaffung des Menschen als vernünftiges

Wesen35 und die christliche Tugendlehre sind nach Petrus Lombardus

auf das Ziel der ewigen Glückseligkeit ausgerichtet.36 Der Aufstieg der

31 Vgl. De civ. XIX 14.

32 „Rationalem naturam a deo factam esse iustam, ut illo fruendo beata esset, dubitari
non debet. [...] Alioquin frustra facta esset rationalis. Sed deus non fecit earn rationalem
frustra." (Anselm VON CANTERBURY: Cur deus homo, II 1. Hg. und übers, von F.S. SCHMITT.

Darmstadt: WBG 2006). Durch den Sündenfall erfahrt diese Erkenntniszuversicht allerdings
wesentliche Brechungen: „Perdidit beatitudinem ad quam factus est, et invenit miseriam
propter quam factus non est." (Proslogion 1, in: ANSELM VON CANTERBURY: Monologion.
Proslogion. Die Vernunft und das Dasein Gottes. Übers, und hg. von R. ALLERS. Köln: Jakob
Hegner 1946, 200).

33 Vgl. ABAELARD, Peter: Collationes sive Dialogus inter Philosophum, ludaeum et Chris-
tianum. Übers, und hg. von H.-W. KRAUTZ. Frankfurt a.M.: Insel-Verlag 2008, 120. Entgegen
Augustinus versteht Abaelard die Erbsünde nicht als Schuld, sondern als Strafe (vgl. DERS.:

Scito te ipsum [Ethica], Übers, und hg. von Ph. STEGER. Hamburg: Meiner 2006, 13) und wertet
die Eigenverantwortlichkeit des Menschen auf (vgl. KARFÎKOVÂ, Lenka: Zur Rezeption Augustins

bei Peter Abaelard, in: FISCHER, Norbert (Hg.): Augustinus. Spuren und Spiegelungen seines

Denkens. Bd. 1: Von den Anfängen bis zur Reformation. Hamburg: Meiner 2009, 71-83,
hier 80-83).

34 Vgl. De civ. VIII 8, XI 25; „[...] quibus fruendum est, aliae quibus utendum est, aliae

quae fruuntur et utuntur. Illae quibus fruendum est, nos beatos faciunt; istis quibus utendum

est, tendentes ad beatitudinem adiuvamur [...]. [...] Res vero quae fruuntur et utuntur,
nos sumus (PETRUS LOMBARDUS: IVLibri Sententiarum [= Sent.], 11,2. Grottaferrata: Ed.

Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1971, unter:
http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/complements/sentencesPierreLombardLati
n.htm#_Toc83734483; 13.3.2012).

35 Sent. II 1,4.
36 Sent. II 38,1-3.



26 Andreas Woyke

Sentenzen zum offiziellen Lehrbuch der Theologie an der in Glaubensfragen

maßgeblichen Pariser Universität gibt der mittelalterlichen Scholastik

die Frage nach der beatitudo als wichtiges Thema vor, sodass sich
eigentlich bei allen bedeutenden Theologen und Philosophen des 13. und 14.

Jahrhunderts Entfaltungen der Lombardischen Definitionen, der Augusti-
nischen, der Boethianischen und schließlich auch der Aristotelischen Lehre

finden.37 Wilhelm von Auxerre verfasst mit seiner Summa aurea die
erste große theologische Ethik des Mittelalters. Er unterscheidet zum
einen zwischen der unerschaffenen Glückseligkeit Gottes und der erschaffenen

Glückseligkeit der individuellen Menschen« und zum anderen
zwischen der beatitudo imperfecta des irdischen und der beatitudo perfecta
des ewigen Lebens.39 Robert Grosseteste liefert Mitte des 13. Jahrhunderts
die erste vollständige lateinische Übersetzung der Nikomachischen Ethik
und damit die Grundlage der Glückseligkeitslehren von Albertus Magnus
und Thomas von Aquin.4° Thomas zeigt sich auch hier als jener Denker,
der durch seine Vermittlung zwischen christlichem Glauben und
philosophischer Begründung die breiteste Wirkung entfaltet. Es gelingt ihm,
sowohl die Argumente des Stagiriten für die Verteidigung christlicher
Glaubenssätze zu verwenden, als auch in den Seligpreisungen des Neuen
Testaments Hinweise auf das Unzureichende des antiken Immanentismus
zu entdecken. Die Aristotelische Rede von der vollkommenen und ewigen
Glückseligkeit Gottes41 findet er in biblischen Aussagen wieder^ und
macht sie damit für den theologischen Sprachgebrauch fruchtbar. Thomas
distanziert sich zwar als Aristoteliker von der Augustinischen Tendenz, die
Glückseligkeit sei nur sola fide zu erlangen,43 doch auch er bricht mit der

37 Vgl. KLEBER, Hermann: Glück als Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie des

Glücks bei Thomas von Aquin. Münster: Aschendorff 1988, 28-33.
38 WILHELM VON Auxerre: Summa aurea in quattuor libros sententiarum [= Summa

aurea], III 195. Paris 1500, unveränderter Nachdruck. Frankfurt a. M.: Minerva 1964. Die uner-
schaffene Glückseligkeit wird wie eine Platonische Idee verstanden, an der die einzelnen
Menschen partizipieren können (vgl. WIELAND, Georg: Happiness: the perfection of man, in:
KRETZMANN, Norman et al. [eds.]: The Cambridge History ofLater Medieval Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 1997, 673-686, hier 6756).

39 „Distinguenda est beatitudo perfecta et beatitudo imperfecta; beatitudinem perfectam
habebunt sancti in futuro, in praesenti vero habent beatitudinem imperfectam." (Summa
aurea III 222).

4° Vgl. WIELAND, Georg: The reception and interpretation ofAristotle's Ethics, in: KRETZ-

MANN, Norman et al. (eds.): The Cambridge History ofLater Medieval Philosophy. Cambridge:
Cambridge University Press 1997, 657-672, hier 659-662.

41 EN X 7.

42 1 Tim 1,11; 6,15.

43 Während sich Augustinus in seinem Frühwerk um eine Vermittlung zwischen
Vernunft und Glaube bemüht, treten in seinem späteren Denken die Überordnung des Glaubens
und die Abwertung der Weltweisheit in den Vordergrund. Letztlich ist für ihn auch der
Glaube nicht mehr das Ergebnis menschlicher Entscheidungen: „Auch das menschliche Wollen

selbst muss das Werk des auswählenden Gottes sein. Es gibt in den entscheidenden Pha-



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 27

Aristotelischen Gründung des Glücks in dieser Welt durch eigene vernünftige

Tätigkeit, verortet es jenseits der Welt und macht es abhängig von der
Gnade Gottes.

Boethius von Dacien, Siger von Brabant und andere Zeitgenossen des
Thomas von Aquin bemühen sich um eine konsequentere Auslegung der
Aristotelischen Ethik und widersetzen sich einer rein theologischen
Rezeption.44 Für Boethius besteht das höchste Gut im irdischen Leben in der
vollkommenen Verwirklichung der Vernunft als höchster Fähigkeit des
Menschen. Aus dem Gebrauch der Vernunft in theoretischer und praktischer

Hinsicht erwächst für ihn die Glückseligkeit. Der Mensch, der den
Zustand der Glückseligkeit erreicht hat, bezieht alle seine Handlungen
darauf und kann so ein allen anderen Orientierungen gegenüber
überlegenes Leben führen: „Der glückselige Mensch lebt also glückselig, ob er
nun schlafe oder wache oder esse, solange er dies nur tut, um kräftiger für
die Werke der Glückseligkeit zu werden."45 Verfehlung und Sünde ergeben
sich nur dort, wo der Mensch durch falsche Zielsetzungen vom
theoretischen Ziel der Erkenntnis der Wahrheit und vom praktischen Ziel des Be-
wirkens von Gutem abweicht und so der „natürlichen Ordnung"
widerspricht. Als Philosophen gelten all diejenigen, welche diese Verfehlungen
überwunden haben, im Einklang mit ihren höchsten Strebungen leben und
im höchsten Maße glückselig sind.46 Boethius spricht allein dem
Philosophen die Kompetenz zu, Glückseligkeit im irdischen Leben erlangen zu
können.47 Reminiszenzen an ein Stufenmodell auf dem Weg zur Glück-

sen kein Zusammengehen von freiem Handeln und Gottes Wirken" (FLASCH: Logik des

Schreckens, 28).
44 Vgl. WIELAND: Happiness: The Perfection of Man, 680-683; McEvoy, James: Ultimate

Goods: Happiness, Friendship, and Bliss, in: McGrade, A.S. (Ed.): The Cambridge Companion
to Medieval Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press 2003, 254-275, hier 266-270;
FLASCH: Das philosophische Denken im Mittelalter, 408-417; DARGE, Rolf: Wie kann die
Philosophie uns glücklich machen? Boethius von Dacien und das antike Philosophieideal, in:
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 51 (2004) 1-22.

45 BOETHIUS von Dacien: De summo bono sive de vita philosophi [= De summo bono] 2,

unter: http://hiphi.ubbcluj.ro/fam/texte/boetii_daci/de_summo_bono.htm; 13.3.2012; Übers.
A.W.).

46 De summo bono 3. Hierauf bezieht sich vermutlich die These 40 der Verurteilung von
1277: „Quod non est excellentior status, quam vacare philosophie" (zit. n. FLASCH, Kurt (Hg.):
Aufklärung im Mittelalter? Die Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs von Paris.
Mainz: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung 1989, 137). Zu Hintergründen dieser These und
ihrer Rezeption vgl. RlCKLIN, Thomas: „Von den beatiores philosophi zum optimus status
hominis. Zur Entradikalisierung der radikalen Aristoteliker", in: AERTSEN, Jan A. (Hg.): Geistesleben

im 13. Jahrhundert. Berlin: de Gruyter 2000, 217-230; LARGIER, Nikiaus: Das Glück des
Menschen. Diskussionen über beatitudo und Vernunft in volkssprachlichen Texten des 14.

Jahrhunderts, in: AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie
und Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und
Texte. Berlin: de Gruyter 2001, 827-855.

47 „Haec est vita philosophi, quam quicumque non habuerit non habet rectam vitam."
(De summo bono 5).



28 Andreas Woyke

Seligkeit und die Gnade Gottes sucht man in De summo bono vergebens.
Boethius geht aber auch über den Aristotelischen Ansatz hinaus, wenn er
das „theoretische Leben" als einzig angemessenes Lebensideal ausweist
und insofern einen Elitärismus vertritt,48 in dem das „praktische Leben"
nur noch ein Appendix ist und seine Eigenständigkeit verloren hat.49 Siger
von Brabant, sein Kollege an der Pariser Artistenfakultät, vertritt ebenfalls
eine stark intellektualistische Position und betont, dass der Mensch bereits
im irdischen Leben die höchste Glückseligkeit durch die Erkenntnis des

Wesens von Gott erreichen kann.5° Die These 36 der großen Verurteilung
von 127751 scheint sich unmittelbar auf die Ansicht Sigers zu beziehen:
„Wir können in diesem Leben Gott dem Wesen nach erkennen."52 Boethius
und Siger ging es zunächst um eine genaue Interpretation des Aristoteles,

48 Dieser Elitärismus wirft Fragen auf, die man unterschiedlich beantworten kann.
Unangemessen erscheint es mir, wenn Kleber Boethius die Auffassung zuschreibt, das Leben
„der Diktatur des eigenen und alleinverantworteten Glücks" zu unterwerfen (KLEBER: Glück
als Lebensziel, 295). Boethius konfrontiert uns mit einer Einteilung der Menschen in „Weise"
und „Toren", um die Überlegenheit des philosophischen Lebensideals zu explizieren. Es ist
aber zu einfach, hieraus den Schluss abzuleiten, er würde sich für das Leben der meisten
Menschen gar nicht interessieren. Demgegenüber erscheint es sinnvoller, die Gegenüberstellung

verschiedener Lebensentwürfe auch mit einem protreptischen bzw. pädagogischen
Impuls zu verknüpfen (vgl. DARGE: Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?, 8f.).
Boethius trifft sich in dieser Perspektive mit der Vermittlung der Philosophie an das Volk in
Dantes Convivio. Die Frage nach der intellektuellen Orientierung des Menschen bei
Boethius, Dante und anderen ist insofern eine „Frage, die die Unterscheidung von Philosophie
und Theologie, den Zufall der Geburt [...], den Gegensatz der Stände [...] und die Starrheit
der Diskurse transzendiert". (DE LIBERA, Alain: Die mittelalterliche Philosophie. Übers, von
Th. Schwager. München: Wilhelm Fink 2005, 133).

49 Die Orientierung des Philosophen an der theoretischen Erkenntnis unterstützt nach
Boethius das sittliche Leben in unterschiedlicher Hinsicht. Hieraus lässt sich aber kein
einfaches Unter- oder Überordnungsverhältnis ableiten, da der Bezug auf die Vernunft für
beide Bereiche entscheidend ist. Die Aristotelische Glückslehre ist nicht - wie Darge
annimmt (DARGE: Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?, 6-10) - exklusiv, sondern
inklusiv zu interpretieren (vgl. STEMMER, Peter: Aristoteles' Glücksbegriff in der Nikomachi-
schen Ethik. Eine Interpretation von EN I, 7. 1097 b2-5, in: Phronesis 37/1 [1992] 85-110;
WOYKE: Antike Konzepte einer eudämonistischen Ethik, 80-89). Aristoteles erkennt
allerdings die Eigenständigkeit des praktischen gegenüber dem theoretischen Leben an, während
bei Boethius und anderen mittelalterlichen Autoren ein intellektualistisches Lebensideal in
den Vordergrund tritt.

5° Sein Liber de felicitate ist nicht überliefert, durch den Renaissance-Philosophen Ago-
stino Nifo sind wir allerdings über seinen Inhalt informiert (vgl. WIELAND: Happiness: The

Perfection of Man, 682). Die Testimonien Nifos finden sich mit dt. Übers, im Anhang zu:
SlGER VON Brabant: Über die Lehre vom Intellekt nach Aristoteles. Hg. und übers, von M.
PERKAMS. Freiburg: Herder 2007,196-233.

51 Vgl. AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und
Texte. Berlin: de Gruyter 2001; DERS. et al. (Hgg.): Was ist Philosophie im Mittelalter? Berlin:
de Gruyter 1998; FLASCH: Aufklärung im Mittelalter?; DERS: Das philosophische Denken im
Mittelalter, 426-433.

52 „Quod Deum in hac vita mortali possumus intelligere per essentiam." (These 36; zit. n.
FLASCH: Aufklärung im Mittelalter?, 133).



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 29

darüber hinaus aber auch um eine weitreichende Emanzipation des
philosophischen Denkens,53 auch bei Fragen nach der richtigen Lebensorientierung.

Beides musste wohl notwendig zum Konflikt mit der Kirche führen,

aber selbst die so genannten „radikalen Aristoteliker" brechen nicht
wirklich mit zentralen Grundsätzen des christlichen Glaubens.54 Bei Boe-
thius wird dies etwa daran deutlich, dass er keinesfalls die Glückseligkeit
im künftigen ewigen Leben bestreitet und das „erste Seiende" (ens pri-
mum) des Philosophen mit dem „gelobten Gott" (deus benedictus) der
Heiligen identifiziert.55

53 Boethius, Siger und andere „radikale Aristoteliker" sind vor allem an einer klaren
Unterscheidung zwischen Philosophie und Theologie interessiert, nicht an einer Bestreitung
von Glaubenssätzen. Auch in anderen Sachfragen ist Boethius nicht daran gelegen,
Widersprüche zwischen Glaube und Philosophie aufzuzeigen, es geht ihm vielmehr darum,
methodologische Differenzen deutlich zu machen: „[...] philosophy and theology differ in where
they come from, reason in the former case, faith and tradition in the latter" (McEVOY:
Ultimate goods, 270). Nach Klima führt die methodologische Unterscheidung zwischen Theologie

und Philosophie bei Boethius zu einer eingeschränkteren Autonomie der Philosophie
als die von Thomas von Aquin betonte Konkordanz zwischen Glaube und Vernunft (vgl.
KLIMA, Gyula: Ancilla theologiae vs. Domina philosophorum. Thomas Aquinas, Latin Aver-
roism and the Autonomy ofPhilosophy, in: AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Was ist Philosophie
im Mittelalter? Berlin: de Gruyter 1998, 393-402). Hiergegen ergeben sich m.E. zwei
Einwände: 1. Für den Gebrauch der natürlichen Vernunft sind Widersprüche zu Glaubenssätzen
irrelevant, insofern kommt es auch nicht zur Falsifikation philosophischer Prinzipien. 2.
Auch Thomas schränkt die Reichweite philosophischer Prinzipien ein, was sich etwa an
seiner Unterscheidung zwischen praeambula fidei und articuli fidei zeigt (vgl. THOMAS VON

AQUIN: Summa theologica [= STh] I 2,2 ad 1. Deutsche Thomasausgabe. Hg. vom Katholischen

Akademikerverband, Bd. 1: Gottes Dasein und Wesen (11-13). Graz: Styria 1982). Zu
einer Übersicht über die verschiedenen Interpretationen der sogenannten „radikalen Aristoteliker"

und ihr Verhältnis zur Verurteilung von 1277 vgl. WELTECKE, Dorothea: „Der Narr
spricht: Es ist kein Gott". Atheismus, Unglauben und Glaubenszweifel vom 12. Jahrhundert bis

zur Neuzeit. Frankfurt a. M.: Campus 2010, 184-191.
54 Boethius, Siger und andere Vertreter der Pariser Artistenfakultät vertreten keineswegs

die Lehre von den „zwei Wahrheiten", wie es ihnen Bischof Tempier im Prolog der
Verurteilung von 1277 vorwirft (vgl. FLASCH: Aufklärung im Mittelalter?, 89-94). In seiner Schrift
De aeternitate mundi stellt Boethius die methodologischen Unterschiede zwischen Theologie
und Philosophie heraus, er verteidigt aber auch christliche Glaubenssätze wie den von der
göttlichen Weltschöpfung gegen ihre häretische Bestreitung (vgl. BOETHIUS VON DACIEN: De
aeternitate mundi I., in: SCHÖNBERGER, Rolf et al. (Hgg): Über die Ewigkeit der Welt. Texte
von Bonaventura, Thomas von Aquin und Boethius von Dacien. Frankfurt a. M.: Klostermann
2000, 104-171, hier 104-107). Vgl. DE LIBERA, Alain: Denken im Mittelalter. Übers, von A.
Knop. München: Wilhelm Fink 2003, 94-99; WlPPEL, John F.: Introduction, in: DERS. (ed.):
Boethius of Dada: On the Supreme Good, on the Eternity of the World, on Dreams. Toronto:
Pointifical Institute of Medieval Studies 1987, 9-19; WOYKE, Andreas: „Schöpfung" als Grundmotiv

christlich-mittelalterlicher Philosophie. Entwicklungsstränge, systematische
Zusammenhänge und kritische Reflexionen, in: Existentia 21/1-2 (2011) 1-47, hier 29-32.

55 De summo bono 4. Für die These 176 der Verurteilung von 1277 „Quod félicitas habetur
in ista vita, et non in alia" (FLASCH: Aufklärung im Mittelalter?, 230) liefert Boethius insofern
im Unterschied zur These 40 kein Vorbild. Im Hintergrund stehen hier wohl die Ablehnung
eines jenseitigen Lebens bei Aristoteles (vgl. z.B. EN III 9, 11153,24-27) und die Bestreitung
einer individuellen Unsterblichkeit bei Averroes (vgl. z.B. AVERROES: Großer Kommentar



3° Andreas Woyke

Auch Meister Eckhart entwickelt einerseits höchst originelle und als
häretisch verurteilte Thesen zum menschlichen Glück,56 löst sich aber
andererseits nicht grundsätzlich aus dem durch die biblischen Texte und
ihre autoritativen Interpretationen vorgegebenen Rahmen des
christlichmittelalterlichen Weltbildes. Im Zentrum stehen seine Betrachtungen zur
„Gotteskindschaft": Wenn der Mensch sich und seine individuellen
Strebungen ganz zu „lassen" vermag, dann wirkt in ihm Gott selbst und er
kann wahren Frieden finden. Eckhart bezieht sich hierzu auf eine Stelle
aus dem Johannes-Evangelium, wo es heißt: „Wie viele ihn aber aufnehmen,

denen gab er Macht, Gottes Kinder zu werden, [...] die nicht aus dem
Blut noch aus dem Willen des Fleisches noch aus dem Willen eines
Mannes, sondern von Gott geboren sind."57 In seinem Buch der göttlichen
Tröstung stellt er im Anschluss an diese Stelle fest: „Aus all dieser Lehre
[...] findet der Mensch wahren Trost für alles Leid."58 Eckart greift die Au-
gustinischen Betrachtungen zum Verhältnis zwischen Gott und Welt auf,
geht aber über den Gegensatz zwischen Schöpfer und Geschöpf hinaus,
indem er auf der Ebene des reinen Seins (esse absolute) von einer Identität
zwischen Gott und den Dingen ausgeht.59 Eine wichtige Konsequenz
besteht darin, dass der gute Mensch, insofern er gut ist, aus der Gutheit
selbst geboren wird und insofern ein Kind Gottes ist. Eckhart bezieht sich
auch auf die Forderung Augustins, dass der Mensch nur Gott um seiner
selbst willen und alles andere nur um Gottes willen lieben soll60 und legt
diese Forderung so aus, dass er sich durch seine Vernunft und seinen
Willen ganz auf Gott ausrichten und kein Glück von seinen Bindungen an
die Dinge erwarten soll. „Gott anhängen" (inhaerere Deo) bedeutet aber
über Augustinus hinaus, dass der Mensch ganz durch Gottes Form
bestimmt wird61 und von allem anderen einschließlich seines Selbst ablässt:

zum Buch der Seele 5, in: Über den Intellekt. Hg. und übers, von D. WlRMER. Freiburg: Herder
2008, 200-221).

56 Vgl. FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Philosoph des Christentums. München: C.H. Beck

2010, 265-275; RUH, Kurt: Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker. 2. Aufl. München:
C.H. Beck 1989, 115-135; ENDERS, Markus: Das Glück wahrer Gelassenheit als Gottergebenheit
im Verständnis der Deutschen Mystik, in: DISSE, Jörg et al. (Hgg.): Gott und die Frage nach
dem Glück. Anthropologische und ethische Perspektiven. Freiburg: Josef Knecht 2010, 169-207,
hier 171-182.

57 Joh i,i2f.
58 MEISTER ECKHART: Das Buch der göttlichen Tröstung, in: Werke. Bd. 2. Übers, von Josef

QUINT et al., hg. von Nikolaus LARGIER. München: Deutscher Klassiker Verlag 2007, 239.
59 Vgl. BRACHTENDORF, J.: Meister Eckhart (1260-1328) und die neuplatonische Transformation

Augustins, in: Fischer, Norbert (Hg.): Augustinus. Spuren und Spiegelungen seines
Denkens. Bd. 1. Hamburg: Meiner 2009, 157-175, hier 158-163.

60 Vgl. AUGUSTINUS: De doctrina Christiana, libri quattuor 1 7-10. Recensuit et praefatus
est G.M. GREEN CSEL 80). Wien: Hölder-Pichler-Tempsky 1963.

61 Man muss wissen, dass „ein guter Mensch, der von der Gutheit und in Gott geboren,
in alle Eigenart göttlicher Natur eintritt." (Das Buch der göttlichen Tröstung. Werke. Bd. 2,
283).



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 31

„Richte dein Augenmerk auf dich selbst, und wo du dich findest, da lass

von dir ab; das ist das Allerbeste."62 Diese Art von „Gelassenheit" ist für
Eckhart die Bedingung dafür, dass der Mensch mit Gott eins und so von
aller Trauer, allem Leid und allem Unglück frei werden kann.ß3 Er greift
wichtige Augustinische Gedanken auf, denkt sie aber vor dem Hintergrund
neuplatonischer Einheitsvorstellungen weiter: Die traditionelle Kluft
zwischen Schöpfer und Geschöpf wird relativiert, wodurch auch im christlichen

Rahmen eine Wiederbelebung des antiken Motivs einer „Vergöttlichung

des Menschen" möglich wird.64 Eckhart liefert eine originelle
philosophische Fundierung einer spezifisch christlichen Ethik, bleibt aber
einem eigenständigen philosophischen Lebensideal im Sinne der „radikalen
Aristoteliker" eher fern.

Maßgeblich für das Verständnis der menschlichen Glückseligkeit bis in
die Reformationszeit hinein ist die Vermittlung zwischen Aristotelischem
Eudämonismus und christlicher Jenseitshoffung durch Thomas von Aquin.
Eine wichtige Kontroverse ergibt sich zu der These von Thomas, dass die
Glückseligkeit primär als ein Akt des Verstandes begriffen werden müsse.
Der Franziskaner Johannes Duns Scotus vertritt demgegenüber eine Position,

die den Willen als vorrangig ansieht.65 Durch die Betonung des Ge-

62 Reden der Unterweisung. Werke. Bd. 2, 341.
63 Vgl. Das Buch der göttlichen Tröstung, Werke, Bd. 2, 287. Für Eckhart kann der

Mensch Gott durch sein Ablassen von allem anderen sogar dazu zwingen, sich mit ihm zu
vereinigen: „Wenn sich der Mensch demütigt, kann Gott in seiner ihm eigenen Güte sich
nicht enthalten, sich in den demütigen Menschen zu senken und zu gießen [...]." (Predigt 22,
Werke, Bd. 1, 261).

64 Bedenkt man, dass dem Menschen in der Bibel eine außerordentlich hohe Stellung
eingeräumt wird, wenn er als „Abbild Gottes" (imago Dei; Gen 1,27) und als „nur wenig
geringer als die Engel" (Ps 8,6) charakterisiert wird, dann ist es überraschend, wie wenig die
christliche Tradition mit diesen Bestimmungen anzufangen weiß. Seit den Kirchenvätern
stehen die große Kluft zwischen Mensch und Gott und insgesamt die allgemeine Unwürdig-
keit und Verwerflichkeit des Menschen im Zentrum der Aufmerksamkeit. Dies zeigt sich
etwa daran, dass der Traktat De miseria humanae conditionis von Papst Innozenz III. aus dem
Jahre 1195 zu den beliebtesten Schriften des Mittelalters zählt. Erst die vertiefte Rezeption
von Aristoteles und anderen antiken Autoren trägt dazu bei, erneut über die Würdigkeit des
Menschen und seine „Vergöttlichung" nachzudenken (vgl. STURLESE, Loris: Homo divinus.
Philosophische Projekte in Deutschland zwischen Meister Eckhart und Heinrich Seuse. Stuttgart:

Kohlhammer 2007, 35-45.). So heißt es bei Albert: „Haec enim speculatio intellectus
nostri non existit in eo quod est humanus, sed in eo quod ut divinum quoddam existit in
nobis. Sicut enim subtiliter dicit Hermes Trismegistus [...] homo nexus est Dei et mundi [...]."
(ALBERTUS Magnus: Metaphysica I 1,1; Opera omina, Vol. 6. Paris: Editio Borgnet 1890; unter:
http://watarts.uwaterl00.ca/~albertus/pdfs/B0rgnet-v0lumen%2006.pdf; 13.3.2012). Bei Eckhart

heißt es: „Gottes Natur ist es, dass er sich einer jeglichen guten Seele gibt, und der Seele
Natur ist es, dass sie Gott aufnimmt; [...] Darin trägt die Seele das göttliche Bild und ist Gott
gleich." (Predigt 16B, Werke, Bd. 1,187).

65 Vgl. HONNEFELDER, Ludger: Woher kommen wir? Ursprünge der Moderne im Denken
des Mittelalters. Darmstadt: WBG 2008, 188-206. Im Hintergrund steht die insbesondere von
Augustinus betonte Auffassung, dass Gott frei darüber entscheidet, wer Glückseligkeit
erlangt: „Quia beatitudo confertur tamquam praemium pro meritis quae Deus acceptât tarn-



32 Andreas Woyke

richtsgedankens66 und eine Rückkehr zur Augustinischen Verwerfung der
Eigenliebe^ bei Luther, Calvin und anderen Reformatoren wird es in Folge
aber zunehmend schwierig, das Streben nach der beatitudo mit der
christlichen Eschatologie zu verbinden. Wie diese kurze Skizze zeigt,
erweisen sich Augustinus und Thomas von Aquin als die entscheidenden
Figuren innerhalb der christlich-mittelalterlichen Auseinandersetzung mit
der Frage nach der Glückseligkeit, weshalb deren Positionen im Folgenden
einer exemplarischen Interpretation unterzogen werden sollen.68

III. Augustinus über das Glück des Menschen69

Für Augustinus steht fest, dass das höchste Gut im ewigen Leben besteht
und dass es eines gerechten irdischen Lebens bedarf, um es zu erlangen:
„[...] das ewige Leben ist das höchste Gut, der ewige Tod aber ist das
höchste Übel. Um jenes zu erlangen und um diesem zu entgehen, müssen

quam digna tali praemio (JOHANNES DUNS SCOTUS: Über die Erkennbarkeit Gottes. Texte
zur Philosophie und Theologie. Hg. und übers, von H. Kraml. Hamburg: Meiner 2000, 8).

66 Alle Gründe, die man für eine Beschränkung der göttlichen Vorsehung und damit für
die Reichweite des göttlichen Gerichts anführen könne, entspringen für Luther nur der
fluchwürdigen „Klugheit des Fleisches" (LUTHER, Martin: Vorlesung über den Römerbrief
1515/1516. Hg. von M. HOFMANN. Darmstadt: WBG i960, Bd. 2, 126-137): „Liberum arbitrium
extra gratiam constitutum nullam habet prorsus facultatem ad iustitiam, sed necessario est
in peccatis" (128). Die - auch biblisch bezeugte - Hoffnung aller Menschen auf Erlösung
weist er mit einer Beschränkung derartiger Aussagen auf die Auserwählten zurück. Zu einer
differenzierten Deutung von Luthers Kritik der mittelalterlichen Glückslehre vgl. LEON-

HARDT, Rochus: Möglichkeiten und Grenzen einer Philosophie des Glücks. Thomas von Aquin
und Martin Luther, in: DISSE, Jörg et al. (Hgg.): Gott und die Frage nach dem Glück. Anthropologische

und ethische Perspektiven. Frankfurt a.M.: Josef Knecht 2010, 121-168, hier 144-168.
Leonhardts These, dass Luther aufgrund einer stärkeren Berücksichtigung der realen
Bedingungen menschlichen Lebens Aristoteles näher kommt als Thomas von Aquin, erscheint mir
allerdings ziemlich fragwürdig.

67 Luther unterscheidet drei Stufen von Zeichen der Erwählung. Die höchste Stufe
charakterisiert er wie folgt: „Tertius optimus et extremus eorum, qui in effectu se ipsos résignant

ad infernum pro Dei voluntate [...]. Hii perfectissime mundantur a propria voluntate et
.prudentia carnis'" (Luther: Römerbrief, 132).

68 Eine vertiefte Diskussion der Glückskonzeptionen von Augustinus und Thomas von
Aquin ist im vorliegenden Aufsatz weder möglich noch intendiert. Wandlungen, Präzisierungen

und Korrekturen innerhalb der gedanklichen Entwicklung beider Autoren sollen
nicht geleugnet werden, gerade bei Augustinus sind sie besonders auffällig. In
wirkungsgeschichtlicher Perspektive werden aber die für das Mittelalter und auch die Folgezeit
besonders einflussreichen Positionen und Argumente in den Vordergrund gerückt. Bei Augustinus

bezieht sich dies auf die kritische Auseinandersetzung mit den antiken Glückslehren
und die Betonung des Glaubens und der göttlichen Gnade seit etwa 397. Bei Thomas bezieht
es sich auf die Rezeption der Nikomachischen Ethik seit den 1250er Jahren und das Bemühen
um eine Synthese zwischen philosophischer und christlicher Ethik, die er insbesondere in
seinen beiden großen Summen entwickelt.

69 Vgl. KENT, Bonnie: Augustine's Ethics, in: STUMP, Eleonore et al. (eds.): The Cambridge
Companion to Augustine. Cambridge: Cambridge University Press 2009, 205-233; MÜLLER:

„Glücklich ist, wer Gott hat") BUDDENSIEK: Augustinus über das Glück; FLASCH, Kurt: Augustin.

Einführung in sein Denken. 3. Aufl. Stuttgart: Reclam 2003, 127-154.



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 33

wir unser Leben in richtiger Weise führen."70 Da uns das ewige Leben im
Diesseits nicht zugänglich ist, müssen wir als Glaubende darauf hoffen und
dabei auf die Hilfe Gottes vertrauen. Das Streben der antiken Philosophen,
in dieser Welt und durch eigene Kraft glückselig zu werden, erscheint
Augustinus als erstaunliche Verblendung.71 Autoritativen Beleg hierfür
findet er in den biblischen Texten: „Niemand betrüge sich selbst. Wer
unter euch meint, weise zu sein in dieser Welt, der werde ein Narr, dass er
weise werde. Denn die Weisheit dieser Welt ist Torheit bei Gott. Denn es
steht geschrieben: ,Die Weisen fängt er in ihrer Klugheit', und wiederum:
,Der Herr kennt die Gedanken der Weisen, dass sie nichtig sind.' Darum
rühme sich niemand eines Menschen;V Im irdischen Leben kann der
Mensch für Augustinus sein Glück nicht finden, da unser Körper unweigerlich

durch Krankheit, Alter und Tod bedroht ist, unsere physischen und
geistigen Fähigkeiten einem allgemeinen Niedergang unterliegen, unsere
Tugenden ständigen Versuchungen ausgesetzt sind, das Gemeinschaftsleben

keine bleibende Sicherheit bietet und die Länder dieser Erde der

permanenten Kriegsgefahr unterworfen sind.73 Selbst die, welche sich der
Verehrung der Engel und des einzig wahren Gottes zuwenden, müssen
dämonischen Betrug fürchten.74 Es hilft daher nur die Hoffnung auf den
vollkommenen Frieden, in dem wir von Gott veredelt und verewigt werden.
Gegenüber diesem Frieden, der uns die höchste Glückseligkeit gewähren
wird, ist aller vergängliche Friede in der irdischen Welt nichts als Elend.75

Selbst wenn wir im irdischen Leben überreich mit positiven Eigenschaften
des Leibes und der Seele und mit materiellem Besitz ausgestattet wären,
bliebe es verglichen mit der jenseitigen Glückseligkeit jammervoll und

7° „[...] aeternam vitam esse summum bonum, aeternam vero mortem summum malum;
propter illam proinde adipiscendam istamque vitandam recte nobis esse vivendum" (De civ.
XIX 4; Übers. A.W.). In der Betonung eines tugendhaften Lebens knüpft Augustinus an ein
zentrales Motiv der antiken Ethik an. In der Entwicklung seines Denkens distanziert er sich
aber zunehmend von der insbesondere von den Stoikern vertretenen Identifikation der
Tugend mit dem „guten Leben" und der Annahme, Tugend und Glück wären selbsttätig zu
erlangen. Wann Augustinus mit der Stoischen Glückslehre bricht, ist in der Forschung
umstritten. Ich kann mich der Einschätzung von Müller anschließen, dass eine Distanzierung
von der antiken Ethik bereits in De beata vita und anderen frühen Werken nachweisbar ist
(vgl. MÜLLER: „Glücklich ist, wer Gott hat", 28-34).

71 „[...] hic beati esse et a se ipsis beatificari mira vanitate voluerunt." (De civ. XIX 4; 356).
72 1 Kor 3,18-21. mit Verweis auf Hi 5,13 und Ps 94,11.
73 De civ. XIX 4-8. Dieser Darstellung von unausweichlichen Begrenzungen des irdischen

Glücks und einer späteren Auflistung der Übel des irdischen Lebens (De civ. XII 22) steht ein
ähnlicher Katalog uns von Gott geschenkter Güter gegenüber (De civ. XII 24). Puritanische
Vorstellungen von Gott als Buchhalter und Richter unserer Sünden können sich insofern wohl
nur eingeschränkt auf Augustinus berufen. Im Blick auf seine Prädestinationslehre wirkt es

aber reichlich schönfärberisch, wenn Kent feststellt: „Augustine's God always appears more as

the lover and the artist than as the bookkeeper or the judge." (KENT: Augustine's Ethics, 212).

74 De civ. XIX 9-10.
75 „sed haec beatitudo illi, quam finalem dicimus, beatitudini comparata prorsus miseria

reperitur." (De civ. XIX io,22f.)



34 Andreas Woyke

elend.76 Lediglich diejenigen, die sich im irdischen Leben gemäß der
göttlichen Gebote verhalten und es in der Hoffnung auf das ewige Heil führen,
können bereits eine Ahnung der himmlischen Glückseligkeit erlangen und
so in ihrer Hoffnung bestärkt werden. Ein auf materiellem Wohlstand
basierendes Glück in dieser Welt, ohne Hoffnung auf das Jenseits, ist dagegen

nur ein scheinbares Glück und in Wahrheit desaströs. In seinen Con-
fessiones drückt Augustinus das problematische Verhältnis des Menschen
zu allem Weltlichen wie folgt aus: „Die Dinge sonst in diesem Leben sind
um so weniger Grund zum Weinen, je mehr um sie geweint wird, und sind
Grund zum Weinen um so mehr, je weniger man darüber weint."77 Er will
damit deutlich machen, dass man die Bindungen der Seele an den Leib
und die sinnlich-materielle Welt mit all ihren negativen Aspekten besonders

bedauern und beklagen soll und ihre bedenklichen Folgen für das
Seelenheil um so schlimmer ausfallen, je stärker man diese Bindungen
aufzuwerten versucht. Die einzige Hoffnung im irdischen Leben besteht in
der künftigen Schau Gottes, woran wir unser Leben orientieren sollen, um
heilig und ohne moralischen Makel werdem8 und so zum göttlichen Licht
gelangen zu können. Das antike Streben nach selbsttätiger Vervollkommnung

verwirft Augustinus, er vertraut auf das Erbarmen Gottes: „Gib, was
Du verlangst, dann verlange, was du willst."79 Alle guten Eigenschaften
und guten Werke des Menschen verlieren auf diese Weise ihren Eigenwert
und werden zu Gaben Gottes, während alle schlechten Eigenschaften und
Taten sich als Schuld und Sünde erweisen und damit die Bestrafung durch
Gott herausfordern.80 Jede eigenständige Weisheit und eine Erforschung
der Natur, ohne Rekurs auf Gott, lehnt Augustinus rigoros ab.81 Er fand
zum Christentum über die Auseinandersetzung mit den Neuplatonilcern,
Cicero und den Manichäern, streift jedoch sein Herkommen aus der
Geisteswelt der Spätantike sukzessive ab und zeichnet den Glauben an Jesus
Christus als einzigen Weg zur Glückseligkeit aus.82 In der Retrospektive
auf sein Leben stellt er fest, dass ihm die Lektüre der Philosophen eine nur
vermeintliche Weisheit vermittelte und ihn nur eitel machte ob seines
falschen Wissens; gerade die demütige Liebe zu Gott suchen wir in ihren
Schriften vergebens. Der Vergleich der Heiligen Schrift mit den Werken
der antiken Denker erschließt uns klar den Unterschied zwischen einem
demütigen Bekennen vor Gott und einer anmaßenden Besinnung auf sich
selbst. Im Buche Koheleth heißt es entsprechend: „Denn was hat ein Wei-

76 De civ. XIX 20.
77 „Cetera vero vitae huius tanto minus flenda, quanto magis fletur, et tanto magis flen-

da, quanto minus fletur in eis." (Conf. X 1,1).

78 Eph 5,25-27.
79 „Da quod iubes et iube quod vis." (Conf. X 29,40).
80 Conf. X 4,5.
81 Conf. X 35,57.
82 Conf. VII 20,26.



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 35

ser dem Toren voraus? [...] Was da ist, ist längst mit Namen genannt, und
bestimmt ist, was ein Mensch sein wird. Darum kann er nicht hadern mit
dem, der ihm zu mächtig ist. Denn je mehr Worte, desto mehr Eitelkeit;
was hat der Mensch davon?"83 Die Philosophen erkennen für Augustinus
zwar das Ziel des menschlichen Lebens - Aufstieg in eine höhere intelligible

Sphäre nach dem physischen Tod -, können aber den rechten Weg,
der allein zu diesem Ziel führt, nicht erfassen. Der gläubige Christ erkennt
dagegen in Jesus Christus den einzig wahren Weg, der ihn zur
Glückseligkeit zu führen vermag.84 In diesem Sinne ist es zu verstehen, wenn
Augustinus in seiner frühen Schrift De beata vita davon spricht, dass allein
derjenige wirklich glücklich ist, der Gott hat.85 Im Rückgriff auf Platonische

und neuplatonische Vorstellungen86 erhebt er Gott zum höchsten
Maß und zur Quelle der Wahrheit. Christus wird aus Gott Vater gezeugt
wie die Wahrheit durch das Maß begründet wird und Christus ist der Weg
zu Gott Vater wie das Maß durch die Wahrheit erkannt wird. Die Gleich-
ursprünglichkeit von Vater und Sohn bedingt die notwendige Relation
zwischen Wahrheit und Maß. Wer sich also Jesus Christus als der Wahrheit

im Glauben zuwendet, findet zu Gott als dem höchsten Maß von
allem und wird auf diese Weise glückselig: Der Geist, der Gott besitzt,
kann ihn in seiner ganzen Fülle genießen,87 während alles andere zwar
Gott gehört, aber nicht ihn selbst zu eigen hat: „Gott zu besitzen bedeutet
für den Geist, Gott völlig zu genießen. Alles andere wird zwar von Gott

83 Koh 6,8-10.
84 Vgl. Joh 14,6f.
85 „Deum habet igitur quisquis beatus est;" (De beata vita 34). In seinem Frühwerk

argumentiert Augustinus noch im engen Anschluss an den Vernunftoptimismus der antiken
Philosophen, weshalb er einen engen Zusammenhang zwischen dem durch vernünftige
Erkenntnis und sittliches Handeln zugänglichen irdischen Glück und dem erhofften Glück im
Jenseits knüpft und dem Menschen ein gewisses Maß an Autonomie bei der Suche nach dem

„guten Leben" zuerkennt. Die Dialogpartner in De beata vita suchen noch nach Gott und
„haben" ihn noch nicht wirklich, Augustinus schließt aber nicht grundsätzlich aus, dass ein
solcher Zustand und damit die beatitudo im irdischen Leben erreicht werden können (vgl.
Müller: „Glücklich ist, wer Gott hat", 24-28; BUDDENSIEK: Augustinus über das Glück, 69-70).
Dennoch argumentiert er auch in seinem Frühwerk als Christ, was sich etwa in der
Charakterisierung Gottes als „gnädiger Gott" zeigt: „[...] omnis, qui iam deum invenit, et propitium
deum habeat et beatus sit, omnis autem, qui deum quaerit, propitium deum habeat sed non-
dum sit beatus [...]" (De beata vita 21). Die Gnade Gottes taucht bereits im Frühwerk auf, sie
ist aber noch nicht so übermächtig und überschattet noch nicht jegliches menschliche
Verdienst.

86 In Piatons Nomoi heißt es: „Gott dürfte wohl vornehmlich das Maß aller Dinge für uns
sein [...]." ('O 6f] 0£0ç ijpiv Ttävtcuv xQTJP^tcov pÉTpov âv £Ïq pâÀtoTa. 716c; Opera, Tomus
V, ed. I. BURNET. Oxford: Oxford University Press 1962; Übers. A.W.).

87 Das „Genießen" (frui) ist ein zentraler Begriff bei Augustinus, in De doctrina Christiana

definiert er ihn wie folgt: „Frui enim est amore alicui rei inhaerere propter se ipsam [...].";
(De doctrina Christiana I 8,5f.).



36 Andreas Woyke

besessen, besitzt aber nicht Gott."88 Die volle Sättigung des Geistes und
damit auch die reine Glückseligkeit besteht darin, in Ehrfurcht zu
erkennen, wer es ist, der uns zur Wahrheit führt, wer allein die Wahrheit ist
und auf welche Weise wir mit dem höchsten Maß verbunden sind.89 Nur
diese Erkenntnis des dreieinigen Gottes gewährt das wahre Glück und das
vollkommene Leben; doch im Irdischen können wir es nicht erlangen,
sondern uns ihm nur hoffend und suchend annähern. Die Augustinische
Abwertung alles Weltlichen, die Überordnung des Glaubens über das Wissen,
die strikte Verlagerung der Glückseligkeit in ein transzendentes Reich und
der Gedanke von der grundlegenden Abhängigkeit des menschlichen
Schicksals von der Gnade und dem Erbarmen Gottes9° bestimmen das
gesamte christlich-mittelalterliche Weltbild. Der Mensch muss sich fortan
nicht mehr vorrangig darauf besinnen, wie er im Kontext der Eingebun-
denheit seines Lebens in grundsätzliche Verläufe des Naturgeschehens
und der Geschichte ein „gutes Leben" führen kann, er kann sich als Christ
über alle negativen Aspekte seiner realen Existenz dadurch hinwegsetzen,
dass er auf eine künftige Befreiung von diesen lästigen Banden vertraut.

88 „Hoc est animis deum habere, id est deo perfrui. Cetera enim quamvis a deo habean-

tur, non habent deum." (De beata vita 34; Übers. A.W.).
89 De beata vita 35. Wir erkennen hierin eine frühe Spekulation Augustins über die Tri-

nität: Der Heilige Geist führt uns zur Wahrheit in Jesu Christi, dessen Menschwerdung die
Gottesebenbildlichkeit des Menschen bekräftigt.

9° Kent verweist auf den „demokratischen" Aspekt der Augustinischen Ethik: Weder
Intelligenz noch Wohlstand, gute Abstammung, eine geordnete staatliche Gemeinschaft oder
eine Kombination dieser Aspekte führen letztlich zu Unterschieden hinsichtlich der
Möglichkeit, die wahre Glückseligkeit zu erlangen: „Without God's grace, the most brilliant,
aristocratic philosophers and the most illiterate, penurious peasants are all in the same boat;
and those with God's grace have no reason to feel proud." (KENT: Augustine's Ethics, 229).
Aus zwei Gründen erscheint es problematisch, hier von „demokratisch" zu sprechen: 1. Ein
„demokratischer" Zugang zu „Glückschancen" müsste freie Entscheidungen ermöglichen und
die individuelle Autonomie fördern, was durch Augustins Festlegung auf die Entscheidung
für die civitas terrena oder die civitas Dei (vgl. De civ. XIV 28) und seine Abwertung der
Eigenliebe (vgl. De civ. XIX 14) unterlaufen wird. 2. Die späte Gnadenlehre Augustins ist höchst
„undemokratisch", indem sie der massa damnata die wenigen von der göttlichen Gnade
Auserwählten gegenüberstellt (vgl. De diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2; in: FLASCH:

Logik des Schreckens, 148-239).



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 37

IV. Thomas von Aquin: Der Stufenweg zur „vollkommenen Glückseligkeit"^

Thomas von Aquin greift zwar wichtige Denkfiguren der Aristotelischen
Ethik auf, bestätigt aber letztlich die Grundakzentuierungen Augustins.
Insofern ist für ihn die Unterscheidung zwischen der beatitudo imperfecta
des irdischen und der beatitudo perfecta des ewigen Lebens zentral: „Und
deshalb vermag der Mensch in diesem gegenwärtigen Leben nicht in einen
Zustand vollkommenen Glücks zu gelangen."92 Der Mensch ist zwar nach
Aristoteles durch die Tätigkeit seiner Vernunft zu einer Vervollkommnung
im Irdischen und damit zu einer Teilhabe am Göttlichen fähig, doch er
kann diese Tätigkeit nicht kontinuierlich vollziehen und so einen
andauernden Zustand der Glückseligkeit erlangen. Thomas nutzt die
Aristotelischen Vorgaben in geschickter Weise, wenn er die Aussage des Stagiri-
ten, dass alles irdische Glück ein nur menschliches und daher
unvollkommenes Glück ist,93 als Beleg dafür nimmt, dass uns von Gott eine
vollkommene Glückseligkeit in Aussicht gestellt wird, in der wir „wie Engel

Gottes im Himmel"94 sein werden. Jene beatitudo perfecta besteht in
einem Zustand kontinuierlicher Verbundenheit des menschlichen Geistes
mit Gott und übertrifft daher jede Glückseligkeit, die in dieser Welt
erreicht werden kann, auch diejenige, die durch eine möglichst ungestörte
Betrachtung der Wahrheit ermöglicht wird. Wie Augustinus betont auch

91 Vgl. FORSCHNER: Über das Glück des Menschen, 80-106; DERS.: Thomas von Aquin.
München: C.H. Beck 2006, 185-207; KLUXEN, Wolfgang: Philosophische Ethik bei Thomas von
Aquin. 3. Aufl. Hamburg: Meiner 1998, 108-165; WIELAND: Happiness: The Perfection ofMan,
678-680; MCEVOY: Ultimate goods, 261-265; MclNERNY, Ralph: Ethics, in: KRETZMANN, Norman

et al. (eds.): The Cambridge Companion to Aquinas. Cambridge: Cambridge University
Press 2005, 196-216; KLEBER: Glück als Lebensziel-, LEONHARDT: Möglichkeiten und Grenzen
einer Philosophie des Glücks, 133-144; SPEER, Andreas: Das Glück des Menschen (S.th. I-II, qq.
1-5), in: DERS. (Hg.): Thomas von Aquin. Die Summa theologiae. Werkinterpretationen. Berlin:
de Gruyter 2005, 141-167; EICKELSCHULTE, Dietmar: Beatitudo als Prozess. Zur Frage nach dem
Ort der theologischen Ethik bei Thomas von Aquin, in: ENGELHARDT, Paulus (Hg.): Sein und
Ethos. Mainz: Mathias-Grünewald-Verlag 1963,158-185.

92 „Et propter hoc in statu praesentis vitae, perfecta beatitudo ab homine haberi non
potest." (S77i) I-II 3,2. Pars Prima et Prima Secundae, Rom 1952, unter:
http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012; Übers. A.W.).

93 „Wir werden also diejenigen unter den Lebenden glückselig nennen, denen die
genannten Dinge zukommen oder zukommen werden, allerdings glückselig als Menschen." (eL

&' oütco, paicaQÎouç ÈQOùpev tcüv Çcôvtcov otç Ù7iâQX£L K£ù ûnâpf,Et xà Aexöevtcx, paKapiouç
ô' àv0QCÛ7touç. EN I 11, 1101a,19-21; Übers. A.W.). Vgl. KLEBER: Glück als Lebensziel, 93-117;
KLUXEN: Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin, 114-118. Thomas nähert sich der Bestimmung

des „letzten Ziels" des Menschen vor dem Hintergrund der Aristotelischen Ethik,
gelangt aber zu wesentlichen Modifikationen: Das „letzte Ziel" muss zu einer vollkommenen
Verwirklichung des menschlichen Strebens führen und geht folglich über das Menschenmögliche

hinaus. Es kann daher nur eines und nicht Mehreres sein, ist das erste Prinzip
unseres Wollens und stiftet Zusammengehörigkeit unter unseren Handlungen.

94 Mt 22,30.



3« Andreas Woyke

Thomas, dass es in dem durch Krankheit, Alter und Tod bedrohten
irdischen Dasein keine vollgültige Glückseligkeit geben kann. Während es
Aristoteles darum geht, das Maß an Vollkommenheit unter den Bedingungen

der veränderlichen und vergänglichen menschlichen Existenz zu
bestimmen, versucht Thomas herauszustellen, dass unter diesen Bedingungen

gar kein wahres Glück möglich ist.95 Jenen Stellen der Bibel, die den
Gedanken stützen können, dass in diesem Leben Wohlergehen und
Glückseligkeit möglich sind,96 stellt er eine Stelle aus dem Buche Hiob gegen-
über:97„Der Mensch, von der Frau geboren, lebt kurze Zeit und ist mit
Unruhe gesättigt."98 Da die Glückseligkeit aber Unruhe und Elend
ausschließt, scheint fest zu stehen, dass der Mensch in diesem Leben nicht
glückselig werden kann. Thomas löst diesen Widerspruch durch die
Unterscheidung zwischen vollkommenem und unvollkommenem Glück, wobei
letzteres im Sinne einer Teilhabe am Göttlichen in der Immanenz
besteht.99 Das irdische Leben ist durch viele unvermeidliche Übel belastet,
weshalb in ihm ungetrübtes Glück ausgeschlossen ist.100 Die Unmöglichkeit

eines vollkommenen Glücks zeigt sich für Thomas insbesondere
daran, dass alle irdischen Güter vergänglich sind und dass auch unser physisches

Leben endlich ist. Selig sind in diesem Leben also nur diejenigen zu
nennen, die in der Hoffnung leben, dass sie durch Jesus Christus von ihren
Sünden errettet werden und das ewige Leben erwarten können,101 und
diejenigen, die durch Kontemplation zu einer Teilhabe am Göttlichen gefunden

haben. Diese Partizipation bedeutet aber nicht, dass der Mensch als

physisches Wesen in der sinnlich-materiellen Welt zu einer „Schau der
Wesenheit Gottes" (visio divinae essentiae) gelangen könnte.102 Zu einer

95 Thomas folgt Aristoteles darin, dass es durch die Orientierung am Glück formal ein
ultimus finis des menschlichen Lebens gibt, er grenzt sich von ihm aber nicht nur durch
dessen Charakterisierung durch Vollkommenheitskriterien, sondern auch durch den mate-
rialen Bezug auf die visio Dei ab: „Die inhaltliche Interpretation des Glücksbegriffs ist für die
Theologie grundlegend von der Offenbarung bestimmt" (KLEBER: Glück als Lebensziel, 210).

96 Thomas verweist auf Ps 119,1 und Ps 144,15.
97 STh I-II 5,3.
98 Hi 14,if.
99 Während der späte Augustinus einen teleologischen Zusammenhang zwischen

Tugend und Glück bestreitet, betont Thomas den Bezug des sittlichen Lebens auf die jenseitige
Seligkeit (vgl. LEONHARDT: Möglichkeiten und Grenzen einer Philosophie des Glücks, 142-144).

100 STh I-II 5,3 mit Bezug auf De civ. XIX 4-8, wo die verschiedenen Formen der
irdischen Übel näher betrachtet werden.

101 Vgl. Rom 8,24h
102 Vgl. STh I-II 3,8; THOMAS VON AQUIN: Summa contra Gentiles [= ScG] III 47. Hg. und

übers, von K. Allgaier. Darmstadt: WBG 2001, Bd. III, Teil 1. Thomas führt mehrere
Augustinus-Stellen an, die sich zunächst so verstehen lassen, als wäre eine wesenhafte Erkenntnis
Gottes im irdischen Leben möglich. In der Auslegung macht er klar, dass es bei Augustinus
um eine Erkenntnis einzelner Wahrheiten in einem Ähnlichkeitsverhältnis zu Gott als Quell
aller Wahrheiten und nicht um eine Erkenntnis des göttlichen Wesens selbst geht. Auch eine

Erkenntnis der substantiae separatae, die er Averroes und Alexander von Aphrodisias
zuschreibt, lehnt Thomas ab (ScG III 41-45). Hinsichtlich der Debatten über die „Einheit des



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 39

Verähnlichung mit Gott und einer Schau seiner selbst, wovon auch das

Neue Testament spricht, können wir erst im ewigen Leben jenseits der
Bindungen an alles Weltliche gelangen.^ Dadurch wird die Ethik des Aristoteles,

in der Glückseligkeit aktiv und durch Vernunftorientierung in dieser
Welt angestrebt wurde, erweitert durch die Ausrichtung auf ein transzendentes

Endziel, das in der Welt weder vollständig erkannt noch selbsttätig
erreicht werden kann.104 Wie schon Augustinus hält auch Thomas die
Vorstellung, man könne das Glück mit eigenen Kräften erlangen und im
Blick auf die eigene Tugend genießen, für sündhaft, ja für „den Kern der
Sünde"105: „[...] er [der Teufel; A.W.] strebte danach, die vollkommene
Glückseligkeit durch eigene Kraft zu besitzen, was nur Gott zukommt."106

Aristoteles schließt zwar ein Mitwirken des Göttlichen bei der Erlangung

des „guten Lebens" nicht aus, er hält aber theologische Zuschüsse
innerhalb seiner Ethik für unnötig, da er wie alle antiken Denker das

seligmachende und vergöttlichende movens im Menschen selbst findet.107

Auch diese Vorstellung versucht Thomas umzudeuten: Am vernünftigsten
ist es, das Glück von Gott herzuleiten und lediglich noch tolerierbar ist es,

Intellekts" im 13. und 14. Jhd. liegt es demgegenüber nahe, den Erkenntnishorizont des
Menschen entsprechend zu erweitern und eine wesenhafte Erkenntnis Gottes im irdischen Leben
für möglich zu halten, wodurch die Trennung zwischen beatitudo imperfecta und beatitudo
perfecta eingeebnet wird. So heißt es in den Testimonien des Agostino Nifo zu Texten des

Siger von Brabant: „[...] sed Deus est quo omnes felicitantur, quoniam omnes intellectus feli-
citantur intelligendo Deum; sed intellectio qua Deus intelligitur est ipse Deus" (zit. n. SlGER

VON BRABANT: Über die Lehre vom Intellekt nach Aristoteles, 22if.). Vgl. STEEL, Carlos: Siger of
Brabant versus Thomas Aquinas on the Possibility of Knowing the Seperate Substances, in:
AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an
der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte. Berlin: de

Gruyter 2001, 211-231. Dante liefert einen interessanten Ausweg aus diesem Konflikt, wenn er
bestreitet, dass es im irdischen Leben kein natürliches Verlangen nach einem wesenhaften
Wissen um Gott oder die Engel gebe (vgl. DANTE ALIGHIERI: Das Gastmahl III. 15,6-10. Übers,

von Th. RlCKLIN, kommentiert von F. CHENEVAL. Hamburg: Meiner 1998). Hiermit lässt sich
seine Auffassung stützen, dass irdisches und himmlisches Glück voneinander unabhängig
sind: „Et cum omnis natura ad ultimum quendam finem ordinetur, consequitur ut hominis
duplex finis existât: [...] quorum alterum sit finis eius prout corruptibilis est, alterum vero
prout incorruptibilis." (DANTE ALIGHIERI: Monorchia III 15,6. Übers, und hg. von R. IMBACH et
al. Stuttgart: Reclam 2007).

103 „[...] denn wir werden ihn sehen, wie er ist" (1 Joh 3,2). Die Differenz zwischen der

göttlichen Reflexion auf die eigene Wesenheit und ihrer menschlichen Schau drückt Thomas
durch die Verben videre und comprehendere aus.

104 „In other words, perfect human happiness is a single, continuous, eternal activity.
Obviously such an activity is not possible in this life." (WIELAND: Happiness: The Perfection
ofMan, 679).

105 FORSCHNER: Über das Glück des Menschen, 86.
106 „[...] appetiit finalem beatitudinem per suam virtutem habere, quod est proprium Dei."

(STh I 63,3. Deutsche Thomasausgabe. Hg. vom Katholischen Akademikerverband, Bd. 4:
Schöpfung und Engelwerk (I 44-64). Salzburg: Anton Pustet 1936; Übers. A.W.).

107 Vgl. EN I 10.



40 Andreas Woyke

das Glück auf menschliche Tätigkeit zurückzuführen.108 Eine Begründung
der Ethik im Aristotelischen Sinne als praktische Philosophie auf der
Grundlage einer Erkenntnis der Strukturen der Wirklichkeit und des
menschlichen Wesens ist für Thomas unzureichend; sie bedarf einer theologischen

Fundierung durch das Vertrauen auf die Gewissheit der christlichen
Heilsbotschaft. Deshalb votiert er letztlich auch für eine Überordnung des
Glaubens gegenüber dem Erkennen und der Philosophie: „Keiner der
Philosophen konnte vor der Ankunft Christi mit all seinem Bemühen so viel
über Gott und die Notwendigkeiten, die zum ewigen Leben führen, wissen
wie es eine alte Frau nach der Ankunft Christi durch den Glauben weiß."109

Thomas findet zwar die Aristotelische Identifikation der höchsten Form
der Glückseligkeit mit der kontemplativen Betrachtung der Welt auch in
den biblischen Texten wieder110 und scheut sich im Bezug darauf nicht, den
Zustand der Seligen im Himmel „nach dem [...] Modell des Glücks
bedürfnisenthobener Theoria zu denken",111 aber er verortet sie jenseits der Welt
und jenseits des dem Menschen Möglichen. Er versteht alle Geschöpfe als

hingeordnet auf Gott, wobei alle geistigen Geschöpfe zur Ähnlichkeit mit
ihm durch aktive Erkenntnis gelangen: „Gott zu erkennen ist also das
letzte Ziel jeder geistigen Substanz."112 Alles, was um eines anderen willen
erstrebt wird, ist letztlich nur um dessen willen da, was um seiner selbst
willen erstrebt wird. In allen praktischen Wissenschaften und Tätigkeiten
ist eigentlich nicht das Wissen das Ziel, sondern ein konkretes Handeln; in
der theoretischen Betrachtung dagegen wird das Wissen um seiner selbst
willen angestrebt. Die Metaphysik als philosophia prima, deren letztes Ziel

108 THOMAS von AQUIN: Sententia libri Ethicorum I 14. Rom 1969; unter:
http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012. Gemäß der Unterscheidung von
Wilhelm von Auxerre zwischen beatitudo imperfecta und beatitudo perfecta kann alles Glück
im Irdischen für Thomas nur unvollkommen sein, er erkennt aber im Sinne des Aristoteles
an, dass es sich dabei wirklich um Glück handelt. Mclnerny betont, dass sich christliches
und Aristotelisches Glücksverständnis nicht gegensätzlich, sondern komplementär zueinander

verhalten, da es in beiden Fällen um das Erreichen eines „letzten Ziels" geht (MclNERNY:
Ethics, 212-214). Die beiden von Aristoteles erwogenen Möglichkeiten - „theoretisches" und
„praktisches Leben" - sind dann zwei Varianten, wie man im Irdischen das unvollkommene
Glück anstreben kann. Während allerdings Aristoteles die Pluralität gegebener Lebensorientierungen

anerkennt, findet bei Thomas und anderen mittelalterlichen Denkern eine zunehmende

Verengung auf das kontemplative Lebensideal statt (vgl. KLUXEN: Philosophische
Ethik bei Thomas von Aquin, 130-144, 157-165).

109 „[...] nullus philosophorum ante adventum Christi cum toto conatu suo potuit tantum
scire de deo et de necessariis ad vitam aeternam, quantum post adventum Christi seit una
vetula per fidem." (THOMAS VON AQUIN: Expositio in Symbolum Apostolorum, Prooemium.
Turin: Marietti 1953; unter: http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012; Übers.

A.W.).
110 Vgl. Mt 5,8; i8,iof.; 22,3of.; Joh i7,3fi; 1 Joh 3,2f.; 1 Kor i3,i2f.
111 FORSCHNER: Über das Glück des Menschen, 89.
112 „Intelligere igitur Deum est ultimus finis omnis intellectualis substantiae" (ScG III 25).



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 41

die Erkenntnis Gottes ist,"3 liefert die Grundlage für alle theoretischen
Wissenschaften, sodass alle Kontemplation auf die Betrachtung Gottes
ausgerichtet wird. Thomas folgt der Auffassung des Aristoteles,"4 dass alle
Menschen danach streben, die Ursachen dessen zu erkennen, was sie
wahrnehmen,115 und verknüpft sie mit der Folgerung, alle Partikularursachen

auf eine universelle erste Ursache zurückzuführen,1'6 die mit dem
christlichen Schöpfergott identifiziert wird. Auch auf diesem Wege ergibt
sich für ihn, dass das letzte Ziel des Menschen die Gotteserkenntnis ist:
„Also genügt zur menschlichen Glückseligkeit [...] nicht die Erkenntnis
irgendeines Erkennbaren, sondern nur die Erkenntnis Gottes, die als das
letzte Ziel das natürliche Verlangen stillt."u7 Die höchste Glückseligkeit
finden wir nach Thomas weder in den äußeren Dingen, noch in der
Gesundheit des Leibes, der Tugendhaftigkeit der Seele oder in Kunst und
Klugheit,118 sondern allein „in der Betrachtung der Wahrheit im Sinne der
Betrachtung des Göttlichen".u9 Doch alle contemplatio Dei im Irdischen
erweist sich als defizitär: Die Gotteserkenntnis durch natürlichen Vernunftgebrauch

bleibt unbestimmt und daher unvollkommen.120 Auch die
Gotteserkenntnis durch philosophische Beweisführung ist unzureichend, da sie

nur wenigen offen steht und letztlich nicht zu einem endgültigen Resultat
gelangen kann.121 Selbst die Gotteserkenntnis durch den Glauben kann
nicht zur wahren Glückseligkeit führen, weil das Bild Gottes, welches der
Glaube vermittelt, nicht mehr vollständig erkannt werden kann: „Durch
die Glaubenserkenntnis aber wird eine Glaubenssache dem Verstand nicht

u3 Auch hier bezieht sich Thomas sehr geschickt auf Aristoteles (Metaphysik [= Met.] I 2,

9838,5-11; ed. W.D. ROSS. Oxford: Oxford University Press 1997), welcher die TtQhnT) cfnAoaotjiux als

0£ia tcüv È7tiaxr|(ràjv bezeichnet. Er begründet dies damit, dass sie der göttlichen Tätigkeit
am meisten entspricht und ihr Gegenstand das Göttliche selbst ist. Der Stagirit spricht von
Gott als Ursache und Ursprung von allem (aitia Kai àçxf| rtäaiv) im Sinne eines abstrakten
Prinzips, das der Quell von aller Bewegung und Veränderung im Kosmos ist und dem sich
alles Seiende durch seine Eigentätigkeit zu verähnlichen sucht. Das Seiende ist aber weder
von diesem Prinzip erschaffen noch erschöpft sich seine teleologische Verfasstheit in der

Hinordnung auf den „Ersten Beweger". Für den Aquinaten ist dagegen Gott der christliche
Schöpfergott, welcher der von ihm erschaffenen Welt radikal überlegen ist und jenseits der
natürlichen Ordnung steht.

"4 Met. 11, 9808,21-24.
"5 ScG III 25.
116 Bei Aristoteles heißt es: „Denn wir sagen dann, dass wir ein Wissen über etwas besitzen,

wenn wir der Auffassung sind, die erste Ursache davon zu kennen." (töte yàç eL&évai tjiapèv
EKaaTov, ÖTav Tijv 7tQCJTqv actiav oicô|t£0a yvcoptijeiv (Met. I 3, 983a,25h; Übers. A.W.). Er
meint damit die jeweils erste Ursache eines konkreten Seienden, während Thomas auf die
universelle Erstursache qua Gott schließt.

«7 ScG III 25.
118 Vgl. ScG III 27-36 und 38-47.
"9 ScG III 37.
120 ScG III 38.
121 ScG III 39.



42 Andreas Woyke

vollkommen vergegenwärtigt: denn der Glaube handelt von Abwesendem,
nicht von Gegenwärtigem."122 Durch seine Bindung an das Leibliche ist es
dem Menschen verwehrt, im irdischen Leben Gott in seiner Wesenheit zu
schauen,123 was auch in der Bibel ausgedrückt wird, wenn es dort heißt:
„Der Mensch wird mich nicht schauen und am Leben bleiben."124 Wenn
davon gesprochen wird, dass besonders Begabte Gott geschaut haben, so
ist dies nicht im Sinne einer vollständigen Erkenntnis, sondern im Sinne
bildhafter Vorstellung zu verstehen. Autoritativer Beleg ist das in der
mittelalterlichen Philosophie häufig zitierte und kommentierte Bibelwort:
„Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunklen Wort, dann aber
von Angesicht zu Angesicht."125 Das Erreichen der Gotteserkenntnis als des
letzten Zieles und damit die beatitudo perfecta sind dem Menschen im
irdischen Leben also gänzlich verwehrt: „Niemand also ist in diesem Leben
glücklich. [...] Der Mensch erlangt also nicht in diesem Leben die
Glückseligkeit [...]. Notwendig erlangt er sie also nach diesem Leben."126
Entscheidend dafür ist neben der notwendigen Unvollkommenheit unseres
Erkennens die Bedrohtheit all unserer irdischen Errungenschaften durch
Verlust, Trauer, Krankheit und schließlich den Tod. Gemäß dem Aristotelischen

Argument, dass die Natur nichts umsonst tut,127 schließt Thomas
aus, dass unser natürliches Verlangen nach der beatitudo perfecta ins Leere

greifen könnte und wir uns mit einer temporären beatitudo imperfecta
begnügen müssten. Gerade die Beschränktheit unserer Vernunft verweist uns
auf die Hoffnung, die in der göttlichen Heilsbotschaft liegt.128 Die himmlische

Glückseligkeit ist zwar im Sinne ihres Erlangens etwas, dass der
Seele als Zustand zugehört, sie gründet aber letztlich in Gott als dem
allerhöchsten Guten (summum bonum) und dem Quell aller Vollkommenheit.1^

Vollkommenes Glück kann nur realisiert werden in der Zuwendung
zu Gott und der Aktualisierung der visio Dei nach dem Heraustritt der
Seele aus den Bindungen ans Irdische. Nur dann verwirklicht der Mensch
vollgültig sein Wesen als imago Dei, in dem sich verständige Anschauung,
Wahlfreiheit und Selbstmächtigkeit versammeln:^ „Der Mensch ist Bild

122 ScG III 40 mit Verweis auf 2 Kor 5,6k
123 ScG III 47.
124 Ex 33,2of.
125 1 Kor 13,12.
126 „Non est igitur aliquis in hac vita felix. [...] Ergo homo non consequitur felicitatem,

prout est finis proprius eius [...]. Oportet ergo quod consequatur post hanc vitam." (ScG III
48).

127 ARISTOTELES: De caelo II 1, 291b,13; ed. DJ. ALLAN. Oxford: Oxford University Press

!973-
128 STh I-II 69,2.
129 STh I-II 2,7; vgl. SPEER: Das Glück des Menschen, 155-161; EICKELSCHULTE: Beatitudo als

Prozess, 177-185.
t?0 STh II Prologus.



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 43

Gottes im prägnanten Sinn erst dann, wenn Gott im Wissen des Menschen
adäquat zur Darstellung kommt."1?1

Diejenigen Denker, die eine Verwirklichung der Glückseligkeit im
irdischen Leben und ohne Annahme einer Unsterblichkeit der Seele für möglich

hielten - wie Aristoteles selbst, Alexander von Aphrodisias und Averroes

- können für Thomas nur der Schwermut verfallen und nicht wirklich
glückselig werden: „Die Glückseligkeit aber wird am meisten begehrt und
geliebt. Also zieht ihr Verlust am meisten Trauer nach sich. Sollte aber die
letzte Glückseligkeit in diesem Leben sein, so ginge sie sicher verloren,
wenigstens im Tode. [...] Immer also wird eine solche Glückseligkeit von
Natur aus Trauer in sich haben."1?2 Nur die, welche durch die
Menschwerdung Jesu Christi in ihrer Hoffnung auf das ewige Leben bestärkt wurden,

können in zureichender Weise den Weg zur Seligkeit beschreiten.1??
Aufschlussreich ist hier eine Stelle aus dem Kommentar zum zweiten Buch
der Sentenzen des Petrus Lombardus:^ Thomas legt dort die folgende
Passage aus dem Buch Kohelet aus: „Alle Wasser laufen ins Meer, doch
wird das Meer nicht voller; an den Ort, dahin sie fließen, fließen sie immer
wieder."1?? Seine Interpretation geht über den Pessimismus dieses
Abschnitts hinaus und nimmt ihn als Hinweis auf das Mysterium der
Inkarnation und die zentrale Stellung des Menschen innerhalb der Schöpfung.
In den Wassern, von denen der Prediger spricht, sieht Thomas dasjenige,
was Gott in Form von Sein, Leben und Erkennen seinen Geschöpfen
mitgeteilt hat; der Ort, an dem sie entspringen, ist also Gott selbst. In den
anderen Geschöpfen sind diese Wasser nur getrennt und unvollkommen
verwirklicht, während sie im Menschen zusammen auftreten. Der Mensch
vermittelt zwischen geistigen und körperlichen Naturen, weshalb die
Verbindung des menschlichen mit dem göttlichen Wesen im Akt der Inkarnation

Jesu Christi eine Rückführung aller göttlichen Gaben zu ihrem
Ursprung und eine Erlösung der gesamten Welt in Aussicht stellt: „Wenn
daher die menschliche Natur durch das Geheimnis der Menschwerdung
mit Gott verbunden ist, werden alle Wasser natürlicher Güter auf ihren
Ursprung zurückgelenkt sein und zu ihm zurückkehren."1?6 Die
Menschwerdung Gottes zeigt dem Menschen nicht nur seine besondere Würde, sie

liefert den Beleg dafür, dass sein Verlangen nach dem wahrhaft Guten, das

'?* FORSCHNER: Über das Glück des Menschen, 102.

U2 ScG III 48 (Übers, leicht verändert).
'?? Vgl. STh I 2, Prologus.
!?4 THOMAS VON AquiN: Supra libros Sententiarum III Prologus. Paris: Lethielleux 1956;

unter: http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012.
2?5 Koh 1,7.
'?6 „Et ideo quando humana natura per Incarnationis mysterium Deo coniuncta est, omnia

flumina naturalium bonitatum ad suum principium reflexa redierunt." (Supra libros
Sententiarum III Prologus; Übers. A.W.).



44 Andreas Woyke

im irdischen Leben nur unzureichend gestillt werden kann/37 in der
Vereinigung mit dem Göttlichen seine Erfüllung finden wird. Der unermess-
liche Abstand des Menschen von Gott könnte zur Auffassung verleiten,
dass ein solcher Zustand und damit auch die wahre Glückseligkeit unmöglich

erreicht werden können. Dies würde bedeuten, dass der Mensch in
seiner Suche nach der beatitudo verzweifeln müsste und in dieser
Verzweiflung gefangen bliebe: „Dadurch aber, dass Gott die menschliche
Natur in einer Person mit sich vereinen wollte, wird dem Menschen in
eindrücklichster Weise gezeigt, dass er sich durch die Vernunft mit Gott
vereinen kann, wenn er ihn unmittelbar schauen wird."^ Das Beispiel Christi
bringt die Menschen dahin, alle Bindungen an irdische Glücksgüter zu
verwerfen, sich von falschen Verehrungen abzuwenden und sich allein der
Hoffnung der von ihm versprochenen Seligkeit zu überlassen.*39

Thomas von Aquin setzt sich vertieft mit der Aristotelischen Ethik
auseinander und entwickelt eine systematische Glückslehre, innerhalb derer
er antike Philosophie und christliche Theologie miteinander zu vermitteln
versucht. Als Aristoteliker betont er die Orientierung an der Vernunft und
setzt sich damit vom Fideismus des späten Augustinus ab. Die ausführliche

Auseinandersetzung mit den verschiedenen Argumenten für eine
Erkenntnis Gottes und der getrennten Substanzen im irdischen Leben in der
Summa contra Gentiles belegt Thomas' großes Interesse an einem
philosophisch zugänglichen Weg zur Glückseligkeit.h° Dennoch tritt er der an
Averroes orientierten Vorstellung entgegen, wir könnten als Vernunftwesen

zu einer Konjunktion mit dem intellectus agens gelangen und so
einen umfassenden Glückszustand erreichen.1^ Das durch Kontemplation
und sittliches Handeln zugängliche Glück ist für Thomas unvollkommen,
aber es ist nicht nur eine Täuschung wie für den späten Augustinus/42
sondern tatsächlich Glück und steht in einer partizipativen Beziehung zur
himmlischen Seligkeit.H3 Er schränkt allerdings auch die Möglichkeiten

!37 STh I-II 2, 8.
n8 „Per hoc autem quod Deus humanam naturam sibi unire voluit in persona, evidentis-

sime hominibus demonstratur quod homo per intellectum Deo potest uniri, ipsum immediate
videndo." (ScG IV 54; Übers. A.W.)

J39 Vgl. Kol 3,1-17
'4° ScG III 38-48; vgl. STEEL, Carlos: Medieval Philosophy: an Impossible Project? Thomas

Aquinas and the "Averroistic" Ideal of Happiness, in: AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Was ist
Philosophie im Mittelalter? Berlin: de Gruyter 1998, 152-174.

'41 „Homo [...] assimilatur Deo in hoc quod est omnia entia quoquo modo, et sciens ea

quoqo modo; entia enim nichil aliud sunt nisi scientia eius, neque causa entium est aliud
nisi scientia eius. Et quam mirabilis est iste ordo, et quam extraneus est iste modus essendi!"
(AVERROES: Großer Kommentar zum Buch der Seele 36, in: Über den Intellekt, 280L).

142 Vgl. De civ. XIX 4.
43 Thomas nähert sich insofern den „radikalen Aristotelikern" an: Das philosophische

Leben wird zum Königsweg zum irdischen Glück stilisiert und die himmlische Glückseligkeit
wird als Erfüllung eines intellektualistisch verstandenen Glückszustandes gedeutet. Auch
Darge stützt die Auffassung, dass es große Parallelen zwischen den Glückslehren von Tho-



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 45

der Vernunftautonomie ein und verlagert die wahre Glückseligkeit in die
Transzendenz des ewigen Lebens: „Sofern aber diese Erkenntnis in uns
nach diesem Leben zur Vollkommenheit gelangt, wird der Mensch
vollkommen glücklich gemäß jenes Spruches des Evangeliums: ,Dies ist das

ewige Leben, dass sie dich, Gott, den wahren und einen erkennen.'"1« Über
alle Vernunftorientierung hinaus ist auch für Thomas der Glaube an Jesus
Christus notwendige Bedingung der wahren Glückseligkeit.*45 Einen völlig
autonomen Zugang zur beatitudo perfecta lehnt er wie Augustinus ab und
vergleicht ein solches Streben mit dem satanischen Wunsch, so zu sein wie
Gott.nü

V. Schlussbetrachtung

Seit dem 4. nachchristlichen Jahrhundert verliert die antike Philosophie
sukzessive ihre universelle WeltdeutungskompetenzH7 und Selbstständig-

mas und Boethius gibt (DARGE: Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?, 12-15).
Allein schon wegen der sehr unterschiedlichen Textbasis kann man m. E. aber nicht ernsthaft

behaupten, dass sie „dasselbe Modell diesseitigen [...] Glücks" vertreten würden (14). An
anderen Stellen distanziert sich Thomas im Übrigen von einem zu starken Intellektualismus:
„[...] our capacity to enjoy the ,lumen gloriae' through which we shall see God in eternal life
does not correspond to the degree of our knowledge, and certainly not to our level of
philosophical speculation, but to the degree of our love" (STEEL: Medieval Philosophy: an Impossible

Project?, 173).

x44 „Secundum autem quod haec cognitio in nobis perficitur post hanc vitam, homo
perfecte beatus constituitur secundum illud Evangelii: ,Haec est vita aeterna, ut cognoscant
te deum verum unum." (THOMAS VON AQUIN: Super librum De causis, Prooemium (mit Bezug
auf Joh 17,3)- Fribourg: Société Philosophique 1954; unter:
http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012). Thomas und andere mittelalterliche

Autoren deuten die Bildersprache der Bibel mit dem Begriffsrepertoire der antiken
Philosophie. „Himmelreich", „Schau Gottes" und ähnliche Ausdrücke lassen sich allerdings
auch ohne abstrakten Transzendenzbezug auslegen. Bei Nietzsche heißt es: „Das .Himmel¬
reich' ist ein Zustand des Herzens - nicht Etwas, das ,über der Erde' oder ,nach dem Tod'
kommt. [...] Das .Reich Gottes' ist nichts, das man erwartet; es hat kein Gestern und kein
Übermorgen, es kommt nicht in .tausend Jahren' - es ist eine Erfahrung an einem Herzen; es

ist überall da, es ist nirgends da [...] Dieser ,frohe Botschafter' starb wie er lebte, wie er
lehrte - nicht um ,die Menschen zu erlösen', sondern um zu zeigen, wie man zu leben hat."
(NIETZSCHE, Friedrich: Der Antichrist 34h Kritische Studienausgabe in 15 Bd., hg. von G.

COLLI et al., 2. Aufl. München: dtv/de Gruyter 1988, Bd. 6, 207). Die Auffassung, dass das

„Reich Gottes" nichts Überirdisches, sondern eher eine Geisteshaltung ist, kann man auch
mit Passagen aus der Bibel stützen, etwa wenn es Lk 17,21h heißt: „Denn sehet, das Reich
Gottes ist inwendig in euch." (lôoû yàç, f] pacnÀELa toü Geoü èvxàç ûpwv ècttlv.).

H5 Bei seiner Betrachtung der im irdischen Leben möglichen Gotteserkenntnis stellt
Thomas eine Rangfolge auf, in der das unbestimmte Gottesbild, welches die natürliche
Vernunft vermittelt, die niedrigste Stufe einnimmt. Als höher stehend weist er die Gotteserkenntnis

durch philosophische Beweisführung aus, die wiederum - in gewisser Hinsicht (ad
aliquid) - durch die Gotteserkenntnis, die man durch den Glauben hat, übertroffen wird
(ScG III 38-40).

Hü Vgl. STh I 63,3.
H7 Vgl. Met. IV 2, 1004a,2-6.



46 Andreas Woyke

keit und gerät in ein schwieriges Abhängigkeitsverhältnis zum christlichen
Offenbarungsglauben. In der mittelalterlichen Philosophie stößt man
allerdings auf viele originelle Entwürfe und ein Maß an Rationalität und
gedanklicher Schärfe, das jeder klischeehaften Sicht dieser Zeit
widerspricht. Entscheidend ist von Anfang an das Bemühen um eine Vermittlung

der antiken Philosophie mit den christlichen Glaubenssätzen.
Hinsichtlich der Frage nach dem Glück ist die Unterscheidung zwischen der
beatitudo imperfecta des irdischen Lebens und der beatitudo perfecta des

jenseitigen Lebens von zentraler Bedeutung, wobei die vollkommene
Glückseligkeit nur durch die Gnade Gottes und den Glauben an eine
Erlösung von den irdischen Übeln zugänglich ist. Es ist insbesondere Thomas

von Aquin, der in der Auseinandersetzung mit der Aristotelischen
Ethik eine für die Folgezeit wichtige Fundierung der christlichen Auffassung

vom glücklichen Leben liefert. Im Unterschied zu Augustinus rückt
er das Motiv der Gotteserkenntnis stärker in den Vordergrund, eine selbsttätige

Begründung der Glückseligkeit - wie sie die antiken Denker forderten

- weist er jedoch ähnlich vehement zurück.
Das neuzeitliche Denken ist stark durch die christliche Tendenz zur

Verlagerung des Lebenssinns aus der sinnlich-materiellen Welt in ein
transzendentes Jenseits bestimmt, weshalb der neuzeitliche Begriff von
„Freiheit" als Idee einer „Befreiung von der Negativität des Seins"»48

interpretiert werden kann. Eine zumindest partielle Erfüllung dieses Freiheitsstrebens

im Irdischen wird von Descartes, Bacon und anderen mit dem
erwarteten gesellschaftlichen Fortschritt durch die Anwendung
naturwissenschaftlich-technischen Wissens verknüpft.H9 Bei Kant ist die
Glückseligkeit nur mehr der letzte Zweck des Menschen als Naturwesen, sein
eigentlicher Zweck als freies Wesen besteht darin, zum Zweck der Natur
zu werden, indem er sie kulturschaffend umgestaltet.^0 Das autonome
Subjekt verliert sukzessive das Vertrauen in die Schöpfungsordnung,
konzentriert sich verstärkt auf seine eigenen Kräften und bemüht sich

H8 BRANDNER, Reinhard: Natur und Subjektivität. Zum Verständnis des Menschseins im
Anschluss an Schellings Grundlegung der Naturphilosophie. Würzburg: Königshausen &
Neumann 2002, 11.

'49 Joachim von Fiore liefert mit seinen von der christlichen Eschatologie inspirierten ge-
schichtsphilosophischen Spekulationen einen wichtigen Hintergrund für die spätere
neuzeitliche Fortschrittsemphase (vgl. MCEVOY: Ultimate goods, zyyf.). Bei Löwith heißt es: „Es
gäbe weder eine amerikanische und französische, noch eine russische Revolution ohne die
Idee des Fortschritts, und es gäbe keine Idee des weltlichen Fortschreitens zu einer Erfüllung

ohne den ursprünglichen Glauben an ein Reich Gottes [...]." (LÖWITH, Karl:
Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie.
Stuttgart: J.B. Metzler 2004, 227f.).

y0 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, B 391. Werkausgabe. Hg. von W. WlE-
SCHEDEL. 5. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, Bd. 10.

'51 Vgl. BLUMENBERG, Hans: Die Legitimität der Neuzeit. 4. Aufl. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2007, 205-233.



Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt 47

darum, Kontrolle über das eigene Dasein zu erlangen. Das für eine christliche

Lebensorientierung mit unterschiedlicher Vehemenz bekräftigte
sacrificium intellectus wird zunehmend zurückgewiesen und durch die
Forderung nach einer konsequenten rationalen Lebensorientierung
ersetzt.^ Da diese Restitution einer umfassenden Vernunftorientierung
allerdings weitgehend „konstruktivistisch" durch die Setzungen des
Subjekts erfolgt und sich kaum um Rückbindungen im Sinne einer Einbettung
des menschlichen Lebens in einen als vernünftig begriffenen Kosmos
bemüht, spielen Bezüge zu soteriologischen Vorstellungen nach wie vor
eine wichtige Rolle. Insofern ist es nicht verwunderlich, dass der emphatische

Freiheitsbegriff neuzeitlicher Denker häufig eng mit einem Sprung
in die Transzendenz verbunden ist. Durch die neuzeitliche
Fortschrittsprogrammatik gehen das Ideal rationaler Kontrolle und soteriologische
Motive eine bis heute wirksame Verschränkung ein, deren destruktive
Folgen eindringlich in den Romanen von Michel Flouellebecq gezeigt
werden.^ Er verweist auf das Paradoxon, dass dem spätmodernen Menschen
eigentlich längst der Glaube an Fortschritt und Heil abhanden gekommen
ist, dass er aber dennoch verzweifelt und mit zunehmender Radikalität
versucht, sich und seine Lebensumstände zu „verbessern". Der
mittelalterliche Mensch war zutiefst davon überzeugt, dass er in einer vernünftig
geregelten und auf göttlichem Ratschluss gründenden Welt lebt. Er war
aber auch nicht blind gegenüber den vielfältigen Verwerfungen, der
Gewalt und dem Unrecht, mit dem er in seinem Leben und in der politischen
Sphäre konfrontiert wurde. Hieraus erwachsende Frustrationen regten
insofern auch dazu an, Erwägungen über konkrete gesellschaftlich-politische
Verbesserungen anzustellen. Über die Unerfüllbarkeit der wahren
Glückseligkeit im Irdischen bestand aber weitgehend Konsens: „But regarding
realization of the ultimate human good of beatitude, medieval thought
could for the most part be described as realistically otherworldly and
theocentric in character."^

152 Vgl. WOYKE, Andreas: Primat des Rationalen und Gestaltung des menschlichen Lebens
in der neuzeitlichen Philosophie und Überlegungen zu modernen Ambivalenzen, in: Salzburger
Jahrbuch für Philosophie 56 (2011) 37-67.

>53 Vgl. WOYKE, Andreas: Die Romane von Michel Houellebecq als literarischer Hintergrund

für die Bewertung technologischer Perfektionierungsideale, in: COENEN, Christopher et
al. (Hgg.): Die Debatte über „Human Enhancement" - Historische, philosophische und ethische

Aspekte der technologischen Verbesserung des Menschen. Bielefeld: transcript 2010, 235-
259.

*54 McEvOY: Ultimate goods, 274.



48 Andreas Woyke

Zusammenfassung
Das antike Verständnis vom Glück ist auf das irdische Leben, die menschliche

Autonomie und eine rationale Orientierung bezogen. Christliche Denker

knüpfen an zentrale Aspekte der antiken Philosophie an, betonen aber
auch die Gegensätze zu einer religiös begründeten Ethik. Entscheidend sind
die Unvollkommenheit alles irdischen Glücks, die Bedeutung des Glaubens
und die Abhängigkeit aller menschlichen Entscheidungen und Handlungen
von der Gnade Gottes. Der Aufsatz gibt einen Überblick zu mittelalterlichen
Glückskonzepten und liefert ausführlichere Interpretationen zu Augustinus
und Thomas von Aquin. Abschließend werden Bezüge zu neuzeitlichen und
modernen Entwicklungen hergestellt.

Abstract: The locating of beatitude beyond this world in medieval Christian

thinking
The ancient understanding of happiness is related to earthly life, human

autonomy and a rational orientation. Christian thinkers refer to central
aspects of ancient philosophy, but emphasize also the contrasts to a

religiously founded ethics. Decisive are the imperfection of all earthly happiness,

the importance offaith and the dependency ofall human decisions and
actions on the mercy of God. The paper gives an overview of medieval
concepts of happiness and provides more detailed interpretations of Augustine
and Thomas Aquinas. Finally relationships are established to modern
developments.


	Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt im christlich-mittelalterlichen Denken

