Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt im christlich-
mittelalterlichen Denken

Autor: Woyke, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS WOYKE

Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der
Welt im christlich-mittelalterlichen Denken**

I. ANTIKE UND CHRISTLICHE GLUCKSKONZEPTE

In der antiken Philosophie wird die Frage nach der Méglichkeit von Gliick
im Wesentlichen immanentistisch, intellektualistisch und autonomistisch
beantwortet: Der Mensch kann gliickselig nur in dieser Welt, hinsichtlich
der Besinnung auf seine Vernunft und durch eigene Tatigkeit werden.
Auch Platon, Plotin und anderen Neuplatonikern geht es darum, Wege zur
Realisierung von Gliick innerhalb des gefihrdeten und endlichen Lebens
aufzuzeigen. Gerade beim frithen Platon finden wir ein starkes Motiv der
Weltflucht,2 doch sowohl die Vorstellung der Transzendenz als auch die
Idee eines Zusammenhangs zwischen der Lebensfiihrung und der ,Quali-
tat“ des jenseitigen Lebens haben den Charakter verniinftiger Annahmen’,
die als philosophische Mythen der Orientierung im irdischen Leben die-
nen sollen. Sie unterscheiden sich daher grundsatzlich von den christli-
chen Glaubenssitzen vom gottlichen Weltgericht und vom ewigen Leben.
In den spdteren Dialogen wird das Motiv der Weltflucht durch das Be-
mithen relativiert, durch eine ,Umwendung der Seele“ zur Erkenntnis der
,<Idee des Guten“* und eine Veredelung erotischer und &dsthetischer Stre-

* Ich danke einem anonymen Gutachter der FZPhTh fiir Hinweise zur Uberarbeitung
und Erweiterung meines Aufsatzes

1 Vgl. WOYKE, Andreas: Die Entwicklung einer aprozessualen Welt- und Naturdeutung.
Von einem Problem der Chemiedidaktik zu einer Rekonstruktion der abendldndischen Geistes-
geschichte vom Mythos bis zur Moderne. Saarbriicken: VDM 2007, 434-446.

2 Es liegt auf der Hand, dass der Tod von dem Philosophen als eine positive Bedingung
fir den Zugang zur Seinsweise hoherer Einsichten proklamiert wird.“ (SLOTERDIJK, Peter:
Weltfremdheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 174). Sloterdijk bezieht sich hier auf die be-
rihmte These, dass der Philosoph danach strebt, ,zu sterben oder tot zu sein.“ (PLATON:
Phaidon [= Phaid.], 64a; Opera, Tomus I, ed. I. BURNET. Oxford: Oxford University Press
1961). Es sollte allerdings bedacht werden, dass Platon hier vor allem eine Art von vorwegge-
nommenem Tod i. S. einer moglichst weitreichenden Unabhangigkeit des Geistes vom
Korper meint (vgl. HADOT, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerztien
der Weisheit. Ubers. von 1. Hadot et al. 2. Aufl. Frankfurt a.M.: S. Fischer 2005, 29-37). Das
»Denken an den Tod“ wird dann eine Bedingung zur Ermoéglichung von Freiheit: ,,Qui mori
didicit, servire dedidicit [...].“ (SENECA: Epistulae morales 26,10; Philosophische Schriften. Bd.
111, Gibers. und hg. von M. ROSENBACH. Darmstadt: WBG 1999).

3 Vgl. Phaid., 114d-115a.

4 Vgl. Politeia [= Pol.], 514a-518b; Opera, Tomus IV, ed. I. BURNET. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 1962.



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 21

bungen zur hdchsten Form der Gliickseligkeit im Irdischen zu finden.s
Plotin sieht zwar das eigentliche Ziel der menschlichen Seele in ihrem Auf-
stieg zum Einen, welcher vollgiiltig erst nach dem physischen Tod méglich
ist,6 doch er differenziert nicht explizit zwischen irdischem und tiberirdi-
schem Gliick und lehnt eine Quantifizierbarkeit der Gliickseligkeit ganz-
lich ab.7 Insofern ist sein Bild von der Heimkehr der Seele zu ihrem Ur-
sprung weit eher im Sinne einer Riickkehr zum Weltengrund3 als im Sinne
eines Ubergangs in eine weltentriickte Transzendenz zu verstehen.o Bei
Aristoteles und den Vertretern der hellenistischen Philosophie sucht man
den Gedanken eines jenseitigen Gliicks vollig vergebens; gerade fiir
letztere werden die Befreiung von der Furcht vor Schmerz, Krankheit und
Tod und die Entwicklung einer an der Vernunft orientierten Existenz zu
zentralen Aspekten gliickseligen Lebens. Wenn Aristoteles die vollendete
Gliickseligkeit mit der kontemplativen Tatigkeit der Vernunft verkniipft,
die dem Gottlichen im Menschen Wirklichkeit verleiht, gibt er einer all-
gemeinen Auffassung der griechischen Philosophie Ausdruck, die sich
nicht nur bei Platon und den Neuplatonikern, sondern auch in der Stoa,
im Epikureismus, im Skeptizismus und sogar bei den Kynikern findet. Mit
diesem ,Intellektualismus® ist auch die Betonung der Eigenaktivitat des
Menschen bei der Konstitution des ,guten Lebens® verkniipft. Fiir Aristo-
teles verdient zwar die Gliickseligkeit als bestes der menschlichen Giiter

5 Vgl. WOYKE, Andreas: Antike Konzepte einer euddmonistischen Ethik und ihre Beziehun-
gen zum mythischen Gliicksverstindnis - Exemplarische Interpretationen zu Platon, Aristote-
les, Epikur und Plotin, in: Perspektiven der Philosophie 35 (2009) 67-113, hier 72-80; NUSS-
BAUM, Martha C.: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philoso-
phy. Cambridge: Cambridge University Press 2007, 165-233.

6 Fiir den Aufstieg zur Erkenntnis des Einen ist bei Plotin wie bei Platon eine ,Reini-
gung“ von den Bindungen an das Sinnlich-Leibliche erforderlich. Dennoch bildet unsere Leiblich-
keit den Ausgangspunkt einer solchen Umformung des Selbst, sodass der Suizid nur eine
Option fiir ausweglose Situationen sein kann (vgl. PLOTIN: Enneade I 4 [46] 16; Schriften, Bd.
V, hg. und iibers. von R. HARDER et al. Hamburg: Meiner 1960).

7 Vgl. Enneade 1 5 [36]; Schriften, Bd. III, hg. und tbers. von R. HARDER et al. Hamburg:
Meiner 1964.

8 Vgl. Enneade 1V 8 [6]; Schriften, Bd. I, hg. und iibers. von R. HARDER. Hamburg: Meiner
1956.

9 Vgl. WOYKE: Antike Konzepte einer euddmonistischen Ethik, 100-107; BEIERWALTES,
Werner: Procliana. Spdtantikes Denken und seine Spuren. Frankfurt a. M.: Klostermann 2007,
25-60. Die Flucht vor den Bindungen an die Welt, die Platon im Theaitetos mit dem Gedan-
ken einer ,Andhnlichung an Gott" (6poiwoig Be@; 176b; Opera, Tomus I, ed. I. BURNET. Ox-
ford: Oxford University Press 1961) verbindet, ist nach Plotin keine, die wir mit den Fiiflen
antreten oder fiir die wir ein Fahrzeug riisten miissen, sie besteht vielmehr darin, ,gleichsam
die Augen [zu] schlieflen und ein anderes Gesicht statt des alten in dir [zu] erwecken [...]*
(olov pvoavta 6Yv GAANV aAda&aoBal kai avegyeioan; Enneade 1 6 [1] 8,26f.; Schriften,
Bd. [, hg. und tibers. von R. HARDER. Hamburg: Meiner 1956).

10 ARISTOTELES: Ethica Nicomachea [= EN], X 7; ed. I. BYWATER. Oxford: Oxford Univer-
sity Press 1962.



22 Andreas Woyke

,das Pradikat des Gottlichen“,n doch er halt es fiir philosophisch unredlich,
sie darauf zu reduzieren, ein Geschenk der Gotter zu sein.2 In der christ-
lichen Lehre werden alle drei Aspekte der antiken Bestimmung des Gliicks
in ihr Gegenteil verkehrt: Es kommt zur Ausformulierung eines scharfen
Gegensatzes zwischen dem stets unvollkommenen Gliick im Irdischen und
der vollkommenen Gliickseligkeit im Jenseits.3 Entscheidend fiir den Weg
zum vollkommenen Gliick sind nicht die Orientierung an der Vernunft
und die Besinnung auf das Menschenmdgliche, sondern der Glaube an
Jesus Christus4 und das Vertrauen auf die Gnade Gottes.’5s Die freie Be-
stimmung und rationale Begriindung der personlichen Lebensfiihrung
werden durch eine Orientierung an den christlichen Glaubenssdtzen er-
setzt, welche als unverzichtbar fiir den Weg zum jenseitigen Gliick gilt:
»oind wir aber Kinder, so sind wir auch Erben und Miterben Christi, wenn
wir denn mit ihm leiden, damit wir auch mit zur Herrlichkeit erhoben
werden.“6

IT. GLUCKSKONZEPTIONEN IN DER MITTELALTERLICHEN PHILOSOPHIE

Gleichwohl ware es verfehlt, wenn man in der Frage nach der Glick-
seligkeit einen volligen Bruch zwischen Christentum und antiker Philoso-
phie behaupten wollte. Augustinus, Boethius und andere spatantike Den-
ker sind um eine Vermittlung zwischen griechisch-romischem Eudamonis-
mus und der christlichen Vorstellung einer jenseitigen Seligkeit bemiiht,
die sich allerdings wegen der erwdhnten Gegensdtze von Anfang an als
schwierig erweist. Augustinus pragt die christliche Rezeption des Platonis-
mus und betont ein idealistisches Realitdatsverstandnis, das von zentraler
Bedeutung fiir das Mittelalter ist. Eine wichtige Konsequenz daraus ist
seine Verwerfung aller irdischen Giiter und Freuden gegeniiber der jen-
seitigen Gliickseligkeit.7 Fiir das wahre Gliick geht es allein darum, nach
Gott zu streben, alle stérenden Bindungen an das Weltliche abzustreifen

1 FORSCHNER, Maximilian: Uber das Gliick des Menschen: Aristoteles, Epikur, Stoa, Tho-
mas von Aquin, Kant. Darmstadt: WBG 1994, 87.

12 EN 1 10.

13 Vgl. Mt 5,8f.; Joh 17,3f.; 1 Joh 3; Rom 6; 1 Kor 13,12f. Die Seligpreisungen aus dem Matt-
hdus-Evangelium bringen diesen Gegensatz zum Ausdruck, wenn sie von der Gliickseligkeit
derjenigen, die den Geboten Christi folgen (Glaube, geistige Armut, Sanftmut, Barmherzig-
keit, Friedfertigkeit), in Futur-Formen sprechen und Dinge als Lohn in Aussicht stellen, die
im irdischen Leben nicht erlangt werden kénnen (Schau Gottes, Besitz des Himmelreichs).

14 Vgl. 1 Kor 2; 2 Kor 10,3-6.

15 Vgl. Ps 32,1f.; Ps 143,10; Phil 2,13-16.

16 Rom 8,17 (Bibelstellen werden nach der Ubersetzung Martin Luthers zitiert).

17 AUGUSTINUS: De Civitate Dei, Libri XXII [= De civ.], XIX 20; Ed. B. DOMBART et al. Vol.
I/11. Stuttgart: Teubner 1981.



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 23

und so die Hoffnung auf eine visio Dei im Jenseits zu vergroflern.® Jede
eigenstandige Weisheit, ohne Ausrichtung auf die Erkenntnis Gottes,9 ist
eine hochmiitige Selbstiiberschiatzung des Menschen und gegeniiber der
gottlichen Gnade und Liebe blinde Torheit:2c ;\Was aber soll man Weisheit
nennen aufder der Weisheit Gottes? Nun wissen wir aber - sogar aus gott-
licher Autoritdat —, dass der Sohn Gottes nichts anderes ist als die Weisheit
Gottes. Und der Sohn Gottes ist wahrlich Gott. Gott hat also jeder, der
gliicklich ist.“2r Augustinus tritt der antiken Auffassung, dass die Gliickse-
ligkeit vorrangig selbsttatig und vernunftorientiert erworben werden kann,
entschieden entgegen und bindet sie - im Einklang mit zentralen Passagen
der Bibel22 - an die gnadenhafte Zuwendung der gottlichen Kraft.23 In sei-
ner Pradestinationslehre verwirft er gar jede Moglichkeit des Menschen,
durch sein Wollen und Handeln diese Zuwendung zumindest in gewisser
Weise mitzubestimmen: ,Je mehr Augustin die natiirliche Sittlichkeit und
den romischen Staat entwertete, je armseliger ihm der freie Wille der
Unbegnadeten erschien, um so mehr verlegte er jeden wertvollen Inhalt,
alle wirkliche Erfiillung in die Gnade.“24 Boethius mildert die Augus-

18 AUGUSTINUS: Confessiones [= Conf.], X 1,1.. Ubers. von ]J. BERNHART. Frankfurt a.M.:
Insel Verlag 1998.

19 Conf. X 29,40; X 35,57.

20 Conf. VII 20,26f.

21 Quae est autem dicenda sapientia nisi quae dei sapientia est? Accepimus autem etiam
auctoritate divina dei filium nihil esse aliud quam dei sapientiam, et est dei filius profecto
deus. Deum habet igitur quisquis beatus est.“ (AUGUSTINUS: De beata vita 34. Ubers. und hg.
von . SCHWARZ-KIRCHENBAUER et al. Stuttgart: Reclam 1982). Augustinus verweist hierbei
auf 1 Kor 1,22-24 und Joh 14,6. ,Habere Deum“ deutet er im Rahmen des neuplatonischen
Partizipationsgedankens (vgl. MULLER, J6rn: ,Gliicklich ist, wer Gott hat“. Beatitudo beim frii-
hen Augustinus, in: DISSE, Jorg et al. (Hgg.): Gott und die Frage nach dem Gliick. Anthropolo-
gische und ethische Perspektiven. Frankfurt a.M.: Josef Knecht 2010, 14-59, hier 34-44; BUD-
DENSIEK, Friedemann: Augustinus iiber das Gliick, in: MAYER, Cornelius (Hg.): Augustinus -
Ethik und Politik. Wiirzburg: Augustinus-Verlag 2009, 63-86, hier 65-68). Die spezifisch
christliche Akzentuierung zeigt sich aber auch im Frithwerk daran, dass letztlich Gott der
Garant von Gliick ist und so die auch im Platonismus betonte Autonomie des Weisen verab-
schiedet wird: ,deus beatitudo, in quo et a quo et per quem beata sunt, quae beata sunt om-
nia.“ (AUGUSTINUS: Soliloquia 1 1,3. Ubers. und hg. von P. REMARK. Miinchen: Heimeran 1951).

22 Vgl. Ps 18,2f.; 2 Kor 12,9f.

23 [...] quoniam firmitas nostra quando tu es, tunc est firmitas, cum autem nostra est,
infirmitas est.“ (Conf. IV 16,31).

24 FLASCH, Kurt (Hg.): Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo. Die Gnadenlehre von
397. Ubers. von W. Schifer. 2. Aufl. Mainz: Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung 1995, 119.
Bestdndiger Bezug in De diversis quaestionibus ad Simplicianum 1 2 ist Paulus’ Brief an die
Romer mit der Kernstelle: ,So kommt es also nicht auf den Wollenden oder Laufenden an,
sondern auf den sich erbarmenden Gott.“ (R6m 9,16). Der Bruch mit der Vernunftorientie-
rung der antiken Philosophie in Augustins Spatwerk hangt eng mit seiner Sicht der histori-
schen Umbriiche seit Ende des 4. Jhd. zusammen. Dieser Bruch fiihrt zu einem pessimisti-
schen Menschenbild: ,[...] omnes homines, quamdiu mortales sunt, etiam miseri sint necesse
est [...] (De civ. IX 15). Er stiitzt aber auch ein irrationales Verstindnis von Gott: ,Die neue
Konzeption fordert, dass Gott nicht will, dass alle Menschen selig werden“ (FLASCH: Logik
des Schreckens, 79).



24 Andreas Woyke

tinische Kritik an den Gliickslehren der antiken Philosophie ab und legi-
timiert so deren Argumente fiir das Mittelalter. Er bestreitet den dufderen
Giitern zwar auch ihren ,Glickswert, doch er begriindet dies philoso-
phisch und ohne autoritativen Bezug zur Bibel. Durchaus im Einklang mit
der antiken Reflexion iiber die Unbestandigkeit und Unverfiigbarkeit des
Glicks,?s zeigt er uns die Schicksalsgottin Fortuna, die sich daran erfreut,
den Gliicklichen zu erniedrigen und den Ungliicklichen zu erheben: ,Wenn
sie die Lose wechselt mit der stolzen Hand, [...] Tritt sie die Konige, eben
drohend noch, zu Staub, Der Unterlegenen Stirn hebt sie mit Trug empor.
Des Elends Flehen ist sie taub, den Tranen blind, Verlacht die Seufzer, die
sie, hart, geschaffen hat.“26 Sein Schluss daraus ist die Verlagerung des
Glicksstrebens von der dufleren Welt ins Innere: ,Was also, ihr Sterb-
lichen, sucht ihr drauflen das Gliick, das in euch liegt?“27 Der Weg nach
Innen und die Besinnung auf unsere Erkenntniskrafte konnen uns zu Gott
als dem hochsten Gut (summum bonorum) und Vater aller Dinge (rerum
omnium pater) fithren.28 Als vollkommen Gutes ist Gott auch zugleich die
hochste Gliickseligkeit, weshalb die Menschen nur gliickselig werden kon-
nen, wenn sie an der gottlichen Herrlichkeit teilhaben.29 Die Welt unter-
liegt fiir Boethius zwar einer umfassenden Regierung durch die gottliche
Vorsehung, doch er verwirft nicht ganzlich die antike Idee einer eigen-
standigen Gestaltung des Schicksals.3c Er verkorpert insofern eine vom
Augustinismus verschiedene Traditionslinie, welche den Eigenwert der an-
tiken Philosopheme bewahrt und sich spater mit dem Einfluss der Aris-
totelischen Ethik trifft.

25 Vgl. WOYKE, Andreas: Exemplarische Interpretationen zum tychischen Gliicksverstdnd-
nis in der archaischen Lyrik der Griechen, in: Existentia XVI (2006) 1-2, 81-92; DERS.: Antike
Konzepte einer euddmonistischen Ethik.

26 Haec cum superba verterit vices dextra, / [...] Dudum tremendos saeva proterit reges
/ Humilemque victi sublevat fallax vultum / Non illa miseros audit aut curat fletus / Ultro-
que gemitus, dura quos fecit, ridet.“ (BOETHIUS, Anicius Manlius Severinus: Consolatio philo-
sophiae [= Con. phil.], II 2,1c. Hg. und iibers. von O. GIGON. 6. Aufl. Diisseldorf: Artemis &
Winkler 2002).

27 ,Quid igitur, o mortales, extra petitis intra vos positam felicitatem?“ (Con. phil. II
4,71f.).

28 Con. phil. 111 2,6-11; 111 10,45-49. Wenn Boethius in seiner Consolatio von ,Gott“ spricht,
dann tut er dies stets im Bezug auf Motive der antiken Philosophie, explizite Beziige auf die
Bibel und den christlichen Gott fehlen. Es ist eine offene Frage, was das fiir sein christliches
Bekenntnis bedeutet. Hoffmann zieht eine nahe liegende, aber sicher spekulative Konsequenz:
,Dem Christen Boethius bedeutete sein christlicher Gott gar nichts. Hatte er als Christ
empfunden, so hitte ihn sein Gott in seiner Sterbestunde gestarkt [...].“ (HOFFMANN, Ernst:
Griechische Philosophie und christliches Dogma bei Boethius, in: FUHRMANN, Manfred et al.
(Hgg.): Boethius. Darmstadt: WBG 1984, 278-285, hier 281).

29 Con. phil. 111 10,88-95.

30 Vgl. FLASCH, Kurt: Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin bis Ma-
chiavelli. 2. Aufl. Stuttgart: Reclam 2000, 80-85.



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 25

Bei Anselm von Canterbury stof3en wir auf den Gedanken Augustins,3
dass der Mensch deshalb als rationales Wesen erschaffen wurde, damit er
im jenseitigen Leben im Genuss an Gott gliickselig werden kann: ,Dass die
verniinftige Natur von Gott gerecht erschaffen wurde, um in seinem Ge-
nusse selig zu werden, darf nicht bezweifelt werden. [...] Sonst ware sie
vergebens verniinftig geschaffen worden. Aber Gott hat sie nicht vergebens
verniinftig geschaffen.“s2 Peter Abaelard macht die beatitudo zum zentra-
len Begriff einer christlichen Ethik und versucht deren Uberlegenheit iiber
die heidnische und jiidische Begriindung von Moralitdat zu erweisen. Im
Sinne Augustins macht er klar, dass die diesseitige Gliickseligkeit des Phi-
losophen allenfalls eine faktische Freiheit von Siinde und Leid erméglichen
kann, wahrend die jenseitige Gliickseligkeit notwendig frei von beidem
sein wird.33 Petrus Lombardus folgt in seinen Sentenzen der Augustini-
schen Aufteilung der Dinge gemafd der Unterscheidung von ,gebrauchen®
und ,genieflen” (uti et frui):34 Die, welche zu geniefden sind, machen uns
glicklich; jene, welche zu gebrauchen sind, konnen uns dabei helfen, die
Gliickseligkeit anzustreben. Gott ist nur um seiner selbst willen zu lieben,
verspricht uns den reinsten Genuss und vermag uns zur hochsten Form
der Gliickseligkeit zu fithren. Die Erschaffung des Menschen als verniinf-
tiges Wesen3s und die christliche Tugendlehre sind nach Petrus Lombar-
dus auf das Ziel der ewigen Gliickseligkeit ausgerichtet.36 Der Aufstieg der

31 Vgl. De civ. XIX 14.

32 Rationalem naturam a deo factam esse iustam, ut illo fruendo beata esset, dubitari
non debet. [..] Alioquin frustra facta esset rationalis. Sed deus non fecit eam rationalem
frustra.” (ANSELM VON CANTERBURY: Cur deus homo, II 1. Hg. und iibers. von F.S. SCHMITT.
Darmstadt: WBG 2006). Durch den Siindenfall erfahrt diese Erkenntniszuversicht allerdings
wesentliche Brechungen: ,Perdidit beatitudinem ad quam factus est, et invenit miseriam
propter quam factus non est.“ (Proslogion I, in: ANSELM VON CANTERBURY: Monologion. Pro-
slogion. Die Vernunft und das Dasein Gottes. Ubers. und hg. von R. ALLERS. Kéln: Jakob
Hegner 1946, 200).

33 Vgl. ABAELARD, Peter: Collationes sive Dialogus inter Philosophum, Iudaeum et Chris-
tianum. Ubers. und hg. von H.-W. KRAUTZ. Frankfurt a.M.: Insel-Verlag 2008, 120. Entgegen
Augustinus versteht Abaelard die Erbsiinde nicht als Schuld, sondern als Strafe (vgl. DERS.:
Scito te ipsum [Ethica]. Ubers. und hg. von Ph. STEGER. Hamburg: Meiner 2006, 13) und wertet
die Eigenverantwortlichkeit des Menschen auf (vgl. KARFIKOVA, Lenka: Zur Rezeption Augus-
tins bei Peter Abaelard, in: FISCHER, Norbert (Hg.): Augustinus. Spuren und Spiegelungen sei-
nes Denkens. Bd. 1: Von den Anfingen bis zur Reformation. Hamburg: Meiner 2009, 71-83,
hier 80-83).

34 Vgl. De civ. VIII 8, XI 25; ,[...] quibus fruendum est, aliae quibus utendum est, aliae
quae fruuntur et utuntur. Illae quibus fruendum est, nos beatos faciunt; istis quibus uten-
dum est, tendentes ad beatitudinem adiuvamur [...]. [...] Res vero quae fruuntur et utuntur,
nos sumus [...].“ (PETRUS LOMBARDUS: IV Libri Sententiarum [= Sent.], I 1,2. Grottaferrata: Ed.
Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1971, unter:
http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/complements/sentencesPierreLombardLati
n.htm#_Toc83734483; 13.3.2012).

35 Sent. II 1,4.

36 Sent. 11 38,1-3.



26 Andreas Woyke

Sentenzen zum offiziellen Lehrbuch der Theologie an der in Glaubens-
fragen mafdgeblichen Pariser Universitat gibt der mittelalterlichen Scholas-
tik die Frage nach der beatitudo als wichtiges Thema vor, sodass sich ei-
gentlich bei allen bedeutenden Theologen und Philosophen des 13. und 14.
Jahrhunderts Entfaltungen der Lombardischen Definitionen, der Augusti-
nischen, der Boethianischen und schliefllich auch der Aristotelischen Leh-
re finden.37 Wilhelm von Auxerre verfasst mit seiner Summa aurea die
erste grof3e theologische Ethik des Mittelalters. Er unterscheidet zum ei-
nen zwischen der unerschaffenen Gliickseligkeit Gottes und der erschaffe-
nen Gliickseligkeit der individuellen Menschen3® und zum anderen zwi-
schen der beatitudo imperfecta des irdischen und der beatitudo perfecta
des ewigen Lebens.39 Robert Grosseteste liefert Mitte des 13. Jahrhunderts
die erste vollstindige lateinische Ubersetzung der Nikomachischen Ethik
und damit die Grundlage der Gliickseligkeitslehren von Albertus Magnus
und Thomas von Aquin.4c Thomas zeigt sich auch hier als jener Denker,
der durch seine Vermittlung zwischen christlichem Glauben und philoso-
phischer Begriindung die breiteste Wirkung entfaltet. Es gelingt ihm,
sowohl die Argumente des Stagiriten fiir die Verteidigung christlicher
Glaubenssatze zu verwenden, als auch in den Seligpreisungen des Neuen
Testaments Hinweise auf das Unzureichende des antiken Immanentismus
zu entdecken. Die Aristotelische Rede von der vollkommenen und ewigen
Gliickseligkeit Gottes” findet er in biblischen Aussagen wieder4z und
macht sie damit fiir den theologischen Sprachgebrauch fruchtbar. Thomas
distanziert sich zwar als Aristoteliker von der Augustinischen Tendenz, die
Gliickseligkeit sei nur sola fide zu erlangen,43 doch auch er bricht mit der

37 Vgl. KLEBER, Hermann: Gliick als Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie des
Gliicks bei Thomas von Aquin. Minster: Aschendorff 1988, 28-33.

38 WILHELM VON AUXERRE: Summa aurea in quattuor libros sententiarum [= Summa au-
rea], III 195. Paris 1500, unveranderter Nachdruck. Frankfurt a. M.: Minerva 1964. Die uner-
schaffene Gliickseligkeit wird wie eine Platonische Idee verstanden, an der die einzelnen
Menschen partizipieren konnen (vgl. WIELAND, Georg: Happiness: the perfection of man, in:
KRETZMANN, Norman et al. [eds.]: The Cambridge History of Later Medieval Philosophy. Cam-
bridge: Cambridge University Press 1997, 673-686, hier 675f.).

39 ,Distinguenda est beatitudo perfecta et beatitudo imperfecta; beatitudinem perfectam
habebunt sancti in futuro, in praesenti vero habent beatitudinem imperfectam.“ (Summa
aurea III 222).

40 Vgl. WIELAND, Georg: The reception and interpretation of Aristotle’s Ethics, in: KRETZ-
MANN, Norman et al. (eds.): The Cambridge History of Later Medieval Philosophy. Cambridge:
Cambridge University Press 1997, 657-672, hier 659-662.

AENX 7.

421 Tim 1,11; 6,15.

43 Wahrend sich Augustinus in seinem Frithwerk um eine Vermittlung zwischen Ver-
nunft und Glaube bemiiht, treten in seinem spiteren Denken die Uberordnung des Glaubens
und die Abwertung der Weltweisheit in den Vordergrund. Letztlich ist fiir ihn auch der
Glaube nicht mehr das Ergebnis menschlicher Entscheidungen: ,Auch das menschliche Wol-
len selbst muss das Werk des auswahlenden Gottes sein. Es gibt in den entscheidenden Pha-



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 27

Aristotelischen Griindung des Gliicks in dieser Welt durch eigene verniinf-
tige Tatigkeit, verortet es jenseits der Welt und macht es abhidngig von der
Gnade Gottes.

Boethius von Dacien, Siger von Brabant und andere Zeitgenossen des
Thomas von Aquin bemiihen sich um eine konsequentere Auslegung der
Aristotelischen Ethik und widersetzen sich einer rein theologischen Re-
zeption.44 Fiir Boethius besteht das hochste Gut im irdischen Leben in der
vollkommenen Verwirklichung der Vernunft als hochster Fahigkeit des
Menschen. Aus dem Gebrauch der Vernunft in theoretischer und prakti-
scher Hinsicht erwachst fiir ihn die Glickseligkeit. Der Mensch, der den
Zustand der Gliickseligkeit erreicht hat, bezieht alle seine Handlungen
darauf und kann so ein allen anderen Orientierungen gegeniiber iiber-
legenes Leben fiihren: ,Der gliickselige Mensch lebt also gliickselig, ob er
nun schlafe oder wache oder esse, solange er dies nur tut, um kraftiger fir
die Werke der Gliickseligkeit zu werden.“45 Verfehlung und Siinde ergeben
sich nur dort, wo der Mensch durch falsche Zielsetzungen vom theore-
tischen Ziel der Erkenntnis der Wahrheit und vom praktischen Ziel des Be-
wirkens von Gutem abweicht und so der ,natiirlichen Ordnung“ wider-
spricht. Als Philosophen gelten all diejenigen, welche diese Verfehlungen
tiberwunden haben, im Einklang mit ihren héchsten Strebungen leben und
im hochsten Mafle gliickselig sind.46 Boethius spricht allein dem Philo-
sophen die Kompetenz zu, Gliickseligkeit im irdischen Leben erlangen zu
konnen.47 Reminiszenzen an ein Stufenmodell auf dem Weg zur Gliick-

sen kein Zusammengehen von freiem Handeln und Gottes Wirken“ (FLASCH: Logik des
Schreckens, 28).

44 Vgl. WIELAND: Happiness: The Perfection of Man, 680-683; MCEVOY, James: Ultimate
Goods: Happiness, Friendship, and Bliss, in: MCGRADE, A.S. (Ed.): The Cambridge Companion
to Medieval Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press 2003, 254-275, hier 266-270;
FLASCH: Das philosophische Denken im Mittelalter, 408-417; DARGE, Rolf: Wie kann die Philo-
sophie uns gliicklich machen? Boethius von Dacien und das antike Philosophieideal, in: Frei-
burger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 51 (2004) 1-22.

45 BOETHIUS VON DACIEN: De summo bono sive de vita philosophi [= De summo bono] 2,
unter: http://hiphi.ubbcluj.ro/fam/texte/boetii_daci/de_summo_bono.htm; 13.3.2012; Ubers.
AW.).

46 De summo bono 3. Hierauf bezieht sich vermutlich die These 40 der Verurteilung von
1277: ,Quod non est excellentior status, quam vacare philosophie® (zit. n. FLASCH, Kurt (Hg.):
Aufkldrung im Mittelalter? Die Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs von Paris.
Mainz: Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung 1989, 137). Zu Hintergriinden dieser These und
ihrer Rezeption vgl. RICKLIN, Thomas: ,Von den beatiores philosophi zum optimus status ho-
minis. Zur Entradikalisierung der radikalen Aristoteliker, in: AERTSEN, Jan A. (Hg.): Geistes-
leben im 13. Jahrhundert. Berlin: de Gruyter 2000, 217-230; LARGIER, Niklaus: Das Gliick des
Menschen. Diskussionen iiber beatitudo und Vernunft in volkssprachlichen Texten des 14.
Jahrhunderts, in: AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie
und Theologie an der Universitdt von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und
Texte. Berlin: de Gruyter 2001, 827-855.

47 ,Haec est vita philosophi, quam quicumque non habuerit non habet rectam vitam.“
(De summo bono 5).



28 Andreas Woyke

seligkeit und die Gnade Gottes sucht man in De summo bono vergebens.
Boethius geht aber auch iiber den Aristotelischen Ansatz hinaus, wenn er
das ,theoretische Leben“ als einzig angemessenes Lebensideal ausweist
und insofern einen Elitarismus vertritt,48 in dem das ,praktische Leben®
nur noch ein Appendix ist und seine Eigenstandigkeit verloren hat.49 Siger
von Brabant, sein Kollege an der Pariser Artistenfakultat, vertritt ebenfalls
eine stark intellektualistische Position und betont, dass der Mensch bereits
im irdischen Leben die hochste Gliickseligkeit durch die Erkenntnis des
Wesens von Gott erreichen kann.se Die These 36 der grofden Verurteilung
von 12775 scheint sich unmittelbar auf die Ansicht Sigers zu beziehen:
»Wir konnen in diesem Leben Gott dem Wesen nach erkennen.“s> Boethius
und Siger ging es zundchst um eine genaue Interpretation des Aristoteles,

48 Dieser Elitirismus wirft Fragen auf, die man unterschiedlich beantworten kann. Un-
angemessen erscheint es mir, wenn Kleber Boethius die Auffassung zuschreibt, das Leben
»der Diktatur des eigenen und alleinverantworteten Gliicks“ zu unterwerfen (KLEBER: Gliick
als Lebensziel, 295). Boethius konfrontiert uns mit einer Einteilung der Menschen in ,Weise"
und ,Toren“, um die Uberlegenheit des philosophischen Lebensideals zu explizieren. Es ist
aber zu einfach, hieraus den Schluss abzuleiten, er wirde sich fur das Leben der meisten
Menschen gar nicht interessieren. Demgegeniiber erscheint es sinnvoller, die Gegeniiber-
stellung verschiedener Lebensentwiirfe auch mit einem protreptischen bzw. padagogischen
Impuls zu verkniipfen (vgl. DARGE: Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?, 8f.).
Boethius trifft sich in dieser Perspektive mit der Vermittlung der Philosophie an das Volk in
Dantes Convivio. Die Frage nach der intellektuellen Orientierung des Menschen bei Boe-
thius, Dante und anderen ist insofern eine ,Frage, die die Unterscheidung von Philosophie
und Theologie, den Zufall der Geburt [...], den Gegensatz der Stande [...] und die Starrheit
der Diskurse transzendiert“. (DE LIBERA, Alain: Die mittelalterliche Philosophie. Ubers. von
Th. Schwager. Minchen: Wilhelm Fink 2005, 133).

49 Die Orientierung des Philosophen an der theoretischen Erkenntnis unterstiitzt nach
Boethius das sittliche Leben in unterschiedlicher Hinsicht. Hieraus lasst sich aber kein ein-
faches Unter- oder Uberordnungsverhiltnis ableiten, da der Bezug auf die Vernunft fiir
beide Bereiche entscheidend ist. Die Aristotelische Gliickslehre ist nicht - wie Darge an-
nimmt (DARGE: Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?, 6-10) - exklusiv, sondern
inklusiv zu interpretieren (vgl. STEMMER, Peter: Aristoteles’ Gliicksbegriff in der Nikomachi-
schen Ethik. Eine Interpretation von EN I, 7. 1097 b2-5, in: Phronesis 37/1 [1992] 85-110;
WOYKE: Antike Konzepte einer euddmonistischen Ethik, 80-8g). Aristoteles erkennt aller-
dings die Eigenstandigkeit des praktischen gegeniiber dem theoretischen Leben an, wahrend
bei Boethius und anderen mittelalterlichen Autoren ein intellektualistisches Lebensideal in
den Vordergrund tritt.

50 Sein Liber de felicitate ist nicht iiberliefert, durch den Renaissance-Philosophen Ago-
stino Nifo sind wir allerdings iiber seinen Inhalt informiert (vgl. WIELAND: Happiness: The
Perfection of Man, 682). Die Testimonien Nifos finden sich mit dt. Ubers. im Anhang zu:
SIGER VON BRABANT: Uber die Lehre vom Intellekt nach Aristoteles. Hg. und iibers. von M.
PERKAMS. Freiburg: Herder 2007, 196-233.

51 Vgl. AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universitdt von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und
Texte. Berlin: de Gruyter 2001; DERS. et al. (Hgg.): Was ist Philosophie im Mittelalter? Berlin:
de Gruyter 1998; FLASCH: Aufkldrung im Mittelalter?; DERS: Das philosophische Denken im
Mittelalter, 426-433.

52 ,Quod Deum in hac vita mortali possumus intelligere per essentiam.” (These 36; zit. n.
FLASCH: Aufkldrung im Mittelalter?, 133).



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 29

dariiber hinaus aber auch um eine weitreichende Emanzipation des philo-
sophischen Denkens,53 auch bei Fragen nach der richtigen Lebensorien-
tierung. Beides musste wohl notwendig zum Konflikt mit der Kirche fiih-
ren, aber selbst die so genannten ,radikalen Aristoteliker” brechen nicht
wirklich mit zentralen Grundsatzen des christlichen Glaubens.5+ Bei Boe-
thius wird dies etwa daran deutlich, dass er keinesfalls die Gliickseligkeit
im kiinftigen ewigen Leben bestreitet und das ,erste Seiende“ (ens pri-
mum) des Philosophen mit dem ,gelobten Gott“ (deus benedictus) der Hei-
ligen identifiziert.5s

53 Boethius, Siger und andere ,radikale Aristoteliker” sind vor allem an einer klaren
Unterscheidung zwischen Philosophie und Theologie interessiert, nicht an einer Bestreitung
von Glaubenssdtzen. Auch in anderen Sachfragen ist Boethius nicht daran gelegen, Wider-
spriiche zwischen Glaube und Philosophie aufzuzeigen, es geht ihm vielmehr darum, metho-
dologische Differenzen deutlich zu machen: ,[...] philosophy and theology differ in where
they come from, reason in the former case, faith and tradition in the latter* (McEvoY: Ul-
timate goods, 270). Nach Klima fiithrt die methodologische Unterscheidung zwischen Theo-
logie und Philosophie bei Boethius zu einer eingeschrankteren Autonomie der Philosophie
als die von Thomas von Aquin betonte Konkordanz zwischen Glaube und Vernunft (vgl.
KLIMA, Gyula: Ancilla theologiae vs. Domina philosophorum. Thomas Aquinas, Latin Aver-
roism and the Autonomy of Philosophy, in: AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Was ist Philosophie
im Mittelalter? Berlin: de Gruyter 1998, 393-402). Hiergegen ergeben sich m.E. zwei Ein-
wande: 1. Fiir den Gebrauch der natiirlichen Vernunft sind Widerspriiche zu Glaubenssitzen
irrelevant, insofern kommt es auch nicht zur Falsifikation philosophischer Prinzipien. 2.
Auch Thomas schrankt die Reichweite philosophischer Prinzipien ein, was sich etwa an
seiner Unterscheidung zwischen praeambula fidei und articuli fidei zeigt (vgl. THOMAS VON
AQUIN: Summa theologica [= STh] I 2,2 ad 1. Deutsche Thomasausgabe. Hg. vom Katholi-
schen Akademikerverband, Bd. 1: Gottes Dasein und Wesen (I 1-13). Graz: Styria 1982). Zu ei-
ner Ubersicht {iber die verschiedenen Interpretationen der sogenannten ,radikalen Aristote-
liker* und ihr Verhéltnis zur Verurteilung von 1277 vgl. WELTECKE, Dorothea: ,Der Narr
spricht: Es ist kein Gott“. Atheismus, Unglauben und Glaubenszweifel vom 12. Jahrhundert bis
zur Neuzeit. Frankfurt a. M.: Campus 2010, 184-191.

54 Boethius, Siger und andere Vertreter der Pariser Artistenfakultdt vertreten keineswegs
die Lehre von den ,zwei Wahrheiten“, wie es ihnen Bischof Tempier im Prolog der Verur-
teilung von 1277 vorwirft (vgl. FLASCH: Aufkldrung im Mittelalter?, 89-94). In seiner Schrift
De aeternitate mundi stellt Boethius die methodologischen Unterschiede zwischen Theologie
und Philosophie heraus, er verteidigt aber auch christliche Glaubenssidtze wie den von der
gottlichen Weltschopfung gegen ihre haretische Bestreitung (vgl. BOETHIUS VON DACIEN: De
aeternitate mundi 1., in: SCHONBERGER, Rolf et al. (Hgg): Uber die Ewigkeit der Welt. Texte
von Bonaventura, Thomas von Aquin und Boethius von Dacien. Frankfurt a. M.: Klostermann
2000, 104-171, hier 104-107). Vgl. DE LIBERA, Alain: Denken im Mittelalter. Ubers. von A.
Knop. Miinchen: Wilhelm Fink 2003, 94-99; WIPPEL, John F.: Introduction, in: DERS. (ed.):
Boethius of Dacia: On the Supreme Good, on the Eternity of the World, on Dreams. Toronto:
Pointifical Institute of Medieval Studies 1987, 9-19; WOYKE, Andreas: ,Schopfung” als Grund-
motiv christlich-mittelalterlicher Philosophie. Entwicklungsstringe, systematische Zusam-
menhdnge und kritische Reflexionen, in: Existentia 21/1-2 (2011) 1-47, hier 29-32.

55 De summo bono 4. Fiir die These 176 der Verurteilung von 1277 ,Quod felicitas habetur
in ista vita, et non in alia“ (FLASCH: Aufkldrung im Mittelalter?, 230) liefert Boethius insofern
im Unterschied zur These 40 kein Vorbild. Im Hintergrund stehen hier wohl die Ablehnung
eines jenseitigen Lebens bei Aristoteles (vgl. z.B. EN III 9, 115a,24-27) und die Bestreitung
einer individuellen Unsterblichkeit bei Averroes (vgl. z.B. AVERROES: Grofer Kommentar



30 Andreas Woyke

Auch Meister Eckhart entwickelt einerseits hochst originelle und als
hdretisch verurteilte Thesen zum menschlichen Gliick,5¢ 16st sich aber
andererseits nicht grundsatzlich aus dem durch die biblischen Texte und
ihre autoritativen Interpretationen vorgegebenen Rahmen des christlich-
mittelalterlichen Weltbildes. Im Zentrum stehen seine Betrachtungen zur
,Gotteskindschaft“: Wenn der Mensch sich und seine individuellen Stre-
bungen ganz zu ,lassen” vermag, dann wirkt in ihm Gott selbst und er
kann wahren Frieden finden. Eckhart bezieht sich hierzu auf eine Stelle
aus dem Johannes-Evangelium, wo es heifdt: ,Wie viele ihn aber aufneh-
men, denen gab er Macht, Gottes Kinder zu werden, [...] die nicht aus dem
Blut noch aus dem Willen des Fleisches noch aus dem Willen eines
Mannes, sondern von Gott geboren sind.“s7 In seinem Buch der gottlichen
Trostung stellt er im Anschluss an diese Stelle fest: ,Aus all dieser Lehre
[...] findet der Mensch wahren Trost fiir alles Leid.“s® Eckart greift die Au-
gustinischen Betrachtungen zum Verhaltnis zwischen Gott und Welt auf,
geht aber liber den Gegensatz zwischen Schépfer und Geschopf hinaus,
indem er auf der Ebene des reinen Seins (esse absolute) von einer Identitat
zwischen Gott und den Dingen ausgeht.59 Eine wichtige Konsequenz be-
steht darin, dass der gute Mensch, insofern er gut ist, aus der Gutheit
selbst geboren wird und insofern ein Kind Gottes ist. Eckhart bezieht sich
auch auf die Forderung Augustins, dass der Mensch nur Gott um seiner
selbst willen und alles andere nur um Gottes willen lieben sollée und legt
diese Forderung so aus, dass er sich durch seine Vernunft und seinen
Willen ganz auf Gott ausrichten und kein Gliick von seinen Bindungen an
die Dinge erwarten soll. ,Gott anhdngen“ (inhaerere Deo) bedeutet aber
tiber Augustinus hinaus, dass der Mensch ganz durch Gottes Form be-
stimmt wirdé* und von allem anderen einschliefdlich seines Selbst ablasst:

zum Buch der Seele 5, in: Uber den Intellekt. Hg. und iibers. von D. WIRMER. Freiburg: Herder
2008, 200-221).

56 Vgl. FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Philosoph des Christentums. Miinchen: C.H. Beck
2010, 265-275; RUH, Kurt: Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker. 2. Aufl. Miinchen:
C.H. Beck 1989, 115-135; ENDERS, Markus: Das Gliick wahrer Gelassenheit als Gottergebenheit
im Verstdndnis der Deutschen Mystik, in: DISSE, Jorg et al. (Hgg.): Gott und die Frage nach
dem Gliick. Anthropologische und ethische Perspektiven. Freiburg: Josef Knecht 2010, 169-207,
hier 171-182.

57 Joh 1,12f.

58 MEISTER ECKHART: Das Buch der géttlichen Tréstung, in: Werke. Bd. 2. Ubers. von Josef
QUINT et al., hg. von Nikolaus LARGIER. Miinchen: Deutscher Klassiker Verlag 2007, 239.

59 Vgl. BRACHTENDOREF, ].: Meister Eckhart (1260-1328) und die neuplatonische Transfor-
mation Augustins, in: FISCHER, Norbert (Hg.): Augustinus. Spuren und Spiegelungen seines
Denkens. Bd. 1. Hamburg: Meiner 2009, 157-175, hier 158-163.

60 Vgl. AUGUSTINUS: De doctrina christiana, libri quattuor 1 7-10. Recensuit et praefatus
est G.M. GREEN (= CSEL 80). Wien: Holder-Pichler-Tempsky 1963.

61 Man muss wissen, dass ,ein guter Mensch, der von der Gutheit und in Gott geboren,
in alle Eigenart gottlicher Natur eintritt.“ (Das Buch der géttlichen Tréstung. Werke. Bd. 2,
283).



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 31

,Richte dein Augenmerk auf dich selbst, und wo du dich findest, da lass
von dir ab; das ist das Allerbeste.“62 Diese Art von , Gelassenheit® ist fir
Eckhart die Bedingung dafiir, dass der Mensch mit Gott eins und so von
aller Trauer, allem Leid und allem Ungliick frei werden kann.63 Er greift
wichtige Augustinische Gedanken auf, denkt sie aber vor dem Hintergrund
neuplatonischer Einheitsvorstellungen weiter: Die traditionelle Kluft zwi-
schen Schopfer und Geschopf wird relativiert, wodurch auch im christ-
lichen Rahmen eine Wiederbelebung des antiken Motivs einer ,Vergottli-
chung des Menschen“ moglich wird.64 Eckhart liefert eine originelle philo-
sophische Fundierung einer spezifisch christlichen Ethik, bleibt aber ei-
nem eigenstdndigen philosophischen Lebensideal im Sinne der ,radikalen
Aristoteliker” eher fern.

Mafdgeblich fiir das Verstandnis der menschlichen Gliickseligkeit bis in
die Reformationszeit hinein ist die Vermittlung zwischen Aristotelischem
Eudamonismus und christlicher Jenseitshoffung durch Thomas von Aquin.
Eine wichtige Kontroverse ergibt sich zu der These von Thomas, dass die
Gliickseligkeit primar als ein Akt des Verstandes begriffen werden miisse.
Der Franziskaner Johannes Duns Scotus vertritt demgegeniiber eine Posi-
tion, die den Willen als vorrangig ansieht.6s Durch die Betonung des Ge-

62 Reden der Unterweisung. Werke. Bd. 2, 341.

63 Vgl. Das Buch der géttlichen Trostung, Werke, Bd. 2, 287. Fiir Eckhart kann der
Mensch Gott durch sein Ablassen von allem anderen sogar dazu zwingen, sich mit ihm zu
vereinigen: ,Wenn sich der Mensch demiitigt, kann Gott in seiner ihm eigenen Giite sich
nicht enthalten, sich in den demiitigen Menschen zu senken und zu gieffen [...].“ (Predigt 22,
Werke, Bd. 1, 261).

64 Bedenkt man, dass dem Menschen in der Bibel eine auflerordentlich hohe Stellung
eingeraumt wird, wenn er als ,Abbild Gottes“ (imago Dei; Gen 1,27) und als ,nur wenig ge-
ringer als die Engel" (Ps 8,6) charakterisiert wird, dann ist es iiberraschend, wie wenig die
christliche Tradition mit diesen Bestimmungen anzufangen weifs. Seit den Kirchenvitern
stehen die grofde Kluft zwischen Mensch und Gott und insgesamt die allgemeine Unwiirdig-
keit und Verwerflichkeit des Menschen im Zentrum der Aufmerksamkeit. Dies zeigt sich et-
wa daran, dass der Traktat De miseria humanae conditionis von Papst Innozenz III. aus dem
Jahre 1195 zu den beliebtesten Schriften des Mittelalters zdhlt. Erst die vertiefte Rezeption
von Aristoteles und anderen antiken Autoren tragt dazu bei, erneut tiber die Wiirdigkeit des
Menschen und seine ,Vergottlichung” nachzudenken (vgl. STURLESE, Loris: Homo divinus.
Philosophische Projekte in Deutschland zwischen Meister Eckhart und Heinrich Seuse. Stutt-
gart: Kohlhammer 2007, 35-45.). So heifft es bei Albert: ,Haec enim speculatio intellectus
nostri non existit in eo quod est humanus, sed in eo quod ut divinum quoddam existit in no-
bis. Sicut enim subtiliter dicit Hermes Trismegistus [...] homo nexus est Dei et mundi [...].“
(ALBERTUS MAGNUS: Metaphysica I 1,1; Opera omina, Vol. 6. Paris: Editio Borgnet 1890; unter:
http://watarts.uwaterloo.ca/~albertus/pdfs/Borgnet-volumen%:2006.pdf; 13.3.2012). Bei Eck-
hart heifdt es: ,Gottes Natur ist es, dass er sich einer jeglichen guten Seele gibt, und der Seele
Natur ist es, dass sie Gott aufnimmt; [...] Darin tragt die Seele das gottliche Bild und ist Gott
gleich.” (Predigt 16B, Werke, Bd. 1, 187).

65 Vgl. HONNEFELDER, Ludger: Woher kommen wir? Urspriinge der Moderne im Denken
des Mittelalters. Darmstadt: WBG 2008, 188-206. Im Hintergrund steht die insbesondere von
Augustinus betonte Auffassung, dass Gott frei dariiber entscheidet, wer Gliickseligkeit er-
langt: ,Quia beatitudo confertur tamquam praemium pro meritis quae Deus acceptat tam-



32 Andreas Woyke

richtsgedankens66 und eine Riickkehr zur Augustinischen Verwerfung der
Eigenliebe67 bei Luther, Calvin und anderen Reformatoren wird es in Folge
aber zunehmend schwierig, das Streben nach der beatitudo mit der
christlichen Eschatologie zu verbinden. Wie diese kurze Skizze zeigt, er-
weisen sich Augustinus und Thomas von Aquin als die entscheidenden
Figuren innerhalb der christlich-mittelalterlichen Auseinandersetzung mit
der Frage nach der Gliickseligkeit, weshalb deren Positionen im Folgenden
einer exemplarischen Interpretation unterzogen werden sollen.68

III. AUGUSTINUS UBER DAS GLUCK DES MENSCHEN®9

Fir Augustinus steht fest, dass das hochste Gut im ewigen Leben besteht
und dass es eines gerechten irdischen Lebens bedarf, um es zu erlangen:
»[...] das ewige Leben ist das hdchste Gut, der ewige Tod aber ist das
hochste Ubel. Um jenes zu erlangen und um diesem zu entgehen, miissen

quam digna tali praemio [...].“ (JOHANNES DUNS ScOTUS: Uber die Erkennbarkeit Gottes. Texte
zur Philosophie und Theologie. Hg. und iibers. von H. Kraml. Hamburg: Meiner 2000, 8).

66 Alle Griinde, die man fiir eine Beschriankung der géttlichen Vorsehung und damit fiir
die Reichweite des gottlichen Gerichts anfithren kénne, entspringen fiir Luther nur der
fluchwiirdigen ,Klugheit des Fleisches“ (LUTHER, Martin: Vorlesung liber den Romerbrief
1515/1516. Hg. von M. HOFMANN. Darmstadt: WBG 1960, Bd. 2, 126-137): ,Liberum arbitrium
extra gratiam constitutum nullam habet prorsus facultatem ad iustitiam, sed necessario est
in peccatis“ (128). Die - auch biblisch bezeugte - Hoffnung aller Menschen auf Erlésung
weist er mit einer Beschrankung derartiger Aussagen auf die Auserwahlten zuriick. Zu einer
differenzierten Deutung von Luthers Kritik der mittelalterlichen Gliickslehre vgl. LEON-
HARDT, Rochus: Mdglichkeiten und Grenzen einer Philosophie des Gliicks. Thomas von Aquin
und Martin Luther, in: DISSE, Jorg et al. (Hgg.): Gott und die Frage nach dem Gliick. Anthropo-
logische und ethische Perspektiven. Frankfurt a.M.: Josef Knecht 2010, 121-168, hier 144-168.
Leonhardts These, dass Luther aufgrund einer starkeren Beriicksichtigung der realen Bedin-
gungen menschlichen Lebens Aristoteles naher kommt als Thomas von Aquin, erscheint mir
allerdings ziemlich fragwiirdig.

67 Luther unterscheidet drei Stufen von Zeichen der Erwihlung. Die héchste Stufe cha-
rakterisiert er wie folgt: ,Tertius optimus et extremus eorum, qui in effectu se ipsos resig-
nant ad infernum pro Dei voluntate [...]. Hii perfectissime mundantur a propria voluntate et
,prudentia carnis’ (LUTHER: RGmerbrief, 132).

68 Eine vertiefte Diskussion der Gliickskonzeptionen von Augustinus und Thomas von
Aquin ist im vorliegenden Aufsatz weder moglich noch intendiert. Wandlungen, Prazisie-
rungen und Korrekturen innerhalb der gedanklichen Entwicklung beider Autoren sollen
nicht geleugnet werden, gerade bei Augustinus sind sie besonders auffillig. In wirkungsge-
schichtlicher Perspektive werden aber die fiir das Mittelalter und auch die Folgezeit be-
sonders einflussreichen Positionen und Argumente in den Vordergrund geriickt. Bei Augus-
tinus bezieht sich dies auf die kritische Auseinandersetzung mit den antiken Gliickslehren
und die Betonung des Glaubens und der gottlichen Gnade seit etwa 397. Bei Thomas bezieht
es sich auf die Rezeption der Nikomachischen Ethik seit den 1250er Jahren und das Bemiihen
um eine Synthese zwischen philosophischer und christlicher Ethik, die er insbesondere in
seinen beiden grofden Summen entwickelt.

69 Vgl. KENT, Bonnie: Augustine’s Ethics, in: STUMP, Eleonore et al. (eds.): The Cambridge
Companion to Augustine. Cambridge: Cambridge University Press 2009, 205-233; MULLER:
»Gliicklich ist, wer Gott hat“; BUDDENSIEK: Augustinus tiber das Gliick; FLASCH, Kurt: Augus-
tin. Einfiithrung in sein Denken. 3. Aufl. Stuttgart: Reclam 2003, 127-154.



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 33

wir unser Leben in richtiger Weise fithren.“7o Da uns das ewige Leben im
Diesseits nicht zugdnglich ist, miissen wir als Glaubende darauf hoffen und
dabei auf die Hilfe Gottes vertrauen. Das Streben der antiken Philosophen,
in dieser Welt und durch eigene Kraft gliickselig zu werden, erscheint
Augustinus als erstaunliche Verblendung.7 Autoritativen Beleg hierfir
findet er in den biblischen Texten: ,Niemand betriige sich selbst. Wer
unter euch meint, weise zu sein in dieser Welt, der werde ein Narr, dass er
weise werde. Denn die Weisheit dieser Welt ist Torheit bei Gott. Denn es
steht geschrieben: ,Die Weisen fangt er in ihrer Klugheit’, und wiederum:
,Der Herr kennt die Gedanken der Weisen, dass sie nichtig sind.” Darum
rihme sich niemand eines Menschen;“72 Im irdischen Leben kann der
Mensch fiir Augustinus sein Gliick nicht finden, da unser Kérper unweiger-
lich durch Krankheit, Alter und Tod bedroht ist, unsere physischen und
geistigen Fahigkeiten einem allgemeinen Niedergang unterliegen, unsere
Tugenden stindigen Versuchungen ausgesetzt sind, das Gemeinschafts-
leben keine bleibende Sicherheit bietet und die Liander dieser Erde der
permanenten Kriegsgefahr unterworfen sind.73 Selbst die, welche sich der
Verehrung der Engel und des einzig wahren Gottes zuwenden, miissen da-
monischen Betrug fiirchten.74 Es hilft daher nur die Hoffnung auf den voll-
kommenen Frieden, in dem wir von Gott veredelt und verewigt werden.
Gegeniiber diesem Frieden, der uns die hochste Gliickseligkeit gewdahren
wird, ist aller vergdngliche Friede in der irdischen Welt nichts als Elend.7s
Selbst wenn wir im irdischen Leben tiberreich mit positiven Eigenschaften
des Leibes und der Seele und mit materiellem Besitz ausgestattet waren,
bliebe es verglichen mit der jenseitigen Gliickseligkeit jammervoll und

70 ,[...] aeternam vitam esse summum bonum, aeternam vero mortem summum malum;
propter illam proinde adipiscendam istamque vitandam recte nobis esse vivendum® (De civ.
XIX 4; Ubers. A.W.). In der Betonung eines tugendhaften Lebens kniipft Augustinus an ein
zentrales Motiv der antiken Ethik an. In der Entwicklung seines Denkens distanziert er sich
aber zunehmend von der insbesondere von den Stoikern vertretenen Identifikation der Tu-
gend mit dem ,guten Leben“ und der Annahme, Tugend und Gliick waren selbsttatig zu er-
langen. Wann Augustinus mit der Stoischen Gliickslehre bricht, ist in der Forschung um-
stritten. Ich kann mich der Einschdtzung von Miiller anschlieffen, dass eine Distanzierung
von der antiken Ethik bereits in De beata vita und anderen frithen Werken nachweisbar ist
(vgl. MULLER: ,Gliicklich ist, wer Gott hat", 28-34).

71 ,[...] hic beati esse et a se ipsis beatificari mira vanitate voluerunt.“ (De civ. XIX 4; 356).

72 1 Kor 3,18-21. mit Verweis auf Hi 5,13 und Ps g4,11.

73 De civ. XIX 4-8. Dieser Darstellung von unausweichlichen Begrenzungen des irdischen
Gliicks und einer spiteren Auflistung der Ubel des irdischen Lebens (De civ. XII 22) steht ein
ahnlicher Katalog uns von Gott geschenkter Giiter gegeniiber (De civ. XII 24). Puritanische
Vorstellungen von Gott als Buchhalter und Richter unserer Stinden kénnen sich insofern wohl
nur eingeschrankt auf Augustinus berufen. Im Blick auf seine Priddestinationslehre wirkt es
aber reichlich schénfiarberisch, wenn Kent feststellt: ,Augustine’s God always appears more as
the lover and the artist than as the bookkeeper or the judge.“ (KENT: Augustine’s Ethics, 212).

74 De civ. XIX g-10.

75 ,sed haec beatitudo illi, quam finalem dicimus, beatitudini comparata prorsus miseria
reperitur.” (De civ. XIX 10,22f.)



34 Andreas Woyke

elend.7¢ Lediglich diejenigen, die sich im irdischen Leben gemafd der gott-
lichen Gebote verhalten und es in der Hoffnung auf das ewige Heil fiihren,
kénnen bereits eine Ahnung der himmlischen Gliickseligkeit erlangen und
so in ihrer Hoffnung bestdrkt werden. Ein auf materiellem Wohlstand ba-
sierendes Gliick in dieser Welt, ohne Hoffnung auf das Jenseits, ist dage-
gen nur ein scheinbares Gliick und in Wahrheit desastros. In seinen Con-
fessiones driickt Augustinus das problematische Verhaltnis des Menschen
zu allem Weltlichen wie folgt aus: ,Die Dinge sonst in diesem Leben sind
um so weniger Grund zum Weinen, je mehr um sie geweint wird, und sind
Grund zum Weinen um so mehr, je weniger man dariiber weint.“77 Er will
damit deutlich machen, dass man die Bindungen der Seele an den Leib
und die sinnlich-materielle Welt mit all ihren negativen Aspekten beson-
ders bedauern und beklagen soll und ihre bedenklichen Folgen fiir das
Seelenheil um so schlimmer ausfallen, je stirker man diese Bindungen auf-
zuwerten versucht. Die einzige Hoffnung im irdischen Leben besteht in
der kiinftigen Schau Gottes, woran wir unser Leben orientieren sollen, um
heilig und ohne moralischen Makel werden78 und so zum gottlichen Licht
gelangen zu konnen. Das antike Streben nach selbsttatiger Vervollkomm-
nung verwirft Augustinus, er vertraut auf das Erbarmen Gottes: ,Gib, was
Du verlangst, dann verlange, was du willst.“79 Alle guten Eigenschaften
und guten Werke des Menschen verlieren auf diese Weise ihren Eigenwert
und werden zu Gaben Gottes, wahrend alle schlechten Eigenschaften und
Taten sich als Schuld und Siinde erweisen und damit die Bestrafung durch
Gott herausfordern.® Jede eigenstindige Weisheit und eine Erforschung
der Natur, ohne Rekurs auf Gott, lehnt Augustinus rigoros ab.8 Er fand
zum Christentum tiiber die Auseinandersetzung mit den Neuplatonikern,
Cicero und den Manichdern, streift jedoch sein Herkommen aus der Geis-
teswelt der Spatantike sukzessive ab und zeichnet den Glauben an Jesus
Christus als einzigen Weg zur Gliickseligkeit aus.82 In der Retrospektive
auf sein Leben stellt er fest, dass ihm die Lektiire der Philosophen eine nur
vermeintliche Weisheit vermittelte und ihn nur eitel machte ob seines
falschen Wissens; gerade die demiitige Liebe zu Gott suchen wir in ihren
Schriften vergebens. Der Vergleich der Heiligen Schrift mit den Werken
der antiken Denker erschliefdt uns klar den Unterschied zwischen einem
demiitigen Bekennen vor Gott und einer anmafenden Besinnung auf sich
selbst. Im Buche Koheleth heifdt es entsprechend: ,Denn was hat ein Wei-

76 De civ. XIX 20.

77 ,Cetera vero vitae huius tanto minus flenda, quanto magis fletur, et tanto magis flen-
da, quanto minus fletur in eis.“ (Conf. X 1,1).

78 Eph 5,25-27.

79 ,Da quod iubes et iube quod vis.” (Conf. X 29,40).
80 Conf. X 4,5.

81 Conf. X 35,57.

82 Conf. VII 20,26.



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 35

ser dem Toren voraus? [...] Was da ist, ist langst mit Namen genannt, und
bestimmt ist, was ein Mensch sein wird. Darum kann er nicht hadern mit
dem, der ihm zu machtig ist. Denn je mehr Worte, desto mehr Eitelkeit;
was hat der Mensch davon?“83 Die Philosophen erkennen fiir Augustinus
zwar das Ziel des menschlichen Lebens - Aufstieg in eine hohere intelli-
gible Sphare nach dem physischen Tod -, konnen aber den rechten Weg,
der allein zu diesem Ziel fiihrt, nicht erfassen. Der glaubige Christ erkennt
dagegen in Jesus Christus den einzig wahren Weg, der ihn zur Glick-
seligkeit zu fiihren vermag.84 In diesem Sinne ist es zu verstehen, wenn
Augustinus in seiner frithen Schrift De beata vita davon spricht, dass allein
derjenige wirklich gliicklich ist, der Gott hat.85 Im Rickgriff auf Platoni-
sche und neuplatonische Vorstellungen8¢ erhebt er Gott zum hdochsten
Maf und zur Quelle der Wahrheit. Christus wird aus Gott Vater gezeugt
wie die Wahrheit durch das Maf$ begriindet wird und Christus ist der Weg
zu Gott Vater wie das Mafd durch die Wahrheit erkannt wird. Die Gleich-
urspriinglichkeit von Vater und Sohn bedingt die notwendige Relation
zwischen Wahrheit und MafR. Wer sich also Jesus Christus als der Wahr-
heit im Glauben zuwendet, findet zu Gott als dem hochsten Mafd von
allem und wird auf diese Weise gliickselig: Der Geist, der Gott besitzt,
kann ihn in seiner ganzen Fiille genief3en,87 wahrend alles andere zwar
Gott gehort, aber nicht ihn selbst zu eigen hat: ,Gott zu besitzen bedeutet
fir den Geist, Gott vollig zu genief3en. Alles andere wird zwar von Gott

83 Koh 6,8-10.

84 Vgl. Joh 14,6f.

85 ,Deum habet igitur quisquis beatus est;" (De beata vita 34). In seinem Frithwerk argu-
mentiert Augustinus noch im engen Anschluss an den Vernunftoptimismus der antiken Phi-
losophen, weshalb er einen engen Zusammenhang zwischen dem durch verninftige Er-
kenntnis und sittliches Handeln zugdnglichen irdischen Gliick und dem erhofften Gliick im
Jenseits kniipft und dem Menschen ein gewisses Maf§ an Autonomie bei der Suche nach dem
»guten Leben® zuerkennt. Die Dialogpartner in De beata vita suchen noch nach Gott und
»haben“ ihn noch nicht wirklich, Augustinus schliet aber nicht grundsétzlich aus, dass ein
solcher Zustand und damit die beatitudo im irdischen Leben erreicht werden kénnen (vgl.
Miiller: ,Gliicklich ist, wer Gott hat“, 24-28; BUDDENSIEK: Augustinus tiber das Gliick, 69-70).
Dennoch argumentiert er auch in seinem Frithwerk als Christ, was sich etwa in der Charak-
terisierung Gottes als ,gnadiger Gott“ zeigt: ,[..] omnis, qui iam deum invenit, et propitium
deum habeat et beatus sit, omnis autem, qui deum quaerit, propitium deum habeat sed non-
dum sit beatus [...]“ (De beata vita 21). Die Gnade Gottes taucht bereits im Frithwerk auf, sie
ist aber noch nicht so iibermachtig und iiberschattet noch nicht jegliches menschliche Ver-
dienst.

86 In Platons Nomoi heifdt es: ,Gott diirfte wohl vornehmlich das MaR aller Dinge fiir uns
sein [...].“ (O 81 Beog Nuiv mavtwv XeNUaTwV HéTEov &V £in paAlota. 716¢; Opera, Tomus
V, ed. L. BURNET. Oxford: Oxford University Press 1962; Ubers. A.W.).

87 Das ,Genieflen“ (frui) ist ein zentraler Begriff bei Augustinus, in De doctrina christia-
na definiert er ihn wie folgt: ,Frui enim est amore alicui rei inhaerere propter se ipsam [...].%
(De doctrina christiana I 8,5f.).



36 Andreas Woyke

besessen, besitzt aber nicht Gott.“88 Die volle Sittigung des Geistes und
damit auch die reine Gliickseligkeit besteht darin, in Ehrfurcht zu er-
kennen, wer es ist, der uns zur Wahrheit fuhrt, wer allein die Wahrheit ist
und auf welche Weise wir mit dem hochsten Maff verbunden sind.89 Nur
diese Erkenntnis des dreieinigen Gottes gewdhrt das wahre Gliick und das
vollkommene Leben; doch im Irdischen konnen wir es nicht erlangen, son-
dern uns ihm nur hoffend und suchend anndhern. Die Augustinische Ab-
wertung alles Weltlichen, die Uberordnung des Glaubens iiber das Wissen,
die strikte Verlagerung der Gliickseligkeit in ein transzendentes Reich und
der Gedanke von der grundlegenden Abhdngigkeit des menschlichen
Schicksals von der Gnade und dem Erbarmen Gottes9e bestimmen das ge-
samte christlich-mittelalterliche Weltbild. Der Mensch muss sich fortan
nicht mehr vorrangig darauf besinnen, wie er im Kontext der Eingebun-
denheit seines Lebens in grundsitzliche Verldufe des Naturgeschehens
und der Geschichte ein ,gutes Leben” fithren kann, er kann sich als Christ
iiber alle negativen Aspekte seiner realen Existenz dadurch hinwegsetzen,
dass er auf eine kiinftige Befreiung von diesen lastigen Banden vertraut.

88 Hoc est animis deum habere, id est deo perfrui. Cetera enim quamvis a deo habean-
tur, non habent deum.“ (De beata vita 34; Ubers. A.W.).

89 De beata vita 35. Wir erkennen hierin eine frithe Spekulation Augustins iiber die Tri-
nitat: Der Heilige Geist fithrt uns zur Wahrheit in Jesu Christi, dessen Menschwerdung die
Gottesebenbildlichkeit des Menschen bekraftigt.

90 Kent verweist auf den ,demokratischen Aspekt der Augustinischen Ethik: Weder In-
telligenz noch Wohlstand, gute Abstammung, eine geordnete staatliche Gemeinschaft oder
eine Kombination dieser Aspekte fiihren letztlich zu Unterschieden hinsichtlich der Mog-
lichkeit, die wahre Gliickseligkeit zu erlangen: ,Without God’s grace, the most brilliant, aris-
tocratic philosophers and the most illiterate, penurious peasants are all in the same boat;
and those with God’s grace have no reason to feel proud.“ (KENT: Augustine’s Ethics, 229).
Aus zwei Griinden erscheint es problematisch, hier von ,demokratisch” zu sprechen: 1. Ein
»demokratischer Zugang zu ,Gliickschancen® miisste freie Entscheidungen erméglichen und
die individuelle Autonomie fordern, was durch Augustins Festlegung auf die Entscheidung
fiir die civitas terrena oder die civitas Dei (vgl. De civ. XIV 28) und seine Abwertung der Ei-
genliebe (vgl. De civ. XIX 14) unterlaufen wird. 2. Die spite Gnadenlehre Augustins ist hochst
»undemokratisch, indem sie der massa damnata die wenigen von der gottlichen Gnade Aus-
erwdhlten gegeniiberstellt (vgl. De diversis quaestionibus ad Simplicianum 1 2; in: FLASCH:
Logik des Schreckens, 148-239).



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 37

[V. THOMAS VON AQUIN: DER STUFENWEG ZUR ,VOLLKOMMENEN GLUCKSELIG-
KEIT“ot

Thomas von Aquin greift zwar wichtige Denkfiguren der Aristotelischen
Ethik auf, bestdtigt aber letztlich die Grundakzentuierungen Augustins.
Insofern ist fiir ihn die Unterscheidung zwischen der beatitudo imperfecta
des irdischen und der beatitudo perfecta des ewigen Lebens zentral: ,,Und
deshalb vermag der Mensch in diesem gegenwartigen Leben nicht in einen
Zustand vollkommenen Gliicks zu gelangen.“92 Der Mensch ist zwar nach
Aristoteles durch die Tatigkeit seiner Vernunft zu einer Vervollkommnung
im Irdischen und damit zu einer Teilhabe am Géttlichen fahig, doch er
kann diese Tatigkeit nicht kontinuierlich vollziehen und so einen an-
dauernden Zustand der Gliickseligkeit erlangen. Thomas nutzt die Aristo-
telischen Vorgaben in geschickter Weise, wenn er die Aussage des Stagiri-
ten, dass alles irdische Gliick ein nur menschliches und daher unvoll-
kommenes Gliick ist,93 als Beleg dafiir nimmt, dass uns von Gott eine
vollkommene Gliickseligkeit in Aussicht gestellt wird, in der wir ,wie En-
gel Gottes im Himmel“94 sein werden. Jene beatitudo perfecta besteht in
einem Zustand kontinuierlicher Verbundenheit des menschlichen Geistes
mit Gott und ibertrifft daher jede Gliickseligkeit, die in dieser Welt er-
reicht werden kann, auch diejenige, die durch eine moglichst ungestorte
Betrachtung der Wahrheit ermoglicht wird. Wie Augustinus betont auch

9t Vgl. FORSCHNER: Uber das Gliick des Menschen, 80-106; DERS.: Thomas von Aquin.
Miinchen: C.H. Beck 2006, 185-207; KLUXEN, Wolfgang: Philosophische Ethik bei Thomas von
Aquin. 3. Aufl. Hamburg: Meiner 1998, 108-165; WIELAND: Happiness: The Perfection of Man,
678-680; MCEVOY: Ultimate goods, 261-265; MCINERNY, Ralph: Ethics, in: KRETZMANN, Nor-
man et al. (eds.): The Cambridge Companion to Aquinas. Cambridge: Cambridge University
Press 2005, 196-216; KLEBER: Gliick als Lebensziel; LEONHARDT: Mdéglichkeiten und Grenzen
einer Philosophie des Gliicks, 133-144; SPEER, Andreas: Das Gliick des Menschen (S.th. I-1I, qq.
1-5), in: DERS. (Hg.): Thomas von Aquin. Die Summa theologiae. Werkinterpretationen. Berlin:
de Gruyter 2005, 141-167; EICKELSCHULTE, Dietmar: Beatitudo als Prozess. Zur Frage nach dem
Ort der theologischen Ethik bei Thomas von Aquin, in: ENGELHARDT, Paulus (Hg.): Sein und
Ethos. Mainz: Mathias-Griinewald-Verlag 1963, 158-185.

92 Et propter hoc in statu praesentis vitae, perfecta beatitudo ab homine haberi non po-
test.“ (STh) I-1I 3,2. Pars Prima et Prima Secundae, Rom 1952, unter:
http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012; Ubers. A.W.).

93 ,Wir werden also diejenigen unter den Lebenden gliickselig nennen, denen die ge-
nannten Dinge zukommen oder zukommen werden, allerdings gliickselig als Menschen.“ (el
& 00Tw, pakaQiovg EQovpeV TV CwvTwV ol Dmagxet kat vTapfel ta AexOévta, pakagiovg
& avOpwmnovs. EN 1 11, no1a,19-21; Ubers. A.W.). Vgl. KLEBER: Gliick als Lebensziel, 93-117;
KLUXEN: Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin, 14-18. Thomas nahert sich der Bestim-
mung des ,letzten Ziels“ des Menschen vor dem Hintergrund der Aristotelischen Ethik, ge-
langt aber zu wesentlichen Modifikationen: Das ,letzte Ziel* muss zu einer vollkommenen
Verwirklichung des menschlichen Strebens fithren und geht folglich {iber das Menschen-
mogliche hinaus. Es kann daher nur eines und nicht Mehreres sein, ist das erste Prinzip un-
seres Wollens und stiftet Zusammengehorigkeit unter unseren Handlungen.

94 Mt 22,30.



38 Andreas Woyke

Thomas, dass es in dem durch Krankheit, Alter und Tod bedrohten irdi-
schen Dasein keine vollgiiltige Glickseligkeit geben kann. Wahrend es
Aristoteles darum geht, das Maf an Vollkommenheit unter den Bedingun-
gen der veranderlichen und verganglichen menschlichen Existenz zu be-
stimmen, versucht Thomas herauszustellen, dass unter diesen Bedingun-
gen gar kein wahres Gliick moglich ist.95 Jenen Stellen der Bibel, die den
Gedanken stiitzen konnen, dass in diesem Leben Wohlergehen und Gliick-
seligkeit moglich sind,96 stellt er eine Stelle aus dem Buche Hiob gegen-
tiber:97,Der Mensch, von der Frau geboren, lebt kurze Zeit und ist mit Un-
ruhe gesattigt.“98 Da die Gliickseligkeit aber Unruhe und Elend aus-
schliefdt, scheint fest zu stehen, dass der Mensch in diesem Leben nicht
gliickselig werden kann. Thomas l6st diesen Widerspruch durch die Unter-
scheidung zwischen vollkommenem und unvollkommenem Gliick, wobei
letzteres im Sinne einer Teilhabe am Gottlichen in der Immanenz be-
steht.99 Das irdische Leben ist durch viele unvermeidliche Ubel belastet,
weshalb in ihm ungetriibtes Gliick ausgeschlossen ist.1oc Die Unmoglich-
keit eines vollkommenen Gliicks zeigt sich fiir Thomas insbesondere da-
ran, dass alle irdischen Giiter verganglich sind und dass auch unser physi-
sches Leben endlich ist. Selig sind in diesem Leben also nur diejenigen zu
nennen, die in der Hoffnung leben, dass sie durch Jesus Christus von ihren
Siinden errettet werden und das ewige Leben erwarten kénnen,o und die-
jenigen, die durch Kontemplation zu einer Teilhabe am Gottlichen gefun-
den haben. Diese Partizipation bedeutet aber nicht, dass der Mensch als
physisches Wesen in der sinnlich-materiellen Welt zu einer ,Schau der
Wesenheit Gottes“ (visio divinae essentiae) gelangen konnte.02 Zu einer

95 Thomas folgt Aristoteles darin, dass es durch die Orientierung am Gliick formal ein
ultimus finis des menschlichen Lebens gibt, er grenzt sich von ihm aber nicht nur durch
dessen Charakterisierung durch Vollkommenheitskriterien, sondern auch durch den mate-
rialen Bezug auf die visio Dei ab: ,Die inhaltliche Interpretation des Gliicksbegriffs ist fiir die
Theologie grundlegend von der Offenbarung bestimmt“ (KLEBER: Gliick als Lebensziel, 210).

96 Thomas verweist auf Ps 19,1 und Ps 144,15.

97 STh I-11 5,3.

98 Hi 14,1f.

99 Waihrend der spite Augustinus einen teleologischen Zusammenhang zwischen Tu-
gend und Gliick bestreitet, betont Thomas den Bezug des sittlichen Lebens auf die jenseitige
Seligkeit (vgl. LEONHARDT: Moglichkeiten und Grenzen einer Philosophie des Gliicks, 142-144).

100 STh I-1I 5,3 mit Bezug auf De civ. XIX 4-8, wo die verschiedenen Formen der
irdischen Ubel niher betrachtet werden.

101 Vgl. Rom 8,24f.

102 Vgl. STh I-1I 3,8; THOMAS VON AQUIN: Summa contra Gentiles [= ScG] III 47. Hg. und
iibers. von K. Allgaier. Darmstadt: WBG 2001, Bd. III, Teil 1. Thomas fithrt mehrere Augusti-
nus-Stellen an, die sich zunachst so verstehen lassen, als ware eine wesenhafte Erkenntnis
Gottes im irdischen Leben moglich. In der Auslegung macht er klar, dass es bei Augustinus
um eine Erkenntnis einzelner Wahrheiten in einem Ahnlichkeitsverhiltnis zu Gott als Quell
aller Wahrheiten und nicht um eine Erkenntnis des gottlichen Wesens selbst geht. Auch ei-
ne Erkenntnis der substantiae separatae, die er Averroes und Alexander von Aphrodisias zu-
schreibt, lehnt Thomas ab (ScG III 41-45). Hinsichtlich der Debatten tiber die ,Einheit des



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 39

Verdhnlichung mit Gott und einer Schau seiner selbst, wovon auch das
Neue Testament spricht, konnen wir erst im ewigen Leben jenseits der Bin-
dungen an alles Weltliche gelangen.o3 Dadurch wird die Ethik des Aristo-
teles, in der Gliickseligkeit aktiv und durch Vernunftorientierung in dieser
Welt angestrebt wurde, erweitert durch die Ausrichtung auf ein transzen-
dentes Endziel, das in der Welt weder vollstandig erkannt noch selbsttatig
erreicht werden kann.r4 Wie schon Augustinus hadlt auch Thomas die
Vorstellung, man konne das Gliick mit eigenen Kriften erlangen und im
Blick auf die eigene Tugend geniefen, fiir siindhaft, ja fiir ,den Kern der
Stinde“ws: [...] er [der Teufel; A.W.] strebte danach, die vollkommene
Gliickseligkeit durch eigene Kraft zu besitzen, was nur Gott zukommt.“106
Aristoteles schliefdt zwar ein Mitwirken des Gottlichen bei der Erlan-
gung des ,guten Lebens“ nicht aus, er hadlt aber theologische Zuschiisse
innerhalb seiner Ethik fiir unnétig, da er wie alle antiken Denker das
seligmachende und vergottlichende movens im Menschen selbst findet.107
Auch diese Vorstellung versucht Thomas umzudeuten: Am verniinftigsten
ist es, das Gliick von Gott herzuleiten und lediglich noch tolerierbar ist es,

Intellekts” im 13. und 14. Jhd. liegt es demgegeniiber nahe, den Erkenntnishorizont des Men-
schen entsprechend zu erweitern und eine wesenhafte Erkenntnis Gottes im irdischen Leben
fiir moglich zu halten, wodurch die Trennung zwischen beatitudo imperfecta und beatitudo
perfecta eingeebnet wird. So heifdt es in den Testimonien des Agostino Nifo zu Texten des
Siger von Brabant: ,[...] sed Deus est quo omnes felicitantur, quoniam omnes intellectus feli-
citantur intelligendo Deum; sed intellectio qua Deus intelligitur est ipse Deus” (zit. n. SIGER
VON BRABANT: Uber die Lehre vom Intellekt nach Aristoteles, 221f.). Vgl. STEEL, Carlos: Siger of
Brabant versus Thomas Aquinas on the Possibility of Knowing the Seperate Substances, in:
AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an
der Universitdt von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte. Berlin: de
Gruyter 2001, 211-231. Dante liefert einen interessanten Ausweg aus diesem Konflikt, wenn er
bestreitet, dass es im irdischen Leben kein natiirliches Verlangen nach einem wesenhaften
Wissen um Gott oder die Engel gebe (vgl. DANTE ALIGHIERI: Das Gastmahl 111. 15,6-10. Ubers.
von Th. RICKLIN, kommentiert von F. CHENEVAL. Hamburg: Meiner 1998). Hiermit ldsst sich
seine Auffassung stiitzen, dass irdisches und himmlisches Gliick voneinander unabhangig
sind: ,Et cum omnis natura ad ultimum quendam finem ordinetur, consequitur ut hominis
duplex finis existat: [...] quorum alterum sit finis eius prout corruptibilis est, alterum vero
prout incorruptibilis.” (DANTE ALIGHIERI: Monarchia 111 15,6. Ubers. und hg. von R. IMBACH et
al. Stuttgart: Reclam 2007).

103 [..] denn wir werden ihn sehen, wie er ist“ (1 Joh 3,2). Die Differenz zwischen der
gottlichen Reflexion auf die eigene Wesenheit und ihrer menschlichen Schau driickt Thomas
durch die Verben videre und comprehendere aus.

104 In other words, perfect human happiness is a single, continuous, eternal activity.
Obviously such an activity is not possible in this life.” (WIELAND: Happiness: The Perfection
of Man, 679).

105 FORSCHNER: Uber das Gliick des Menschen, 86.

106 I..] appetiit finalem beatitudinem per suam virtutem habere, quod est proprium Dei.”
(STh 1 63,3. Deutsche Thomasausgabe. Hg. vom Katholischen Akademikerverband, Bd. 4:
Schopfung und Engelwerk (1 44-64). Salzburg: Anton Pustet 1936; Ubers. A.-W.).

107 Vgl. EN I 10.



40 Andreas Woyke

das Gliick auf menschliche Tatigkeit zurtickzufiihren.08 Eine Begriindung
der Ethik im Aristotelischen Sinne als praktische Philosophie auf der
Grundlage einer Erkenntnis der Strukturen der Wirklichkeit und des men-
schlichen Wesens ist fiir Thomas unzureichend; sie bedarf einer theologi-
schen Fundierung durch das Vertrauen auf die Gewissheit der christlichen
Heilsbotschaft. Deshalb votiert er letztlich auch fiir eine Uberordnung des
Glaubens gegeniiber dem Erkennen und der Philosophie: ,Keiner der Phi-
losophen konnte vor der Ankunft Christi mit all seinem Bemiihen so viel
tiber Gott und die Notwendigkeiten, die zum ewigen Leben fithren, wissen
wie es eine alte Frau nach der Ankunft Christi durch den Glauben weif3.*"”®
Thomas findet zwar die Aristotelische Identifikation der hochsten Form
der Glickseligkeit mit der kontemplativen Betrachtung der Welt auch in
den biblischen Texten wiederue und scheut sich im Bezug darauf nicht, den
Zustand der Seligen im Himmel ,nach dem [...] Modell des Gliicks bediirf-
nisenthobener Theoria zu denken®,t aber er verortet sie jenseits der Welt
und jenseits des dem Menschen Mdéglichen. Er versteht alle Geschépfe als
hingeordnet auf Gott, wobei alle geistigen Geschopfe zur Ahnlichkeit mit
ihm durch aktive Erkenntnis gelangen: ,Gott zu erkennen ist also das
letzte Ziel jeder geistigen Substanz.“n2 Alles, was um eines anderen willen
erstrebt wird, ist letztlich nur um dessen willen da, was um seiner selbst
willen erstrebt wird. In allen praktischen Wissenschaften und Tatigkeiten
ist eigentlich nicht das Wissen das Ziel, sondern ein konkretes Handeln; in
der theoretischen Betrachtung dagegen wird das Wissen um seiner selbst
willen angestrebt. Die Metaphysik als philosophia prima, deren letztes Ziel

108 THOMAS VON AQUIN: Sententia libri Ethicorum 1 14. Rom 1969; unter:
http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012. Gemaff der Unterscheidung von
Wilhelm von Auxerre zwischen beatitudo imperfecta und beatitudo perfecta kann alles Gliick
im Irdischen fiir Thomas nur unvollkommen sein, er erkennt aber im Sinne des Aristoteles
an, dass es sich dabei wirklich um Gliick handelt. McInerny betont, dass sich christliches
und Aristotelisches Gliicksverstandnis nicht gegensatzlich, sondern komplementar zueinan-
der verhalten, da es in beiden Féllen um das Erreichen eines ,letzten Ziels“ geht (MCINERNY:
Ethics, 212-214). Die beiden von Aristoteles erwogenen Maoglichkeiten - ,theoretisches” und
~praktisches Leben“ - sind dann zwei Varianten, wie man im Irdischen das unvollkommene
Gliick anstreben kann. Wahrend allerdings Aristoteles die Pluralitat gegebener Lebensorien-
tierungen anerkennt, findet bei Thomas und anderen mittelalterlichen Denkern eine zuneh-
mende Verengung auf das kontemplative Lebensideal statt (vgl. KLUXEN: Philosophische
Ethik bei Thomas von Aquin, 130-144, 157-165).

109 [...] nullus philosophorum ante adventum Christi cum toto conatu suo potuit tantum
scire de deo et de necessariis ad vitam aeternam, quantum post adventum Christi scit una
vetula per fidem.“ (THOMAS VON AQUIN: Expositio in Symbolum Apostolorum, Prooemium.
Turin: Marietti 1953; unter: http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012; Ubers.
AW.).

1o Vgl. Mt 5,8; 18,10f; 22,30f.; Joh 17,3f.; 1 Joh 3,2f.; 1 Kor 13,12f.

m FORSCHNER: Uber das Gliick des Menschen, 89.

12 Intelligere igitur Deum est ultimus finis omnis intellectualis substantiae“ (ScG III 25).



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 41

die Erkenntnis Gottes ist,u3 liefert die Grundlage fiir alle theoretischen
Wissenschaften, sodass alle Kontemplation auf die Betrachtung Gottes
ausgerichtet wird. Thomas folgt der Auffassung des Aristoteles,n4 dass alle
Menschen danach streben, die Ursachen dessen zu erkennen, was sie
wahrnehmen,™ und verkniipft sie mit der Folgerung, alle Partikularur-
sachen auf eine universelle erste Ursache zuriickzufiihren,"® die mit dem
christlichen Schopfergott identifiziert wird. Auch auf diesem Wege ergibt
sich fur ihn, dass das letzte Ziel des Menschen die Gotteserkenntnis ist:
»Also geniigt zur menschlichen Gliickseligkeit [...] nicht die Erkenntnis
irgendeines Erkennbaren, sondern nur die Erkenntnis Gottes, die als das
letzte Ziel das natiirliche Verlangen stillt.“v7 Die hochste Gliickseligkeit
finden wir nach Thomas weder in den dufleren Dingen, noch in der
Gesundheit des Leibes, der Tugendhaftigkeit der Seele oder in Kunst und
Klugheit,u8 sondern allein ,in der Betrachtung der Wahrheit im Sinne der
Betrachtung des Gottlichen“.n9 Doch alle contemplatio Dei im Irdischen er-
weist sich als defizitar: Die Gotteserkenntnis durch natiirlichen Vernunft-
gebrauch bleibt unbestimmt und daher unvollkommen.=ze Auch die Gottes-
erkenntnis durch philosophische Beweisfiihrung ist unzureichend, da sie
nur wenigen offen steht und letztlich nicht zu einem endgiiltigen Resultat
gelangen kann.= Selbst die Gotteserkenntnis durch den Glauben kann
nicht zur wahren Glickseligkeit fithren, weil das Bild Gottes, welches der
Glaube vermittelt, nicht mehr vollstindig erkannt werden kann: ,Durch
die Glaubenserkenntnis aber wird eine Glaubenssache dem Verstand nicht

13 Auch hier bezieht sich Thomas sehr geschickt auf Aristoteles (Metaphysik [= Met.] I 2,
983a,5-11; ed. W.D. Ross. Oxford: Oxford University Press 1997), welcher die oWt prAocodia als
Bela twv émotnuav bezeichnet. Er begriindet dies damit, dass sie der gottlichen Tatigkeit
am meisten entspricht und ihr Gegenstand das Géttliche selbst ist. Der Stagirit spricht von
Gott als Ursache und Ursprung von allem (aitia kai agxn maowv) im Sinne eines abstrakten
Prinzips, das der Quell von aller Bewegung und Verdnderung im Kosmos ist und dem sich
alles Seiende durch seine Eigentdtigkeit zu verdhnlichen sucht. Das Seiende ist aber weder
von diesem Prinzip erschaffen noch erschopft sich seine teleologische Verfasstheit in der
Hinordnung auf den ,Ersten Beweger“. Fiir den Aquinaten ist dagegen Gott der christliche
Schopfergott, welcher der von ihm erschaffenen Welt radikal tiberlegen ist und jenseits der
natiirlichen Ordnung steht.

14 Met. 11, 980a,21-24.

15 ScG 111 25.

16 Bei Aristoteles heifdt es: ,Denn wir sagen dann, dass wir ein Wissen iiber etwas besitzen,
wenn wir der Auffassung sind, die erste Ursache davon zu kennen.” (t6te yao eidévar papév
ékaotov, dtav v mewtv aitiav olwueda yvwilewv (Met. 1 3, 983a,25f.; Ubers. A W.). Er
meint damit die jeweils erste Ursache eines konkreten Seienden, wiahrend Thomas auf die
universelle Erstursache qua Gott schlief3t.

17 ScG 11 25.

18 Vgl. ScG 111 27-36 und 38-47.

19 Sci 111 37.

120 ScG 111 38.

121 Sc @ 111 39.



42 Andreas Woyke

vollkommen vergegenwartigt: denn der Glaube handelt von Abwesendem,
nicht von Gegenwartigem.“22 Durch seine Bindung an das Leibliche ist es
dem Menschen verwehrt, im irdischen Leben Gott in seiner Wesenheit zu
schauen,23 was auch in der Bibel ausgedriickt wird, wenn es dort heifdt:
,Der Mensch wird mich nicht schauen und am Leben bleiben.“124 Wenn
davon gesprochen wird, dass besonders Begabte Gott geschaut haben, so
ist dies nicht im Sinne einer vollstandigen Erkenntnis, sondern im Sinne
bildhafter Vorstellung zu verstehen. Autoritativer Beleg ist das in der
mittelalterlichen Philosophie haufig zitierte und kommentierte Bibelwort:
»Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunklen Wort, dann aber
von Angesicht zu Angesicht.“25s Das Erreichen der Gotteserkenntnis als des
letzten Zieles und damit die beatitudo perfecta sind dem Menschen im
irdischen Leben also ganzlich verwehrt: ,Niemand also ist in diesem Leben
glicklich. [...] Der Mensch erlangt also nicht in diesem Leben die Gliick-
seligkeit [...]. Notwendig erlangt er sie also nach diesem Leben.“126 Ent-
scheidend dafiir ist neben der notwendigen Unvollkommenheit unseres
Erkennens die Bedrohtheit all unserer irdischen Errungenschaften durch
Verlust, Trauer, Krankheit und schlief3lich den Tod. Gemafd dem Aristote-
lischen Argument, dass die Natur nichts umsonst tut,27 schliefdt Thomas
aus, dass unser natiirliches Verlangen nach der beatitudo perfecta ins Leere
greifen konnte und wir uns mit einer tempordren beatitudo imperfecta be-
gniligen miissten. Gerade die Beschranktheit unserer Vernunft verweist uns
auf die Hoffnung, die in der gottlichen Heilsbotschaft liegt.128 Die himm-
lische Gliickseligkeit ist zwar im Sinne ihres Erlangens etwas, dass der
Seele als Zustand zugehort, sie griindet aber letztlich in Gott als dem aller-
hochsten Guten (summum bonum) und dem Quell aller Vollkommen-
heit.29 Vollkommenes Gliick kann nur realisiert werden in der Zuwendung
zu Gott und der Aktualisierung der visio Dei nach dem Heraustritt der
Seele aus den Bindungen ans Irdische. Nur dann verwirklicht der Mensch
vollgiiltig sein Wesen als imago Dei, in dem sich verstandige Anschauung,
Wahlfreiheit und Selbstmachtigkeit versammeln:3e ,Der Mensch ist Bild

122 ScG 111 40 mit Verweis auf 2 Kor 5,6f.

123 ScG 111 47.

124 Ex 33,20f.

1251 Kor 13,12.

126 Non est igitur aliquis in hac vita felix. [...] Ergo homo non consequitur felicitatem,
prout est finis proprius eius [...]. Oportet ergo quod consequatur post hanc vitam.” (ScG III
48).

127 ARISTOTELES: De caelo 11 1, 201b,13; ed. D.J. ALLAN. Oxford: Oxford University Press
1973.

128 STh I-11 69,2.

129 STh I-11 2,7; vgl. SPEER: Das Gliick des Menschen, 155-161; EICKELSCHULTE: Beatitudo als
Prozess, 177-185.

130 STh II Prologus.



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 43

Gottes im pragnanten Sinn erst dann, wenn Gott im Wissen des Menschen
adaquat zur Darstellung kommt.“3

Diejenigen Denker, die eine Verwirklichung der Gliickseligkeit im irdi-
schen Leben und ohne Annahme einer Unsterblichkeit der Seele fiir mog-
lich hielten - wie Aristoteles selbst, Alexander von Aphrodisias und Aver-
roes — konnen fiir Thomas nur der Schwermut verfallen und nicht wirklich
gliickselig werden: ,Die Gliickseligkeit aber wird am meisten begehrt und
geliebt. Also zieht ihr Verlust am meisten Trauer nach sich. Sollte aber die
letzte Gluckseligkeit in diesem Leben sein, so ginge sie sicher verloren,
wenigstens im Tode. [...] Immer also wird eine solche Gliickseligkeit von
Natur aus Trauer in sich haben.“s2 Nur die, welche durch die Mensch-
werdung Jesu Christi in ihrer Hoffnung auf das ewige Leben bestarkt wur-
den, konnen in zureichender Weise den Weg zur Seligkeit beschreiten.:3
Aufschlussreich ist hier eine Stelle aus dem Kommentar zum zweiten Buch
der Sentenzen des Petrus Lombardus:34 Thomas legt dort die folgende
Passage aus dem Buch Kohelet aus: ,Alle Wasser laufen ins Meer, doch
wird das Meer nicht voller; an den Ort, dahin sie fliefRen, fliefRen sie immer
wieder.“35 Seine Interpretation geht tiber den Pessimismus dieses Ab-
schnitts hinaus und nimmt ihn als Hinweis auf das Mysterium der Inkar-
nation und die zentrale Stellung des Menschen innerhalb der Schépfung.
In den Wassern, von denen der Prediger spricht, sieht Thomas dasjenige,
was Gott in Form von Sein, Leben und Erkennen seinen Geschopfen mit-
geteilt hat; der Ort, an dem sie entspringen, ist also Gott selbst. In den an-
deren Geschopfen sind diese Wasser nur getrennt und unvollkommen ver-
wirklicht, wahrend sie im Menschen zusammen auftreten. Der Mensch
vermittelt zwischen geistigen und korperlichen Naturen, weshalb die Ver-
bindung des menschlichen mit dem gottlichen Wesen im Akt der Inkarna-
tion Jesu Christi eine Riickfiihrung aller géttlichen Gaben zu ihrem Ur-
sprung und eine Erlosung der gesamten Welt in Aussicht stellt: ,Wenn
daher die menschliche Natur durch das Geheimnis der Menschwerdung
mit Gott verbunden ist, werden alle Wasser nattirlicher Giiter auf ihren
Ursprung zuriickgelenkt sein und zu ihm zuriickkehren.“36 Die Mensch-
werdung Gottes zeigt dem Menschen nicht nur seine besondere Wiirde, sie
liefert den Beleg dafiir, dass sein Verlangen nach dem wahrhaft Guten, das

131 FORSCHNER: Uber das Gliick des Menschen, 102.

132 ScG 111 48 (Ubers. leicht verindert).

133 Vgl. STh 1 2, Prologus.

134 THOMAS VON AQUIN: Supra libros Sententiarum III Prologus. Paris: Lethielleux 1956;
unter: http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012.

135 Koh 1,7.

136 Et ideo quando humana natura per Incarnationis mysterium Deo coniuncta est, om-
nia flumina naturalium bonitatum ad suum principium reflexa redierunt.“ (Supra libros Sen-
tentiarum 111 Prologus; Ubers. A.W.).



44 Andreas Woyke

im irdischen Leben nur unzureichend gestillt werden kann,s37 in der Ver-
einigung mit dem Gottlichen seine Erfiillung finden wird. Der unermess-
liche Abstand des Menschen von Gott konnte zur Auffassung verleiten,
dass ein solcher Zustand und damit auch die wahre Glickseligkeit unmog-
lich erreicht werden konnen. Dies wiirde bedeuten, dass der Mensch in
seiner Suche nach der beatitudo verzweifeln miisste und in dieser Ver-
zweiflung gefangen bliebe: ,Dadurch aber, dass Gott die menschliche
Natur in einer Person mit sich vereinen wollte, wird dem Menschen in ein-
driicklichster Weise gezeigt, dass er sich durch die Vernunft mit Gott ver-
einen kann, wenn er ihn unmittelbar schauen wird.“s8 Das Beispiel Christi
bringt die Menschen dahin, alle Bindungen an irdische Gliicksgiiter zu
verwerfen, sich von falschen Verehrungen abzuwenden und sich allein der
Hoffnung der von ihm versprochenen Seligkeit zu tiberlassen.39

Thomas von Aquin setzt sich vertieft mit der Aristotelischen Ethik aus-
einander und entwickelt eine systematische Gliickslehre, innerhalb derer
er antike Philosophie und christliche Theologie miteinander zu vermitteln
versucht. Als Aristoteliker betont er die Orientierung an der Vernunft und
setzt sich damit vom Fideismus des spaten Augustinus ab. Die ausfiihr-
liche Auseinandersetzung mit den verschiedenen Argumenten fiir eine Er-
kenntnis Gottes und der getrennten Substanzen im irdischen Leben in der
Summa contra Gentiles belegt Thomas’ grofdes Interesse an einem philo-
sophisch zuganglichen Weg zur Gliickseligkeit.14o Dennoch tritt er der an
Averroes orientierten Vorstellung entgegen, wir konnten als Vernunft-
wesen zu einer Konjunktion mit dem intellectus agens gelangen und so
einen umfassenden Gliickszustand erreichen.4 Das durch Kontemplation
und sittliches Handeln zugdngliche Gliick ist fiir Thomas unvollkommen,
aber es ist nicht nur eine Tduschung wie fiir den spiaten Augustinus,42
sondern tatsdachlich Glick und steht in einer partizipativen Beziehung zur
himmlischen Seligkeit.43 Er schrankt allerdings auch die Moglichkeiten

137 STh I-11I 2, 8.

138 Per hoc autem quod Deus humanam naturam sibi unire voluit in persona, evidentis-
sime hominibus demonstratur quod homo per intellectum Deo potest uniri, ipsum immedia-
te videndo.“ (ScG 1V 54; Ubers. A W.)

139 Vgl. Kol 3,1-17

140 ScG 111 38-48; vgl. STEEL, Carlos: Medieval Philosophy: an Impossible Project? Thomas
Aquinas and the “Averroistic” Ideal of Happiness, in: AERTSEN, Jan A. et al. (Hgg.): Was ist
Philosophie im Mittelalter? Berlin: de Gruyter 1998, 152-174.

141 Homo [...] assimilatur Deo in hoc quod est omnia entia quoquo modo, et sciens ea
quoqo modo; entia enim nichil aliud sunt nisi scientia eius, neque causa entium est aliud
nisi scientia eius. Et quam mirabilis est iste ordo, et quam extraneus est iste modus essendi!*
(AVERROES: Grofler Kommentar zum Buch der Seele 36, in: Uber den Intellekt, 280f.).

142 Vgl. De civ. XIX 4.

143 Thomas ndhert sich insofern den ,radikalen Aristotelikern“ an: Das philosophische
Leben wird zum Konigsweg zum irdischen Gliick stilisiert und die himmlische Glickseligkeit
wird als Erfiillung eines intellektualistisch verstandenen Gliickszustandes gedeutet. Auch
Darge stiitzt die Auffassung, dass es grofle Parallelen zwischen den Gliickslehren von Tho-



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 45

der Vernunftautonomie ein und verlagert die wahre Gliickseligkeit in die
Transzendenz des ewigen Lebens: ,Sofern aber diese Erkenntnis in uns
nach diesem Leben zur Vollkommenheit gelangt, wird der Mensch voll-
kommen gliicklich gemaf jenes Spruches des Evangeliums: ,Dies ist das
ewige Leben, dass sie dich, Gott, den wahren und einen erkennen.“144 Uber
alle Vernunftorientierung hinaus ist auch fiir Thomas der Glaube an Jesus
Christus notwendige Bedingung der wahren Gliickseligkeit.145s Einen vollig
autonomen Zugang zur beatitudo perfecta lehnt er wie Augustinus ab und
vergleicht ein solches Streben mit dem satanischen Wunsch, so zu sein wie
Gott.46

V. SCHLUSSBETRACHTUNG

Seit dem 4. nachchristlichen Jahrhundert verliert die antike Philosophie
sukzessive ihre universelle Weltdeutungskompetenz47 und Selbststandig-

mas und Boethius gibt (DARGE: Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?, 12-15).
Allein schon wegen der sehr unterschiedlichen Textbasis kann man m. E. aber nicht ernst-
haft behaupten, dass sie ,dasselbe Modell diesseitigen [...] Gliicks” vertreten wiirden (14). An
anderen Stellen distanziert sich Thomas im Ubrigen von einem zu starken Intellektualismus:
»[...] our capacity to enjoy the ,lumen gloriae‘ through which we shall see God in eternal life
does not correspond to the degree of our knowledge, and certainly not to our level of philo-
sophical speculation, but to the degree of our love” (STEEL: Medieval Philosophy: an Impos-
sible Project?, 173).

144 Secundum autem quod haec cognitio in nobis perficitur post hanc vitam, homo
perfecte beatus constituitur secundum illud Evangelii: ,Haec est vita aeterna, ut cognoscant
te deum verum unum.“ (THOMAS VON AQUIN: Super librum De causis, Prooemium (mit Bezug
auf Joh 73 ) Fribourg: Société Philosophique 1954; unter:
http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html; 13.3.2012). Thomas und andere mittelalter-
liche Autoren deuten die Bildersprache der Bibel mit dem Begriffsrepertoire der antiken
Philosophie. ,Himmelreich”, ,Schau Gottes“ und dhnliche Ausdriicke lassen sich allerdings
auch ohne abstrakten Transzendenzbezug auslegen. Bei Nietzsche heifdt es: ,Das ,Himmel-
reich’ ist ein Zustand des Herzens — nicht Etwas, das ,iiber der Erde‘ oder ,nach dem Tod'
kommt. [...] Das ,Reich Gottes' ist nichts, das man erwartet; es hat kein Gestern und kein
Ubermorgen, es kommt nicht in ,tausend Jahren‘ - es ist eine Erfahrung an einem Herzen; es
ist iiberall da, es ist nirgends da ... [...] Dieser ,frohe Botschafter’ starb wie er lebte, wie er
lehrte — nicht um ,die Menschen zu erlésen’, sondern um zu zeigen, wie man zu leben hat.”
(NIETZSCHE, Friedrich: Der Antichrist 34f. Kritische Studienausgabe in 15 Bd., hg. von G.
CoLLI et al., 2. Aufl. Miinchen: dtv/de Gruyter 1988, Bd. 6, 207). Die Auffassung, dass das
»Reich Gottes“ nichts Uberirdisches, sondern eher eine Geisteshaltung ist, kann man auch
mit Passagen aus der Bibel stiitzen, etwa wenn es Lk 17,21f. heifft: ,Denn sehet, das Reich
Gottes ist inwendig in euch.” (ido¥ yap, 1) Bacdeix ToD Beod évtog VU@V ETTIV.).

145 Bei seiner Betrachtung der im irdischen Leben mdglichen Gotteserkenntnis stellt
Thomas eine Rangfolge auf, in der das unbestimmte Gottesbild, welches die natiirliche Ver-
nunft vermittelt, die niedrigste Stufe einnimmt. Als hoher stehend weist er die Gotteser-
kenntnis durch philosophische Beweisfithrung aus, die wiederum - in gewisser Hinsicht (ad
aliquid) - durch die Gotteserkenntnis, die man durch den Glauben hat, iibertroffen wird
(ScG 111 38-40).

146 Vgl. STh 1 63,3.

147 Vgl. Met. 1V 2, 1004a,2-6.



46 Andreas Woyke

keit und gerdt in ein schwieriges Abhdngigkeitsverhaltnis zum christlichen
Offenbarungsglauben. In der mittelalterlichen Philosophie st6f3t man
allerdings auf viele originelle Entwiirfe und ein Mafd an Rationalitat und
gedanklicher Scharfe, das jeder klischeehaften Sicht dieser Zeit wider-
spricht. Entscheidend ist von Anfang an das Bemiihen um eine Vermitt-
lung der antiken Philosophie mit den christlichen Glaubenssitzen. Hin-
sichtlich der Frage nach dem Gliick ist die Unterscheidung zwischen der
beatitudo imperfecta des irdischen Lebens und der beatitudo perfecta des
jenseitigen Lebens von zentraler Bedeutung, wobei die vollkommene
Gliickseligkeit nur durch die Gnade Gottes und den Glauben an eine Er-
lI6sung von den irdischen Ubeln zuginglich ist. Es ist insbesondere Tho-
mas von Aquin, der in der Auseinandersetzung mit der Aristotelischen
Ethik eine fiir die Folgezeit wichtige Fundierung der christlichen Auffas-
sung vom gliicklichen Leben liefert. Im Unterschied zu Augustinus riickt
er das Motiv der Gotteserkenntnis starker in den Vordergrund, eine selbst-
tatige Begrindung der Gliickseligkeit - wie sie die antiken Denker forder-
ten - weist er jedoch dhnlich vehement zuriick.

Das neuzeitliche Denken ist stark durch die christliche Tendenz zur
Verlagerung des Lebenssinns aus der sinnlich-materiellen Welt in ein
transzendentes Jenseits bestimmt, weshalb der neuzeitliche Begriff von
,Freiheit” als Idee einer ,Befreiung von der Negativitit des Seins“48 inter-
pretiert werden kann. Eine zumindest partielle Erfillung dieses Freiheits-
strebens im Irdischen wird von Descartes, Bacon und anderen mit dem
erwarteten gesellschaftlichen Fortschritt durch die Anwendung naturwis-
senschaftlich-technischen Wissens verkniipft.49 Bei Kant ist die Glick-
seligkeit nur mehr der letzte Zweck des Menschen als Naturwesen, sein
eigentlicher Zweck als freies Wesen besteht darin, zum Zweck der Natur
zu werden, indem er sie kulturschaffend umgestaltet.;sc Das autonome
Subjekt verliert sukzessive das Vertrauen in die Schopfungsordnung,
konzentriert sich verstarkt auf seine eigenen Kraftess und bemiiht sich

148 BRANDNER, Reinhard: Natur und Subjektivitit. Zum Verstdndnis des Menschseins im
Anschluss an Schellings Grundlegung der Naturphilosophie. Wiirzburg: Konigshausen & Neu-
mann 2002, 11.

149 Joachim von Fiore liefert mit seinen von der christlichen Eschatologie inspirierten ge-
schichtsphilosophischen Spekulationen einen wichtigen Hintergrund fiir die spatere neu-
zeitliche Fortschrittsemphase (vgl. MCEvVOY: Ultimate goods, 273f.). Bei Lowith heifdt es: ,Es
gdbe weder eine amerikanische und franzosische, noch eine russische Revolution ohne die
Idee des Fortschritts, und es gdbe keine Idee des weltlichen Fortschreitens zu einer Erfiil-
lung ohne den urspriinglichen Glauben an ein Reich Gottes [...].“ (LOWITH, Karl: Weltge-
schichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie.
Stuttgart: J.B. Metzler 2004, 227f.).

150 Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, B 391. Werkausgabe. Hg. von W, WIE-
SCHEDEL. 5. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, Bd. 10.

151 Vgl. BLUMENBERG, Hans: Die Legitimitdt der Neuzeit. 4. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2007, 205-233.



Die Verortung der Gliickseligkeit jenseits der Welt 47

darum, Kontrolle iiber das eigene Dasein zu erlangen. Das fiir eine christ-
liche Lebensorientierung mit unterschiedlicher Vehemenz bekraftigte
sacrificium intellectus wird zunehmend zuriickgewiesen und durch die
Forderung nach einer konsequenten rationalen Lebensorientierung er-
setzt.’52 Da diese Restitution einer umfassenden Vernunftorientierung
allerdings weitgehend ,konstruktivistisch® durch die Setzungen des Sub-
jekts erfolgt und sich kaum um Riickbindungen im Sinne einer Einbettung
des menschlichen Lebens in einen als verniinftig begriffenen Kosmos
bemiiht, spielen Beziige zu soteriologischen Vorstellungen nach wie vor
eine wichtige Rolle. Insofern ist es nicht verwunderlich, dass der empha-
tische Freiheitsbegriff neuzeitlicher Denker haufig eng mit einem Sprung
in die Transzendenz verbunden ist. Durch die neuzeitliche Fortschritts-
programmatik gehen das Ideal rationaler Kontrolle und soteriologische
Motive eine bis heute wirksame Verschrankung ein, deren destruktive
Folgen eindringlich in den Romanen von Michel Houellebecq gezeigt wer-
den.s3 Er verweist auf das Paradoxon, dass dem spatmodernen Menschen
eigentlich langst der Glaube an Fortschritt und Heil abhanden gekommen
ist, dass er aber dennoch verzweifelt und mit zunehmender Radikalitat
versucht, sich und seine Lebensumstande zu ,verbessern“. Der mittel-
alterliche Mensch war zutiefst davon tiberzeugt, dass er in einer verniinftig
geregelten und auf gottlichem Ratschluss griindenden Welt lebt. Er war
aber auch nicht blind gegeniiber den vielfdltigen Verwerfungen, der Ge-
walt und dem Unrecht, mit dem er in seinem Leben und in der politischen
Sphdre konfrontiert wurde. Hieraus erwachsende Frustrationen regten in-
sofern auch dazu an, Erwagungen iiber konkrete gesellschaftlich-politische
Verbesserungen anzustellen. Uber die Unerfiillbarkeit der wahren Gliick-
seligkeit im Irdischen bestand aber weitgehend Konsens: ,But regarding
realization of the ultimate human good of beatitude, medieval thought
could for the most part be described as realistically otherworldly and
theocentric in character.“54

152 Vgl. WOYKE, Andreas: Primat des Rationalen und Gestaltung des menschlichen Lebens
in der neuzeitlichen Philosophie und Uberlegungen zu modernen Ambivalenzen, in: Salzburger
Jahrbuch fiir Philosophie 56 (2011) 37-67.

153 Vgl. WOYKE, Andreas: Die Romane von Michel Houellebecq als literarischer Hinter-
grund fiir die Bewertung technologischer Perfektionierungsideale, in: COENEN, Christopher et
al. (Hgg.): Die Debatte iiber ,Human Enhancement“ - Historische, philosophische und ethi-
sche Aspekte der technologischen Verbesserung des Menschen. Bielefeld: transcript 2010, 235-
259.

154 MCEVOY: Ultimate goods, 274.



48 Andreas Woyke

Zusammenfassung

Das antike Verstdndnis vom Gliick ist auf das irdische Leben, die mensch-
liche Autonomie und eine rationale Orientierung bezogen. Christliche Den-
ker kntipfen an zentrale Aspekte der antiken Philosophie an, betonen aber
auch die Gegensdtze zu einer religiés begriindeten Ethik. Entscheidend sind
die Unvollkommenheit alles irdischen Gliicks, die Bedeutung des Glaubens
und die Abhdngigkeit aller menschlichen Entscheidungen und Handlungen
von der Gnade Gottes. Der Aufsatz gibt einen Uberblick zu mittelalterlichen
Gliickskonzepten und liefert ausfiihrlichere Interpretationen zu Augustinus
und Thomas von Aquin. Abschliefsend werden Beziige zu neuzeitlichen und
modernen Entwicklungen hergestellt.

Abstract: The locating of beatitude beyond this world in medieval Chris-
tian thinking

The ancient understanding of happiness is related to earthly life, human
autonomy and a rational orientation. Christian thinkers refer to central
aspects of ancient philosophy, but emphasize also the contrasts to a
religiously founded ethics. Decisive are the imperfection of all earthly happi-
ness, the importance of faith and the dependency of all human decisions and
actions on the mercy of God. The paper gives an overview of medieval con-
cepts of happiness and provides more detailed interpretations of Augustine
and Thomas Aquinas. Finally relationships are established to modern de-
velopments.



	Die Verortung der Glückseligkeit jenseits der Welt im christlich-mittelalterlichen Denken

