
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 1

Artikel: Die Zukunft der Patristik : Überlegungen und Hoffnungen aus
Vergangenheit und Gegenwart

Autor: Perrone, Lorenzo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lorenzo Perrone

Die Zukunft der Patristik:
Überlegungen und Hoffnungen aus

Vergangenheit und Gegenwart1

Der Überlebende hat immer Recht und die Zukunft gehört immer dem
Starken, der eine große Idee lebendig und wach zu erhalten und damit

die Geister zu beherrschen versteht.
Hugo Koch2

Einleitung

zum Anlaß eines Jubiläums

Es war gewiß nicht besonders klug von mir, auf die Einladung des Kollegen
Flavio Nuvolone ohne viele Überlegungen sofort einzugehen. Im
Nachhinein sagte ich mir, der Grund sei ein halb-patriotischer Reflex gewesen,
da er und ich aus derselben Gegend im Trebbia-Tal, südlich von Bobbio,
stammen. Doch besteht unser kleines Nest namens Ottone aus zwei
Dörfern, einem unteren und einem oberen. Und, wie es immer in solchen Fällen

ist, handelt es sich um zwei verschiedene Hemisphären: ich stamme
aus der ,Unterwelt' und Flavio aus der .Oberwelt'. Also, ich muß wohl den
Wunsch empfunden haben, diese Spaltung endlich zu überwinden, wenn
auch auf einem Umweg über die Schweiz.

In der Eile der Zusage habe ich mir dann eingebildet, ich sollte heute
von der „Zukunft der Patristik" reden, was mir in den letzten Wochen
einiges Unbehagen bereitet hat, da ich mir bisher keine prophetischen
Gaben beigemessen habe. In Wirklichkeit hieß es, über die Bedeutung der
patristischen Arbeit für mich persönlich zu sprechen, wie ich erst vor
kurzem bei genauerem Hinsehen festgestellt habe. Jedoch, in eigener
Sache zu reden ist zwar auf den ersten Blick attraktiv und einigermaßen
schmeichelnd, aber in der Praxis nicht immer so leicht und bequem, vor
allem wenn man nebst den confessiones auch den Weg der retractationes
nicht ganz vermeiden mag. Deshalb bin ich bei meiner Idee geblieben,
versuchsweise über die Zukunft der Patristik zu reflektieren, wobei meine

1 Vortrag gehalten zum Anlaß des 40jährigen Jubiläums von der „Groupe suisse d'études
patristiques/Schweizerische Patristische Arbeitsgemeinschaft" (Fribourg/Freiburg, 30.
September 2011).

2 KOCH, Hugo: Cyprian und der römische Primat. Eine kirchen- und dogmengeschichtliche
Studie. Leipzig: Hinrichs 1910, 155-156.



6 Lorenzo Perrone

Überlegungen und die daran anschließenden Hoffnungen sich ohnehin aus
Vergangenheit und Gegenwart auch auf persönlicher Ebene ernähren. Der
glückliche Anlaß des 40jährigen Jubiläums der „Schweizerischen Patristischen

Arbeitsgemeinschaft" liegt mir insofern besonders nahe, da es im
nächsten Januar auch für mich genau vierzig Jahre sein werden, daß ich
mich mit den patristischen Studien beschäftige.

In den vier vergangenen Jahrzehnten hat sich sehr viel verändert, nicht
nur in Gesellschaft, Kirche oder Universität, sondern auch in der Patristik
selbst als wissenschaftlicher Disziplin. Bei aller Vielfalt der Methoden und
der Inhalte ist sie immer mehr zu einem besonderen Studiengebiet
geworden, das sich irgendwie ,zwischen Altertumswissenschaft und Theologie'

einordnen läßt. Ich bediene mich der Bequemlichkeit halber dieser
vereinfachenden Definition (die im Grunde keine ist), weil bekanntlich im
vergangenen Jahrhundert noch für eine Weile darüber diskutiert wurde,
bis die traditionellen Distinktionen zwischen .Patrologie' und .Patristik'
bzw. zwischen .altkirchlicher' und .altchristlicher Literatur' allmählich aus
der Mode kamen, zugunsten des eher pragmatisch angesehenen Befunds
der Disziplin, auf den ich soeben hinzudeuten versuchte.3 Als Professor für
Altchristliche Literatur an einer staatlichen Universität möge man mir eine
solche Vereinfachung verzeihen, wobei es Kollegen in Italien gibt, die sich
auch im Rahmen anderer Fächer mit Patristik beschäftigen, etwa der
Geschichte des alten Christentums bzw. der Christlichen Archäologie und
Kunstgeschichte oder der Antiken bzw. der Mittelalterlichen Philosophiegeschichte.4

Ich bin mir also durchaus bewußt, auch im Blick auf die
Zukunft, dass die Verhältnisse im Grunde komplizierter sind, wie zuletzt
mein Freund Éric Junod betreffs eines Fachs der „patristischen Theologie"
an den Universitäten zurecht betont hat.5

Wer jedoch wie ich im letzten August die intensive, kaleidoskopartige
und auch ziemlich anstrengende Woche der „16th International Conference
on Patristic Studies" in Oxford durchgemacht hat, wird ohne weiteres

3 Ich beziehe mich u.a. auf die Akten einer Tagung der deutsch-evangelischen .Patris¬
tischen Arbeitsgemeinschaft': MARKSCHIES, Christoph/VAN OORT, Johannes (Hgg.): Zwischen
Altertumswissenschaft und Theologie. Zur Relevanz der Patristik in Geschichte und Gegenwart

Studien der Patristischen Arbeitsgemeinschaft 6). Leuven: Peeters 2002. Vgl. neuerdings
auch das Themenheft zum 15. Geburtstag der „Zeitschrift für antikes Christentum": BREN-

NECKE, Hanns Christoph/DRECOLL, Volker Hennig/MARKSCHIES, Christoph (Hgg.): Patristik
vor Beginn des ersten Weltkrieges zwischen Altertumswissenschaft und Theologie, in: ZAC 15

(2011) 3-196.
4 Ich habe versucht, dieser komplexen Wirklichkeit Rechnung zu tragen, mindestens

was mein Land angeht. Vgl. PERRONE, Lorenzo: Die italienische Patristik zwischen
Altertumswissenschaft und Theologie, in: MARKSCHIES/VAN OORT (Hgg.): Zwischen Altertumswissenschaft

und Theologie. Zur Relevanz der Patristik in Geschichte und Gegenwart (wie Anm. 2),
31-61.

5 JUNOD, Eric: L'enseignement de la théologie patristique a-t-il sa place parmi les enseignements

universitaires?, in: Les Pères de l'Église au XXe siècle. Histoire-Littérature-Théologie:
« L'aventure des Sources Chrétiennes ». Paris: Cerf 1997, 527-548.



Die Zukunft der Patristik 7

verstehen, was ich meine. Unter der allgemeinen Decke der ,Patristischen
Studien' entdecken wir ein sehr buntes Bild von Disziplinen und
Forschungsrichtungen, die alle den Anspruch erheben, dazu zu gehören. Dabei

entsteht unwillkürlich der Eindruck eines hypertrophischen Wachstums,

das die Bibliographen und die Datenbank-Speicherer nur erfreuen
kann. Ich habe nicht gewagt, eine genaue Statistik der sechs Bände von
den Studia Patristica zu machen, die 2010 erschienen sind und die Referate
der vorigen ,15th Patristic Conference' (2007) enthalten. Allein die zahlreichen

thematischen Unterabteilungen (19) und vor allem die ungeheure
Zahl der gedruckten Seiten (über 2500) führen die Unübersichtlichkeit der
Lage vor Augen.6 Es mag einen immerhin trösten, dass - wenn auch mit
einem zusätzlichen Band - der Seitenumfang praktisch derselbe geblieben
ist, wie in den fünf Bänden der ,14th Patristic Conference' aus dem Jahre
2003.7

Die Entwicklung der Patristik im 20. Jh.: eine kurze Rückbesinnung

In Anbetracht eines so ungeheuren Wachstums der patristischen Studien -
wofür die Oxforder Tagungen nur den am meisten bekannten Maßstab
bieten - hat es immer wieder mutige Versuche gegeben, Bilanz zu ziehen,
die Hauptlinien der Forschung nachzuzeichnen und irgendwie
disziplinorientierend zu wirken. An .Metapatristik', wenn ich mich dieses barocken
Ausdrucks bedienen darf, hat es kurzum nie gefehlt. Vor genau zwanzig
Jahren hat ein Altmeister der Patristik wie Charles Kannengiesser, seine
Überlegungen zur „Zukunft der Patristik" genau unter diesen Titel
gestellt.8 Es lohnt sich, auf den kurzen Beitrag einzugehen, da sein Fazit
immer noch von Interesse ist. Nach Meinung von Kannengiesser, der sei-

6 Vgl. BAUN, Jane/CAMERON, Averil/EDWARDS, Mark J./VlNZENT, Markus (Hgg.): Studia
Patristica. Papers presented at the Fifteenth International Conference on Patristic Studies
held in Oxford 2007, Leuven: Peeters 2010: Vol. XLIV: I. Archaeologica, Arts, Iconographica.
II. Tools. III. Historica; IV. Biblica; V. Theologica, Philosophica, Ethica, XVIII+553; Vol. XLV:
VI. Ascetica. VII. Liturgica. VIII. Orientalia; IX. Critica et Philologica; X. The First Two
Centuries, XVIII+451; Vol. XLVI: XI. Tertullian to Tyconius. XII. Egypt before Nicaea. XIII.
Athanasius and his Opponents, XVI+358; Vol. XLVII: XIV. Cappadocian Writers. XV. The
Second Half of the Fourth Century (Greek Writers), XVI+313; Vol. XLVIII: From the Fifth
Century: XVI. Greek Writers. XVII. Latin Writers. XVIII. Nachleben, XVI+442; Vol. XLIX: XIX.
St. Augustine and his Opponents, XVI+429.

7 YOUNG, Frances M./EDWARDS, Mark J./PARVIS, Paul (Hgg.): Studia Patristica. Papers
presented at the Fourteenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford
2003, Leuven: Peeters 2006: Vol. XXXIX: Historica, Biblica, Ascetica et Hagiographica,
XV+472; Vol. XL: Liturgia et Cultus, Theologica et Philosophica, Critica et Philologica,
Nachleben, First Two Centuries, XV+526; Vol. XLI: Orientalia; Clement, Origen Athanasius;
The Cappadocians; Chrysostom, Peeters Publishers, XVII+475; Vol. XLII: Other Greek
Writers; John of Damascus and Beyond; The West to Hilary, XV+415; Vol. XLIII: Augustine.
Other Latin Writers. Index Auctorum and Table ofContents of Vols. XXXIX-XLIII, XVII+569.

8 KANNENGIESSER, Charles: The Future ofPatristics, in: ThS 52 (1991) 128-139.



8 Lorenzo Perrone

ner Betrachtung eine kurze Retrospektive über die Periode von 1940 bis

1990 voranschickt, sind patristische Studien in dieser Zeitspanne wesentlich

ein Phänomen der europäischen Wissenschaftsgeschichte gewesen.
Wohl unter dem Impuls des in Frankreich begonnenen ressourcement
entstanden, die zeitgenössische Blüte der Patristik ließe sich mit früheren
Epochen der Väter-Renaissance in Europa vergleichen, insbesonders mit
den Jansenisten des 17. Jahrhunderts oder den Maurinern des 17. und 18.

Jahrhunderts. Nebenbei gesagt, wird man eine solche Einschätzung
weitgehend teilen, obwohl die Rückbesinnung auf die Väter sozusagen als ein
rekurrierendes Phänomen der Geistesgeschichte Europas auch in anderen
Epochen vorkommt.9

Was in der Bilanz von Kannengiesser wichtiger ist, sind die zwei
Hauptzüge, die in seinen Augen die besonderen Entwicklungen in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ausmachen: erstens, die Ausführlichkeit'

(comprehensiveness), oder besser gesagt die Ausdehnung bzw.
Inklusionsfähigkeit patristischer Studien; zweitens, die Erweiterung ihrer sozialen

Dimension. Unter dem ersten Blickpunkt verstand Kannengiesser vor
allem die kritische Erschließung patristischer Texte anhand der neuen
Editionen, als deren Initiator und Mentor er speziell Marcel Richard würdigte.
In ihm sah Kannengiesser nicht so sehr den Vertreter des ressourcement
im eigentlichen Sinne, sondern eher den Zeugen eines strikt philologischen

und historischen Ansatzes beim Studium der Väter, was zu seiner
.Säkularisierung' beigetragen hätte.10 Somit knüpfte Kannengiesser schon
im Voraus an seinen zweiten Punkt an: die wissenschaftssoziologische
Veränderungen, welche die Patristik durch die aus einer immer mehr lai-
kalen und akademischen Welt neu hinzugetretenen Forscher erfahren hat.
Zusammenfassend sprach Kannengiesser von einer „methodologischen
und sozialen Verwandlung", infolge derer die patristischen Studien als „eine

Hermeneutik der geschichtlichen Grundlagen der europäischen Kultur"
wiedergeboren wurden.11

Ein solches Fazit hat auch nach zwanzig Jahren nicht an Aktualität
verloren, obwohl die auf den ersten Blick sehr ,europafreundliche' Perspektive
von Kannengiesser mit ihrer Betonung der sozialen Aspekte auch eine

9 Ich habe versucht, dies im folgenden Beitrag zu zeigen: La via dei Padri. Indicazioni
contemporanee per un ressourcement critico, in: ALBERIGO, Angelina/ALBERIGO, Giuseppe
(Hgg.): "Con tutte le tue forze". I nodi délia fede cristiana oggi. Omaggio a Giuseppe Dossetti

Istituto per le Scienze Religiose di Bologna. Testi e ricerche di Scienze Religiose, Nuova
Serie 9). Genova: Marietti 1993, 81-122.

10 "With a strictly philological and historical task in mind, the French priest, who himself

had been trained in the most traditional fashion as a cleric, secularized the status of
patristics" (KANNENGIESSER: The Future ofPatristics [wie Anm. 8], 130).

11 "The field of patristics has undergone both a methodological and a social metamorphosis,

out of which it has been reborn as nothing less than a hermeneutic of the historical
foundations of European culture" (KANNENGIESSER: The Future of Patristics [wie Anm. 8],
132).



Die Zukunft der Patristik 9

amerikanische Wurzel durchblicken läßt, die noch stärker bei den Vertretern

eines Shift, d.h. einer grundsätzlichen .Wende', in den heutigen
Studien zutagetreten sollte, wie zum Beispiel Elizabeth Clark neuerdings
behauptet hat. Die bekannte amerikanische Kollegin meinte über Kannen-
giessers Bilanz hinausgehend, einen grundsätzlichen Wechsel in der
patristischen Forschung festzustellen: dieser bestehe in dem Übergang von
der .Patristik' zu den ,early Christian studies', wobei die sozialgeschichtlichen

und anthropologischen Ansätze die Studienlandschaft weitgehend
verändert hätten.12 Bei einer derartigen Einschätzung läßt sich natürlich
vor allem der Einfluß der Englisch-sprachigen Forschung spüren, sowie
ihre Verbindung mit Resultaten und Tendenzen der jetzigen Studien auf
dem Gebiet der Spätantike.

Als alteingefleischter Europäer lasse ich mich vielleicht von der Rede
einer .Wende' nicht so sehr beeindrucken, auch weil die in Frage kommenden

Kategorien für eine solche Beurteilung eine längere Geschichte hinter
sich zu haben scheinen. So, wenn Kannengiesser von einem Säkularisie-

rungsprozess der Patristik für die zweite Jahrhunderhälfte des 20. Jh.

spricht, dann bemerke ich, dass André de Halleux das Wort .Sécularisa¬
tion' schon auf die Haltung von Karl Immanuel Nitzsch (1787-1868) und
Franz Overbeck (1837-1905) in der Debatte um die altchristliche Literatur
bezieht. Nach Meinung des Löwener Patrologen, den wir immer noch
vermissen, hat sich eine rein philologische und historische Perspektive schon
vor dem Ende des 19. Jh. angekündigt, und sie fand ihren großen
Interpreten in Adolf von Harnacko. Wenn man außerdem die patristische
Landschaft vor genau 100 Jahren erkundet, wie es die Zeitschrift für antikes
Christentum in einem speziellen Themenheft gerade getan hat, dann mutet
einen vieles immer noch vertraut und gegenwärtig an.n Die Erklärung dafür

mag in der besonderen Zukunftsträchtigkeit der damaligen Forschung
liegen, speziell was den deutschen Raum um 1911 anging;^ aber vielleicht
sollte man eher von Kontinuitäten der Disziplin als solcher reden, die

12 Vgl. CLARK, Elizabeth: From Patristics to Early Christian Studies, in: ASHBROOK Har-
VEY, Susan/HUNTER, David G. (Hgg.): The Oxford Handbook of Early Christian Studies.
Oxford: Oxford University Press, 2008, 7-40.

D « L'intérêt des protestants pour la patrologie se réveille dans la seconde moitié du XIXe

siècle..., mais alors dans la perspective étriquée de la critique philologique et historique.
C'est de cette époque que datent les manifestes de Nitsch (1865) et d'Overbeck (1882), qui
plaident pour la 'sécularisation' de la vieille patristique en une histoire de l'ancienne littérature

chrétienne; la première réalisation de ce programme est due à Harnack (1893) » (DE

HalleuxJ-, André: Pourquoi les Églises ont-elles besoin aujourd'hui d'une théologie patristique?,

in: Les Pères de l'Église au XXe siècle [wie Anm. 5], 511-525, 520).
H Brennecke/DrecOLL/MarkSCHIES (Hgg.): Patristik vor Beginn des ersten Weltkrieges

zwischen Altertumswissenschaft und Theologie (wie Anm. 3).
J5 „Patristische Arbeit vor hundert Jahren hatte [...] außerordentlich solide und in die

Zukunft weisende Voraussetzungen." (BRENNECKE, Hanns Christoph: „Patristik" oder
„altchristliche Literaturwissenschaft"? Eine historische Leitwissenschaft der protestantischen
Theologie in Deutschland am Beginn des 20. Jahrhunderts, in: ZAC 15 [2011] 7-46, 15).



10 Lorenzo Perrone

damals und heute ihre Identität wesentlich prägen. Bevor ich auf einige
davon zu sprechen komme, möchte ich nach dieser kurzen Rückbesinnung
auf die jüngste Vergangenheit einen Überblick der gegenwärtigen Lage
hinzufügen.

Der jetzige ,Atlas' der Patristik: einige Kostproben und Fragen

Wenn man die so üppig bewachsene Landschaft unserer Zeit betrachtet,
wie ich sie vorhin skizziert habe, kann es sich höchstens darum handeln,
einen sehr knappen .Führer' anhand einiger Beispiele zu bieten. Mir ist das

Wort ,Atlas' eigentlich lieber, insofern ich in den letzten vier Jahren als
Generalsekretär der „Association Internationale d'Études Patristiques"
(AIEP) sozusagen mit etlichen Kontinenten zu tun hatte. Es war eine
einzigartige Chance, verschiedene Länder zu entdecken und ihren Beitrag für
die patristische Forschung jährlich in die Bibliographie des Bulletin
einzutragen. Sicher, soweit es mir möglich war, denn die Patristik ist eine
international weitverbreitete Disziplin und es fallt einem schwer, sich auch auf
der Ebene einzelner Nationen ein Bild zu machen, vor allem wenn man zu
manchen Sprachen nur einen mittelbaren Zugang hat. Dies war zum
Beispiel der Fall von Georgien, obwohl es für unsere Studien ein Land mit
bemerkenswerter Tradition ist, darin vergleichbar mit dem Nachbarland
Armenien (traditionell ein Hauptort für die patristische Forschung im
Nahen Osten, allein wegen der reichen Überlieferung kirchlicher
Schriftsteller).16 Ich nenne zunächst gerade diese Gegenden, nicht nur weil beide
Länder besonders dynamisch und aktiv sind, sondern auch weil mir von
Anfang an, dank meiner Münchner Studienzeit bei Julius Aßfalg, die
Notwendigkeit eingeprägt wurde, den Bereich der altchristlichen Literatur
nicht auf die klassischen Sprachen Griechisch und Latein zu beschränken,
sondern auch im grösseren Rahmen der christlich-orientalischen Literaturen

zu sehen. Eine der Glanzleistungen patristischer Philologie heutzutage,

das im Rahmen von Corpus Christianorum edierte Corpus Nazian-
zenum, zeugt von der besonderen Bedeutung dieses Erbes, wobei die
georgisch und armenisch überlieferten Texte (nebst den arabischen und
syrischen Versionen) den Großteil der vielbändigen Reihe ausmachen.1?

Aus dem südlichen Lateinamerika auf der entgegengesetzten Seite des
Erdballs - wo nennenswerte Initiativen auf unserem Studiengebiet manchmal

verborgen bleiben - möchte ich besonders Argentinien erwähnen. In

16 Vgl. z.B. GAZER, Hacik Rafi: Armenier und Armenien in der Patristik im ausgehenden ig.
und zu Beginn des 20. Jahrhunderts, in: ZAC 15 (2011) 163-179. Was die georgische Forschung
angeht, findet man nützliche Hinweise u.a. in: T. DOLIDZE: Reflections ofAlexandrian Tradition

in the Old Georgian Literature and the Modern Georgian Research, in: Adamantius 7
(2001) 154-172.

'7 Von den bisher erschienenen 25 Bänden (nach Stand des Katalogs im Jahr 2011) gehen
4 auf die armenische, 5 auf die georgische Überlieferung zurück.



Die Zukunft der Patristik XI

diesem Fall haben wir es mit einer überraschend regen Tätigkeit zu tun,
die leider häufig kaum nach außen dringt, bzw. die Grenzen der
spanischsprechenden Länder überschreitet (wobei die existierende Zusammenarbeit

zwischen Argentinien und Chile für ganz Lateinamerika zukunftsträchtig

zu sein scheint).18 Und doch, wenn man das literarische Genie
eines Borges mit der Patristik in Zusammenhang bringen darf, überrascht
einen nicht die Vielfalt der Untersuchungen, die sich mit der Gnosis oder
der Theologie der Kirchenväter und ihren Beziehungen zur antiken
Philosophie befassen.^ Dass ein halber .Kirchenvater' wie Philo von Alexandrien
zur Zeit eine musterhafte spanische Ausgabe des Gesamtwerks erfährt,
verdanken wir nicht zuletzt dem Impuls des argentinischen Herausgebers
José Pablo Martin20. Der südamerikanische Raum, mit Argentinien aber
auch mit Chile, scheint insofern den patristischen Studien, in eigener
Sprache und mit eigenen Mitteln, eine immer empfehlenswerte Anregung
mitteilen zu wollen: den Zusammenhang der altchristlichen Literatur
einerseits mit der Geschichte der antiken Philosophie, andererseits mit dem
hellenistischen Judentum nie aus dem Auge zu verlieren.

Dieser besondere Akzent bildet für mich eine ideelle Verbindung auf
einer ganz anderen Breite, im alten Kontinent der patristischen Studien,
mit der Forschung, die gegenwärtig von vorwiegend jüngeren Kollegen
philosophischer und theologischer Fakultäten in der Tschechischen
Republik betrieben wird. Das erste „Colloquium Clementinum" - das im
Oktober 2010 in Olmütz stattgefunden hat - illustriert einleuchtend die
beachtliche Leistung dieser exzellent geschulten und sehr produktiven
Forschergemeinschaft. Zu dem „Colloquium" kam es nach langjähriger
Arbeit an den Werken von Clemens Alexandrinus, dessen Stromateis nun mit
griechischem Text, Übersetzung und Kommentar in mehreren Bänden fast

18 Nicht zufallig ist der Chilene Oscar Velasquez als erster Lateinamerikaner im August
2011 in Oxford zu einem der zwei Vize-Präsidenten von AIEP gewählt worden. Außerdem
wurde bei der letzten „Patristic Conference" ein Workshop dem Thema „Los estudios patris-
ticos en Latinoamerica" gewidmet. Ich möchte außerdem auf die 1. Internationale Tagung
Patristischer Studien bei der Universidad Catölica de Cuyo hinweisen: "Primer Congreso
Internacional de Estudios Patristicos: La identidad de Jesus: Unidad y Diversidad en la época
de la Patristica" (8-10. August 2012, San Juan - Argentina).

29 Ich verweise besonders auf den spannenden Bericht von: MARTIN, José Pablo: Ricerche
sulla tradizione alessandrina in Argentina (1983-2000), in: Adamantius 9 (2003) 230-250.

20 FILÔN DE AlejandrÎA: Obras complétas. Ediciön dirigida par José Pablo MARTÎN,
Volumen I: La creaciön del mundo segün Moisés [De opificio mundi], Introduccion, traduc-
ciön y notas a cargo de Francisco LISI; Alegorias de las leyes, Libros 1, 2 y 3 [Legum alle-
goriae], Introducciönes, traducciön y notas a cargo de Marta ALESSO, Madrid: Trotta 2009;
Volumen II: [Sobre los Querubines, Los sacrificios de Abel y Cain, Las insidias de lo peor
contra lo mejor, La posteridad de Cain, Sobre los gigantes, Sobre la inmutabilidad de Dios,
Sobre la agricultura, Sobre la plantation, Sobre la ebriedad, Sobre la sobriedad], Madrid:
Trotta 2010; Volumen V: [De Vita Mosis, De vita contemplativa, In Flaccum, Leg. ad Caium],
Madrid: Trotta 2009. Man siehe die Besprechung von Francesca CALABI, in: Adamantius 16

(2010) 558-561.



12 Lorenzo Perrone

vollständig zur Verfügung stehen.21 Clemens ist allerdings nicht der
einzige Kirchenvater, dem sich die tchechischen Kollegen gewidmet
haben, denn auch andere Autoren wurden übersetzt und untersucht, und zwar
- wie ich schon angedeutet habe - mit Bevorzugung der philosophischtheologischen

Problematik und auf der Grundlage solider philologischer
Kenntnisse. Es ist ausserdem ein besonders erwähnenswertes Beispiel, da
es hier gelungen ist, sowohl die Schriften der Väter im eigenen Land zu
erforschen und besser bekannt zu machen als auch nach außen hin in einen
fruchtbaren Dialog mit der internationalen Forschung zu treten. Nicht
zufällig wurde in Olmütz auch eins der Kolloquien über Gregor von Nyssa
gehalten, die seit der Chevetogne-Tagung im Jahre 1969 die stetig wachsende

Beschäftigung mit einem der bedeutendsten griechischen Väter
signalisieren.22

Statt weitere Länder, alte und neue, heranzuziehen, die unsere Wissenschaft

an etlichen Orten vertreten, möchte ich eine andere Seite meines
.Atlasses' aufschlagen. Es geht jetzt nicht um die nationalen Eigenarten
und Studienzentren, sondern um etwas, was man früher .Schulen' nannte.
Ich komme aus einem Land, wo noch bis vor kurzem die Rede davon war,
und zwar bevor die sogenannten .Exzellenz-Schulen' der Kultus-Ministerien

auf die Welt kamen. Der Evaluierungsprozess ist bei uns gerade in
dem Moment aufgekommen, als die alten .Schulen' im Sterben lagen. Es

läßt sich schwer sagen, ob diese Feststellung, die in erster Linie für Italien
gilt, auch andere Länder betreffen mag. Ich neige persönlich dazu, dies Fazit

zu verallgemeinern. Die alten ,Schulen' waren mit sehr ausgeprägten
Lehrerpersönlichkeiten verbunden, etwa einem Manlio Simonetti, um das
bestbekannte Beispiel aus meiner nächsten Umgebung heranzuziehen.
Abgesehen von sehr wenigen Ausnahmen, vermisst man in der heutigen
Landschaft solche hochkarätige Gelehrte, wie auch diejenigen charismatischen

Gestalten, die den Schwung der Patristik um die Mitte des letzten
Jahrhunderts gefördert haben. Es ist nicht nötig, ihre Namen zu erwähnen,
da sie allen von uns unmittelbar auf die Lippen kommen. Doch, mich auf
meine eigene Erfahrung beschränkend, darf ich mindestens dankbar an die
Namen von denen erinnern, denen ich am Anfang meines Weges begegnet
bin: Georg Kretschmar, Jean Gribomont, Alois Grillmeier.

21 Ich verweise hierzu bes. auf PläTOVÄ, Jana/HuSEK, Vit: Bibliograßa patristica recente di
area ceca, in: Adamantius 13 (2007) 327-340. Für die Akten der Tagung, siehe jetzt: HAVRDA,

Matyas/HuSEK, Vit/PLÄTOVÄ, Jana (Hgg.): The Seventh Book of the Stromateis. Proceedings of
the Colloquium on Clement ofAlexandria (Olomouc, 21-23 October 2010) Supplements to
Vigiliae Christianae 117). Leiden: Brill 2012.

22 KarfIkOVÄ, Lenka/DOUGLASS, Scot/ZACHUBER, Johannes (Hgg.): Gregory of Nyssa,
Contra Eunomium II: An English Version with Supporting Studies. Proceedings of the 10th
International Colloquium on Gregory of Nyssa (Olomouc, September 15-18, 2004) Supplements

to Vigiliae Christianae 82). Leiden: Brill 2007.



Die Zukunft der Patristik 13

Auch wenn ähnlich profilierte Gelehrte mir gegenwärtig eher knapp zu
sein scheinen, das Fehlen besonderer ,Schulen' geht auch darauf zurück,
wie die neue Forschergeneration ausgebildet wird. Das System hat sich
weitgehend geändert und die heutigen Doktoranden haben mehr Chancen,
sich an verschiedenen Orten auszubilden. Sie kommen also in Kontakt mit
anderen Lehrern und lernen dadurch andere Ansätze kennen. Dies bedeutet

in vielen Fällen, wenn auch nicht unbedingt immer, einen Vorteil.
Gleichzeitig riskiert man eine gewisse Assimilierung und Austauschbarkeit
der Forscherprofile, wozu u.a. die bedauernswerte Monopolstellung der
englischen Sprache als der modernen koinè der Wissenschaft beiträgt
(erlauben sie mir hier, unter Klammern gesagt, eine „voce dal sen fuggita":
man ist kein guter Forscher in der Patristik, wenn man nur die Sekundärliteratur

auf Englisch liest!). Dazu kommt eine andere Gefahr, die je nach
Tradition und Brauch der einzelnen Länder größer oder kleiner sein kann.
Die Ausbildung eines Doktoranden bzw. eines jungen Forschers tendiert
immer mehr dazu, überspezialisiert zu werden. Spezialisierung ist ja eine
selbstverständliche Notwendigkeit der Forschung, aber sie muß ohne
Scheuklappen sein. Interdisziplinarität ist weder Luxus noch Überfluss für
die patristische Arbeit; sie ist dagegen eine Notwendigkeit, sowohl um die
Begrenztheit des eigenen Ansatzes zu verstehen und offener zu gestalten,
als auch um den kulturellen Wert der Patristik im Allgemeinen zu verstehen

und zu verteidigen. Als ich in meiner Jugend beim Bologneser Istituto
di Scienze Religiose studierte, habe ich von den Seminaren mit Giuseppe
Alberigo und Hubert Jedin zum Tridentinum profitiert und jetzt, in meinem

Alter, betrachte ich es nicht als ein Übel, mich mit Studenten und
Kollegen der Italianistik manchmal auch mit der Literatur des Mittelalters
oder der Neuzeit beschäftigen zu müssen.

Im Zusammenhang mit der Ausbildung des wissenschaftlichen
Nachwuchses könnte man zusätzlich auf die internationale Forschungskooperation

hinweisen, die immer mehr die nationalen Grenzen sprengt, vor allem
im europäischen Raum. Man darf dies Phänomen als positiv begrüssen,
sofern es den Gedankenaustausch fördert und grossangelegte Projekte
ermöglicht, die sonst nicht zustandekämen. Weniger positiv ist, das muß
man leider sagen, dass wir allzu oft auch dazu .verdammt' sind, die
Forschung zu internationalisieren, um im Wettbewerb der Disziplinen die
patristischen Studien zu fördern und gedeihen zu lassen. Gerade einem
eidgenössischen Publikum brauche ich vielleicht nicht zu erzählen,
welches Maß an Bürokratisierung eine solche Entwicklung auf europäischer
Ebene mit sich bringt, was sich nicht selten negativ auswirkt. Bei der
Vorbereitung der Anträge ist man gezwungen, eine passende Verpackung
zu finden, die modisch genug aussehen soll, um die erwarteten Zuschüsse
zu erhalten. Die dabei praktizierte Verfremdung der eigenen wissenschaftlichen

Sprache durch die jeweiligen Modeworte ist manchmal für mich
unerträglich, wobei solche Parolen wie durchdringende Strahlungen ihre



H Lorenzo Perrone

Spuren auf verschiedenen Ebenen hinterlassen. Ich komme gerade von
einer, übrigens anregenden Tagung, deren programmatischer Titel drei von
diesen Modeworten auf einmal vereinigte: ,Multikulturalität', Competition'

und .Identität' (dabei ging es eigentlich um Cäsarea, Origenes und
Eusebius).23 Auch bestimmt die Finanznot, möglichst grosse Kartelle aus
etlichen Universitäten im eigenen Land oder mit ausländischen Partnern
zu bilden, die häufig genug im Grunde Zwangsehen sind.

Über den institutionellen Rahmen, sei es national oder international,
der die Forschung bestimmt und bedingt, gäbe es noch viel zu sagen (wobei

ich hier die schweizerische Großzügigkeit den ausländischen
Forschern gegenüber, wenn auch en passant, besonders loben möchte). Vor
einigen Jahren habe ich versucht, einige Überlegungen zu formulieren,
auch im Hinblick auf die neue Studienordnung, die sich allmählich durch
den sogenannten ,Bologna-Prozess' europaweit etabliert hat.24 Ich bin
immer noch der Meinung, daß es nicht abwegig wäre, sich darüber Gedanken
zu machen, wie man die Forschungspolitik Europas irgendwie zugunsten
unserer Studien orientieren könnte. Vielleicht ist der Gedanke einer
.europäischen patristischen Gesellschaft', wenn auch im Rahmen von AIEP,
nicht ganz abzuweisen, da wir sowieso von dem kulturell und
wissenschaftlich übernationalen Raum Europas schon weitgehend abhängig sind.
Man erinnere sich außerdem an die These von Kannengiesser, wonach die
Bedeutung der Patristik darin besteht, die „Grundlagen der europäischen
Kultur" zu interpretieren. Diese Idee hat in den letzten Jahrzehnten
verschiedene Vertreter gefunden, auch im Zusammenhang mit dem tiefgreifenden

Wandel der europäischen Gesellschaft. Was mich angeht, bin ich
kein Nostalgiker der .religiösen Wurzeln' Europas. Es wäre verfehlt, die
Kirchenväter einfach als ein .europäisches Erbe' auszugeben, denn ihre
Bedeutung reicht viel weiter als der europäische Kontinent selbst und seine
Geschichte. Jedoch, die Väter bieten zweifellos eine einzigartige Gelegenheit,

Prozesse der Begegnung und der Verschmelzung von verschiedenen
Kulturen zu beobachten, wie es heute vor unseren Augen geschieht.25
Gerade auch dadurch wirken sie weniger fern von der gegenwärtigen Stim-

23 „Caesarea Maritima e la scuola origeniana: multiculturalità, forme di competizione
culturale e identità cristiana. XI Convegno del Gruppo Italiano di Ricerca 'Origene e la Tradi-
zione Alessandrina' (Arezzo, 22-23 settembre 2011)". Der Aktenband ist inzwischen erschienen.

Vgl. ANDREI Osvalda (Hg.): Caesarea Maritima e la scuola origeniana Supplementi di
Adamantius III). Morcelliana: Brescia 2013.

24 L'études des Pères dans l'université: pour une approche européenne, in: BADILITA,
Cristian/KANNENGIESSER, Charles (Hgg.): Les Pères de l'Église dans le monde d'aujourd'hui.
Paris: Beauchesne 2006,19-35.

25 Vgl. ALEXANDRE, Monique: Pour une approche culturelle de la patristique, in: Connaissance

des Pères de l'Église 85, mars 2002, 88-118, 90: « Les écrits patristiques offrent un
remarquable champ de réflexion sur la rencontre des cultures judaïsme-hellénisme-christianisme.

Influences, continuités en 'pseudomorphose' [...] traduisent des mouvements complexes
d'acculturation ».



Die Zukunft der Patristik 15

mung, als ihr ehrwürdiges Alter es vermuten lässt, und sind immer noch
imstande, eine gewisse Aktualität auszustrahlen. Damit komme ich zu
meinem letzten Punkt und richte zum Schluß den Blick in die Zukunft,
wobei ich Diagnose und Prognose mit einigen desiderata verbinden werde.

Hoffnung auf Zukunft: eine .Leidenschaft' für die Väter

Vergangenheit und Gegenwart bestimmen unsere Zukunft und prägen das

Bild unserer Erwartungen. Im Lichte der vielfältigen Rezeptionsgeschichte
der Väter sowie der heutigen Betriebsamkeit in der Patristik ist man
durchaus berechtigt, Hoffnungen auf die Zukunft zu hegen. In verschiedenen

Fällen plant derzeit die wissenschaftliche Forschung mutige Großprojekte,

die sich über die nächsten Jahrzehnte erstrecken werden. Um nur
ein Beispiel zu nennen, beabsichtigt das neue Akademie-Vorhaben der
„Griechischen Christlichen Schriftsteller" bei der Berlin-Brandenburgischen

Akademie der Wissenschaften, unter dem Titel „Die alexandrinische
und antiochenische Bibelexegese in der Spätantike", bis zum Jahre 2032
eine ganze Reihe von neuen Texteditionen unter der Leitung von Christoph

Markschies herauszubringen. In dieser Hinsicht gibt es sozusagen
auch eine .Physiologie' der Wissenschaft, wie man zum Beispiel am
Lebenslauf der Serien beobachten kann: die Reihen gedeihen (manche sogar
überraschend schnell), neue entstehen, einige liegen mehr oder weniger
im Sterben, aber im allgemeinen scheint der Gesundheitszustand der
Patristik gut zu sein. Man sollte jedoch andere Maßstäbe nicht außer Acht
lassen, um nüchterner über die heutige kulturelle Resonanz unserer
Studien zu urteilen.

Wie es von Anfang an in meiner Rede gemeint war, hat Patristik in
erster Linie mit den Schriften der Väter zu tun, wobei ich damit die
Bedeutung der nicht-literarischen Zeugnisse für das Verständnis der christlichen

Antike gar nicht in Frage stellen will. Aber es sind vor allem die
Quellen der Väter, d.h. die gesamte literarische Hinterlassenschaft des
antiken Christentums, orthodox und nicht orthodox, im Osten und im Westen,

die unser Bild der ersten christlichen Jahrhunderte prägt und formt.
Man muss also die Schriften der Väter lesen und sie immer wieder neu
entdecken, um ihre Bedeutung zu verstehen und ihre heutige .Botschaft'
zu empfangen. Wenn aber in der grössten Buchhandlung einer europäischen

Hauptstadt (die ich nicht nennen will) nicht einmal die Bekenntnisse

von Augustin im Regal stehen, dann fragt man sich, wie hoch die
kulturelle Relevanz der Väter noch zu schätzen ist.

Ich gebe zu, dies Beispiel ist ein Extremfall (und vielleicht nur durch
Zufall bedingt) und die Lage kann je nach Nation, Sprache und Kultur
anders ausfallen. Dennoch, die Gegenwart der Väter im kulturellen Kanon
der westlichen Gesellschaft ist nicht ein für alle mal gesichert. Im Gegenteil,

man muß ihre Zugehörigkeit zum Kanon immer wieder neu gewinnen



i6 Lorenzo Perrone

lernen. Notwendige Vorbedingung dafür ist zunächst, die Schriften der Väter

zugänglich zu machen, soweit es möglich ist und sich lohnt. Und da
heute die Kenntnisse der alten Sprachen immer spärlicher werden, kann
dieser Zugang für die meisten nur durch Übersetzungen geschehen. Hier
besteht doch einiger Grund zur Hoffnung. Ich könnte auf die 4. Serie der
Fontes Christiani hinweisen, die in den nächsten fünf Jahren weitere Texte
an die seit 1990 erschienenen Bände anschließen wird. Neben dieser und
anderen verdienstvollen Unternehmungen im europäischen Raum, möchte
ich jedoch besonders die Übersetzungen patristischer Schriften betonen,
die auf chinesisch in Vorbereitung sind. Diese werden sich in größerem
Maß als in der Vergangenheit auf den Originaltext stützen (wie es, zum
Beispiel, im Fall der geplanten Übertragung vom Contra Celsum des

Origenes geschehen wird).26
Übersetzungen allein genügen allerdings nicht, um die Väter in einen

Dialog mit der kulturellen Situation der Gegenwart zu führen. Um sie zum
Sprechen zu bringen, verlangen sie nach dem ihnen angemessenen Verste-
henshorizont. Glücklicherweise hat die Entwicklung patristischer Studien
im vergangenen Jahrhundert uns befähigt, ein ziemlich weit gefächertes
Paradigma für die Lektüre und Interpretation der Väter anwenden zu
können. Sein Rückgrat bildet ohnehin die philologische und historische
Kritik, auch wenn andere Ansätze - von der theologisch-philosophischen
Hermeneutik bis hin zur mehr oder weniger erbaulichen Aneignung der
Väter - ihren Platz daneben haben mögen. Man kann hier André de Hal-
leux nur zustimmen, wenn er etwas zugespitzt behauptet: „Ohne die Hilfe
einer guten kritischen Edition, mit Übersetzung und Kommentar, wird
man nur schlechte Patristik tun können"27. Die philologisch-geschichtlich
fundierte Erschließung einer Schrift oder die Bestandsaufnahme eines
Autors im ähnlichen Sinne bieten immer eine Chance, mit den Vätern ins
Gespräch zu kommen. Dadurch klingt die Stimme der Väter deutlicher und
unverfälschter, auch wenn wir sie manchmal nicht gern hören möchten.
Ein historisch-kritischer Ansatz vergegenwärtigt uns ja den geschichtlichen

Abstand von den Vätern und ruft unsere intellektuelle Redlichkeit
auf den Plan.

Wie auch der fragwürdige Begriff ,Matristik' auf seine Weise deutlich
macht, sind die Kirchenväter unter mehr als einem Aspekt nicht unsere
Zeitgenossen. Sie können uns nicht nur fremd, sondern in manchem sogar
zuwider sein. Doch, wie wir alle heute nur zu gut wissen, erzeugt die
Herausforderung des .Fremden' auch eine Selbstbesinnung, die nicht notwen-

26 Einen ersten Bericht kann man folgendem Aufsatz entnehmen: NiCOLINI-ZANI, Mat-
teo: "Aolijin", or Origen in Chinese: A Report on Origenian and Patristic Studies in Contemporary

China, in: Adamantius 13 (2007) 341-378.
27 « Sans le secours d'une bonne édition critique, traduite et commentée, on ne fera

jamais que de la mauvaise patristique. » (DE HALLEUXf : Pourquoi les Églises ont-elles besoin
aujourd'hui d'une théologie patristique? [wie Anm. 13], 512).



Die Zukunft der Patristik 17

digerweise in eine Ablehnung und Selbstverschließung münden muss,
denn sie kann auch zu einer bereichernden Erfahrung werden. Bei aller
Polemik, die in der altchristlichen Literatur gang und gäbe ist, kann man
die Väter als ein geschichtsträchtiges und zukunftweisendes Experiment
der Vermittlung bzw. der Verschmelzung oder Aneignung von Kulturen
betrachten, die in der dadurch entstandenen neuen Schöpfung weiterhin
durchschimmern und atmen. Die Rettung der hebräischen Bibel, wenn
auch durch die großartig kreative Auslegung der Väter christlich verfremdet',

ist das beste Beispiel dafür: die Heilige Schrift der Christen ist ja zum
größten Teil immer noch die Bibel der Juden. Wiederum, die Aneignung
des Hellenismus oder allgemein gesehen der griechisch-römischen Kultur
hat nicht zu ihrer totalen Verzerrung und Erstickung geführt, sondern zu
mehr oder weniger gelungene Synthesen der verschiedenen Komponenten.
Die Lebendigkeit dieser fremdartigen Traditionen pulsiert trotz allem wie-
ter in ihrer christlichen Gestaltung.

Ich plädiere nicht anachronistisch für ein aus den Vätern entnommenes
Modell der ,Akkulturation', das auch in unseren Tagen gelten sollte.28 Ich
möchte nur auf die vielen Echos hinweisen, die durch die Stimmen der
Väter noch zu hören sind. Sie beweisen ihre Fähigkeit zum Dialog, auch
wenn dieser sich fast nie unter einem irenischen Vorzeichen entfaltete.
Besonders heutzutage empfiehlt sich demnach bei der Lektüre der Väter
eine Haltung einzunehmen, die imstande ist, die Mehrdimensionalität
ihrer geistigen Profile sowie ihrer Schriften ans Licht zu bringen.
Dementsprechend, statt die Väter als eine homogene Größe vereinheitlichen zu
wollen - wie es aus einer theologisch-dogmatischen Perspektive heraus
zuweilen noch geschieht - sind wir dazu aufgerufen, den Pluralismus der
Väter, ja manchmal ihre Gegensätzlichkeit, gebührend zu würdigen. Auch
der ökumenische Dialog wird von dieser Einstellung profitieren können,
ohne das gemeinsame Erbe einer weitgehend noch vereinten Christenheit
allzu mythisch zu rekonstruieren.29

Um eine solche differenziertere Würdigung zu erreichen, neben all den
philologisch-historischen Kompetenzen, die sowieso unerlässlich sind,
braucht man mindestens eine gewisse ,Sympathie' für die Väter. Marguerite

Harl, als gute Schülerin von Henri Irénée Marrou, hat sich dafür
ausgesprochen, was im laizistisch geprägten Milieu der französischen Universität

einigermassen überraschend klingt.30 Ich würde allerdings weiterge-

28 Für diesen Begriff und die damit verbundene Problematik, vgl. ALEXANDRE: Pour une
approche culturelle de la patristique (wie Anm. 25), 90.

29 Vgl. LOUTH, Andrew: Patristic Scholarship and Ecumenism, in: BADILITA, Cristian
(Hg.): Patristique et oecuménisme. Thèmes, contextes, personnages. Paris: Beauchesne 2010,
1-15.

3° HARL, Marguerite: L'Europe et les Pères, in: Connaissance des Pères de l'Église 85 (2002)

119-125: « Pour dégager les apports spécifiques des écrivains chrétiens, l'historien qui ne
partage pas leur foi peut trouver en lui une 'sympathie' pour l'objet dont il a fait son objet de



i8 Lorenzo Perrone

hen und möchte sogar von .Leidenschaft' für die Väter sprechen. Aus
wiederholter didaktischer Erfahrung neige ich dazu, die Ansichten von
Thomas Mann in Doktor Faustus zu teilen, die sich übrigens auch
klassisch und patristisch gut begründen lassen. Was zählt, ist für Thomas
Mann vor allem das persönliche Interesse: erst wenn man sich für eine
Sache gründlich interessiert und von ihr in Anspruch genommen wird,
wird es möglich, das Interesse anderer Menschen zu erwecken und sie
damit anzustecken.31 Ich gebe zu, es ist leichter, sich für Origenes als für
Leontius von Byzanz zu begeistern. Doch, nachdem man eine Weile mit
trockenen und schwer verdaulichen Texten gekämpft hat, kann es auch
einigermaßen spannend werden, sich mit der Dialektik der nachchalkedo-
nensischen Christologie zu beschäftigen.

Zur Freude von uns allen, mangelt es im größten literarischen Schriftkorpus

der Antike glücklicherweise nicht an Texten, die einen zum Verlieben

bewegen können. Auch wenn wir nie die beneidenswerte Muße gehabt
haben oder haben werden, wie moderne Philokalisten zu wirken oder uns
der lectio continua von Augustin und den Vätern allein zu widmen, wie es

unter manch anderen Privilegierten M. de Saint-Cyran und sein Freund
Jansenius fünf Jahre lang getan haben sollen,32 hat jeder von uns mehr als
einmal in seinem Leben die Einladung zu einer Begegnung mit den Vätern
empfangen.33 Eine Gesellschaft für patristische Studien bietet überhaupt
den passenden Ort und Rahmen, um eine solche koinonia auf solider
wissenschaftlicher Grundlage zu entfalten. Ich wünsche der „Schweizerischen

Patristischen Arbeitsgemeinschaft" viele weitere, glückliche und
ertragreiche Jahre der Begegnung und des Dialogs mit den Vätern.

recherche. Il a peut-être été mu dans son choix par une simple curiosité pour un terrain peu
exploré en dehors des Églises, mais sa curiosité se veut accueillante, à l'exclusion de toute
polémique ou animosité malveillante: sa conception du métier d'historien ou de son travail
de traducteur lui fait un devoir de comprendre en profondeur ce qui, pour certains de ses

contemporains comme pour les croyants des siècles passés, est le fondement d'une adhésion
religieuse. »

31 MANN, Thomas: Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Lever-
kühn. Hg. u. textkrit. durchges. von Ruprecht WIMMER, unter Mitarbeit von Stephan STA-

CHORSKI. Frankfurt a.M.: S. Fischer 2007, 78.
32 SAINTE-BEUVE: Port-Royal, tome I, livre I. Paris: Robert Laffont 2004, 153-154: 1611 M.

de Saint-Cyran « se jeta avec lui en pleine et unique lecture de l'Antiquité chrétienne et de

saint Augustin. 11 s'agissait de retrouver à l'origine la doctrine perdue, de ressaisir la vraie
science intérieure des sacrements et de la pénitence, de vérifier en un mot ce qu'ils concevaient

et pressentaient, et de le rendre démontrable par des autorités à tous les
catholiques. » Sainte-Beuve selbst erwähnt Basilius und Gregor von Nazianz, wobei er die
verschiedene Stimmung ihrer Erfahrung betont: « ceux-ci pourtant y durent mêler plus de grâce
d'esprit à coup sûr et plus de tendresse d'âme. »

33 Eine ähnliche autobiographische Erinnerung kommt bei KANNENGIESSER: The Future of
Patristics (wie Anm. 8), 131 vor: während seiner Ausbildung soll er insgesamt sechs Jahre der
Lektüre der Väter gewidmet haben.



Die Zukunft der Patristik 19

Zusammenfassung
Die patristische Forschung der Gegenwart zeichnet sich aus weltweit durch
eine beeindruckende Vielfalt von Methoden, Forschungsrichtungen und
Vertretern. Bei der an sich sehr wünschenswerten Internationalisierung der
Forschung sollen dennoch die nationalen und kulturellen Identitäten, die aus
den wissenschaftlichen Traditionen einzelner Länder stammen, nicht
verloren gehen. Wichtig ist vor allem auch in Zukunft eine solide philologischhistorische

Grundlage zu sichern, um den hermeneutischen Dialog mit den

,Kirchenvätern weiter fruchtbar zu gestalten.

Abstract: The Future of Patristics: Considerations and Hopes from the Past
and the Present
Patristic studies nowadays display worldwide a rich spectrum of methods,
directions of research and representatives. While we welcome this increased
international cooperation, it is we think nonetheless important not to loose
the national and cultural identities resulting from the scholarly traditions of
individual countries. Most important, there is a need to assure also in the

future a solid philological and historical basis in order to develop a
hermeneutical dialogue with the "Fathers of the Church" in a fruitful way.


	Die Zukunft der Patristik : Überlegungen und Hoffnungen aus Vergangenheit und Gegenwart

