Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: (2)

Artikel: Ein Nominalismus in der Volkssprache? : Uberlegungen zu Montaigne
Autor: Perler, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOMINIK PERLER

Ein Nominalismus in der Volkssprache?
Uberlegungen zu Montaigne

Wer in Montaignes Essais blattert, wird mit einer Fiille von Geschichten,
Anekdoten, historischen Berichten und literarischen Zitaten konfrontiert,
die sich verschiedenen Themen widmen. Die mit zahlreichen Reflexionen
versehenen Erzahlungen sind so amiisant und teilweise auch so skurril,
dass sie wohl jeden Leser sogleich in den Bann ziehen. Wer aber tiber die
unterhaltsame Fabulierkunst hinaus eine philosophische Analyse sucht,
wird zundchst enttduscht. Montaigne bemiiht sich an keiner Stelle um eine
Klassifikation der unzdhligen Beispiele und historischen Einzelfille. Er
stellt auch keine Kriterien vor, die eine Klassifikation erlauben wiirden,
und verzichtet vollstindig auf die Bestimmung allgemeiner Merkmale fiir
die Einzelfalle. Kurzum: Er entwirft keinen theoretischen Rahmen, in dem
die zahlreichen Anekdoten und Geschichten geordnet und ausgewertet
werden konnten.

Angesichts der bunten Aufzdhlung von Einzelfdllen stellt sich die grund-
legende Frage, ob die Essais iiberhaupt als philosophischer Text bezeichnet
werden konnen. Auf diese Frage sind in der neueren Forschung zwei Ant-
worten formuliert worden. Einige Interpreten - vornehmlich jene analy-
tischer Provenienz - betonen, dass es sich um keinen philosophischen Text
im klassischen Sinne handelt, d.h. um keinen Text, in dem Thesen vorge-
stellt und Argumente diskutiert werden, sondern um eine Collage von Er-
zahlungen, die auf jeden theoretischen Anspruch verzichten. So hdlt Ro-
bert Pasnau unmissverstandlich fest:

»,Montaigne, in his free-wheeling way, does from time to time cross onto re-
cognizably philosophical ground, but his way of proceeding is utterly un-
philosophical, free of any argumentation or conceptual analysis.“!

Da Montaigne nur unzdhlige Einzelfdlle aneinanderreiht und sich nicht
bemiiht, ein begriffliches Instrumentarium zur Analyse dieser Fille zu ent-
wickeln, kann er nicht als Philosoph bezeichnet werden, der ein theore-

1 PASNAU, Robert: Metaphysical Themes 1274-1671. Oxford: Clarendon 2011, 93. Auch Lite-
raturwissenschaftler betonen immer wieder Montaignes gezielten Verzicht auf eine begriff-
liche Analyse und seine kritische Haltung gegeniiber der traditionellen Philosophie. Exem-
plarisch sei STAROBINSKI, Jean: Montaigne en mouvement. Paris: Gallimard *1993, 64-78, ge-
nannt, der festhdlt, Montaigne analysiere nicht, sondern bediene sich der ,Kunst des Ma-
lens“, um die Einzigartigkeit des eigenen Erlebens zum Ausdruck zu bringen.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 497

tisches Programm verfolgt. Hatte er ein solches Programm, miisste er von
der Beschreibung der Einzelfdlle zu einer Bestimmung allgemeiner Merk-
male und damit zur Ausarbeitung eines Klassifikationsmusters {ibergehen.
Doch gerade in der Leugnung allgemeiner Merkmale liegt seine besondere
Pointe. Indem er jeden Versuch, die bunte Vielzahl von Einzelfdllen zu
ordnen, ad absurdum fiihrt, ldsst er die Theoriengebdude seiner Zeit ein-
stiirzen. Daher ist er eher als Anti-Philosoph zu verstehen. Dies scheint
auch seinem Selbstverstindnis zu entsprechen, denn an einer berithmten,
oft zitierten Stelle sagt er von sich selber: ,Ich bin kein Philosoph.“2 Das
heifst aus analytischer Sicht: Ich will nicht von der Ebene der Einzelfdlle
zur Ebene einer Theorie iibergehen, die ein allgemeines Raster fiir die Ein-
zelfdlle bietet, sondern mdochte vielmehr zeigen, dass die Suche nach ei-
nem solchen Raster aussichtslos ist - man kann nur Einzelfdlle beschrei-
ben, gelegentlich auch einige exemplarisch herausgreifen, aber nicht syste-
matisch analysieren.3

Andere Interpreten verstehen Montaigne durchaus als einen Philoso-
phen, aber als einen, der sich gegen eine bestimmte philosophische Theo-
rie wendet, namlich gegen den metaphysischen Realismus, der versucht, in
allen Einzelfdllen ein allgemeines Wesen zu entdecken und sie mit Bezug
auf dieses Wesen zu ordnen. In den Augen dieser Interpreten ist Mon-
taigne ein Nominalist, der nur Einzelfdlle akzeptiert und die Existenz all-
gemeiner Wesen oder Naturen bestreitet. Bereits Hugo Friedrich hat in
seiner Pionierstudie die nominalistische Kritik als besonderes Merkmal
Montaignes genannt,4 und Antoine Compagnon hat sogar ein ganzes Buch
dem Nominalismus Montaignes gewidmet. Zwar raumt Compagnon ein,
dass Montaigne wohl kaum eine vertiefte Kenntnis von Ockham und an-
deren mittelalterlichen Nominalisten hatte, aber er behauptet, in der all-
einigen Akzeptanz des Individuellen und in der Ablehnung universaler
Naturen zeige sich der implizite Nominalismus, der sich wie ein roter Fa-
den durch die Essais ziehe:

,Michel de Montaigne embrasse résolument la cause nominaliste. Seuls les
individus existent et: Il n’est aucune qualité si universelle en cette image des

2 Essais 11l.9, 950c: ,Je ne suis pas philosophe.“ Die Essais werden in eigener Uber-
setzung nach der Ausgabe von Pierre VILLEY und Verdun-Louis SAULNIER. Paris: Presses
Universitaires de France *1999, zitiert. Der Buchstabe, der jeweils der Seitenzahl hinzugefiigt
wird, verweist auf die Textfassung: ,a“ steht fiir die Ausgabe von 1580 (Biicher I und II), ,b*
fiir die Ausgabe von 1588 (Buch III und Uberarbeitungen der Biicher I und II), ,c“ fiir das
zum Todeszeitpunkt hinterlassene Handexemplar mit Hinzufiigungen zur Ausgabe von 1588.

3 Diese Lesart scheint auf den ersten Blick auch durch jene Textstellen gestiitzt zu wer-
den, an denen Montaigne betont, er rede nur von seinen eigenen Eindriicken zahlreicher
Einzelfdlle (vgl. Essais, ,Au lecteur®, 3a; I1.8, 38sa; Il.17, 665c). Zur Charakterisierung als
Anti-Philosoph siehe ausfiihrlich (und kritisch) MACLEAN, lan: Montaigne philosophe. Paris:
Presses Universitaires de France 1996, 10-13.

4 FRIEDRICH, Hugo: Montaigne. Tiibingen: Francke *1993, 149.



498 Dominik Perler

choses que la diversité et variété.” Ergo, les universaux sont des mots; I'erreur
est de les hypostasier.“s

Wenn man Montaigne als einen Nominalisten versteht, kann man elegant
erkldaren, warum er sich auf eine Schilderung von Einzelfdllen beschrankt,
und ihn trotzdem als Philosophen ernst nehmen; denn nicht jeder, der auf
die Annahme allgemeiner Wesen oder Naturen verzichtet, ist gleich ein
antiphilosophischer Fabulierer. Die Selbstcharakterisierung ,Ich bin kein
Philosoph® ist dann nur als Abgrenzung gegeniiber bestimmten Philoso-
phen zu verstehen, nimlich den Anhdngern des Realismus, die im 16.
Jahrhundert aufgrund des wieder erstarkten Thomismus, aber auch des
Einflusses von Wyclif, weit verbreitet waren.6 Zudem kann man dann an-
hand eines prominenten Autors aufzeigen, wie das Philosophieren in der
Volkssprache im 16. Jahrhundert funktionierte: Montaigne iibernahm den
Nominalismus, der in der scholastischen Kultur etabliert war, transferierte
ihn in einen aufleruniversitiren Kontext, verteidigte ihn dort gegeniiber
dem Realismus und veranschaulichte ihn mithilfe zahlreicher historischer
und literarischer Beispiele, die alle darauf abzielten, die Individualitat
samtlicher Ereignisse und Dinge zu betonen.

Es ware verlockend, Montaigne so zu interpretieren. Doch ich denke,
dass man der Verlockung widerstehen sollte.7 Montaigne transferiert nicht
blofd den Nominalismus aus der lateinischen in die franzosische Kultur, er
wendet ihn auch nicht blofd auf Beispiele an, sondern geht einen eigenen
Weg. Dies mochte ich im Folgenden verdeutlichen, indem ich in einem
ersten Schritt kurz die Hauptthesen des Nominalismus und Montaignes
Reaktion auf diese Thesen darstelle. In einem zweiten Schritt mochte ich
dann erldutern, wie Montaigne im Rahmen eines skeptischen Diskurses
tiber diese Thesen hinausgeht. Schlieflich mdéchte ich in einem dritten
Schritt wieder auf die Frage zuriickkommen, ob das Verhiltnis von latei-
nischer und volkssprachlicher Kultur tatsachlich nur im Sinne eines Trans-
fers zu verstehen ist. Gerade am Beispiel Montaignes lasst sich erkennen,
dass dieses Verhaltnis deutlich komplexer beschaffen ist.8

5 COMPAGNON, Antoine: Nous, Michel de Montaigne. Paris: Seuil 1980, 22. Ahnlich spricht
auch HARTLE, Anne: Michel de Montaigne. Accidental Philosopher. Cambridge: Cambridge
University Press 2003, 58, von einem ,deliberately nominalist slant to the Essays®.

6 Wie CONTI, Alessandro: Realism, in: PASNAU, Robert (Hg.): The Cambridge History of
Medieval Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press 2010, 647-660, zeigt, war so-
wohl auf dem Kontinent als auch in England ein moderater Realismus prdsent, der aufgrund
einflussreicher Lehrbiicher (etwa von Paulus Venetus) weit verbreitet war.

7 Auf die Gefahren einer solchen Verlockung hat bereits GONTIER, Thierry: De I’'homme a
I'animal. Montaigne et Descartes ou les paradoxes sur la nature des animaux. Paris: Vrin 1998,
45-55, aufmerksam gemacht. Allerdings hdlt er trotzdem daran fest, dass Montaigne den
Nominalismus aus strategischen Griinden - als ,Waffe“ fiir ein moralisches Projekt - ein-
setzte (ibid. 49).

8 Auf Montaignes Verwendung der gottlichen Allmachtslehre, die gelegentlich ebenfalls
als nominalistisch bezeichnet wird, werde ich im Folgenden nicht eingehen. IMBACH, Ruedi:



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 499

I1

Um ein klares Bild davon zu gewinnen, ob sich Montaigne einem Nomina-
lismus verpflichtet, empfiehlt es sich, zunachst die Kernthesen des Nomi-
nalismus festzuhalten, der im ausgehenden Mittelalter prasent war. Wie
Joél Biard zu Recht betont, ware es sicherlich gefdhrlich, von einer einheit-
lichen nominalistischen Schule zu sprechen.s Nominalistische Auffassun-
gen wurden namlich nicht nur in der Universaliendebatte vertreten, son-
dern auch in Diskussionen tiber die Kategorienlehre sowie iiber die Eigen-
schaften von Termini, und innerhalb des nominalistischen Lagers gab es
mindestens so viele Auseinandersetzungen wie zwischen Nominalisten
und Realisten. Es lassen sich aber mindestens vier Thesen ausfindig ma-
chen, auf die sich im Anschluss an Wilhelm von Ockham alle Nominalis-
ten verpflichteten:o

- Individualitdtsthese: In der extramentalen Welt existieren nur indivi-
duelle Entitaten, namlich individuelle Substanzen und Qualitaten.

- Ahnlichkeitsthese: Zwischen den individuellen Entititen bestehen Ahn-
lichkeitsrelationen, die von Natur aus gegeben sind.

- These der sprachlichen Allgemeinheit: Wir kénnen sprachliche Zeichen
verwenden, die auf dhnliche Individuen verweisen und sie zu einer
Gruppe zusammenfassen. Es sind dann aber nur die sprachlichen
Zeichen, die allgemein sind, nicht die bezeichneten Entitaten.

- These der mentalen Sprache: Alle gesprochenen und geschriebenen
Zeichen, die wir verwenden, konnen nur deshalb auf etwas verweisen,
weil sie mentalen Zeichen untergeordnet sind, die zusammen eine
mentale Sprache bilden.

Notule sur quelques réminiscences de la théologie scolastique chez Montaigne, in: CARRAUD,
Vincent/MARION, Jean-Luc (Hgg.): Montaigne: scepticisme, métaphysique, théologie. Paris:
Presses Universitaires de France 2004, 91-106, hat bereits gezeigt, dass Montaigne diese Leh-
re nicht einfach ibernahm, sondern sie innerhalb eines skeptischen Diskurses transformier-
te. Zudem ist zu beachten, dass sich der Verweis auf eine uneingeschrankte Allmacht Gottes
zwar bei Ockham und anderen Nominalisten findet, aber ebenso bei Realisten wie etwa
Duns Scotus; vgl. COURTENAY, William ].: Capacity and Volition. A History of the Distinction
of Absolute and Ordained Power. Bergamo: Pierluigi Lubrina 1990. Es ware irrefiihrend, die
genuin nominalistischen Debatten iiber das Verhdltnis von allgemeinen sprachlichen Zei-
chen und bezeichneten Gegenstinden mit den theologischen Debatten iiber die Handlungs-
weise Gottes zu vermischen, auch wenn sich beide Debatten gelegentlich bei denselben
Autoren finden.

9 Vgl. BIARD, Joél: Nominalism in the Later Middle Ages, in: The Cambridge History of
Medieval Philosophy, 661-673. Ahnlich weist auch PASNAU: Metaphysical Themes, 83-88, auf
die Heterogenitdt des Nominalismus hin.

10 Bei WILHELM VON OCKHAM finden sie sich pragnant in Summa Logicae 1, cap. 1 und 3-
4, Opera Philosophica I. St. Bonaventure: The Franciscan Institute 1974, 7-9 und 11-16. Eine
konzise Analyse aller vier Thesen bietet PANACCIO, Claude: Ockham on Concepts. Aldershot:
Ashgate 2004.



500 Dominik Perler

Im 16. Jahrhundert waren diese Thesen nicht nur dank Ockhams Schriften
prasent, sondern auch durch den Einfluss Buridans und seiner Nachfol-
ger.n Es gab auch einige nominalistische Autoren, in Frankreich etwa John
Major (Jean Mair) und Fernando Enzinas, die sie explizit verteidigten.:
Heif$t dies, dass Montaigne unmittelbar an eine nominalistische Tradition
ankniipfte?

Betrachten wir den Essay De la gloire, der immer wieder als Beleg fiir
den Nominalismus Montaignes zitiert wird. Er beginnt mit folgenden Wor-
ten:

»Es gibt den Namen, und es gibt die Sache. Der Name ist ein Laut, der auf die
Sache hinweist und sie bezeichnet. Der Name ist weder Teil der Sache noch
der Substanz; er ist eine fremde Zutat, die der Sache hinzugefiigt wird und
sich aufierhalb von ihr befindet.“3

Hier fdllt sogleich auf, dass nicht das ontologische Problem zur Debatte
steht, ob es neben individuellen Entitaten auch allgemeine gibt, auch nicht
das sprachphilosophische Problem, wie allgemeine Ausdriicke zu verste-
hen sind. Montaigne greift vielmehr die Frage auf, wie eine semantische
Relation zu verstehen ist: Wie bezeichnet ein Name ein Ding? Seine Erkla-
rung lehnt sich offensichtlich an das beriihmte erste Kapitel von De
interpretatione an, in dem Aristoteles betont, ein Name bezeichne nicht
von Natur aus einen Gegenstand, sondern durch konventionelle Festle-
gung.4 Er werde von einer Sprachgemeinschaft dazu eingesetzt, als Zei-
chen auf etwas zu verweisen, und dadurch einer Sache gleichsam ,hinzu-
gefiigt®. Konkret heifdt dies: ,Baum’ verweist auf Baume, weil im Deutschen
genau dieser Laut als Zeichen eingesetzt wurde. Im Prinzip konnte aber
auch ein beliebiger anderer Laut diese semantische Funktion erhalten. Es
gibt nichts am Laut, was an sich - ohne konventionelle Festlegung - auf
Bdume verweisen wiirde.

Montaigne wendet nun diesen Grundgedanken der Konventionalitdt
sprachlicher Zeichen auf das Spezialproblem der Eigennamen an. Kein
Eigenname, mag er auch noch so bekannt sein, verweist an sich auf eine

11 Wie BIARD: Nominalism, 664, verdeutlicht, waren es vor allem die Buridanisten (etwa
Marsilius von Inghen und Albert von Saxen), die rezipiert wurden. Zur Verbreitung des Ock-
hamismus vgl. COURTENAY, William ].: Ockham and Ockhamism. Studies in the Dissemina-
tion and Impact of His Thought. Leiden: Brill 2008.

12 Zum Einfluss dieser Autoren vgl. MEIER-OESER, Stephan: Die Spur des Zeichens. Das
Zeichen und seine Funktion in der Philosophie des Mittelalters und der friihen Neuzeit. Berlin:
W. de Gruyter 1997, 114-170, und PERLER, Dominik: Diskussionen iiber mentale Sprache im 16.
Jahrhundert, in: KESSLER, Eckhart/MACLEAN, Ian (Hgg.): Res et verba in der Renaissance. Wies-
baden: Harrassowitz 2002, 29-51.

13 Essais 11.16, 618a: ,Il y a le nom et la chose: le nom, c’est une voix qui remerque et
signifie la chose; le nom, ce n’est pas une partie de la chose ny de la substance, c’est une
piece estrangere joincte a la chose, et hors d’elle.”

14 Vgl. De int. 1 (16a3-9).



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 501

Person. Auch ein Eigenname ist nur ein Etikett, das gleichsam auf eine
Person geklebt wurde und jederzeit ausgetauscht werden konnte. Er sagt
nichts tiber die Beschaffenheit einer Person aus, nichts tiber ihre beson-
deren Charakterziige oder gar ihre Verdienste. Ob sie verdienstvoll ist und
Anerkennung oder gar Ehre verdient, hangt ganz von ihrem Verhalten ab,
das erst beobachtet und beschrieben werden muss. Daher sollte das blofde
Aussprechen eines Namens noch keine Ehrbekundung sein. Einzig im Falle
Gottes, so stellt Montaigne fest, driickt bereits die Verwendung des Na-
mens eine Ehrerbietung aus. Dies liegt aber nur daran, dass wir unfahig
sind, das Wesen Gottes zu verstehen. Wir klammern uns sozusagen an den
Namen Gottes, weil wir nicht imstande sind, die Eigenschaften und die
Taten Gottes genau zu beschreiben. Doch wir wiirden einen fundamen-
talen Fehler begehen, wenn wir in gleicher Weise auch den Eigennamen
eines Menschen so verstehen und verwenden wiirden, dass er auf ein voll-
kommenes, zu lobendes Wesen verweist. Kein Mensch ist an sich vollkom-
men und edel. Daher sind Gott und Menschen ganz und gar unvergleich-
bar. Oder in scholastischer Terminologie ausgedriickt: Uber Gott und Men-
schen ldsst sich nicht in univoker Weise sprechen. Menschen sind als un-
vollkommene Wesen geradezu das Gegenstiick zum vollkommenen Gott:

,Wir sind alle hohl und leer. Nicht mit Wind und Lauten sollten wir uns
auffiillen; eine stabilere Substanz brauchen wir, um uns zu berappeln. s

Offensichtlich betont Montaigne die Nichtigkeit der Menschen, und zwar
aller Menschen. Ob Prinzen oder einfache Bauern, wir sind alle ,leere”
Wesen, die an sich keine Ehre verdienen, sondern sich Wertschatzung erst
verdienen miissen. Erst anhand konkreter Taten lasst sich beurteilen, ob
und in welchem Maf3e ein konkreter Mensch gelobt werden soll. Mit dieser
Feststellung dufdert Montaigne unverhohlen Kritik an der sozialen Praxis,
gewisse Menschen - vor allem Adlige und kirchliche Reprdsentanten -
allein aufgrund ihres Namens oder Titels zu ehren, der die Zugehorigkeit
zu einer bestimmten Familie oder sozialen Klasse ausdriickt.’¢ Der blof3e
Name, mag er noch so wohlklingend sein, sagt nichts {iber die Verdienste
eines Menschen aus.

Es ist bemerkenswert, wie Montaigne eine thematische Verschiebung
vornimmt. Ausgehend von der rein semantischen These, dass alle Namen
als konventionelle Zeichen fiir Dinge festgesetzt werden, geht er zu einer
sozialkritischen These iiber, ndmlich dass gerade die Konventionalitit der
Namen zeigt, wie ldcherlich und unangemessen die Verehrung von Titel-

15 Essais 11.16, 618a: ,Nous sommes tous creux et vuides: ce n'est pas de vent et de voix
que nous avons a nous remplir ; il nous faut de substance plus solide a nous reparer.*

16 Deutlich kommt diese Kritik auch im Essay ,De l'inequalité qui est entre nous“ zum
Ausdruck, in dem Montaigne darauf insistiert, dass kein Mensch aufgrund seiner Zugeho-
rigkeit zu einer bestimmten sozialen Schicht zu schatzen sei: Il le faut juger par luy mesme,
non par ses atours.” (Essais 1.42, 259a)



502 Dominik Perler

tragern ist.7 Dabei geht es ihm nicht um das nominalistische Problem, wie
allgemeine Ausdriicke zu verstehen sind (These 3); er beschrankt sich ja
auf Eigennamen. Ebenso wenig beschiftigt ihn die Frage, ob die gespro-
chenen Namen mentalen Zeichen untergeordnet sein miissen (These 4);
die ganze Debatte um eine mentale Sprache und ihre Struktur wird ausge-
blendet. Montaigne konzentriert sich nur auf die Frage, wie in der 6ffent-
lichen Sprache Namen verwendet werden, um angeblich wichtige Perso-
nen zu rithmen und ihnen zu schmeicheln. Uberspitzt ausgedriickt kénnte
man sagen: Nicht der innere Diskurs des einzelnen Sprechers, den die
Nominalisten analysiert haben, sondern der duflere Diskurs im sozialen
Leben ist fiir Montaigne von Bedeutung.:8

Doch er geht noch einen Schritt weiter, indem er der sozialkritischen
These eine psychologische hinzufiigt: Auch wenn wir wissen, dass der
bloffe Name nichts tiber die Verdienste eines Menschen aussagt, und auch
wenn wir uns eingestehen, dass unser eigener Name ebenso unbedeutend
ist wie alle anderen Namen, preisen wir uns immer wieder an und setzen
alles daran, dass unser Name gelobt wird. Ob wir wollen oder nicht, wir
werden immer wieder von der Gier nach Ruhm und Ehre angetrieben,
selbst wenn wir dieses Geltungsstreben im Grunde verurteilen. Dies gilt
sogar fiir besonnene, selbstkritische Personen. Montaigne verweist auf Epi-
kur, der kurz vor dem Tod in einem Brief seinem Namen noch ewigen
Ruhm verschaffen wollte. Obwohl er sehr wohl wusste, dass daufdere For-
men der Anerkennung nichts iiber den eigenen Wert aussagen, ja obwohl
er sogar wusste, dass ihm eine Anerkennung nach dem Tod gleichgiiltig
sein konnte, strebte er danach. Montaigne bringt diesen inneren Wider-
spruch prazis auf den Punkt:

,Wir sind aber, ich weifd nicht wie, irgendwie in uns gespalten. Dies fihrt
dazu, dass wir das, was wir glauben, nicht glauben, und dass wir uns von
dem, was wir verurteilen, nicht freimachen kénnen.“19

17 Eine dhnliche Verschiebung findet sich auch im Essay ,Des noms®, der mit der Beo-
bachtung beginnt, dass in unterschiedlichen Lindern unterschiedliche Namen verwendet
werden, dann aber zur Feststellung tibergeht, es sei unangebracht, jemanden nach seinem
Landbesitz zu benennen, denn diesen Besitz konne er jederzeit verlieren (Essais 1.46, 278a-
b). Auch hier gilt: Die Relation zwischen Zeichen und Bezeichnetem kann jederzeit gekappt
werden. Daher wire es unangebracht, das blofle Zeichen als Garant fiir die Wichtigkeit des
Bezeichneten aufzufassen.

18 Wie DEMONET, Marie-Luce: A plaisir. Sémiotique et scepticisme chez Montaigne. Or-
léans: Paradigme 2002, 218-233, zu Recht betont, spielt dabei der 6ffentliche Sprachgebrauch
(,le nom qui court”) eine zentrale Rolle. Im Mittelpunkt steht die Frage, wie durch wieder-
holte Verwendung und Verbreitung eines Namens dem Trdger des Namens eine privilegierte
soziale Stellung zugesprochen wird.

19 Essais 11.16, 619a: ,Mais nous sommes, je ne scay comment, doubles en nous mesmes,
qui faict que ce que nous croyons, nous ne le croyons pas, et ne nous pouvons deffaire de ce
que nous condamnons.”



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 503

Hier zeigt sich, dass Montaigne nicht einfach die alte Tradition der Moral-
kritiker fortsetzt, die unabldssig die vanitas mundi beklagen und die eitle
Sucht nach Ruhm und Ehre verurteilen. Montaigne ist kein Moralisierer,
der mit spitzen Fingern auf andere zeigt und voller Entriistung ihre Schwa-
chen blof3stellt. Er ist vielmehr ein Moralist, d.h. ein scharfer Beobachter
der menschlichen Sitten und Verhaltensweisen (mores).2o Er richtet sein
Augenmerk vor allem auf die psychischen Mechanismen oder gar auf die
Zwange, denen wir ausgeliefert sind. Aufgrund eines teils angeborenen,
teils anerzogenen Geltungsstrebens konnen wir oft gar nicht anders, als
unseren Namen in den Vordergrund zu stellen, auch wenn wir genau
wissen, dass dies ein eitles und unsinniges Unterfangen ist. Im Essay De la
praesumption ist von ,natiirlichen Neigungen“ die Rede, die uns dazu brin-
gen, nicht nur unsere Verdienste in den Vordergrund zu stellen, sondern
uns auch besser darzustellen, als wir tatsachlich sind.2 Wir gieren sogar
dann nach Ehre, wenn wir genau wissen, dass wir sie nicht verdienen.
Damit macht Montaigne auf ein Problem aufmerksam, das von ratio-
nalistischen Moralkritikern geflissentlich tibersehen wird: Einerseits haben
wir oft gute Griinde, die dafiir sprechen, das Streben nach Ruhm und Ehre
zu verurteilen; andererseits verfallen wir aufgrund psychischer Mechanis-
men genau diesem Streben und konnen es nicht unterdriicken. Rationalis-
tische Moralkritiker meinen, die blofde Einsicht in die Unsinnigkeit des
Geltungsstrebens fiithre dazu, dass das Streben iiberwunden werde. Doch
sie zeigen damit nur, dass sie die Kraft von guten Griinden mafilos tiber-
schatzen; denn wir kénnen etwas anstreben, obwohl wir es verurteilen. Es
ist zu beachten, dass Montaigne damit nicht blof§ auf das viel diskutierte
Problem der Willensschwache aufmerksam macht. Er sagt ja nicht, dass
wir in einigen besonderen Situationen so schwach oder in unserem Ur-
teilsvermogen eingeschrankt sind, dass wir gegen alle guten Griinde etwas
anstreben. Indem er betont, dass wir generell in uns gespalten, ja ,zwei-
fach“ (doubles en nous mesmes) sind, weist er darauf hin, dass das Streben
nicht einfach dem Uberlegen untergeordnet ist. Wir sind nicht blof ratio-
nale Lebewesen, die in Normalsituationen genau das erstreben, was wir als
das Beste beurteilen. Ebenso sehr sind wir auch Instinktwesen und sozial
konditionierte Lebewesen, die aufgrund innerer Neigungen und &duferer
Zwange etwas erstreben — manchmal auch das, was wir nicht als das Beste
beurteilen. Genau diese ,zweifache® Natur erzeugt Spannungen.

20 Zu dieser Gegeniiberstellung vgl. konzis PARMENTIER, Bérengere: Le siécle des mora-
listes. Paris: Seuil 2000, 7-8; ausfithrlich WILD, Markus: Montaigne und La Rochefoucauld:
Emotionen in der Moralistik, in: LANDWEER, Hilge/RENZ, Ursula (Hgg.): Klassische Emotions-
theorien. Berlin: W. de Gruyter 2008, 249-268.

21 Vgl. Essais 11.17, 633a. In diesen Neigungen liegt Montaigne zufolge die Wurzel fiir die
Anmaflung. Wir sind ndmlich geneigt, uns spontan zu hoch einzuschitzen, andere Men-
schen hingegen zu niedrig.



504 Dominik Perler

Nun wiirde natiirlich auch ein Rationalist zugestehen, dass Spannungen
auftreten konnen und dass wir gelegentlich gegen besseres Wissen etwas
erstreben. Gdbe es keine Spannungen, waren wir vollkommene Wesen, die
automatisch immer das rational Gebotene erstreben und immer korrekt
handeln. Doch ein Rationalist wiirde sogleich hinzufiigen, dass wir trotz-
dem prinzipiell in der Lage sind, korrekt zu handeln, weil wir unsere nie-
deren Begierden und Instinkte durch die Vernunft unter Kontrolle bringen
konnen. Ein prominentes Beispiel ist Thomas von Aquin, der im 16. Jahr-
hundert dank Cajetan und anderen Thomisten intensiv gelesen wurde.
Seiner Ansicht nach ist die Vernunft ein hoheres Vermogen, mit dem sich
das niedere sinnliche Vermogen beherrschen lasst. Die Vernunft ,gebietet”
tiber die Begierden, Instinkte und andere sinnliche Zustinde, wie Thomas
betont - zwar nicht absolut (andernfalls kénnten gar keine Spannungen
auftreten), wohl aber ,politisch“.22 Es gibt namlich innere Mechanismen,
die bewirken, dass einzelne Begierden und Wiinsche sogleich unter allge-
meine Urteile subsumiert werden. Wenn dies gelegentlich nicht gelingt,
liegt das nur an besonderen Storfaktoren (z.B. Trunkenheit, Krankheit),
die beseitigt werden kénnen.23

Montaigne verwirft diese Annahme einer hierarchischen Ordnung von
rationalen und sinnlichen Aktivitaten, ja er widersetzt sich sogar der An-
nahme, die Vernunft konne als hochstes Vermogen der Seele bestimmt
werden. Welche Vermogen es genau gibt und wie sie geordnet sind, lasst
sich nicht mit Sicherheit bestimmen.24 Wir konnen nur feststellen, dass
unterschiedliche Vermogen unterschiedliche Zustande in uns hervorbrin-
gen - teilweise wohl geordnete Zustinde, teilweise aber auch sich wider-
sprechende. Welche Konsequenz hat das? Wenn es eine prinzipielle Span-
nung zwischen rationalem Uberlegen und nicht-rationalem Streben gibt,
kann die Konsequenz nicht darin bestehen, dass die Rationalitdt als eine
Art Herrin tber das niedere Streben eingesetzt wird. Es ist daher nicht
erstaunlich, dass Montaigne rationalistische Erklarungsmodelle ablehnt,
ganz deutlich in der Apologie, wo er sehr ausfiihrlich die animalische Seite
der Menschen beschreibt und betont, dass es nicht gerechtfertigt ware,

22 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae 1, q. 81, art. 3, ad 2. Ed. P. CARAMELLO. Rom:
Marietti 1952, 398.

23 Thomas vertritt daher einen rationalistischen Optimismus, demzufolge im Prinzip
sinnliche Zustande immer rational kontrolliert werden konnen; dazu ausfithrlich PERLER,
Dominik: Transformationen der Gefiihle. Philosophische Emotionstheorien 1270-1670. Frank-
furt a.M.: Fischer 2011, 103-119.

24 Damit verwirft Montaigne nicht nur eine besondere (etwa die thomistische) Theorie
der Seelenvermdgen, sondern jede metaphysische Theorie, die eine Ordnung unter Ver-
mogen bestimmt. Programmatisch halt er fest: ,Nous ne s¢avons pas distinguer les facultez
des hommes; elles ont des divisions et bornes malaysées a choisir et delicates.“ (Essais Ill.9g,
992b) Zur Kritik an Vermogenstheorien vgl. WILD, Markus: Die anthropologische Differenz.
Der Geist der Tiere in der friihen Neuzeit bei Montaigne, Descartes und Hume. Berlin: W. de
Gruyter 2006, 90-97.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 505

Menschen als rein rationale Lebewesen iiber die Tiere zu stellen. Auch wir
haben animalische Anteile, und die angeblich dominante Vernunft ist
nichts anderes als ,ein Instrument aus Blei und Wachs“2 das nach
Belieben zurechtgebogen wird. Wir erliegen einer Selbsttduschung, wenn
wir meinen, die Vernunft leite und korrigiere die niederen sinnlichen
Strebungen.

Montaigne zieht auch nicht die Konsequenz, blofd noch auf die dufiere
Wirkung des eigenen Strebens zu achten, etwa auf die Handlungen, die
dadurch ausgelost werden, und auf die Bewertung dieser Handlungen
durch andere. Fiir ihn ist es entscheidend, dass die innere Spannung zwi-
schen rationalem Denken und nicht-rationalem Streben in den Blick
genommen wird. Konkret heifdt dies: Wer tiberzeugt ist, dass die Sucht
nach Ruhm unsinnig ist, sich aber trotzdem dabei ertappt, wie er nach
Ruhm strebt, sollte sich fragen, warum er diese widerspriichliche Haltung
einnimmt. Was bringt ihn dazu, etwas abzulehnen und es gleichzeitig zu
erstreben? Welche inneren Krifte sind hier am Werk? Zur Beantwortung
dieser Fragen miissen die eigenen psychischen Mechanismen genau be-
trachtet werden. Folglich kiimmert sich Montaigne vornehmlich um sich
selber, nicht um die Bewertung durch andere:

,Ich kiimmere mich nicht so sehr darum, wer ich fiir andere bin. Vielmehr
kiimmere ich mich darum, wer ich in mir selber bin. Ich will Reichtum durch
mich selbst, nicht indem ich ihn entlehne.“26

Hier wird deutlich, wie Montaigne die Sorge um sich selbst in den Mittel-
punkt stellt und damit ein altes, in der hellenistischen Philosophie promi-
nentes Thema aufgreift. Auffdllig ist aber, dass er dieser Sorge eine neue
Deutung gibt. Es geht nicht darum, sich darum zu sorgen, dass man eine
psychische Harmonie erreicht. Angesichts des Auseinanderklaffens von
rationalen und nicht-rationalen Anteilen lasst sich eine solche Harmonie
gar nicht erreichen. Es geht auch nicht darum, im klassischen Sinn eine
Seelenruhe (ataraxia) zu erreichen. Wenn man immer wieder vom Streben
nach Ruhm und von anderen Begierden iiberwaltigt wird, kann man gar
keinen Zustand der inneren Ruhe und Ausgeglichenheit erreichen. Wich-
tig ist vielmehr, dass man sich um den eigenen Reichtum kiimmert, der
gerade in der Spannung zwischen rationalen und nicht-rationalen Anteilen
besteht. Es ist daher nicht erstaunlich, dass Montaigne immer wieder seine
eigenen ,niederen“ Liiste und Begierden thematisiert, auch die Erfahrung
von Krankheit und Schmerzen.27 Sein Ziel besteht nicht darin, diese ani-

25 Essais 1l.12, 565a: , [...] un instrument de plomb et de cire [...].“

26 Essais 11.16, 625a: ,Je ne me soucie pas tant quel je sois chez autruy, comme je me
soucie quel je sois en moy mesme. Je veux estre riche par moy, non par emprunt.”

27 Wie STAROBINSKI: Montaigne, 266-350, verdeutlicht, widersetzt sich Montaigne damit
nicht nur der Konvention, eigene Schwachen und Gebrechen schamvoll zu verschweigen,
sondern wertet die ,niederen kérperlichen Erfahrungen auch auf.



506 Dominik Perler

malischen Anteile zu iiberwinden, sondern zu zeigen, dass sie genau wie
die rationalen Uberzeugungen fiir das eigene Selbst konstitutiv sind und
zum eigenen Reichtum beitragen.

I11

Bislang ist hoffentlich deutlich geworden, dass Montaigne die semanti-
schen Betrachtungen zum Verhdltnis von Namen und Dingen keineswegs
zum Anlass nimmt, um einen Nominalismus zu begriinden. Er verwendet
sie vielmehr, um sozialkritische und psychologische Uberlegungen anzu-
stellen. Doch warum haben dann Hugo Friedrich, Antoine Compagnon
und Anne Hartle einen Nominalismus bei Montaigne gesehen? Compa-
gnon stiitzt seine Interpretation vor allem auf eine berithmte Aussage im
allerletzten Essay, der den Titel De l'experience tragt:

»Wie keine Begebenheit und keine Form vollstiandig einer anderen gleicht, ist
auch keine vollkommen von einer anderen verschieden. Was fiir eine raffi-
nierte Vermischung der Natur! Wenn unsere Gesichter einander nicht dhn-
lich waren, kénnte man nicht einen Menschen von einem anderen unter-
scheiden. Alle Dinge hingen aufgrund einer gewissen Ahnlichkeit miteinan-
der zusammen, aber jedes Beispiel hinkt, und die Verbindung, die sich auf
die Erfahrung stiitzt, ist immer schwach und unvollkommen. Trotzdem zurrt
man die Vergleiche an irgendeiner Ecke fest.“28

Hier scheint Montaigne gleich drei der vier nominalistischen Grundthesen
zu vertreten. Erstens scheint er sich auf die Individualitatsthese festzu-
legen, indem er auf die Vielzahl einzelner Ereignisse und Formen verweist.
Genau wie es eine Unmenge an individuellen Gesichtern gibt, nicht ein-
fach die allgemeine Natur eines Gesichts, gibt es auch im Rest der Natur
unzihlige individuelle Entititen. Zweitens scheint er die Ahnlichkeitsthese
zu bekrdftigen. Obwohl jeder Mensch sein eigenes individuelles Gesicht
hat, gibt es nattirliche Ahnlichkeiten zwischen den Gesichtern, die wir er-
kennen konnen. Drittens schliefflich scheint Montaigne die These der
sprachlichen Allgemeinheit anzunehmen oder mindestens anzudeuten.
Wenn wir dank der Erfahrung nimlich natiirliche Ahnlichkeiten feststel-
len konnen, sind wir auch in der Lage, allgemeine Ausdriicke zu verwen-
den, die auf alle einander dhnlichen Dinge verweisen, so etwa den Aus-
druck ,Gesicht’, der auf alle menschlichen Gesichter verweist.

Verpflichtet sich Montaigne also einem nominalistischen Programm?
Betrachten wir zundchst die Individualitdtsthese. Wenn man das Zitat im

28 Essais 111.13, 1070b-c: ,Comme nul evenement et nulle forme ressemble entierement a
une autre, aussi ne differe nulle de I'autre entierement. Ingenieux meslange de nature. Si nos
faces n’estoient semblables, on ne s¢auroit discerner 'homme de 'homme. Toutes choses se
tiennent par quelque similitude, tout exemple cloche, et la relation qui se tire de I'expe-
rience est tousjours defaillante et imparfaicte; on joinct toutesfois les comparaisons par
quelque coin.”



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 507

Kontext liest, wird deutlich, dass Montaigne nicht behauptet, es gebe
ausschliefflich individuelle Entititen. Im Essay De [’experience weist er
vielmehr darauf hin, dass unterschiedliche Menschen ganz unterschied-
liche Erfahrungen machen, ja dass sogar derselbe Mensch immer wieder
neue Erfahrungen macht und daher permanent zu neuen Urteilen ge-
langt.29 Daher sollte man nicht von Dingen oder Entitdten in der Welt
sprechen, sondern nur von dem, was einer Person in ihrer Erfahrung je-
weils erscheint. Da immer wieder Neues erscheint, kann eine Person nur
von den einzelnen Erscheinungen sprechen, die aufeinander folgen. Indem
Montaigne die Individualitat sich verandernder Erscheinungen betont, legt
er sich aber keineswegs auf die ontologische These fest, dass es in der
extramentalen Welt nur individuelle Entitaten gibt. Um eine solche These
zu verteidigen, miisste er ja zeigen, dass die Grundlage aller Erscheinun-
gen nur in individuellen Entititen besteht, die irgendwie auf uns ein-
wirken und in uns Erscheinungen erzeugen. Doch er verzichtet vollstandig
darauf, irgendeine Grundlage zu bestimmen, ja er enthadlt sich jeder These
uber die Struktur der Welt.

Diesen Punkt gilt es zu betonen, um Missverstandnisse zu vermeiden.
Einige Kommentatoren, unter ihnen Frédéric Brahami, haben behauptet,
Montaigne habe ein ,grundlegend heraklitisches Weltbild“, denn er ver-
trete die These, in der Welt gebe es nichts Konstantes, sondern nur eine
Abfolge von wechselhaften Einzeldingen und Ereignissen.’e Dagegen ist
einzuwenden, dass Montaigne nicht von Dingen in der Welt spricht, wie
sie an sich beschaffen sind (wechselhaft oder konstant), sondern nur von
Erscheinungen. Genauer gesagt spricht er sogar nur von seinen eigenen Er-
scheinungen. Dies kommt bereits in der beriihmten Anrede an den Leser
zum Ausdruck, wo er warnend festhdlt, das Buch handle nur von ihm
selbst.3t Gegenstand des Buches ist also nicht die Welt, wie sie an sich mit
einer bestimmten Struktur existiert, sondern die Fiille der subjektiven Er-
scheinungen. Daher kann Montaigne nur iiber diese Erscheinungen spre-
chen, nicht iiber die ,wahren“ Dinge in der Welt. Damit nimmt er einen
skeptischen Standpunkt ein. Freilich heif3t dies nicht, dass er als Aufden-
welt-Skeptiker die Existenz einer materiellen Welt bezweifelt und behaup-
tet, dass einzig und allein subjektive Erscheinungen existieren. Er argu-
mentiert als pyrrhonischer Skeptiker, der immer nur von den jeweiligen
Erscheinungen spricht, wie auch immer sie sich zu Dingen in der mate-

29 Essais 111.13, 1067b : ,Jamais deux hommes ne jugerent pareillement de mesme chose,
et est impossible de voir deux opinions semblables exactement, non seulement en divers
hommes, mais en mesme homme a diverses heures.”

30 BRAHAMI, Frédéric: Le scepticisme de Montaigne. Paris: Presses Universitaires de France
1997, 69.

31 Essais 1, 3a: ,Ainsi, lecteur je suis moy-mesmes la matiere de mon livre.“ Bezeichnen-
derweise wird diese Charakterisierung im letzten Essay nochmals bekriftigt; vgl. Essais
I11.13, 1069c.



508 Dominik Perler

riellen Welt verhalten mogen, sie miteinander vergleicht und einander
gegeniiberstellt.32 Damit grenzt er sich deutlich von einem Nominalisten
ab, der tiber die Welt selbst spricht und sogar behauptet, dass es in dieser
Welt nichts als individuelle Substanzen und Qualitaten gibt.

Gehen wir nun zur zweiten These iber. Montaigne weist in der Tat da-
rauf hin, dass es Ahnlichkeiten gibt, aber er schrinkt diese Aussage so-
gleich ein, indem er prazisiert, dass jedes Beispiel hinkt, unsere Erfahrung
immer unvollkommen ist und wir die Vergleiche einzelner Beispiele blof
Jfestzurren“. Damit betont er, dass nicht ein fiir allemal feststeht, welche
Ahnlichkeitsrelationen vorliegen und wie die Dinge einander zugeordnet
werden. Am Beispiel der Gesichter ldsst sich das leicht veranschaulichen.
Wir konnen Gesichter hinsichtlich der Grofe, der Augenfarbe, der Nasen-
lange usw. als dhnlich oder undahnlich beurteilen. Je nachdem welches Kri-
terium wir wahlen, ergeben sich ganz unterschiedliche Gruppen von dhnli-
chen Gesichtern. Es kann auch sein, dass plotzlich ein neues Gesicht auf-
taucht, das sich nur schwer einer der Gruppen zuordnen lasst. Dann miis-
sen wir vielleicht ein neues Ahnlichkeitskriterium bestimmen und eine
neue Gruppe bilden. Es kann auch gut sein, dass zwei Personen ganz un-
terschiedliche Kriterien anwenden und daher zu unterschiedlichen Grup-
pierungen von Gesichtern gelangen. Kurz gesagt: Ahnlichkeit ist nicht ein-
fach gegeben, sondern muss anhand eines Kriteriums, das stets variabel
ist, erst bestimmt werden.33 Und auch hier gilt wieder, dass man streng ge-
nommen nicht von dhnlichen Dingen, sondern nur von dhnlichen Erschei-
nungen sprechen darf.

Ganz anders argumentieren die Nominalisten. Ockham halt in der Sum-
ma Logicae fest, dass bestimmte Dinge in der Welt - nicht blofde Erschei-
nungen - einander dhnlich sind und auf natiirliche Weise auf uns einwir-
ken, so dass wir mentale Zeichen bilden, die auf sie verweisen.34 Ockham
zufolge sind nicht wir es, die Ahnlichkeiten bestimmen. Vielmehr ist die
Natur fiir die Ahnlichkeiten verantwortlich, aber auch dafiir, dass gege-

32 Zum pyrrhonischen Ansatz, den Montaigne selber in Essais 1l.12, 502a-505a, zusam-
menfasst, vgl. WILD: Die anthropologische Differenz, 44-66. Montaigne radikalisiert den
pyrrhonischen Ansatz, indem er immer wieder neue Erscheinungen zitiert und damit den
Vergleich verschiedener Erscheinungen nie zu einem Abschluss bringt. Folglich erreicht er
auch nie den Punkt, an dem eine Gleichwertigkeit zwischen verschiedenen Erscheinungen
festgestellt und eine endgiiltige Urteilsenthaltung erzielt wird; neue Erscheinungen rufen
immer wieder neue Urteile hervor. Wild spricht treffend von einer ,Dynamisierung des
Pyrrhonismus“ (ibid. 65). Sie sollte aber nicht mit einer Verabschiedung des Pyrrhonismus
verwechselt werden, wie BRAHAMI: Le scepticisme, 67, das methodische Vorgehen beurteilt.

33 Auch in ,Des noms* ist nicht von gegebenen Ahnlichkeitsrelationen die Rede, sondern
nur davon, dass wir verschiedene Dinge unter einem Namen zusammenfassen: ,Quelque di-
versité d’herbes qu’il y ait, tout s’enveloppe sous le nom de salade.” (Essais 1.46, 276a) Nach
welchen Kriterien wir Ahnlichkeiten zwischen verschiedenen Kriutern festlegen, bleibt voll-
kommen offen.

34 Daher haben die mentalen Termini eine natiirliche, nicht variierbare Bezeichnung;
vgl. Summa Logicae 1, cap., op. cit., 8.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 509

bene Ahnlichkeiten fiir alle Menschen in gleicher Weise erkennbar sind.
Das heif3t fiir das Beispiel der Gesichter: Es gibt bestimmte Grundeigen-
schaften der Gesichter, die uns auf natiirliche Weise dazu veranlassen,
Gruppen von dhnlichen Gesichtern zu bilden, und zwar unabhdngig von
irgendwelchen Kriterien, die wir wahlen und anwenden. Wenn uns dies
nicht immer gelingt, liegt der Grund nur darin, dass unsere Wahrnehmung
defizient ist oder dass wir durch irrelevante Eigenschaften abgelenkt
werden. Ganz anders als Montaigne wiirde Ockham darauf insistieren,
dass wir nicht beliebig Vergleiche herstellen und ,festzurren“, sondern
dass die Vergleiche sich uns aufgrund gegebener Ahnlichkeiten geradezu
aufdrangen. Selbst wenn wir in einer abstraktiven Erkenntnis von Einzel-
dingen abstrahieren, liegt der Grund nicht darin, dass wir einen bestimm-
ten Aspekt ausgesucht haben, unter dem wir die Einzeldinge zusammen-
fassen wollen. Wir sehen vielmehr ,von der Existenz oder Nicht-Existenz
und von anderen Bedingungen ab, die einem Ding kontingenterweise zu-
kommen oder von einem Ding ausgesagt werden“.35s Was einem Ding blof
kontingenterweise und was ihm wesentlich zukommt, ist von Natur aus
festgelegt. Ebenso ist festgelegt, dass wir uns in der Abstraktion ganz auf
das Wesentliche konzentrieren, das in einer Ahnlichkeitsrelation zu den
wesentlichen Eigenschaften anderer Dinge steht. Fiir Ockham ist es ent-
scheidend, dass diese Relation ein fiir allemal festgelegt ist.

Wenden wir uns nun der dritten These zu. Montaigne sagt im Zitat
nichts dariiber aus, wie wir zu allgemeinen sprachlichen Zeichen gelangen.
Vor allem sagt er nicht, dass natiirliche Ahnlichkeiten uns dazu veran-
lassen, ein Zeichen auf mehrere individuelle Dinge anzuwenden. Er inte-
ressiert sich tiberhaupt nicht fiir die Allgemeinheit, sondern fiir die Vielfalt
der Ahnlichkeitsrelationen. Je nachdem, welche Ahnlichkeitskriterien wir
anwenden, konnen wir immer wieder neue Beziehungen zwischen den
Dingen herstellen und sie neu klassifizieren. Deshalb betont er im Essay
De l'experience die Bedeutung der Interpretation. Wie wir die Dinge ein-
teilen, sagt im Grunde mehr iiber unsere Ahnlichkeitskriterien und Inter-
pretationsschemata aus als iiber die Dinge selbst. An einer berithmten
Stelle halt er fest:

,Es geht mehr darum, die Interpretationen zu interpretieren als die Dinge,
und es gibt mehr Biicher tiber Biicher als iiber irgendein anderes Thema. Wir
tun nichts anderes, als einander zu glossieren.“36

35 Ordinatio, prol., q. 1, Opera theologica I. St. Bonaventure: Franciscan Institute 1967, 31:
»Aliter accipitur cognitio abstractiva secundum quod abstrahit ab exsistentia et non exsis-
tentia et ab aliis condicionibus quae contingenter accidunt rei vel praedicantur de re.”

36 Essais 11113, 1069c¢: 11 y a plus affaire a interpreter les interpretations qu'a interpreter
les choses, et plus de livres sur les livres que sur autre subject: nous ne faisons que nous
entregloser.”



510 Dominik Perler

Meistens wird dieses Zitat als Anspielung auf eine Buchkultur verstanden,
die sich mehr fiir Biicher als fiir die in den Biichern dargestellten Dinge
interessiert.37 Doch Montaigne geht es nicht nur um Biicher, sondern ge-
nerell um den Punkt, dass wir nie einen unverstellten Blick auf die Dinge
haben: Wenn wir von Dingen sprechen, dann immer im Rahmen bestimm-
ter Interpretationen, die uns Dinge auf eine bestimmte Weise erscheinen
lassen. Daher sollten wir uns auf die Interpretationen konzentrieren und
uns fragen, wie sehr sie die Erscheinung und Klassifikation der Dinge pra-
gen. Dies gilt nicht nur fiir die Interpretationen, die in Biichern formuliert
werden, sondern fiir alle Interpretationen, etwa auch fiir jene, die in der
Klassifikation von Gesichtern zur Anwendung kommen. So kénnen wir uns
fragen: Warum unterscheiden wir zwischen mannlichen und weiblichen
Gesichtern, warum zwischen hellhdutigen und dunkelhdutigen? Welches
implizite Interpretations- und Klassifikationsmuster kommt hier zur An-
wendung? Und welche Alternativen gibt es zu diesem Muster? Auch hier
grenzt sich Montaigne von den Nominalisten ab, die von der Natiirlichkeit
der Muster ausgehen und sie nicht thematisieren. Ockham interessiert
sich nicht fiir die Frage, durch welche Selektions- und Interpretationspro-
zesse wir ausgehend von der Wahrnehmung individueller Dinge zu allge-
meinen sprachlichen Zeichen gelangen. Seiner Ansicht nach ist nicht ein-
mal eine gezielte Interpretation erforderlich, denn die natiirlichen Eigen-
schaften der Dinge legen bereits eine grundlegende Klassifikation fest. So
wiirde er etwa sagen, dass wir Gesichter spontan in helle und dunkle ein-
teilen, weil Farbe eine natiirliche Eigenschaft ist, die uns diese Einteilung
gleichsam aufdrangt.38

Auch hier wird wieder deutlich, wie weit sich Montaigne von einem
nominalistischen Erklarungsansatz entfernt. Er fragt, wie wir tiberhaupt
dazu kommen, Dinge auf eine bestimmte Weise zu klassifizieren. Welche
natiirlichen Neigungen, sozialen Praktiken und Gewohnheiten veranlassen
uns dazu? Und wie kommt es dazu, dass sich die Klassifikation immer
wieder verandert? Semantische Probleme spielen fiir ihn kaum eine Rolle.
Wie sich allgemeine Ausdriicke zu singuldren verhalten und wie sie inner-
halb eines Satzes fiir etwas stehen (oder technisch gesprochen: wie sie sup-
ponieren) ist fiir ihn ebenso unbedeutend wie die Frage, ob die gesproche-
nen Ausdriicke mentalen untergeordnet sind. Er verlagert das Interesse
von der Semantik zu einer Interpretationstheorie, indem er die Genese und

37 So etwa TOURNON, André: Montaigne, la glose et l'essai. Lyon: Presses Universitaires
1983, der zudem nachweist, wie Montaigne die Technik des Glossierens konkret anwendet.

38 Der Grund liegt in einer Kausalrelation, die allein den Inhalt einer Wahrnehmung
festlegt. So ruft eine helle Gesichtsfarbe einen bestimmten Eindruck hervor, der automatisch
zu einem Wahrnehmungsakt mit einem bestimmten Inhalt weiterverabeitet wird. Dazu aus-
fithrlich PERLER, Dominik: Seeing and Judging: Ockham and Wodeham on Sensory Cognition,
in: KNUUTTILA, Simo/KARKKAINEN, Pekka (Hgg.): Theories of Perception in Medieval and Early
Modern Philosophy. Dordrecht: Springer 2008, 151-169.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 51

Anwendung der Interpretations- und Klassifikationsschemata in den
Mittelpunkt stellt.

Allerdings gilt es sogleich, einen Punkt zu prdzisieren. Montaigne ent-
wickelt keine Interpretationstheorie im strengen Sinn. Er erklart nicht, wie
Interpretationsschemata generell funktionieren, und klassifiziert auch
nicht verschiedene Typen solcher Schemata, sondern beschrankt sich da-
rauf, genau zu schildern, wie er aufgrund seiner Erfahrung Dinge interpre-
tiert und wie sich seine Interpretationen dadurch verandern. Er sagt von
sich selber ja, er ,male“ sich immer wieder neu, und zwar nicht nur von
einem Jahr oder Jahrzehnt zum anderen, sondern von einem Augenblick
zum ndchsten.39 Damit bringt er einmal mehr zum Ausdruck, dass er eine
skeptische Methode anwendet. Er beschreibt nur, was ihm im Lichte be-
stimmter Interpretationen gerade erscheint, nicht aber was es in der Welt
wirklich gibt. Da sich seine Erscheinungen immer wieder verandern, muss
sich auch seine Beschreibung immer wieder wandeln. Dieses Vorgehen ist
natiirlich weit von demjenigen eines Nominalisten entfernt, der darauf ab-
zielt, eine moglichst prazise Beschreibung der Welt zu geben, wie sie tat-
sachlich beschaffen ist, und zwar unveranderlich und fiir alle Menschen in
gleicher Weise.

IV

Ich hoffe, es ist deutlich geworden, dass es unangemessen wdre, Mon-
taigne einfach als einen Nominalisten zu verstehen, der die Existenz uni-
versaler Naturen bestreitet und auf der ausschliefllichen Existenz von
Einzeldingen beharrt. Er nimmt von einer nominalistischen Theorie eben-
so Abstand wie von einer realistischen. Doch heifdt dies, dass man ihn -
wie die eingangs erwahnten analytischen Interpreten vorschlagen - als
einen Anti-Theoretiker verstehen sollte, der einfach bunte Geschichten an-
einanderreiht? Ist seine Selbstcharakterisierung ,Ich bin kein Philosoph®
tatsachlich so zu deuten, dass er tiberhaupt keine Philosophie betreibt?

Ich denke nicht, dass man dieses Fazit ziehen sollte. Die theoretische
Pointe Montaignes besteht darin, dass er sich einer skeptischen Methode
bedient und damit eine zentrale Voraussetzung der Nominalisten ebenso
wie der Realisten infrage stellt.40 Beide Parteien gehen namlich davon aus,
dass wir eine ontologische Beschreibung der Welt geben kénnen, ja sogar

39 Vgl. Essais 11.6, 379a, und IIl.2, 8osb.

40 Zudem ist zu beachten, dass die Selbstcharakterisierung als Nicht-Philosoph in
bestimmter Hinsicht erfolgt: ,Je ne suis pas philosophe: les maux me foullent selon qu'’ils
poisent [...].“ (Essais 11l.9, g50c) Montaigne betont, dass die Ubel ihn genauso betreffen wie
andere Menschen und dass er deshalb kein niichterner Beobachter ist. Vor allem ist er kein
stoischer Weise, der sich von schlechten Erfahrungen und Gefiihlen distanzieren kann. Da-
mit grenzt er sich von einem bestimmten Typ von Philosophen (den affektfreien Weisen) ab,
nicht etwa von allen Philosophen.



512 Dominik Perler

geben miissen. Der Streit zwischen ihnen entziindet sich nicht an der
Frage, ob dies moglich ist, sondern wie es moglich ist. Kann sich eine voll-
standige Beschreibung auf individuelle Entititen beschranken, oder muss
sie auch universale Entitaten berticksichtigen? Indem Montaigne feststellt,
dass wir streng genommen nur wechselhafte Erscheinungen beschreiben
konnen, weist er diese Frage zuriick. Wie die Dinge in der Welt an sich be-
schaffen sind, konnen wir gar nicht feststellen. Wir haben namlich immer
nur Zugriff auf unsere individuellen Erscheinungen. Daher sollten wir uns
darauf konzentrieren, die Beschaffenheit dieser Erscheinungen, auch ihre
Wechselhaftigkeit und vielleicht sogar ihre Inkohdrenz, genau zu beschrei-
ben. Diese Forderung ist nicht Ausdruck einer antitheoretischen Haltung,
sondern einer metatheoretischen Reflexion: Bevor wir ontologische Klassi-
fizierungen vornehmen, sollten wir uns klar dariiber werden, was wir tiber-
haupt beschreiben und ordnen konnen.

Beriicksichtigt man diese verdanderte Perspektive, wird verstandlich,
warum Montaigne ganz zu Beginn der Essais festhalt, er selber sei Gegen-
stand des Buches, und warum er in den einzelnen Essays eine Fiille von
Geschichten und Anekdoten ausbreitet. Er setzt damit methodisch genau
das um, was sich aus der Ablehnung einer Beschreibung der ,wahren
Natur® der Dinge ergibt. Wenn es namlich nicht moglich ist, die Dinge so
zu beschreiben, wie sie an sich sind, kann man nicht bei den allgemeinsten
Kategorien von Entititen ansetzen, wie dies die scholastischen Vorgdnger
annahmen. Man kann auch keine Analyse der ersten Ursachen oder Prinzi-
pien aller Entititen vorlegen. Vielmehr muss man alle Erscheinungen, die
sich darbieten, sorgfaltig beschreiben. Und zu den Erscheinungen gehdren
ganz zentral auch die eigenen Leseeindriicke. Denn indem man berichtet,
was man in historischen, literarischen und philosophischen Texten gelesen
hat, stellt man dar, welche Erscheinungen man gewonnen hat. Montaigne
ist daher kein unsystematischer Plauderer, wenn er berichtet, was ihm auf-
grund dieser oder jener Lektiire der Fall zu sein scheint. Er vollzieht damit
nur konsequent den Schritt weg von einer Beschreibung der Dinge hin zu
einer Beschreibung der Phanomene.

Welche Bedeutung hat nun diese detaillierte Beschreibung fiir das Phi-
losophieren in der Volkssprache? Manchmal wird angenommen, die Be-
deutung liege einfach in einer Wissensvermittlung; das Wissen der lateini-
schen ,Hochkultur” werde den Angehérigen einer ,niederen Kultur® in der
Volkssprache zugdnglich gemacht. Doch diese Annahme wdre hier aus
mindestens drei Griinden verfehlt.

Erstens versteht Montaigne das Verhdltnis zwischen dem Lateinischen
und dem Franzosischen keineswegs als eine hierarchische Ordnung von
Hochsprache und niederer Alltagssprache. Er beherrscht das Lateinische
genauso wie das Franzosische, ja er bezeichnet es sogar als ,meine Mutter-



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 513

sprache“,# und er ist mit der lateinischen Literatur genauso gut vertraut
wie mit der franzodsischen. Es ist daher nicht erstaunlich, dass die Essais
geradezu mit lateinischen Zitaten iibersdt sind. Wenn Montaigne sich des
Franzosischen bedient, so nicht, weil er sich ,niederen“ Schichten zuwen-
den mochte, sondern weil er auf méglichst unmittelbare und unverfdlschte
Weise seinen Gedanken Ausdruck verleihen mochte. Pointiert halt er fest:

,Das Reden, das ich mag, ist ein einfaches und schlichtes Reden, auf dem
Papier ebenso wie im Munde - ein saftiges und deftiges Reden, kurz und
knapp, nicht so sehr gehegt und gepflegt, sondern vielmehr kraftvoll und di-
rekt.“42

Entscheidend ist die Authentizitdt im Reden. Wer spricht, sollte sich nicht
hinter Floskeln und gedrechselten Wendungen verstecken. Welcher Spra-
che man sich dabei bedient, hangt ganz von den eigenen Kompetenzen ab.
Montaigne weist darauf hin, dass er mit dem Lateinischen etwas aus der
Ubung gekommen ist, auch wenn sie seine Muttersprache war, und dass er
sich deshalb auf Franzosisch ausdriickt.43 Doch er sieht weder im Lateini-
schen noch im Franzosischen (oder Gaskonischen) eine privilegierte
Sprache. Wie fiir einzelne Worter gilt auch fiir eine ganze Sprache, dass sie
an sich keinen besonderen Wert hat; sie ist ein konventionell eingesetztes
System von Zeichen. Ihr Wert bemisst sich einzig und allein daran, in wel-
chem Mafle sie es einem konkreten Sprecher ermoglicht, seine Gedanken
prazis und unverfdlscht auszudriicken. Fiir Montaigne steht somit der
Sprecher - nicht der Zuhorer oder eine Klasse von Zuhdrern - im Vorder-
grund. Dies ist nicht erstaunlich, da jeder Sprecher ja iiber seine eigenen
Erscheinungen verfiigt, auch iiber seine eigene Interpretation der Erschei-
nungen.

Zweitens vermittelt Montaigne nicht einfach scholastisches Wissen in
der Volkssprache. Wie sich gezeigt hat, greift er nicht die Auseinander-
setzung zwischen Realisten und Nominalisten auf und transferiert nicht
die nominalistische Theorie von einem lateinischen in einen franzdsischen
Kontext. Er durchbricht die traditionelle Debatte, indem er die grundsatz-
liche Frage aufwirft, ob es iiberhaupt moglich ist, eine allgemeine Be-
schreibung der Dinge in der Welt zu geben.

Drittens schliefdlich ware es auch unangebracht, von einer blof3en Ver-
mittlung zu sprechen, weil Montaigne durch die Verwendung literarischer
und historischer Quellen eine Fiille von Texten zugdnglich macht, die den
scholastischen Autoren nicht zur Verfiigung standen. Vor allem aber
macht er Phanomenbeschreibungen zuganglich, die vorher nicht beachtet

41 Essais 1.26, 175a: ,cette langue estoist la mienne maternelle [...].“

42 Essais 1.26, 171a-d: ,Le parler que j'ayme, c’est un parler simple et naif, tel sur le papier
qu’a la bouche; un parler succulent et nerveux, court et serré, non tant delicat et peigné
comme vehement et brusque.”

43 Essais 11.17, 639a-c.



514 Dominik Perler

wurden, etwa indem er anhand konkreter Beispiele zeigt, dass es einen un-
aufloslichen Konflikt zwischen rationalen Uberlegungen und nicht-ratio-
nalen Strebungen gibt. Scholastische Autoren, ob nun Realisten oder No-
minalisten, gingen ja immer davon aus, dass die Vernunft als das hochste
Vermogen die nicht-rationalen Strebungen leiten und kontrollieren kann.
An diesem Punkt geht Montaigne tiber die scholastische Debatte hinaus,
und zwar gerade dadurch, dass er sich einer Fiille von nicht-scholasti-
schen, nicht-lateinischen Quellen bedient.44

Es gilt aber noch einen weiteren, eher methodischen Punkt zu beach-
ten. In seinem Buch Laien in der Philosophie des Mittelalters hat Ruedi
Imbach darauf hingewiesen, dass die Annahme, Philosophieren in der
Volkssprache sei nur eine Form von Wissensvermittlung, haufig von einem
»Platonismus der Philosophiegeschichte” gepragt ist.45 Es wird dann sugge-
riert, philosophische Gedanken und Argumente seien wie platonische
Ideen zeitlose, ortlose und universale Entitdten, die mal hier und mal da
prasent sein konnen. Einzelne Denker partizipieren dann blofd an diesen
Ideen und vermitteln sie weiter. Das heif3t natiirlich, dass ein volkssprach-
licher Denker wie Montaigne nur an jenen Ideen partizipiert, an denen vor
ihm auch Ockham, Buridan und andere partizipiert haben. Wenn es dann
einen Dialog zwischen diesen Denkern gibt, so nur in Form von ,Gipfelge-
sprachen”, wie Imbach pointiert festhdlt,46 in denen herausragende Gestal-
ten gleichsam auf dem Gipfel der Berge zu denselben Ideen am platoni-
schen Ideenhimmel greifen. Manchmal wird sogar suggeriert, volkssprach-
liche Denker wiirden nicht einmal den Gipfel erreichen, sondern sich in
irgendwelchen Hohlen mit dem blof3en Schatten der zeitlosen Ideen
befassen.

Am Beispiel Montaignes wird deutlich, dass dieses platonische Bild
grundsatzlich verfehlt ist. Montaigne partizipiert nicht an der zeitlosen
Idee des Nominalismus, weder auf einem Gipfel noch in einer Hohle. In-
nerhalb seines Kontextes, der durch die Wiederentdeckung antiker skepti-
scher Texte ebenso geprdgt ist wie durch die Prdasenz scholastischer Texte,
aber auch literarischer und historischer Quellen, wahlt er einen eigenen,
methodisch reflektierten Zugang zu philosophischen Problemen. Will man
diesen Zugang verstehen, muss man den konkreten Kontext in den Blick

44 Besonders deutlich zeigt sich dies in der ,Apologie®, in der er auf Beispiele von Plu-
tarch, Sextus Empiricus und anderen antiken Autoren zuriickgreift, um zu verdeutlichen,
dass einerseits Tiere sich manchmal genauso rational verhalten wie Menschen und ande-
rerseits Menschen gelegentlich genauso von irrationalen Begierden und Trieben geleitet
werden wie Tiere. Der gezielte Einsatz dieser Quellen destabilisiert die rationalistische Kon-
zeption von einer lbergeordneten Stellung des Menschen; dazu ausfiihrlich WILD: Die
anthropologische Differenz, 83-105.

45 IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters. Hinweise und Anregungen zu
einem vernachldssigten Thema. Amsterdam: Griiner 1989, 79.

46 IMBACH: Laien, 79.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Uberlegungen zu Montaigne 515

nehmen und darauf achten, wie Montaigne durch die Verwendung latei-
nischer und volkssprachlicher Quellen sowie durch den Riickgriff auf die
pyrrhonische Methode zu einer Fiille von Phanomenbeschreibungen ge-
langt und damit gezielt die Festlegung auf eine ontologische Theorie tiber
die Welt vermeidet. An die Stelle eines ,Platonismus der Philosophiege-
schichte“ muss ein Bewusstsein fiir die Kontextgebundenheit philosophi-
scher Gedanken treten. Oder um es mit Montaigne selber zu sagen: Man
sollte sich am Leitspruch distingo orientieren und einzelne Gedanken in
konkreten Kontexten sorgfiltig voneinander unterscheiden.47 Entschei-
dend ist nicht, ob diese Gedanken einer allgemeinen Idee untergeordnet
werden konnen, sondern wie sie durch die Verbindung verschiedener Pha-
nomenbeschreibungen im jeweiligen Kontext entstanden sind und wie da-
durch die einzelnen Phanomene praziser analysiert werden kénnen.48

47 Essais 111, 335b. Bemerkenswert ist dabei, dass Montaigne den traditionellen scho-
lastischen Leitspruch iibernimmt, ihn aber inhaltlich transformiert. Wahrend fiir die Scho-
lastiker eine Distinktion dazu dienen sollte, verschiedene Arten von Entititen zu unterteilen
und letztendlich zu einer allgemeinen Klassifikation zu gelangen (idealerweise in Gattungen
und Arten), verfolgt Montaigne das Ziel, verschiedene Phinomene zu unterscheiden, die
sich aufgrund ihres wechselhaften Charakters nie endgiiltig klassifizieren lassen. Vgl. zu die-
ser Transformation MACLEAN, lan: Montaigne and the Truth of the Schools, in: LANGER, Ull-
rich (Hg.): The Cambridge Companion to Montaigne. Cambridge: Cambridge University Press,
142-162 (vor allem 148-150).

48 Ich danke den Teilnehmern des Kolloquiums ,Filosofare in lingua volgare“ fiir Fragen
und Bemerkungen zu einer fritheren italienischen Fassung dieses Textes. Paolo Rubini,
Markus Wild und Stephan Schmid bin ich fiir ausfiihrliche schriftliche Kommentare dank-
bar.






	Ein Nominalismus in der Volkssprache? : Überlegungen zu Montaigne

