
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: (2)

Artikel: Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan

Autor: König-Pralong, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Catherine König-Pralong

Métaphysique, théologie et politique culturelle
chez Christine de Pizan

La figure intellectuelle de la poétesse Christine de Pizan présente des
singularités socioculturelles qui intéressent l'histoire de la philosophie. Christine

a vécu à la cour du roi Charles V dans sa jeunesse, puis a exercé le métier

d'écrivain sous Charles VI. Elle suit Nicole Oresme d'une génération, à

distance de trente ans. Mais, à la différence d'Oresme, Christine de Pizan
n'appartient pas au clergé (et elle est une femme). Sa production littéraire
est formellement très différente de celle d'Oresme. Si elle a fait œuvre de

poétesse, ce qui est attendu chez une femme écrivain du Moyen Âge,
plusieurs de ses écrits revendiquent aussi une appartenance à la philosophie.

Dès les années 1400, Christine livre notamment une série d'œuvres en

prose et en vers qui concernent la politique culturelle et la pratique des
savoirs d'une part, la gouvernance politique d'autre part. Ces deux champs,
scientifique et politique, sont étroitement liés et même essentiellement in-
triqués, comme le veut le genre des miroirs des princes. Comme je l'ai
souligné, ces œuvres à visée théorique diffèrent de la production littéraire d'un
Oresme, bien qu'il ne faille pas exclure toute similitude de destination ou
d'intention.1 Les écrits de Christine ne sont ni des traductions savantes, ni
des commentaires, ni des questions ou des traités scolastiques, mais ils
réalisent une forme hybride, à la croisée de plusieurs genres littéraires. Ils
s'apparentent simultanément aux miroirs des princes, à l'autobiographie
intellectuelle dont la Consolation de philosophie de Boèce est le modèle, à

la narration historique des Grandes chroniques de France et au genre sco-
lastique des Divisions des sciences. Quant au Chemin de longue étude, il
réalise un miroir des princes dans les formes d'une autobiographie et d'une
épopée intellectuelles qui revendiquent l'héritage de la Comédie de Dante,
à laquelle le poème emprunte son titre et sa structure.2

1 Au sujet du projet intellectuel d'Oresme, les travaux de Serge LUSIGNAN demeurent
incontournables, notamment Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue française aux
XIIIe et XIVe siècles. Paris: Vrin 1987 ; 'Vérité garde le roy'. La construction d'une identité
universitaire en France (Xllf-XVe siècle). Paris : Publications de la Sorbonne 1999. Voir aussi la
contribution de Christophe GRELLARD à ce volume.

2 CHRISTINE DE Pizan : Le Chemin de longue étude. Ms. Harley 4431. Ed. TARNOWSKI,
Andrea. Paris : Le livre de Poche 2000, 154, v. 1127-1136 : « Fors en tant que bien me recorde /
Que Dant de Florence recorde / [...] / Lors que Virgile s'aparu / A lui dont il fu secouru /
Adont lui dist par grant estude / Ce mot : 'Vaille moy lonc estude / [...] ». Cf. Inferno, I, v. 83

sq. Christine a largement contribué à la connaissance de Dante en France.



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 465

Autre spécificité de l'œuvre de Christine, par rapport à celles des
écrivains laïques cette fois-ci : la pensée scolastique la plus génuine n'y est

pas étrangère. Elle se loge dans l'œuvre de Christine à la manière d'un
contenu principal dans tous les sens du terme, contenu que l'élite laïque doit
s'approprier. Dans un article publié en 2002, Jean-Claude Mühlethaler
déplorait une lacune de la recherche, malgré les progrès importants dus
notamment à l'essor des Gender Studies. L'impact sur Christine de ce que
Jean-Claude Mühlethaler qualifie d'« aristotélisme ambiant » et que je
nommerai plutôt « philosophie scolastique » n'a pas été étudié.3 Je n'ai
rencontré qu'une contribution de 2008, signée par Anne Paupert, qui pointe la

présence de la philosophie spéculative chez Christine.4 L'œuvre de
Christine a pourtant une incontestable pertinence dans le champ de l'histoire

de la philosophie, comme le constatait Ruedi Imbach en 1989 déjà.5
Son œuvre fait entrer la philosophie spéculative, en premier lieu la

métaphysique, dans la grille des savoirs laïques. L'entreprise n'est pas
anodine. Peu banale non plus la conception spécifique que se fait Christine de
la métaphysique. La lecture de quatre œuvres composées par Christine
entre 1402 et 1405 permettra de tester une hypothèse: durant ces années,
Christine reconfigure peu à peu le champ scientifique laïque pour fonder
une nouvelle monarchie épistémique sur laquelle règne la métaphysique
plutôt que la morale, la politique ou l'astrologie ; à cet égard Christine se
distancie de Dante et d'Oresme.6 Par rapport à la tradition des miroirs des

3 MÜHLETAHLER, Jean-Claude : 'Traictier de vertu au proufit d'ordre de vivre': relire
l'œuvre de Christine de Pizan à la lumière des miroirs des princes, in : KENNEDY, Angus], et al.
(eds) : Contexts and Continuities. Proceedings of the IVth International Colloquium on
Christine de Pizan (Glasgow 21-27 July 2000), published in honour ofLiliane Dulac. Glasgow :

University of Glasgow Press 2002, 585-601. Voir notamment 586: « [...] son écriture est tout
autant marquée par le rapport (interdiscursif) avec l'aristotélisme ambiant. » Et le vœu é-
noncé au finale, 601 : « Notre contribution ne saurait être plus qu'un plaidoyer pour un vaste

programme de recherches où se rejoindraient enfin - pieux désir - les efforts conjugués des

historiens, des philosophes et des littéraires. » Le même désintérêt des historiens pour la
pensée politique de Christine est souligné par PlCASCIA, Maria Luisa : La riflessione etico-po-
litica di Christine de Pizan, in : BRAY, Nadia/STURLESE, Loris (a cura di) : Filosofîa in volgare
nel Medioevo. Louvain-La-Neuve: F.I.D.E.M. 2003,191-206, en particulier 191 et 197.

4 PAUPERT, Anne : Philosophie 'en fourme de sainte Theologie' : l'accès au savoir dans
l'œuvre de Christine de Pizan, in : DOR, Juliette/HENNEAU, Marie-Élisabeth (éds) : Christine de

Pizan. Une femme de sciences, une femme de lettres. Paris : Champion 2008, 39-53.
5 IMBACH, Ruedi : Laien in der Philosophie des Mittelalters. Amsterdam : Grüner 1989, 72-

74-
6 On connaît la célèbre affirmation de la supériorité de la philosophie pratique placée

par Oresme en exergue de ses entreprises de traduction d'Aristote. NICOLE ORESME :

Proheme, in Le livre de Ethiques d'Aristote. Ed. MENUT, Albert Douglas. New York: Stechert &
Co. 1940, 97 : « Et de toute ceste doctrine [i.e. de la philosophie d'Aristote, le souverain
philosophe] la meilleur, la plus digne et la plus profitable, c'est la science de moralité [...]. »

Au sujet de Dante et de la supériorité de la philosophie morale, affirmée spécialement dans
le Convivio, la littérature est pléthorique. Voir avant tout IMBACH, Ruedi : Dante, la philosophie

et les laïcs. Fribourg: Éditions universitaires 1996.



466 Catherine König-Pralong

princes, dans laquelle elle se situe pourtant, Christine établit une nouvelle
encyclopédie des savoirs à destination des laïcs. La métaphysique et les
sciences les plus spéculatives entrent dans le champ laïque, dans le

prolongement des arts libéraux, de la philosophie pratique (politique, éthique
et économique), de l'astrologie et de l'histoire, qui formaient alors la grille
des savoirs proprement destinés aux laïcs.

Au XIIIe siècle, Brunetto Latini avait conféré une certaine priorité à la

rhétorique.7 À la cour d'Alphonse X de Castille et de Leon l'histoire de

l'humanité jouissait d'une certaine prérogative.8 Chez Christine, à l'orée du
XVe siècle, une fascination pour le modèle clérical programme une
reconfiguration du savoir laïque : le pouvoir est dans le savoir pur, théorique,
au-delà et au-dessus de la chevalerie, du courage, du gouvernement droit
et des bonnes mœurs. Au sommet de l'échelle des savoirs trône désormais
la philosophie première, qualifiée tantôt de « théologie », tantôt de «

métaphysique ».

Sources philosophiques de Christine de Pizan

Les éditrices et les éditeurs des œuvres de Christine de Pizan ont mis en
lumière la variété des sources qu'elle compile.9 Pour rester dans le strict
domaine de la philosophie et me contenter de mentionner quelques best-
sellers, Christine connaît assurément la Consolation de Boèce dans une
traduction anonyme en prosimètres qui a été dans le passé attribuée à Jean
de Meun. D'Augustin, elle utilise la Cité de Dieu dans la traduction de
Raoul de Presles et le Traité de la trinité.10 Ses miroirs des princes de
prédilection sont le De regimine principum de Gilles de Rome et sa traduction

7 Sur cette conception spéciale de la rhétorique chez Brunetto, voir d'abord les indications

données par BELTRAMI, Pietro G. : Introduzione, in : BRUNETTO LATINI : Tresor. Ed.
BELTRAMI, Pietro G./SquillaCIOTI, Paolo/TORRI, Plinio/VATTERONI, Sergio. Torino : Einaudi
2007, VII-XXVI, en particulier XIII sq. Dans le champ des études philosophiques, la question a

été abordée en 1989 déjà, par IMBACH : Laien in der Philosophie des Mittelalters, 53-60.
8 Voir RiCKLIN, Thomas : Alfonso X 'el Sabio' e la fdosoßa in castigliano. Le dimensioni di

un progetto culturale reale-immaginario, in : Bray/StURLESE : Filosofia in volgare nel Medioevo,
207-246; Id. : Alfonso X. Von Kastilien und Léon: die mythologische Schöpfung des Königs als

"Sabio", in : I Saperi nelle corti. Knowledge at the courts. Micrologus 16 (2008) 487-514.
9 Voir notamment SOLENTE, Suzanne : Introduction, in : Livre des fais et bonnes meurs du

sage roy Charles V. Ed. SOLENTE, Suzanne. Paris : Champion 1936-1940, I, XXXVI-LXXX ; RENO,

Christine/DULAC, Liliane : Introduction, in : Livre de l'Advision Cristine. Ed. RENO, Christine/
DULAC, Liliane. Paris: Champion 2001, en particulier XXV-XXXIX.

10 Voir notamment l'usage important de ce traité dans 1 Advision, part. III, ch. 26-27. Ed.

Reno, Christine/DULAC, Liliane, 139-140. Au sujet d'Augustin et de Boèce chez Christine, voir
HOLDERNESS, Julia Simms : Christine, Boèce et saint Augustin : la consolation de la mémoire,
in : DULAC, Liliane/PAUPERT, Anne/RENO, Christine (éds) : Desireuse de plus avant enquerre...
Actes du Vie colloque international sur Chistine de Pizan. Paris : Champion 2008, 279-289.



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 467

française par Henri de Gauchi,11 ainsi que le Policratique de Jean de

Salisbury traduit par Denis Foulechat. Elle puise largement aux florilèges
et aux encyclopédies, notamment dans le Manipulus Florum de Thomas
Hibernicus et dans les Propriétés des choses de Barthélémy l'Anglais
traduit par Jean Corbechon.12

Dans un registre plus scolastique, Christine compile et utilise le
Commentaire de la Métaphysique de Thomas d'Aquin, ainsi que des parties de

la Somme de théologie.u Dans le corpus aristotélicien ou pseudo-aristotélicien,

elle cite en outre l'Éthique à Nicomaque et le commentaire d'Eus-
trate de Nicée, les Politiques, les Météorologiques,h l'Histoire des

animaux, >5 le Secretum secretorum et le début du traité De l'âme.16 Pour
l'Éthique à Nicomaque et les Politiques, Sylvie Lefèvre et Kate L. Forhan ont
montré qu'elle a eu accès à la traduction commentée d'Oresme1? qui utilisait

Eustrate, Albert et Thomas.18 La médiation du deuxième livre du Trésor

de Brunetto Latini pour l'Éthique et du De regimine de Gilles de Rome

pour l'Éthique et les Politiques est également palpable à certains endroits.
En l'état actuel, il est cependant impossible de déterminer précisément dans

quelles versions, dans quelles traductions ou par quelles médiations Chris-

11 Eric Hicks a montré qu'elle a en outre certainement disposé de l'abrégé du traité égi-
dien composé par Jean Golein en 1379, le De informatione principum. HlCKS, Eric : Excerpts
and Originality : authorial Purpose in the Fais et bonnes meurs, in: CAMPBELL, John/MAR-
GOLIS, Nadia (eds) : Christine de Pizan 2000. Amsterdam : Rodopi 2000, 221-231.

12 Au sujet de ces traductions, voir les notes de l'édition de SOLENTE, Suzanne : Charles
V, III, ch. 12, 43-45, ainsi que BOUDET, Jean-Patrice : Le modèle du roi sage aux XIIIe et XIVe

siècles : Salomon, Alphonse X et Charles V, in : Revue historique 310 (2008) 546-566.
*3 Au sujet de l'usage de la Somme de théologie, RICHARDS, Earl Jeffrey : Les enjeux du

culte mariai chez Christine de Pizan, in : DüLAC/Paupert/RenO (éds) : Desireuse de plus avant
enquerre..., 141-165, en particulier 159-160 ; REIX, Delphine : Christine de Pizan et l'écriture de

l'allégorisation in : DOR/HENNEAU (éds) : Christine de Pizan, 55-69, en particulier 58-61 ;

RICHARDS, Earl Jeffrey : Justice in the Summa of St. Thomas Aquinas in Late Medieval Marian
Devotional Writings and in the Works of Christine de Pizan, in : DOR/HENNEAU (éds) : Christine

de Pizan, 95-113.
H Christine DE Pizan : Charles V, III, ch. 66. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 169.

'5 CHRISTINE DE Pizan : Charles V, I, ch. 12. Ed. SOLENTE, Suzanne, I, 31 (Des bestes d'Aris-
tote). Le Livre des secrez est mentionné à la même page.

16 Pour le traité De l'âme, voir Charles V, III, ch. 3. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 14.

*7 LEFÈVRE, Sylvie : Christine de Pizan et l'Aristote Oresmien, in: HlCKS, Eric (éd.): Au
champ des escriptures. Paris: Champion 2000, 231-250 ; FORHAN, Kate L. : Reading Backward.
Aristotelianism in the Political Thought of Christine de Pizan, in : HlCKS (éd.) : Au champ des

escriptures, 359-381.
18 En Charles V, III, ch. 64. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 165, Christine cite le commentaire

d'Eustrate sur le premier livre de YEN, puis Thomas d'Aquin. Or Oresme semble avoir utilisé
Eustrate pour sa traduction commentée de YEN ; voir à ce sujet RICHTER SHERMAN, Claire :

Imaging Aristotle. Verbal and Visual Representation in Fourteenth-Century France. Berkeley :

University of California Press 1995, 25. A l'origine de cette lecture de YEN à travers Eustrate
de Nicée, il faut placer Robert Grosseteste ainsi qu'Albert le Grand et son Super Ethica de

1250.



468 Catherine König-Pralong

tine a eu accès à la plupart de ses sources philosophiques,^ parmi
lesquelles il faut encore mentionner la Métaphysique latine d'Avicenne20 et la
dénommée « Logique d'Albert ».21 Malgré les dangers que fait encourir le

jeu des conjectures, il ne faut pas exclure a priori la connaissance - au
moins diffuse - d'autres textes scolastiques, je pense notamment à de
célèbres commentaires d'Aristote, ceux d'Albert le Grand, de Thomas d'Aquin
et de Gilles de Rome.

Certains manuscrits représentent Christine en son étude, usant d'une
roue à livres.22 Contrairement à ce qui a été affirmé dans le passé, elle lisait
le latin, puisqu'elle pourrait avoir traduit plusieurs pages du commentaire
de Thomas d'Aquin à la Métaphysique,23 Elle connaissait Gilles Malet, le
bibliothécaire de la célèbre Libraire du Louvre qui comptait à la fin du
XIVe siècle 900 volumes environ, chiffre qui la plaçait parmi les plus
importantes bibliothèques du temps.24 De ces 900 volumes, seuls 120 environ
sont aujourd'hui identifiés, pour une part grâce aux rapports de Christine
elle-même.25

19 Au sujet de cette difficulté à reconstruire la pratique scientifique concrète de Christine,

voir RODRIGUES DE SOUSA, Sara : Christine de Pizan, femme savante in : DOR/HENNEAU
(éds) : Christine de Pizan, 115-129.

20 Charles V, III, ch. 3-4. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 15 et 17.
21 Voir Charles V, III, ch. 64. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 164.
22 Notamment ms. Chantilly, Musée Condé 492, ff. 2r et 156V. À ce sujet, RENO/DULAC :

Introduction, XXV.

23 Dans l'Advision, part. II, ch. 6-12 (Ed. Reno, Christine/DULAC, Liliane, 59-74), Christine

reproduit et paraphrase plusieurs pages du commentaire de Thomas d'Aquin à la
Métaphysique ; il s'agit de la critique des physiologues (nos « présocratiques ») à qui Aristote
reproche de n'avoir reconnu l'existence que de la cause matérielle. Or, en l'état actuel des
connaissances, rien ne permet de supposer qu'il existât une traduction française de ce commentaire.

Au sujet du présumé monolinguisme de Christine, RICHARDS: Les enjeux du culte mariai
chez Christine de Pizan, 159 sq.

24 L'étude fondatrice de DELISLE, Léopold : Recherches sur la librairie de Charles V. Paris:
Champion 1907, demeure incontournable. Dans un plus récent passé, voir les précisions
apportées par POTIN, Yann : Des inventaires pour catalogues Les archives d'une bibliothèque
médiévale : la librairie royale du Louvre (1368-1429), in: BÖDEKER, Hans Erich/SAADA, Anne
(Hrsg.) : Bibliothek als Archiv. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007, 119-139 ; KOPP,

Vanina M. : Raum und Erinnerung. Die königliche Bibliothek im Louvre, in : Discussions 5

(2010) http://creativecommons.0rg/licenses/by-nc-nd/3.o/de. Les chiffres donnés ici sont
ceux de Yann Potin. On lit souvent des chiffres plus élevés, mentionnant plus de i'ooo
volumes, mais Yann Potin rappelle qu'un inventaire de bibliothèque médiévale ne se contente
pas de cataloguer des manuscrits, mais inventorie aussi des objets. Pour éléments de comparaison,

la bibliothèque des papes en Avignon comportait 1300 volumes en 1375 et celle de la
Sorbonne i'720 volumes en 1338. (Voir POTIN: Des inventaires pour catalogues 127.)

25 Notamment dans le célèbre ch. 12 du Livre III du Charles V. Ed. SOLENTE, Suzanne, II,
43-44-



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 469

Politique culturelle de Gilles de Rome au sujet des laïcs

Pour notre propos, deux sources sont particulièrement importantes : la

Métaphysique d'Aristote lue avec ou dans le commentaire de Thomas
d'Aquin et le Livre du gouvernement des princes de Gilles de Rome et Henri
de Gauchi, qui constitue une autorité majeure pour Christine.26 Afin de

montrer la spécificité et la nouveauté de la politique culturelle préconisée
par Christine,27 je rappelle la conception du savoir contenue dans le miroir
des princes de Gilles de Rome, en le lisant dans la traduction livrée par
Henri de Gauchi en 1282.

Comme l'a relevé Ruedi Imbach dans l'ouvrage fondateur qu'il publiait
en 1989 au sujet de la philosophie médiévale laïque, l'attitude de Gilles de
Rome envers les laïcs est condescendante.28 11 faut s'adresser aux laïcs

grossièrement et moyennant des exemples.29 Les laïcs n'étudient pas pour
devenir sages, mais pour agir bien. La défense de la théorie qu'Aristote
place au début de la Métaphysique n'a pas lieu ici : le Livre du gouvernement

de Gilles offre un apprentissage finalisé par l'utilité sociale et non un
savoir théorique auto-finalisé. La lecture d'Aristote par Gilles est double en
effet ; elle varie avec les destinataires, les contextes et les genres littéraires.
Si Gilles faisait l'apologie de la pure contemplation philosophique au début
de ses Quaestiones methaphisicales,3° dans le De regimine il critique les

philosophes qui ont cru atteindre la vie bienheureuse sur terre sans le

secours de la grâce divine et en négligeant la dévotion religieuse.31
Une partie du premier livre du De regimine est consacrée à la définition

de la sagesse. Gilles et Henri considèrent le livre VI de l'Éthique à Nico-

maque plutôt que la Métaphysique, pour infléchir la sagesse (« sapientia » /

26 Selon Eric HlCKS et Thérèse MOREAU (Introduction, in : Le Livre des Faits et Bonnes
Mœurs du roi Charles V le Sage. Paris : Stock 1997, 9-39, ici 22), les trois sources principales
du Charles V sont les Grandes Chroniques de France, le De regimine de Gilles et la
Métaphysique avec le commentaire de Thomas d'Aquin.

27 La question de la nouveauté de la philosophie politique de Christine a quant à elle été
traitée par DELOGU, Daisy : Christine de Pizan as architecteur : Literacy compilation and
political philosophy in the Livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V, in : DOR/
HENNEAU (éds) : Christine de Pizan, 147-157.

28 IMBACH : Laien in der Philosophie des Mittelalters, 37-41.
29 HENRI DE Gauchi : Li Livres du gouvernement des rois, I, part. 1, ch. t. Ed. MOLENAER,

Samuel Paul. London : Macmillan 1899, 4-5.
3° AEGIDIUS Romanus : Quaestiones methaphisicales, q. 1. Venetiis 1501 [Nachdruck:

Frankfurt/Main : Minerva 1966], irb : «Felicitas autem speculativa est operatio animae
secundum virtutem perfectam quae est sapientia, et ad istam felicitatem speculativam ordina-
tur alia félicitas, scilicet civilis. Et ideo methaphisica est finis sive beatitudo ipsius hominis,
loquendo de felicitate quam potest homo sibi acquirere in hac praesenti vita ex puris natu-
ralibus.»

31 HENRI DE Gauchi : Li Livres du gouvernement des rois, I, part. 1, ch. 4. Ed. MOLENAER,

Samuel Paul, 11.



47° Catherine König-Pralong

« sophia ») dans une dimension pratique qui tend à l'assimiler à la prudence

ou sagesse pratique (« prudentia » / « phronesis »). La sagesse est

« [...] vertu de l'entendement, qui requiert bonté en l'omme et volenté bien
adrecie, et commande a fere les choses conseillies e jugies selon loy et
reson. »32

De fait, les compétences scientifiques du roi, qui sont énumérées ensuite,
relèvent toutes de savoirs finalisés par la pratique du gouvernement :

connaissance de l'histoire, connaissance des lois et coutumes et habileté à les

appliquer, connaissance du peuple et capacité de négociation. Dans le
deuxième livre du De regimine, Gilles précise que la métaphysique est la plus
noble et la plus subtile des sciences « par manière humaine », mais il la

réserve aux clercs. Les enfants de la noblesse laïque doivent être nourris aux
sept arts libéraux, puis se contenter des sciences pratiques - éthique,
économique et politique. La supériorité des clercs est affirmée :

« Ces choses dites, il apiert bien que ceus qui sont boens clers en divinité et
sevent théologie doivent estre plus ennourez [...]. »33

Et la métaphysique est explicitement refusée aux laïcs :

« Quer por cen que il doivent entendre as besoignes du reaume, il n'on[t] pas
tens d'enquerre soutilment les autres sciences de clergié. »34

Concernant la politique culturelle à destination des laïcs, tel est l'état de la

question que rencontre Christine dans le miroir des princes le plus autorisé

de son temps. Petit à petit, au cours d'une réflexion continuée d'oeuvre

en œuvre, elle va proposer un modèle culturel alternatif, qui conjoint une
fascination pour la domination scientifique cléricale à une capitalisation
du pouvoir temporel en pouvoir symbolique, par l'appropriation de la science

spéculative. Je parcourrai une à une quatre grandes œuvres rédigées par
Christine dans un très court laps de temps, entre 1402 et 1405.

À TRAVERS QUATRE ŒUVRES DE CHRISTINE DE PlZAN

1402-1403 : Le Chemin de longue étude

Christine était la fille de l'astrologue de Charles V, Thomas de Pizan, et on
sait le débat qui opposa le camp des astrologues professionnels aux
critiques des divinations astrologiques par Nicole et Guillaume Oresme. Quoi
qu'il en soit, dans le Chemin de longue étude commencé en 1402 et publié

V- HENRI DE GAUCHI : Li Livres du gouvernement des rois, I, part. 2, ch. 6. Ed. MOLENAER,
Samuel Paul, 38,2-5.

33 HENRI DE Gauchi : Li Livres du gouvernement des rois, II, part. 2, ch. 8. Ed. MOLENAER,
Samuel Paul, 201,32-35.

34 HENRI DE Gauchi : Li Livres du gouvernement des rois, II, part. 2, ch. 8. Ed. MOLENAER,
Samuel Paul, 202,11-14.



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 471

en 1403, Christine place l'astrologie au sommet de l'échelle scientifique
nommée « Speculacion » dans son allégorie.35 En gravissant cette échelle,
le désir de « veoir » et de « savoir » de Christine grandit. L'allégorie
présente ensuite quatre dames, qui s'adressent successivement à leur reine, la
raison. Ces quatre dames sont la richesse, la noblesse, la chevalerie et la

sagesse ; elles rivalisent pour déterminer la vertu excellente du souverain.
Quand vient son tour, la sagesse fait à raison un portrait idéal du roi sage.
Ce roi est un philosophe supérieur à Platon et Aristote, et il est vertueux.
Or, pour préciser le contenu de cette philosophie, de ce savoir spéculatif
possédé par le roi parfait, Christine se contente de mentionner l'astrologie

:

« Astrologien est parfait, / Par science scet quanque on fait. / Des pianettes
congnoit les cours / et des estoiles tous les tours, / Tout le compas du firmament,

/ Et toutes scet entièrement / Les choses qui sont avenir ; / Comment
elles doivent venir / Scet il, tout par sa grant science. / Brief, en lui est, je
vous fiance, / Toute philosophie entiere. »36

Le raccourci est saisissant : connaissance du ciel et des planètes, astrologie
divinatoire, bref la philosophie entière. Le modèle historique, surpassé par
ce roi idéal, est Alphonse X, le sage roi astrologue (v. 3428). Dans cette
œuvre de 1402, le paradigme de la sagesse est donc encore l'astrologie. Le
début de la Métaphysique apparaît plus loin dans le texte, sous la forme
d'une citation muette de sa première phrase (v. 5179-5180 : « [...] et par
nature / Desire savoir creature. »). Mais la Métaphysique d'Aristote n'a
d'autre fonction que de légitimer un désir de savoir universel, qui échoit
donc aussi aux laïcs. À cet égard, Christine regrette d'ailleurs le temps des

païens, où la sagesse avait plus grande audience (v. 5372-5373). En négatif,
c'est la concentration du savoir en mains cléricales qui est pointée. Enfin,
le Chemin de longue étude façonne un chiasme et opère un renversement
de l'adage platonicien du philosophe-roi, qui annonce selon moi le sens
des futures entreprises politico-culturelles de Christine :

« Et en son epistre le notte / Au grant Alixandre Aristote / Qui dit qu'il affiert
que le sage / Soit roy, et par tel avantage / Affiert que sage soit le roy. »37

En un premier temps Christine suit l'adage platonicien et pseudo-aristotélicien

: le philosophe doit régner, le sage doit faire rayonner l'ordre dans la
cité. En un deuxième temps, ajoutant un article défini - « que sage soit le

roy » - elle inverse le sens génétique du slogan pour l'adapter à la réalité
socioculturelle du temps, celle de la monarchie souvent héréditaire : le

35 CHRISTINE de Pizan : Le Chemin de longue étude, v. 1647. Ed. TARNOWSKI, Andrea, 186.
36 CHRISTINE DE Pizan : Le Chemin de longue étude, v. 3403-3413. Ed. TARNOWSKI, Andrea,

186.

37 CHRISTINE DE Pizan : Le Chemin de longue étude, v. 5155-5159. Ed. TARNOWSKI, Andrea,
392.



472 Catherine König-Pralong

dauphin ou le roi régnant doit devenir sage ; le monarque laïque doit se

faire philosophe, plutôt que le philosophe roi. C'est un programme d'étude
pour les princes qui est ici énoncé, avec une supériorité de l'astrologie au
sommet de l'échelle de la spéculation.

1403 : Le Livre de la Mutacion de Fortune

La même année 1403 paraît le Livre de la Mutacion de Fortune, une consolation

à la Boèce, qui contient une division des sciences fortement inspirée
de Brunetto Latini. Avant de procéder à la classification définitoire des
savoirs (v. 7197 sq.), Christine commence par avouer son infériorité de
femme laïque par rapport à la subtilité du clerc (v. 7191). À nouveau se fait
jour l'admiration pour le modèle clérical, symptôme quant à lui d'un
clivage social effectif. Puis elle divise ainsi :

Philosophie

Theologie
Phisique
Mathématique
Astronomie

Théorique Musique
Geometrie
Arismetique

Politique
Rethorique

Pratique Dyalectique
Gramaire
Ethique
Yconomique

BJ- O
sr »

3 50 V-
5' e
5> «
n>. 2-
3 3
3" 2
rc 2
3 2
ft m

1

Comme chez Brunetto notamment,38 la philosophie se scinde en théorique
et pratique. La philosophie pratique comporte les trois arts du langage
(grammaire, dialectique, rhétorique), qui servent les trois sciences
pratiques - l'éthique, l'économique et avant tout la politique. La philosophie
théorique se divise en trois parties, la théologie, c'est-à-dire la connaissance

des choses incorporelles, la physique et les mathématiques. Les

quatre arts libéraux mathématiques sont de fait réunis en un unique
champ scientifique mathématique, dans lequel l'astronomie règne sur la
musique, la géométrie et l'arithmétique. La supériorité de l'astronomie
dans ce champ est signifiée encore par le fait qu'elle est cultivée par les
clercs (v. 7674 : « Qui aux soubtilz clercs est amie. »).

38 brunetto Latini : Tresor, I, ch. 2-4. Ed. Beltrami, Pietro G./Squillacioti, Paolo/
Torri, Plinio/VATTERONI, Sergio, 6-10.



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 473

Cependant, la science absolument reine, la « superceleste science » (v.
73°9~7310)> est la théologie. La supériorité de la théologie se manifeste
dans la dynamique ascendante qu'elle imprime à tous les autres savoirs en
les déterminant et les finalisant. La théologie réalise en effet un mouvement

d'assomption spéculative eu égard à toutes les sciences, même aux
sciences rangées parmi les sciences pratiques, comme la grammaire :

« Se tu les ars liberaulx quiers, / A Theologie en enquiers ; / La trouveras tu la
parfaite / Grammaire, dont l'ame est reffaitte, / C'est la ou sont les .III.
personnes / Divines [...]. »39

Dans l'orbe de la théologie, les sciences pratiques acquièrent une dimension

spéculative ; la grammaire de la prédication sert par exemple la
doctrine trinitaire et explique le nom que Dieu révèle à Moïse : « Je suis celui
qui suis » (v. 7339). Le même procédé est systématiquement appliqué à la

dialectique, à la rhétorique, à l'arithmétique, à la musique, à la géométrie,
à l'astronomie, à la physique et au droit, qui deviennent chacune « souveraine

» dans la mesure où elles sont assumées par la théologie. Le Livre de

la Mutacion de Fortune réalise donc une revalorisation paradoxale des
sciences considérées traditionnellement comme inférieures et réservées

aux laïcs : elles deviennent toutes « souveraines », mais en théologie. La

théologie équivaut dans le champ scientifique au souverain dans le champ
politique monarchique : elle assume toute scientificité, comme le roi
détient au principe le pouvoir absolu.

Dernier point remarquable : nulle trace de la « métaphysique » dans
cette division du savoir, ni par l'intitulé, ni par la définition d'un savoir des

causes ou des principes premiers.

1404 : Le Livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V

Le Livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V, qui date de l'an
1404, marque une rupture et un accomplissement. Christine y réalise le

programme de politique culturelle annoncé par bribes dès 1402. Elle milite
pour une appropriation laïque des savoirs spéculatifs. Cependant, le savoir
le plus noble est redéfini à nouveaux frais, comme métaphysique et non
pas premièrement comme astrologie ou théologie. On peut supposer que
Christine a eu accès au Commentaire de la Métaphysique de Thomas
d'Aquin durant cette année 1403-1404, au commentaire du premier livre en
particulier ; absent jusqu'alors, sa présence et son utilisation sont importantes

dans le Charles V puis dans l'Advision Cristine de 1405. Cet accès à la

Métaphysique aristotélicienne change considérablement la donne philosophique

et la vision de la philosophie de Christine.

39 CHRISTINE DE Pizan : Le Livre de la Mutacion de Fortune, v. 7323-7328. Ed. SOLENTE,

Suzanne. Paris : Picard 1959-1966, II, 108.



474 Catherine König-Pralong

Le Charles V allie le récit de l'histoire récente du royaume de France à

un véritable miroir des princes. L'œuvre est commandée par le duc de

Bourgogne Philippe le Hardi ; le roi défunt sert de modèle historique dans une
période de troubles politiques. Les faits d'arme de Charles V y sont beaucoup

moins valorisés que sa sagesse. La figure du roi Charles V transgresse
ouvertement l'interdit énoncé par Gilles de Rome, selon qui les laïcs ne
devraient pas perdre leur temps aux sciences de « clergié », trop subtiles

pour eux. Dans le premier livre du Charles V, Christine présente en effet le
roi écoutant les théologiens et convoquant les meilleurs philosophes pour
l'enseigner, comme dans le passé les empereurs romains Hadrien et Trajan

:

« [...] pour l'aournement de sa conscience, maistres en théologie et divinité
de touz ordrez d'Eglise lui plot souvent ouir en ses collacions, leurs sermons
escouter, avoir entour soy, lesquelz il moult honnouroit [...]. Item, et selon la
manière des nobles anciens empereurs, pour le fondement de vertu en soy
enraciner, fist en tous pais querre et cerchier et appeler à soy clers solemnelz,
philosophes fondez en sciences mathématiques et spéculatives. »4°

On pourrait certes objecter que le mécénat scientifique est une constante
sociale dans les cours princières de la fin du Moyen Âge. Cependant, le
troisième livre du Charles V est tout entier consacré à la sagesse. Charles porte
une double couronne : savant parmi les philosophes et grand astrologue.
La philosophie première détrône l'astrologie dans cette œuvre, ou
l'englobe plutôt comme son cadre spéculatif. Dans l'ordre des sciences, la «

sapience » vient en premier et il s'agit bien de la philosophie première
aristotélicienne, puisqu'elle est définie comme connaissance des causes
premières et des premiers principes.42 Après avoir énuméré les vertus intellectuelles

de l'Éthique à Nicomaque VI et placé à leur sommet la sagesse,
Christine s'ingénie à donner plusieurs définitions de la sagesse, avec la
Métaphysique :

« [...] et, à ce propos dirons ce que Aristote en sa Methaphisique et autre part
desclaire sus ceste matière. Elle est dicte théologie ou science divine en tant
qu'elle considéré les essences ou substances séparées ou les divines choses.
Elle [est] ditte Metaphisique, c'est-à-dire oultre nature, de metha en grec, qui
vault autant à dire comme oultre, et phisis, qui veult dire nature, en tant que
elle considéré ens et les choses, qui ensuivent à lui. Elle [est] dicte premiere
philosophie en tant que elle considéré les premieres causes des choses.
Autressi elle est ditte sapience, et est son propre nom en tant que elle est très
generale et fait son possesseur cognoistre toutes choses. »43

40 Christine DE Pizan : Charles V, I, ch. 15. Ed. Solente, Suzanne, I, 40-41.
41 Christine de Pizan : Charles V, III, ch. 1. Ed. Solente, Suzanne, II, 9.
42 Christine de Pizan : Charles V, III, ch. 2. Ed. Solente, Suzanne, II, 10.

43 Christine de Pizan : Charles V, I, ch. 3. Ed. Solente, Suzanne, II, 13-14.



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 475

Par rapport au Chemin et à la Mutacion, la requalification spéculative de la

sagesse est claire. L'identification opérée par Gilles de Rome de la sagesse
du roi à la sagesse pratique (ou prudence) est abolie. La sagesse du roi
idéal est connaissance théorique des causes de toutes choses ; à cette
connaissance est immédiatement subordonnée l'astrologie, dans le chapitre
suivant.

11 est vrai que Christine détaille ensuite les vertus intellectuelles du roi
Charles V en affichant d'abord sa prudence ou sagesse pratique. Charles
remplit le cahier des charges énoncé dans le De regimine. Le roi est parfait
par les vertus morales. Dans l'ordre technique, il est un excellent «

artiste », possédant les sciences libérales et sachant planifier de grands chantiers

urbanistiques, en bon « architecte ». Christine énumère les demeures
qu'il a faites rénover ou construire. Son architectonique ne se résume pas à

l'urbanisme : Charles V apparaît successivement en concepteur de la
bibliothèque royale du Louvre, en commanditaire de nombreuses traductions
en langue vulgaire et en protecteur acharné de l'Université de Paris. Il
admirait les clercs et fréquentait les universitaires.44 Suivent une série de
dits - sages jugements et conseils - proférés par le roi en diverses
occasions, avant que Christine ne s'en retourne « à parler encore de l'entendement

et des sciences » (ch. 63).
Le modèle monarchique exposé dans la Mutacion au sujet de la

« théologie » est dès lors appliqué à la métaphysique ou sagesse du roi.
Connaissant les causes premières et donc la fin dernière, le roi diffuse son
ordre dans le royaume comme Dieu ordonne les substances mondaines. Le

motif du rayonnement vient du De regimine de Gilles de Rome. Dans ces

chapitres 63 à 67 du troisième livre, Christine jongle en effet avec le De

regimine et la Métaphysique, réalisant un montage original. Le roi est
désireux de connaître toutes choses et pour légitimer ce désir, Christine cite
la première phrase de la Métaphysique : « Tous hommes par nature savoir
desirent ».45 Pour rendre compte de l'ineffectivité de la réalisation de ce
désir, elle énumère les obstacles épistémologiques du Commentaire de

Thomas, des nécessités de la vie à la paresse en passant par les handicaps
divers. Plusieurs pages du commentaire thomasien apparaissent en

filigrane, lorsqu'il s'agit d'affirmer la priorité de la vue sur les autres sens, de
décrire la faculté du sage à enseigner, et de raconter comment la
philosophie naquit de l'étonnement des sages et des poètes antiques devant les

phénomènes inexpliqués.
Le point capital me paraît cependant être la reprise de la défense de la

théorie qu'Aristote place au début de sa Métaphysique, l'affirmation d'un
savoir auto-finalisé, sans destination extérieure :

44 CHRISTINE de Pizan : Charles V, I, ch. 13. Ed. Solente, Suzanne, II, 46-47.
45 CHRISTINE DE Pizan : Charles V, III, ch. 63. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 162. La citation

est réitérée au ch. 67, 171.



476 Catherine König-Pralong

« [...] doncques ceulz qui philosophent quierent ignorance fuir, par consequent

enquirent science pour le bien de elle-meismes. »46

Premièrement, le schème augustinien qui ordonne l'usage du monde et des
sciences à la jouissance dans l'au-delà paraît aboli. Une science humaine se

présente comme savoir auto-finalisé ; la métaphysique vaut en dehors de

toute utilité, pour elle-même et sans ordonnancement eschatologique au
salut. Deuxièmement, cette science revient au laïc, au sage roi, qui sait
s'entourer pour pouvoir vaquer à l'étude.47 Sécularisation et laïcisation
donc. Mais le tableau ne doit pas enthousiasmer un lecteur moderne. La
sélection anthropologique est drastique, dans le sillage des lectures scolas-

tiques du début de la MétaphysiqueA8 Christine reproduit finalement une
forme d'élitisme clérical dans le champ laïque, en une très restrictive
reformulation de la première phrase de la Métaphysique. Par la vertu d'une
extrême sélection anthropologique aristocratique, « Tous les hommes
désirent par nature savoir » se mue en l'affirmation que la métaphysique est
« la moins humaine des sciences », bien qu'elle soit possible à quelques
hommes d'élection :

« [...] par quoy, si qu'il appert que proprement elle ne soit humaine [...].
Toutefois d'icelle science, qui est tant enquise tant seulement pour soy,
homme ne peut user [...] comme à ce vouloir tous hommes ne soient pas
habilles, n'aussi et supposé que touz bien le voulsissent, toutefois n'y pour-
roient atteindre. [...] il s'ensuit que de toutes elle est la moins humaine. Affin
que entendu soit au cler de ceste grant difficulté que Aristote met à concep-
voir philosophie, si est à entendre qu'il veult dire de la partie de la
philosophie en laquelle toutes les autres sciences sont comprises, qui apertient à la
divinité, et veut dire plainement de methaphisique, qui est interprétée oultre
nature ; et toutefois reprent-il l'erreur d'un pouete ancien, nommé Simoni-
des, cy-devant dit, lequel disoit que seulement apertient à Dieu, non pas aux
hommes, sçavoir ceste science. »49

La métaphysique est donc possible mais, souveraine des sciences, elle
revient à ceux qui occupent de fait des places souveraines : aux théologiens
et aux hauts clercs universitaires dans l'univers clérical, au parfait roi sage
dans l'espace de la société laïque.

1405 : Le Livre de l'Advision Cristine

Le dernier texte que je considérerai, l'Advision Cristine, est une épopée en

prose et en vers, qui adopte le plan de la Comédie dantesque comme struc-

46 CHRISTINE DE PizAN : Charles V, III, ch. 67. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 170.
47 CHRISTINE DE PIZAN : Charles V, III, ch. 63. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 161.

48 Et à la différence de la lecture dantesque par exemple. À ce sujet : KÖNIG-PRALONG,
Catherine : Le bon usage des savoirs. Philosophie, scolastique et politique culturelle. Paris:
Vrin 2011, 29-127 et 283-290.

49 Christine DE Pizan : Charles V, III, ch. 67. Ed. SOLENTE, Suzanne, II, 173-174.



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 477

ture, mais qui est fortement politisée. Comme l'a montré Rosalind Brown-
Grant^0 il s'agit aussi d'un miroir des princes, mais d'un miroir où Christine

elle-même s'érige en modèle. Dans l'ensemble, le féminisme de Christine

y apparaît d'ailleurs plus explicitement que dans le Charles V. Christine

combat la misogynie des clercs et des hommes en général qui veulent
refuser l'étude à une femme.51 Plus que toute autre, l'œuvre est truffée de
références et citations philosophiques. À nouveaux, plusieurs pages sont
calquées du Commentaire de Thomas à la Métaphysique, en particulier
l'élucidation des conceptions des physiologues (nos « présocratiques »),

qui n'ont reconnu l'existence que des causes matérielles.
Au début du texte, l'attraction du modèle universitaire est à nouveau

explicite : l'Université fait de Paris une nouvelle Athènes. Le motif est un
topos du temps ; il appartient au récit de la translatio studii de Grèce à

Paris en passant par Rome. Plusieurs œuvres d'Aristote sont ensuite utilisées

- la Métaphysique, le traité De l'âme, les Analytiques postérieurs et les

Politiques -, mais les deux sources philosophiques majeures de YAdvision
sont la Consolation de Boèce et Augustin. Le constat n'est pas premièrement

quantitatif. Il apparaît plutôt que YAdvision théologise, cléricalise à

nouveau, ce qui avait été sécularisé dans le Charles V. Les métaphores ne
sont parfois pas anodines, surtout lorsqu'elles sont filées. Or, dans la
troisième partie du traité, Christine parle de la sacristaine de Philosophie, qui
est abbesse et supérieure de ce couvent.52 Dans le chapitre suivant, elle se

met à genoux devant la sagesse philosophique et, détournant le verset
biblique où Jean-Baptiste s'agenouille devant le Christ (Jean, 1.27), elle
s'adresse ainsi à Philosophie :

« [...] moy, femme ignorant non digne de descoudre les lasceures de ta chauce-
mente [...]. »53

La sagesse philosophique est définie comme souverain désir, mais aussi
souverain plaisir (« délit »), comme félicité suprême. Le personnage principal

du récit n'est plus le roi, mais Christine elle-même, qui comble son désir

peu à peu - désir, peine et plaisir de connaître scandant toute l'œuvre.
Comme souvent chez Christine, la thèse est énoncée à l'approche de la fin
du texte. Ici, elle signifie une re-théologisation, dans la mesure où la
métaphysique est assimilée à la théologie. Le souverain bien est Dieu et l'homme

5° BROWN-GRANT, Rosalind : Christine de Pizan and the Moral Defence of Women.
Cambridge : Cambridge University Press 1999, 89 sq. Liliane DULAC a par ailleurs montré que
Christine aimait à se décrire et à se présenter comme une femme de science (Christine de

Pizan, femme de science, femme de lettres, in: DOR/HENNEAU [éds] : Christine de Pizan, 5—19).

51 Christine combat explicitement la misogynie et les critiques qui lui furent adressées,
elle qui, femme, s'est livrée à l'étude : Advision, part. II, ch. 22. Ed. RENO, Christine/DULAC,
Liliane, 88-89 ; ainsi que part. III, ch. 9. Ed. RENO, Christine/DULAC, Liliane, 109.

52 CHRISTINE DE Pizan -.Advision, part. III, ch. 1. Ed. RENO, Christine/DULAC, Liliane, 92.
53 CHRISTINE DE Pizan -.Advision, part. III, ch. 2. Ed. RENO, Christine/DULAC, Liliane, 94.



478 Catherine König-Pralong

heureux est l'homme divinisé, mais divinisé en théologie.54 Dans le cours
de la lecture de la Consolation de Boèce, la morale augustinienne revient
en force:

« La vie temporelle comparée a la vie eternelle est plus mort que vie [...]. »55

Christine cite la Trinité d'Augustin et conclut que la vraie félicité consiste
en la vision de la trinité.56 Le modèle de la vision béatifique détrône de fait
l'affirmation du savoir métaphysique autarcique et auto-finalisé du Charles
V. La philosophie se montre à Christine en « fourme de Sainte Theologie

».57 L'assomption théologique de toutes les sciences, telle qu'elle avait
été présentée dans la Mutacion, est opérée à nouveau : vraies physique,
éthique, logique et politique sont réalisées dans le champ de la théologie,
en étant appliquées à la théologie.

DU THÉOLOGIQUE AU SOCIAL, EN PASSANT PAR LA PHILOSOPHIE

Qu'est-ce à dire Faut-il voir dans cette théologie de l'Advision l'écho
amplifié de la fascination de Christine pour le modèle clérical, jouant en
retour contre l'entreprise de laïcisation des savoirs philosophiques du Charles

V Faut-il lire ces quatre œuvres des années 1402-1405 comme une
progression dans la voie de la laïcisation du savoir, du Chemin de longue étude
au Charles V, puis comme un revirement théologique Faut-il expliquer
cet éventuel changement de trajectoire intellectuelle par l'influence d'une
lecture récente d'Augustin Un fait est notoire : l'Advision, tout en assimilant

la sagesse à la théologie et le bonheur à la vision béatifique, est une
œuvre ouvertement féministe, comme l'est le Livre de la Cité des Dames
achevé en avril de la même année 1405.

En conclusion, j'avance donc une piste d'interprétation qui mériterait
d'être testée plus avant. Caroline Walker Bynum a étudié les détournements

de la religion, de ses motifs et de ses pratiques cultuelles, par les
femmes que les élites cléricales et temporelles abaissaient en les tenant
éloignées des sacrements et du pouvoir.58 En racontant et vivant des unions
érotiques avec le Christ, ces femmes, souvent des nonnes, accédaient au
divin par un biais alternatif, alors que les accès institutionnalisés étaient
restreints pour elles, notamment le sacrement de la communion qui leur
était dispensé au compte-gouttes.

54 CHRISTINE DE Pizan -.Advision, part. III, ch. 26. Ed. RENO, Christine/DULAC, Liliane, 138.

55 Ibid.
56 CHRISTINE DE Pizan -.Advision, part. III, ch. 26. Ed. RENO, Christine/DULAC, Liliane, 140.
57 CHRISTINE DE Pizan -.Advision, part. III, ch. 27. Ed. RENO, Christine/DULAC, Liliane, 140.
5® BYNUM, Caroline Walker : Fragmentierung und Erlösung. Geschlecht und Körper im

Glauben des Mittelalters. Gender Studies. Frankfurt : Suhrkamp 1996 [Fragmentation and
Redemption. Zone Books: Cambridge Mass. 1991], en particulier 109-147.



Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan 479

Je ne prétends pas extrapoler ce modèle explicatif au cas de la poétesse
Christine de Pizan, mais reconnaître la force de cette approche, qui prend
en compte la situation socioculturelle des acteurs intellectuels. Christine
de Pizan se tient sur plusieurs seuils. Elle est une figure exceptionnelle de
la culture médiévale. Femme, elle rédige des miroirs des princes, qui plus
est en des temps politiquement agités. Comme elle le dit elle-même dans
le prologue de la Mutacion, elle s'est faite « homme » après la mort de son
mari, pour éduquer sa famille, travailler à écrire et gagner de l'argent. Son
désir de savoir a alors grandi, avec la connaissance. Son existence et ses

compétences scientifiques l'affilient à la très haute élite de la culture
laïque, ce qui la rend consciente de sa grande infériorité scientifique par
rapport aux clercs universitaires. Quoi qu'il en soit, pour Christine le pouvoir

est dans le savoir. Le pouvoir du roi Charles V, mais le sien propre
aussi. Le pouvoir de régner sur les choses temporelles lui est d'ailleurs
refusé ; outre son sexe, ses infortunes financières ne peuvent qu'augmenter
l'exclusion de Christine des biens de richesse, de chevalerie et de noblesse,
qui figurent comme les concurrentes de sagesse dans ses œuvres.

La sagesse auto-finalisée dans une première définition aristotélicienne,
réalisée et parfaite dans l'au-delà dans une seconde conception plus augus-
tinienne, présente de fait une oasis idéale. La sagesse, la spéculation
métaphysique ou, alternativement, la vision béatifique, signifie l'accomplissement

du désir humain de connaître. Mais la seconde version - théologique
et ultra-mondaine - lève les obstacles sociaux. Du Charles V à l'Advision,
on passe d'une conception politique du savoir comme pouvoir symbolique
du sage roi Charles V à la promesse de l'abolition future des distinctions et
des interdits sociaux. La condition pour que soit comblé le désir de
connaissance de Christine, infini et inextinguible en l'état actuel, est celle d'un
au-delà où les distinctions sociales et sexuelles ne conditionnent pas l'accès
à la vision. Cependant, dans le contexte de son œuvre, dans la proximité
du Livre de la Cité des dames et dans le monde intellectuel et social qui fut
le sien, l'aspiration de Christine à la vision béatifique pourrait revêtir
derechef un caractère sociopolitique. Un au-delà pourrait signifier aussi un
autre modèle de société ; l'allégorie pourrait insinuer le projet d'une cité
bienheureuse où les laïcs et les femmes en général ont droit au savoir. Rien
n'interdit de lire une allégorie au sens allégorique.


	Métaphysique, théologie et politique culturelle chez Christine de Pizan

