
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: (2)

Artikel: Gratiosum lumen rationis : appunto a proposito di un sintagma
dantesco

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Gratiosum lumen rationis.
Appunto a proposito di un sintagma dantesco

1. Il sintagma "gratiosum lumen rationis", se non erro forgiato da Dante e

posto nel libro primo del De vulgari eloquentia,' mi pare riassuma un
aspetto dawero fondamentale délia sua filosofia. Abbiamo présente il con-
testo nel quale Dante si serve di questo magnifico sintagma: si tratta del
capitolo délia sua opera dove egli si sforza di spiegare gli epiteti cardinale,
aulicum e curiale, del volgare illustre.2 Riguardo a l'espressione curiale, in
un primo momento, Dante spiega il signifïcato di questo aggettivo preci-
sando:

"Et etiam merito curiale dicendum, quia curialitas nil aliud est quam librata
régula eorum que peragenda sunt."3

È chiaro che questa descrizione délia curialitas corne regola moderata
dell'azione umana rinvia al capitolo xvi, dove si trattava ampiamente délia
misura.4 Tuttavia Dante introduce una obiezione. Come parlare in Italia di
una corte (curia)?

1 Citiamo questo trattato in base alla recente edizione di Mirko TAVONI, in : Dante
Alighieri Opera. Edizione diretta da Marco SANTAGATA, vol. 1. Milano: A. Mondadori 2011

(1125-1547), e lo indichiamo con la sigla DVE. Si veda anche la lunga introduzione di I.
ROSIER-Catach, in : De l'éloquence en langue vulgaire. Introduction et appareil critique par
Irène ROSIER-Catach, traduction française par Anne GRONDEUX, Ruedi IMBACH et Irène
ROSIER-CATACH. Paris : Fayard 2011, 9-64. Ringrazio vivamente Adriano Oliva, per la revisio-
ne délia lingua italiana di questo studio.

2 Nel capitolo XVII, Dante ha spiegato l'epiteto illustre. Nel capitolo XVIII, spiega cid che
si deve intendere per cardinale (§ 1, TAVONI: 1344-1346) : « Nam sicut totum hostium car-
dinem sequitur ut, quo cardo vertitur, versetur et ipsum, seu introrsum seu extrorsum
flectatur, sic et universus municipalium grex vulgarium vertitur et revertitur, movetur et
pausat secundum quod istud, quod quidem vere paterfamilias esse videtur. » Per il termine
aulicum cf. § 2-3, TAVONI: 1346-1348.

3 DVE I, xviii, 4, Tavoni 1350.
4 Riguardo a questo capitolo e al suo signifïcato cf. R. IMBACH/I. ROSIER-CATACH : De l'un

au multiple, du multiple à l'un. Une clef d'interprétation pour le 'De vulgari eloquentia', in :

Mélanges de l'Ecole française de Rome. Tome 117, 2, Moyen âge. Rome : Ecole française de
Rome 2005, 509-529, e il commento di questo passo in : Dante ALIGHIERI: Über die
Beredsamkeit in der Volkssprache, übersetzt von Francis CHENEVAL, mit einer Einleitung von Ruedi

IMBACH und Irène ROSIER-CATACH und einem Kommentar von Ruedi IMBACH und Tiziana
Suarez-Nani Dante Alighieri. Philosophische Werke 3). Hamburg: Meiner 2007, 142-150.
La definizione della curialitas ricorda la definizione della legge secondo Tommaso d'Aquino
(Summa theologiae I-II, q. 90, art. 1 : « Lex quaedam régula est et mensura actuum, secundum

quam inducitur aliquis ad agendum, vel ab agendo retrahitur »). Sul signifïcato dei

quattro epiteti cf. TAVONI: 1350-1352.



Gratiosum lumen rationis. Appunto a proposito di un sintagma dantesco 377

"Sed dicere quod excellentissima Ytalorum curia sit libratum, videtur nuga-
tio, cum curia careamus."5

La risposta a questa obiezione è molto interessante, poiché è in questo
contesto che Dante introduce il sintagma che ci intéressa:

"Ad quod facile respondetur. Nam licet curia, secundum quod unita accipitur,
ut curia regis Alamannie, in Ytalia non sit, membra tarnen eius non desunt; et
sicut membra illius uno Principe uniuntur, sic membra huius gratioso lumine
rationis unita sunt."6

All'esistenza fattuale e reale d'una corte italiana sotto la direzione di un re
o di un principe, Dante oppone l'unione dei membri che formano l'ltalia,
in forza della "graziosa luce della ragione", che potremmo anche tradurre,
la generosa, l'amabile, la benefica luce della ragione o la ragione dispensatrice

della grazia. In nessun caso, perô, si puo tradurre "grazia di Dio"7.

Non ignoro certo che l'interpretazione di questo passo ha dato luogo a

diverse discussioni.8 Non è tuttavia l'esegesi esatta di questo importante
passo che oggi mi intéressa; tengo soltanto a precisare che, su questo pun-
to, mi pare che si debba dare ragione ad Alessandro Passerin d'Entrèves
che, respingendo la posizione di Arrigo Solmi, osserva che la "concezione
di una régula eorum que peragenda sunt ha un rapporto diretto con l'idea
del gratiosum lumen rationis"9. Questo autore intende quindi il passo nel

5 DVE I, xviii, 5, TAVONI: 1352.
6 DVE I, xviii, 5, TAVONI: 1352-1354. Tavoni traduce: "sono unite dal divino lume della

ragione".
7 Cosi P.V. MENGALDO nella sua edizione : Padova 1968. Non è senza interesse dare uno

sguardo all'uso semantico dell'aggettivo gratiosus nel linguaggio di Tommaso d'Aquino. Piii
volte parla della gratiositas della predicazione (Contra impugnantes, c. 7, § 3, Leonina, XLI,
A 108a) o del linguaggio (Summa theo/ogiae II-II, q. 177, art. 1, s.c. : « gratiositas sermonis »).
Il termine puö essere sinonimo di virtuoso : Sent. Politic. II, c. 8, Leonina, XLVIII, p. Ai5oa :

« sed homines gratiosi, qui alios excellunt in operibus virtutum » ; Sent. Ethic. IV, 16,

Leonina, XLVII 258b : « homo gratiosus, id est virtuosus ». II commento del Salmo 44, 3
(« speciosus forma prae filiis hominum diffusa est gratia in labiis tuis propterea benedixit te
Deus in aeternum ») è particolarmente istruttivo. Tommaso interpréta il testo del Salmo
come riferito all'umanità di Cristo e propone una lunga spiegazione del termine gratiosus :

« Nota quod duo sensus vigent in homine principaliter, scilicet visus et auditus ; unde per
haec duo aliquis gratiosus apparet ; per pulchritudinem visui, per gratiosum verbum
auditui. » A proposito del linguaggio grazioso di Cristo, Tommaso dice : « Tripliciter propter
ea quae aliquis dicit, reputatur verbum eius gratiosum : quando scilicet dicit ea quae placent
et sunt utilia <...> Item aliquis habet gratiosum verbum propter ordinatum modum
proferendi, et ferventem. <„.> Item aliquis dicitur habere gratiosum verbum propter efficaciam
ad persuadendum » (Super Psalmo 44, n. 2, ed. Vivès. Paris 1876, 503b-504b).

8 Cf. il magnifico e sintetico commento di TAVONI: 1352-1355. Cf. A. SOLMI: II pensiero
politico di Dante. Studi storici. Firenze: Soc. La Voce 1922; F. ERCOLE: II pensiero politico di
Dante, 2 vol. Milano: Alpes casa éditrice 1927-1928; G. VlNAY: Crisi tra Monorchia e Comme-
dia? Il 'Gratiosum lumen rationis' (Vulg. Eloq. I, 18, 5), in: Giornale storico della letteratura
italiana CXXXIII (1956) 149-155.

9 Gratiosum lumen rationis, in: Dante politico et altri saggi. Torino: Einaudi 1955, 97-113,
citazione 105.



37« Ruedi Imbach

senso che ciô che puö fare l'unità dell'Italia è la ragione in quanto regola di
condotta: "gli italiani devon soltanto assumere a loro guida il gratiosum
lumen rationis". Se quest'analisi è legittima o per lo meno accettabile - e la

semplice lettera del testo la suggerisce - è corretto fare un passo in più e,
isolando il sintagma dal contesto preciso del trattato sulla lingua volgare,
considerare l'espressione gratiosum lumen rationis come una formula che,
in maniera molto elegante, riassume una idea fondamentale del pensiero
di Dante, che ci rivela la sua maniera di valutare e di apprezzare il ruolo e

la funzione délia ragione. E perciô possiamo immediatamente e senza esi-
tazioni stabilire un legame tra questo sintagma e un passo programmatico
del Convivio:

"E in questo sguardo solamente l'umana perfezione s'acquista, cioè la perfe-
zione de la ragione, de la quale, si come di principalissima parte, tutta la
nostra essenza depende."10

E ancora più esplicito è un secondo passo del Convivio:

"E quella anima che tutte queste potenze comprende, e perfettissima di tutte
l'altre, è l'anima umana, la quale con la nobilitade de la potenza ultima, cioè
ragione, participa de la divina natura a guisa di sempiterna intelligenzia: perô
che l'anima è tanto in quella sovrana potenza nobilitata e dinudata da materia,

che la divina luce, come in angelo, raggia in quella: e perô è l'uomo divi-
no animale da li filosofi chiamato."11

Non è necessario ricordare che i termini ratio e ragione in Dante e nella
tradizione scolastica possiedono una moltitudine di significati. Si possono
tuttavia riassumere i due principali, citando un breve testo di Tommaso
d'Aquino, che mette in evidenza la potenza cognitiva da un lato e l'argo-
mentazione e il concetto dall'altro:

"Sciendum autem est quod ratio sumitur dupliciter: quandoque enim ratio
dicitur id quod est in ratiocinante, scilicet ipse actus rationis, vel potentia
quae est ratio; quandoque autem ratio est nomen intentionis, sive secundum
quod significat definitionem rei, prout ratio est definitio, sive prout ratio
dicitur argumentation"2

Non si puô tuttavia pronunciare il nostro sintagma senza pensare al mira-
bile passo del quinto canto dell7n/erno, dove Francesca s'indirizza a Dante

10 Conv. Ill, xv,4, 473. Citiamo il testo del Convivio dell'edizione di C. VASOLI e D. DE

ROBERTIS Opere Minori I/2). Milano: Ricciardi 1988. Cf. anche DANTE ALIGHIERI: Das
Gastmahl, I-1V, 4 vol., sotto la direzione di R. IMBACH. Hamburg: Meiner 1996-2004 (con un am-
pio commento).

11 Conv. III, ii, 14, 309-310. Si veda il commento di VASOLI e di CHENEVAL: Das Gastmahl,
vol. 3,155-157.

12 I Sent., d. 33, q. 1, art. 1 ad 1.



Gratiosum lumen rationis. Appunto a proposito di un sintagma dantesco 379

dicendo: "0 animal grazïoso e benigno'V3 Per cogliere il senso in cui Dante
usi questo aggettivo, possiamo riferirci a un passo del Convivio:

"Necessaria è, poi che noi non potemo perfetta vita avere sanza amici, si

come nell'ottavo dell'Etica vuole Aristotile; e la maggiore parte de l'amistadi
si paiono seminare in questa etade prima, perô che in essa comincia l'uomo
ad essere grazioso, o vero lo contrario: la quale grazia s'acquista per soavi
reggimenti, che sono dolce e cortesemente parlare, dolce e cortesemente ser-
vire e operare."14

Per quanto riguarda il lumen rationis, si tratta, certo, d'un termine tecnico
che, in poche parole possiamo definire, con Tommaso, come ciô per cui
noi discerniamo il bene dal male15 oppure ciö per cui conosciamo i principi:
« per quod principia cognoscimus, ex quibus oritur scientiae certitudo ».l6

»3 Inf. V, 88. E cosi che Francesca da Rimini si rivolge a Dante. L'aggettivo grazioso/
grazioso si incontra ancora quattro volte nella Commedia: Purg. VIII, 45; XIII, 91; XXVI, 138; Par.

Ill, 41.
»4 Conv. IV, xxv, 1, 831-832. Mi sembra chiaro che l'aggettivo gratiosus indica una qualité

0 una qualifica di una cosa. Nel caso présente di « gratiosum lumen », il termine esprime
una qualité della luce. Non c'è motivo di vedervi un rapporto diretto con la grazia divina ; è

innegabile che, per Dante, la luce della ragione sia un dono di Dio. Tuttavia, Dante vuole
precisare que questa luce, in quanto tale e in quanto è dono di Dio, è benefica ed è essa che
diffonde una certa grazia.

*5 Summa theologiae I-II, q. 91, art. 2: in questo passo, Tommaso spiega che la ragione
umana partecipa alia legge eterna. Questa partecipazione, che è identica alla legge eterna, è

precisamente il lume naturale : « inter cetera autem, rationalis creatura excellentiori quo-
dam modo modo divinae providentiae subiacet, inquantum et ipsa fit providentiae particeps,
sibi ipsi et aliis providens. Et talis participatio legis aeternae in rationali creatura lex naturalis

dicitur. < ...> quasi lumen rationis naturalis, quo discernimus quid sit bonum et
malum. » Si veda anche: Super Sent. II, d. 42, q. 1, art. 4 ad 3: « lex enim interior est ipsum
lumen rationis, quo agenda discernimus: et quidquid in humanis actibus huic lumini est
consomma, totum est rectum. » (ed. Mandonnet, »062) ; Summa theologiae I-II, q. 19, art 4:
« Unde in Psalmo IV, dicitur, multi dicunt, quis ostendit nobis bona? Signatum est super nos
lumen vultus tui, Domine, quasi diceret, lumen rationis quod in nobis est, intantum potest
nobis ostendere bona, et nostram voluntatem reguläre, inquantum est lumen vultus tui,
idest a vultu tuo derivatum. »; De regno I, c. 1 (Leonina, XLII, 449b): « Est autem unicuique
hominum naturaliter insitum rationis lumen, quo in suis actibus dirigatur ad finem. »; Super
1 Cor., c. 11, lect. 2: « Sicut enim in corpore pulchritudo dicitur ex débita proportione mem-
brorum in convenienti claritate vel colore, ita in actibus humanis dicitur pulchritudo ex
débita proportione verborum vel factorum, in quibus lumen rationis resplendet. » (ed. Ma-
rietti, n. 592). Questo lume della ragione è in relazione alla sinderesi (Cf. De veritate, q. 16,

art. 3, arg. r, Leonina XXII, 2, 509b) ed è per esso che l'uomo somiglia a Dio: « lumen rationis
naturalis, in qua est imago Dei » (Super Rom., c. 2, lect. 3, ed. Marietti, n. 216).

»6 De veritate, q. 11, art. 1 ad 17: « Ad decimumseptimum dicendum, quod certitudinem
scientiae, ut dictum est, habet aliquis a solo Deo, qui nobis lumen rationis indidit per quod
principia cognoscimus ex quibus oritur scientiae certitudo ; et tarnen scientia ab homine
etiam causatur in nobis quodammodo, ut dictum est» (Leonina, XXII, 2, 354a). Cf. De veritate,

q. 11, art. 2, resp.: « Dicendum, quod absque dubio aliquis potest per lumen rationis sibi
inditum, absque exterioris doctrinae adminiculo devenire in cognitionem ignotorum mul-
torum, sicut patet in omni eo qui per inventionem scientiam acquirit ; et sic quodammodo
aliquis est sibi ipsi causa sciendi, non tarnen propter hoc proprie potest dici sui ipsius ma-
gister vel seipsum docere. Duos enim modos principiorum agentium in rebus naturalibus



380 Ruedi Imbach

Possiamo concludere dunque che quando Dante evoca la graziosa luce
délia ragione, intende l'attività e l'irradiamento di quella parte dell'anima
umana che, secondo le sue Stesse parole, "partecipa délia natura divina",
che rischiara ad un tempo l'agire e il pensiero dell'uomo, che illumina le

cose umane.

2. Ma come si potrebbe descrivere in modo più concreto questo genere di
illuminazione che émana dalla ragione? Bisogna distinguere alcuni aspetti
differenti e diverse dimensioni. Un primo aspetto che vorrei sottolineare
concerne i principi filosofici che costituiscono proprio la luce délia ragione.

Bisogna precisare che nel linguaggio filosofico di Dante principio o

principium possiede principalmente quattro significatif7 Se, come per
esempio nel lungo discorso di Beatrice all'inizio del Paradiso,'8 questo
termine désigna Dio, in altri passi indica "li principii de le cose naturali"19 o,
semplicemente, l'origine20. Ma Dante conosce evidentemente il significato
di proposizione prima e fondamentale, corne lo attesta il seguente passag-
gio tratto dalla Monorchia:

"Verum, quia omnis Veritas que non est principium ex veritate alicuius principii

fit manifesta, necesse est in qualibet inquisitione habere notitiam de

principio, in quod analetice recurratur pro certitudine omnium propositio-
num que inferius assummuntur." 21

Questo passo, che ci mostra un aspetto del Dante scolastico, riassume una
dottrina aristotelica,22 secondo cui ogni conoscenza scientifica riposa su
proposizioni prime ed evidenti:

"Si igitur, scire est, ut posuimus, necesse est demonstrativam scientiam ex
veris et primis inmediatis et notioribus et prioribus et causis conclusionis; sic
enim erunt et principia propria ei quod demonstratur."23

invenimus, ut patet ex Philosopho in VII Metaphysicae » (Leonina, XXII, 2, 355a). Si veda
anche PASSERIN d'EntrÈVES: « l'idea che Dante sembra avere in mente quando fa riferimento
al lumen rationis è sostanzialmente affine a quelle di san Tommaso » (« Gratiosum lumen
rationis », 106).

rj A tal proposito si veda l'articolo 'principio', di A. MAIERÛ, nell'Enciclopedia Dantesca,
vol. IV, 6738-6778.

18 Par. 1,109-114.
29 Conv. II, xiii,i7, 231. Dante parla qui délia fisica: « Si come ne la Scienza naturale è

subietto lo corpo mobile, lo quale corpo mobile ha in sé ragione di continuitade, e questa ha
in sé ragione di numéro infinito ; e la sua considerazione principalissima è considerare li
principii de le cose naturali, li quali sone tre. »

20 Cf. MAIERÛ, 676a-b.
21 Mon. 1, ii, 4, 137. Citiamo dall'edizione di P.C. RICCI (Verona) 1965.
22 A proposito del rapporto tra Dante e Aristotele si veda MiNIO-PALUELLO, L.: Luoghi

cruciali in Dante. Spoleto: Centro italiano di studi sull'alto medioevo 1993; SASSO, G.: Dante,
l'Imperatore et Aristotele Nuovi studi storici 62). Roma: 1st. Palazzo Borromini 2002.

23 Analytica posteriora I, 2; 71b (versio Guillelmi de Moerbeke).



Gratiosum lumen rationis. Appunto a proposito di un sintagma dantesco 381

Come sappiamo, i tre libri della Monorchia sono costruiti secondo queste
regole argomentative di Aristotele, poiché all'inizio di ciascuna delle parti
Dante stabilisée, per cominciare, il principio sul quale riposerà l'insieme
delle prove che dovranno rispondere all'interrogazione.24 A titolo di esem-
pio, si puo ricordare l'inizio dell'argomentazione del libro terzo:

"Ad presentem questionem discutiendam, sicut in superioribus est peractum,
aliquod principium est assummendum in virtute cuius aperiende veritatis
argumenta formentur; nam sine prefixo principio etiam vera dicendo laborare
quid prodest, cum principium solum assummendorum mediorum sit radix?"25

Il ricorso ai principi non si impone soltanto per il procedimento argomen-
tativo sotto forma di prova, ma, come insegna Aristotele, l'accettazione di
alcuni principii, e in particolare del principio di non contraddizione, è una
condizione indispensabile per ogni discussione. Un passo interessante del
quarto trattato del Convivio critica alcuni interlocutori che non rispettano
questa base di discussione. Come Aristotele, Dante pensa che non valga la

pena discutere con essi:

"E di costoro dice lo Filosofo che non è da curare né d'avere con essi faccen-
da, dicendo nel primo della Fisica che «contra quelli che niega Ii principii
disputare non si conviene». E di questi cotali sono molti idioti che non sape-
rebbero l'a. b. c. e vorrebbero disputare in geometria, in astrologia e in fisi-

»26
ca.

Nella Questio evocherà parimenti il medesimo passo del primo libro della
Fisica.27 E istruttivo ricordare in questo contesto, che Dante a volte oppone
i principii della fede cristiana a quelli della filosofia. Possiamo, ad esempio,
ricordare il XXIV° canto del Paradiso, dove la dottrina della Trinità è indi-
cata come principio della fede;28 e ancora più esplicito è un passo della
Monorchia dove il filosofo distingue chiaramente un procedimento che si fonda

sulla fede e un argomento di ragione:

24 Mon. I, ii, 4, 137-138 : « Et quia presens tractatus est inquisitio quedam ; ante omnia de

principio scruptandum esse videtur in cuius virtute inferiora consistant. »

25 Mon. III, ii, 1, 221.
2É> Conv. IV, xv, 16, 707-708.
27 Dante si riferisce a Physica I, 1, 18531-2. Auctoritates Aristotelis, Phys. II 6 (ed. ]. Ha-

MESSE. Louvain: Publ. du Cetedoc 1974, 140) : « Contra negantem principia alicuius scientie
non <est> disputandum ». Cf. Questio § 21 (PERLER, D. [Hg.] : Abhandlung über das Wasser
und die Erde [= Dante. Philosophische Werke 2]. Hamburg: Meiner 1994, 10): « Et si quis hec
duo principia vel alterum ipsorum negaret, ad ipsum non esset determinatio, cum contra
negantem principia alicuius scientie non sit disputandum in illa scientia, ut patet ex primo
Physicorum. »

2® Par. XXIV, 139-147.



382 Ruedi Imbach

"Usque adhuc patet propositum per rationes que plurimum rationalibus prin-
cipiis innituntur; sed ex nunc ex principiis fidei cristiane iterum patefacien-
dum est."29

3. A titolo d'esempio, mi pare opportuno esporre alcuni casi in cui Dante fa

riferimento a principi di ordine filosofico, esempi che mostrano in che
modo la graziosa luce délia ragione illumina il suo modo di procedere. Ciô
che mi pare significativo e degno di interesse non è tanto il fatto che

Dante, corne tutti i suoi contemporanei universitari, si serva continuamen-
te di massime fdosofiche qualifîcate dalla loro evidenza, ma vorrei insis-
tere sulla grande libertà con cui Dante si serve di questi principi.

Gli autori medievali hanno ereditato da Aristotele il paradigma délia
causalità, che, proveniente dal mondo artigiano, è stato trasposto nella fi-
losofia délia natura e nella metafisica. Tra gli adagia sul rapporto tra causa
ed effetto, alcuni sottolineano la distanza tra i due termini. Tommaso, corne

rappresentate délia tradizione, ha espresso la spécificité di questa rela-
zione sotto l'aspetto délia distanza, dell'eccesso, del superamento.30

È interessante osservare l'uso che Dante fa di questa concezione: in un
primo caso, Dante usa l'adagio che l'effetto non puô superare la causa, in
un contesto politico. Nel capitolo vi del secondo libro délia Monorchia, egli
espone in maniera articolata il progetto generale di questa parte, cioè la
dimostrazione délia legittimità e délia supremazia dell'Impero Romano,
egli esprime questo progetto sotto forma di un sillogismo la cui prima pre-
messa afferma che ciô che è prescritto dalla natura deve essere protetto dal
diritto.3'

La seconda premessa dice che l'Impero Romano è istituito per natura.
Quindi conclude dicendo che il dominio dell'Impero sul mondo è de iure.
Se analizziamo la spiegazione délia prima premessa, costatiamo che Dante
si riferisce al nostro adagio per far comprendere che la prowidenza naturale

o la natura non è inferiore alla prowidenza dell'uomo, altrimenti esis-
terebbe un effetto che supererebbe la causa:

"Et illud quod natura ordinavit, de iure servatur: natura enim in providendo
non deficit ab hominis Providentia, quia si deficeret, effectus superaret causam

in bonitate: quod est inpossibile."32

29 Mon. II, x, 1, 212.

3° A tal proposito si veda THOMAS DE AQUINO: Summa theologiae I-II, q. 112, art. 1: « Nulla
res agere potest ultra suam speciem, quia semper oportet quod causa potior sit effectu. »;
Summa theologiae I, q. 33, art 1, ad 1: « In quolibet genere causarum, causa distat ab effectu,
secundum perfectionem vel secundum virtutem. »; Summa theologiae I-II, q. 66, art. 1:

« Causa semper excedit suum causatum. »; Summa contra gentiles, I, c. 43: « effectus non
potest extendi ultra suam causam. »

31 Mon. II, vi, 193-194.
32 Mon. II, vi, 1, 193.



Gratiosum lumen rationis. Appunto a proposito di un sintagma dantesco 383

Filosoficamente parlando, il secondo impiego dell'adagio che vorrei evo-
care è ancora più istruttivo. Questa volta Dante traspone il rapporto causa-
effetto alia relazione che esiste tra l'uomo e il linguaggio. Nel capitolo ix
del primo libro del De vulgari eloquentia, egli conclude che il linguaggio
come effetto dell'uomo è necessariamente variabile:

"Dicimus ergo quod nullus effectus superat suam causam, in quantum
effectus est, quia nil potest efficere quod non est. Cum igitur omnis nostra lo-
quela, prêter illam homini primo concreatam a Deo, sit a nostro beneplacito
reparata post confusionem illam que nil aliud fuit quam prioris oblivio, et
homo sit instabilissimum atque variabilissimum animal, nec durabilis nec
continua esse potest, sed sicut alia que nostra sunt, puta mores et habitus,
per locorum temporumque distantias variari oportet."33

Bisogna ricordare il contesto di questo passo per misurarne l'importanza
straordinaria e la vasta portata, ad un tempo storica e filosofica. Nei capi-
toli precedenti, Dante aveva evocato e interpretato la costruzione della
torre di Babele e la confusione di lingue che ne risulta.34 Già il modo in cui
interpréta questo episodio biblico è originale; ma ciö che egli tenta di fare
nel capitolo nono è del tutto eccezionale. Il preambolo di questo capitolo
ci apprende che Dante è consapevole di muoversi su un terreno nuovo:

"Nos autem nunc oportet quam habemus rationem periclitari, cum inquirere
intendamus de hiis in quibus nullius auctoritate fulcimur, hoc est de unius
eiusdemque a principio ydiomatis variatione secuta."35

Questo passo esplicita bene il tema: Dante, dopo la spiegazione mitica e

biblica, solleva di nuovo la questione della moltiplicazione delle lingue, ma
questa volta si tratta di trovare un argomento razionale, ed egli si trova su

un terreno inesplorato, dove non esiste autorità che possa venirgli in aiuto.
Dopo una analisi linguistica dell'idioma tripharium36 egli deve trovare una
ragione, un fondamento razionale delle differenze e della varietà delle
lingue. Ed è a questo punto che Dante introduce l'argomentazione che
abbiamo già citata. Egli introduce un'argomentazione antropologica, di-
cendo che l'uomo è un essere sottomesso al cambiamento, un essere sto-
rico: tutto ciô che è nostro ("alia que nostra sunt"), le cose umane, sono
necessariamente sottomesse alle variazioni che provengono dal tempo e
dalle distanze di luogo. Con qualche breve tratto, Dante delinea una
spiegazione esclusivamente razionale di quel che il racconto biblico spiega
corne punizione divina.

33 DVE I, ix, 6, TAVONI: 1220-1222.
34 Cf. ROSIER-CATACH, I./IMBACH, R.: La Tour de Babel dans la philosophie du langage de

Dante, in: MOOS, P. VON (ed.): Zwischen Babel und Pfingsten Entre Babel et Pentecôte,
Zürich: LIT, 183-204.

35 DVE I, ix, 1, TAVONI: 1212-1214.
36 A questo proposito si veda il commento di ROSIER-CATACH, I. in: De l'éloquence en

vulgaire, 318-319.



384 Ruedi Imbach

4. Un secondo esempio è probabilmente ancora più eloquente e significative

délia maniera in cui Dante si serve dei principi filosofici. Egli eredita
la concezione aristotelica di natura e il paradigma teleologico ch'essa vei-
cola. Questo paradigma implica una perfetta adequazione tra il fine e i
mezzi per raggiungere il fine. Nell'opera di Aristotele si trovano numerose
affermazioni di questa dottrina. Se ne possono citare due celebri formula-
zioni:

Deus et natura nihil faciunt frustra. 37

Natura nihil facit frustra, unde non deficit in necessariis nec abundat in
superfluis.38

Dante si serve di questo principio per dimostrare due delle sue tesi più ori-
ginali e più caratteristiche. Quando, nel terzo capitolo del primo libro
délia Monorchia, comincia a precisare quale sia l'azione propria dell'uomo,
quella che lo distingue da tutti gli altri esseri, e cioè l'intellezione grazie
all'intelletto possibile, il Fiorentino inizia questa argomentazione capitale
- che culminerà nella tesi che tutti gli uomini debbono collaborare per
attualizzare l'intelletto possibile - riferendosi all'idea che Dio e la natura
non fanno nulla invano:

Propter quod sciendum primo quod Deus et natura nil otiosum facit, sed

quicquid prodit in esse est ad aliquam operationem. Non enim essentia ulla
creata ultimus finis est in intentione creantis, in quantum creans, sed propria
essentie operatio: unde est quod non operatio propria propter essentiam, sed
hec propter illam habet ut sit.39

In forza dell'adagio aristotelico, Dante non postula soltanto un dinamismo
ontologico universale, bensi, corne ho già ricordato, la nécessita di una
operazione propria del genere umano. Ugualmente affascinante è l'altro
impiego dell'adagio che vorrei mettere in evidenza. Come è risaputo, Dante

vuol mostrare all'inizio del trattato sull'eloquenza in volgare che
soltanto l'uomo parla.40 Ed è ancora una volta sulla tesi che la natura e Dio
non fanno nulla invano che riposa la sua argomentazione:

Hec est nostra vera prima locutio. Non dico autem «nostra», ut et aliam sit
esse locutionem quam hominis: nam eorum que sunt omnium soli homini
datum est loqui, cum solum sibi necessarium fuerit. Non angelis, non inferio-

37 De caelo I, c. 4, 271833; HAMESSE, J. (ed.): Auctoritates Aristotelis. Louvain: Publ. du
Cetedoc 1974, 161.

38 De anima III, c. 9, 432)221-23; HAMESSE, J. (ed.): Auctoritates Aristotelis. Louvain: Publ.
du Cetedoc 1974,188.

39 Mon. I, iii, 3.

4° Cf. ROSIER-CATACH, I.: Solo all'uomo fu dato di parlare. Dante, gli angeli et gli animali,
in: Rivista di filosofia neo-scolastica (2006) 435-465; Il n'a été qu'à l'homme donné de parler.
Dante, les anges et la animaux, in: BlARD. J./MARIANI, F.: Ut philosophia poiesis. Questions
philosophiques dans l'œuvre de Dante, Pétrarque et Boccace. Paris: Vrin 2008,13-37.



Gratiosum lumen rationis. Appunto a proposito di un sintagma dantesco 385

ribus animalibus necessarium fuit loqui: sed nequicquam datum fuisset eis:

quod nempe facere natura aborret.4'

Il principio d'economia - a torto chiamato rasoio di Ockham42 - è diretta-
mente legato a questa visione di un ordine naturale rigorosamente ra-
zionale. Dante, nella Monarchia, si serve di questo principio - espresso in
Fisica i88ai7-i8 : "melius est ponere principia finita quam infinita"43 - per
confermare la sua tesi principale del primo libro, e cioè la nécessita di una
monarchia universale:

Et quod potest fieri per unum, melius est per unum fieri quam per plura.
Quod sic declaratur: sit unum, per quod aliquid fieri potest, A, et sint plura,
per que similiter illud fieri potest, A et B; si ergo illud idem quod fit per A et
B potest fieri per A tantum, frustra ibi assummitur B, quia ex ipsius assump-
tione nichil sequitur, cum prius illud idem fiebat per A solum.44

I passi commentati offrono degli esempi che mostrano in maniera evidente
come la graziosa luce della ragione permetta a Dante di argomentare le sue
tesi e, nel contempo, quale è il contenuto di questa luce. È opportuno con-
siderare due dimensioni specifiche di questa ragione, la cui luce è cosi be-
nefica.

5. Seguendo la tradizione aristotelica, Dante aderisce all'idea che l'uomo
desideri per natura conoscere. In un libro molto hello, Paolo Falzone ha
recentemente esplorato tutti gli aspetti di questa dottrina, che attraversa
l'insieme delle opere filosofiche di Dante.45 Io vorrei qui insistere sull'in-
terpretazione particolare che Dante propone della finitezza della ragione
umana e sulle conseguenze che ne trae. Ho già avuto modo di determinare
che la concezione di Dante si propone come terza via, tra il tomismo e

l'ottimismo filosofico dei maestri delle arti. Dante puö sviluppare la sua
concezione grazie a una riflessione sul desiderio dell'uomo. Come molti al-
tri prima di lui, egli si rende conto che alcuni oggetti di conoscenza sono
di difficile accesso per l'uomo:

Dov'è da sapere che in alcuno modo queste cose nostro intelletto abbagliano,
in quanto certe cose affermano essere, che lo 'ntelletto nostro guardare non
puô, cioè Dio e la etternitate e la prima materia: che certissimamente si

veggiono e con tutta fede si credono essere, e per[ô] quello che sono intender

41DVE I, ii, 1-2, TAVONI: 1138.

42 Su questo principio d'economia cf. Ockham's razor, in : Historisches Wörterbuch der
Philosophie. Vol. 6., 1094-1095; W. HOBENER: Occam's Razor not Mysterious, in: Archiv für
Begriffsgeschichte 27 (1983) 73-92.

43 Auctoritates Aristotelis Phys I, 26 (Hamesse: 141).

44 Mon. I, xiv, 1, 163.

45 Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel Convivio di Dante. Bologna: Soc. Ed. II
Mulino 2010.



386 Ruedi Imbach

noi non potemo [e nullo] se non co[me] sognando si puô apressare alla sua

conoscenza, e non altrimenti.46

Dante si trova in una vera aporia:

Veramente puô qui alcuno forte dubitare come ciö sia, che la sapienza possa
fare l'uomo beato, non potendo a lui perfettamente certe cose mostrare; con
ciö sia cosa che '1 naturale desiderio sia a l'uomo di sapere, e sanza compiere
lo desiderio beato essere non possa.47

La soluzione che il Fiorentino propone deve tener conto ad un tempo del
principio già ricordato che nessun desiderio naturale puô essere vano e che
le capacité dell'intelletto umano sono limitate. Se cerchiamo di ricostruire
la risposta a questa difficoltà maggiore, possiamo dire che 1'Alighieri in-
dividua due soluzioni. La prima risposta è sviluppata nel Convivio stesso e

consiste a dire che l'uomo non desidera per natura conoscere Dio e gli altri
oggetti che acciecano l'intelletto. II desiderio délia ragione umana è limi-
tato:

A cio si puô chiaramente rispondere che lo desiderio naturale in ciascuna
cosa è misurato secondo la possibilitade della cosa desiderante: altrimenti
anderebbe in contrario di se medesimo, che impossibile è; e la Natura l'ave-
rebbe fatto indarno, che è anche impossibile.48

Quel che è qui eccezionale è il fatto che Dante non esiti a trarre la conclu-
sione che, primo, l'uomo non desidera ciö che non puö conoscere grazie ai
suoi propri mezzi; e, secondo, che di conseguenza la filosofia prima non è

la metafisica, ma la filosofia pratica:

Onde, con ciô sia cosa che conoscere di Dio e di certe altre cose, quello esso
sono non sia possibile alla nostra natura, quello da noi naturalmente non è

desiderato di sapere. E per questo è la dubitazione soluta.49

La seconda risposta alla difficoltà posta dalla finitezza della ragione umana,

Dante la formula nel capitolo terzo del primo libro della Monorchia,
quando, corne ho già detto, spiega che l'attualizzazione dell'intelletto
possibile non è concepibile che da parte della moltitudine degli uomini e

che, di conseguenza, il compito immenso della conoscenza esige la colla-
borazione di tutti gli uomini:

Et quia potentia ista per unum hominem seu per aliquam particularem comu-
nitatum superius distinctarum tota simul in actum reduci non potest, necesse
est multitudinem esse in humano genere, per quam quidem tota potentia hec
actuetur.50

46 Conv. III, xv, 6, 475-478.
47 Conv. III, xv, 7, 479-480.
48 Conv. III, xv, 8, 480-481.
49 Conv. III, xv, 10, 485.
5° Monorchia I, iii, 8, 142.



Gratiosum lumen rationis. Appunto a proposito di un sintagma dantesco 387

Si potrebbe affermare che Dante, in modo originale, pensi la doppia deter-
minazione aristotelica dell'uomo come animale razionale e politico, in quanta

propone una realizzazione piena della dimensione razionale dell'uomo
in comunità. Come l'ha ben messo in evidenza Irène Rosier-Catach nel suo
bello studio su civilitas, la cittadinanza universale dell'uomo comporta
diverse dimensioni, ma è sicuro che Dante accetti pienamente la tesi di
Remigio de' Girolami che afferma che l'appartenenza alla civitas è essen-
ziale all'uomo, poiché, secondo questo domenicano fiorentino:

Et si non est civis non est homo, quia homo est naturaliter animal civile
secundum Philosophum in VIII Ethicorum et in I Phisicorum.51

Quando Dante incontra nell'ottavo canto del Paradiso Carlo Martello, un
dialogo della più alta importanza si instaura tra i due, nel corso del quale
Dante ricorda il principio della prowidenza naturale che assicura tutto ciô
che è necessario. E dopo questa affermazione metafisica, Carlo pone a

Dante una domanda che implica non soltanto che l'uomo sia un animale
politico e sociale, ma che soprattutto non puö realizzare la sua umanità
che in una società, "se non è cittadino, non è uomo":

E io : « Non già ; ché impossibil veggio
Che la natura, in quel ch'è uopo, stanchi ».

Ond'elli ancora : « Or di : sarebbe il peggio
Per l'omo in terra, se non fosse cive »

« Si » rispuos'io ; « e qui ragion non cheggio ».5Z

Dante non ha bisogno di formulare un'argomentazione per conoscere la

risposta da dare alla domanda del principe angioino! Ma noi possiamo
tirare una conclusione ulteriore a proposito della dimensione sociale della
ragione. Grazie ad essa, l'uomo è cosmopolita; è la ragione che fonda
l'unità dell'umanità. In un passo eccezionale del trattato De vulgari elo-

quentia, passo che unisce un riferimento autobiografico con una riflessione
sulla potenza libératrice degli studi, Dante spiega che l'uomo, se ragiona,
cioè se accorda agli argomenti razionali il peso che meritano, è capace di
oltrepassare i particolarismi che separano gli uomini, è capace di attingere
alla prospettiva universale della ragione umana:

Nos autem, cui mundus est patria velut piscibus equor, quanquam Sarnum
biberimus ante dentes et Florentiam adeo diligamus ut quia dileximus exili-
um patiamur iniuste, rationi magis quam sensui spatulas nostri iudicii pro-
diamus.53 Et quamvis ad voluptatem nostram, sive nostre sensualitatis quie-

51 De bono communi, ch. 9; cito dalla meravigliosa edizione elettronica del PANELLA, P.E.:

www.e-theca.net/emiliopanella/. Il trattato di Remigio meriterebbe uno studio attento.
52 par vin 112-117.
53 Questo magnifico passo riunisce alcuni elementi autobiografici e il progetto culturale

e intellettuale di Dante. Insiste nel contempo sulla nécessita di studiare gli antichi e su

quello che si potrebbe chiamare un certo razionalismo, che condivide con Tommaso



388 Ruedi Imbach

tern, in terris amenior locus quam Florentia non existât, revolventes et
poetarum et aliorum scriptorum volumina, quibus mundus universaliter et
membratim describitur, ratiocinantesque in nobis situationes varias mundi
locorum et eorum habitudinem ad utrunque polum et circulum equatorem,
multas esse perpendimus firmiterque censemus et magis nobiles et magis de-
litiosas et regiones et urbes quam Tusciam et Florentiam, unde sumus oriun-
dus et civis, et plerasque nationes et gentes delectabiliori atque utiliori ser-
mone uti quam Latinos. 54

d'Aquino. Questi si riferisce continuamente a una fräse di Dionigi l'Areopagita che riassume
il programma comune di Tommaso e di Dante: il bene dell'uomo consiste nel vivere confor-
memente alia sua ragione : Summa theologiae I-Il, q. 18, art. 5: « In actibus autem humanis
bonum et malum dicitur per comparationem ad rationem, quia, ut Dionysius dicit, IV cap.
de Div. Nom. bonum hominis est secundum rationem esse, malum autem quod est praeter
rationem. Unicuique enim rei est bonum quod convenit ei secundum suam formam; et
malum quod est ei praeter ordinem suae formae. »; I-II, q. 55, art. 4 ad 2: « Ad secundum
dicendum quod bonum quod ponitur in definitione virtutis, non est bonum commune, quod
convertitur cum ente, et est in plus quam qualitas, sed est bonum rationis, secundum quod
Dionysius dicit, in IV cap. de Div. Nom., quod bonum animae est secundum rationem
esse. »; I-II, q. 71, art. 2: « Et ideo id quod est contra ordinem rationis, proprie est contra na-
turam hominis inquantum est homo; quod autem est secundum rationem, est secundum
naturam hominis inquantum est homo. Bonum autem hominis est secundum rationem esse,
et malum hominis est praeter rationem esse, ut Dionysius dicit, IV cap. de Div. Norn. Unde
virtus humana, quae hominem facit bonum, et opus ipsius bonum reddit, intantum est
secundum naturam hominis, inquantum convenit rationi, Vitium autem intantum est contra
naturam hominis, inquantum est contra ordinem rationis. »; II-II, q. 47, art. 6: « Respondeo
dicendum quod finis virtutum moralium est bonum humanum bonum autem humanae
animae est secundum rationem esse; ut patet per Dionysium, IV cap. de Div. Nom. Unde ne-
cesse est quod fines moralium virtutum praeexistant in ratione. » Si veda anche Summa
theologiae II-II, q. 123, art. 1; II-II, q. 141, art. 1; II-II, q. 141, art. 6; De virtutibus, q. 1, art. 13; q.
1, art. 13 ad 8 (ed. Marietti: 747-751).

54 DVE I, vi, 3, Tavoni: 1174.


	Gratiosum lumen rationis : appunto a proposito di un sintagma dantesco

