
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: (2)

Vorwort: Einleitung

Autor: Perler, Dominik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominik Perler

Einleitung

Welche Rolle spielten Italienisch, Französisch, Katalanisch und andere
Volkssprachen in der mittelalterlichen Philosophie? Die Antwort scheint
auf den ersten Blick einfach zu sein: Für die Entstehung und Ausarbeitung
philosophischer Theorien spielten sie keine Rolle. Flöchstens für die
Verbreitung dieser Theorien waren sie manchmal von Bedeutung, denn sie
ermöglichten einer breiteren, des Lateinischen unkundigen Leserschaft
einen Zugang zu scholastischen Debatten. Daher dienten sie nur der
„Vulgarisierung" der Philosophie, nicht aber der innovativen Beschäftigung mit
Philosophie.

Mindestens vier Gründe scheinen für diese Antwort zu sprechen.
Erstens trug der institutionelle Rahmen dazu bei, dass die Volkssprachen
kaum Berücksichtigung fanden. Professionelle Philosophie wurde nämlich
in Klöstern betrieben, ab dem 13. Jahrhundert zunehmend auch in
Universitäten, und in beiden Institutionen bildete die lateinische Sprache die
kommunikative Grundlage. Nur wer über solide Lateinkenntnisse verfügte,
konnte sich an monastischen und universitären Diskussionen beteiligen.
Zweitens schloss auch der soziale Kontext die Verwendung von
Volkssprachen aus. Philosophie war nämlich weitgehend Klerikern - Ordensmitgliedern

und Weltgeistlichen - vorbehalten, die sich von den Laien
abgrenzten, indem sie bereits während ihres Studiums das Latein als gemeinsame

Sprache wählten. Mithilfe dieser Sprache bildeten sie über
Ländergrenzen hinweg eine intellektuelle Gemeinschaft, die einen regen
Austausch pflegte, gleichzeitig aber auch Nicht-Kleriker ausschloss. Drittens
begünstigte die Form philosophischer Diskussionen das Latein. Philosophische

Gedanken wurden nämlich in Kommentaren zu klassischen Texten

entwickelt, und diese Texte - ob sie nun von griechischen oder
arabischen Autoren stammten - wurden in lateinischer Sprache rezipiert.
Entsprechend etablierte sich eine lateinische Kommentartradition, die
nichtlateinische Texte fast vollständig ausschloss. Viertens schließlich trug auch
der genuin scholastische Charakter philosophischer Debatten dazu bei,
dass die Volkssprachen an den Rand gedrängt wurden. In den scholastischen

Debatten wurde nämlich ein technisches, häufig sogar logisches
Vokabular verwendet, das nur jenen vertraut war, die eine solide Ausbildung

in lateinischer Sprache absolviert hatten. Zudem gab es klare
Vorgaben für bestimmte Formen von Argumentationsmustern (von den
„quaestiones disputatae" über die „sophismata" bis zu den „obligationes"),
die in lateinischer Sprache vermittelt wurden. Wer sich außerhalb der



328 Dominik Perler

lateinisch-scholastischen Kultur bewegte, hatte kaum eine Chance, sich
diese Argumentationsmuster anzueignen und sie zu verwenden.

Angesichts dieser vier Gründe ist es nicht erstaunlich, dass mittelalterliche

Philosophie in Westeuropa meistens mit lateinischer Philosophie
gleichgesetzt wird.1 Wenn volkssprachliche philosophische Texte
überhaupt untersucht werden, so vorwiegend in philologischer Hinsicht (etwa
um die Entstehung einzelner Volkssprachen zu analysieren) oder in
rezeptionsgeschichtlicher Hinsicht (nämlich um die lokale Verbreitung
übersetzter Texte zu dokumentieren). Dass über die bloße Rezeption hinaus
auch eine originelle Produktion philosophischer Texte möglich war, wird
dabei kaum beachtet. Eine nähere Betrachtung der vier Gründe zeigt aber,
dass eine vollständige Ausblendung der Volkssprachen zu einem
eingeschränkten Bild der mittelalterlichen Philosophie führt.

Wenden wir uns zunächst dem institutionellen Rahmen zu. Es ist
zweifellos korrekt, dass Klöster und Universitäten die intellektuellen Zentren
bildeten. Doch außerhalb dieser Zentren fand ebenfalls eine Beschäftigung
mit Philosophie statt. Dies gilt vor allem für die Fürstenhöfe, an denen
Fürstenspiegel verfasst wurden, aber auch eine umfassende philosophische
Bildung vermittelt wurde. Ein ausgezeichnetes Beispiel ist der Hof Königs
Karl V. In ihrem Werk Le livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles
V preist Christine de Pizan ihn als einen „wahren Philosophen", der nicht
nur eine reichhaltige philosophische Bibliothek aufbaute und zahlreiche
Werke übersetzen ließ, sondern sich als „Liebhaber der Weisheit" auch
selbst der Philosophie widmete.2 An seinem Hof entwickelte sich eine
stimulierende intellektuelle Atmosphäre, die es einzelnen Personen -
prominenterweise Christine de Pizan - ermöglichte, sich philosophisches Wissen
anzueignen und eigene Schriften zu verfassen. Da sich diese Schriften an
ein höfisches Publikum richteten, das auf Französisch kommunizierte,
wurden sie in dieser Volkssprache geschrieben. Zudem darf nicht
übersehen werden, dass einige prominente Autoren zwar in Klöstern oder
Universitäten ausgebildet wurden, danach aber außerhalb dieser Zentren tätig
waren. Ein berühmtes Beispiel ist Dante Alighieri. Er erhielt seine
Ausbildung wahrscheinlich am Franziskanerkonvent Santa Croce und am
Dominikanerkloster Santa Maria Novella, hielt sich auch kurz an der Universität

Paris auf, verfasste seine philosophischen Werke aber außerhalb des

monastischen und universitären Milieus. In seinem Convivio setzte er sich
ausdrücklich zum Ziel, einem Publikum außerhalb dieses Milieus einen
Zugang zur Philosophie zu verschaffen. In einem Bankett wolle er ihnen

1 Ein anschauliches Beispiel ist die neue Cambridge History ofMedieval Philosophy (hrsg.
von Robert PASNAU. Cambridge: Cambridge University Press 2010), die zwar neben Latein
auch Arabisch und Hebräisch als Gelehrtensprachen des Mittelalters berücksichtigt, die
Volkssprachen aber ganz ausblendet.

2 Le livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V, III, iii, hrsg. von Suzanne SOLEN-

TE. Paris : Champion 1936-1940, Bd. 2,12-13.



Einleitung 329

philosophische Nahrung liefern, betonte er: „Dies wird jenes Gerstenbrot
sein, aus dem sich Tausende sättigen...".3 Da sich diese Tausenden der
Volkssprache bedienten, verfasste er sein Werk in italienischer Sprache.
Wenn man diese philosophische Aktivität in den Blick nimmt, wird deutlich,

dass es unangebracht wäre, den institutionellen Rahmen auf Klöster
und Universitäten zu begrenzen.

Auch der soziale Kontext darf nicht von vornherein zu eng gefasst
werden. Sicherlich trifft es zu, dass zahlreiche Philosophen im Mittelalter
Kleriker waren, die zusammen mit anderen angehenden oder bereits
etablierten Klerikern philosophierten. Doch es gab auch Laien, und zwar in
einem doppelten Sinn: einerseits Menschen, die nicht über höhere Bildung
verfügten und daher „illiterati" waren, andererseits auch Menschen, die
nicht dem Klerikerstand angehörten.4 Die beiden Arten von Laien dürfen
einander nicht gleichgesetzt werden, denn es gab Nicht-Kleriker, die durchaus

über höhere Bildung verfügten und sich an philosophischen Debatten
beteiligten oder sie sogar selber anstießen. Dante Alighieri ist wiederum
ein prominentes Beispiel, aber auch Raimundus Lullus, der bekanntlich
verheiratet war. Beide bedienten sich sowohl des Lateinischen als auch der
Volkssprache. Zudem ist zu beachten, dass auch die Kleriker nicht
ausschließlich unter sich blieben und in einer geschlossenen Welt
philosophierten. Sie richteten sich auch an Nicht-Kleriker und widmeten ihnen
sogar ganze Werke. So verfasste Thomas von Aquin für den
Medizinprofessor Philippus de Castro Celi zwei kurze Traktate, in denen er die
besonderen Interessen des Adressaten berücksichtigte, und in der Epistola
ad ducissam Brabantiae wandte er sich an die Herzogin von Brabant und
ging auf konkrete Fragen zum Umgang mit Juden ein.5 Entscheidend ist
dabei, dass der jeweilige Adressat einen erheblichen Einfluss auf die
Thematik hatte. Außerhalb eines klerikalen Kontextes konnte sich auch
ein Kleriker anderen Fragen zuwenden als jenen, die er innerhalb dieses
Kontextes behandelte. Diese Fragen waren häufig philosophischer - etwa
naturphilosophischer oder ethischer - Natur. Es wäre daher unangemessen,

philosophische Kontexte mit klerikalen Kontexten gleichzusetzen.
Betrachten wir nun den dritten der genannten Gründe. Die Form

philosophischer Diskussionen begünstigte zweifellos die Verwendung der
lateinischen Sprache, denn viele Debatten wurden in Kommentaren zu
klassischen, auf Lateinisch rezipierten Texten ausgetragen. Dies heißt aber

keineswegs, dass Philosophieren sich ausschließlich in Form von
Kommentaren vollzog. Neben den bekannten Aristoteles-Kommentaren ent-

3 Das Gastmahl, I, xiii, 11, übers, von Thomas RlCKLIN, eingeleitet und kommentiert von
Francis CHENEVAL. Hamburg: Meiner 1996, 69.

4 Zu dem zweifachen Sinn vgl. IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters
Bochumer Studien zur Philosophie 14). Amsterdam : B.R. Grüner Publishing Company 1989,
16-26; ID.: Dante, la philosophie et les laïcs. Paris : Cerf 1996, 8-13.

5 Vgl. IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters, 32-33.



33° Dominik Perler

stand auch eine Reihe von philosophischen Texten, die sich freierer
Formen bedienten: Abhandlungen, Briefe und teilweise auch Predigten mit
philosophischem Inhalt. Einige dieser Texte - etwa die deutschen Predigten

Meister Eckharts - wurden in einer Volkssprache verfasst und richteten

sich damit an ein breiteres Publikum. Die freiere Form ermöglichte
auch eine thematische Freiheit. Da keine vorgegebenen Thesen und
Argumente kommentiert werden mussten, konnten eigene Akzente gesetzt
werden. Zudem ist zu beachten, dass die Kommentartradition nicht mit
der lateinischen Tradition gleichgesetzt werden darf. Ein Abriss der Niko-
machischen Ethik, die Summa Alexandrinorum, wurde bereits im 13.
Jahrhundert von Taddeo Alderoti ins Italienische und von Brunetto Latini ins
Französische übertragen. Im 14. Jahrhundert übersetzte Nicolas Oresme
mehrere Werke des Aristoteles ins Französische, darunter De caelo, und er
widmete sich eingehend einer Kommentierung dieser Schrift. Diese
Beispiele zeigen, dass es neben der lateinischen auch eine volkssprachliche
Übersetzungs- und Kommentierungstradition gab. Da die beiden Traditionen

ab dem 13. Jahrhundert parallel verliefen, gilt es zu untersuchen,
welche Gemeinsamkeiten oder vielleicht sogar Berührungspunkte sie
aufweisen. Sicherlich darf nicht von Anfang an unterstellt werden, dass die
volkssprachliche Kommentierung weniger innovatives Potenzial aufweist
als die lateinische. Es ist vielmehr erforderlich, die Übersetzungen und
Kommentare zunächst einzeln zu betrachten und sie dann komparatistisch
auszuwerten.

Betrachten wir schließlich die Verwendung scholastischer Terminologie
und Argumentationsmuster. Auch hier gilt zweifellos, dass sie eng an
lateinische Vorlagen (etwa an das lateinisch rezipierte Organon des
Aristoteles) und an lateinische Logik-Handbücher gebunden war. Doch die
Tatsache, dass bestimmte Argumentationsmuster und ein technisches
Vokabular in einem lateinischen Kontext entwickelt wurden, bedeutet noch
lange nicht, dass sie ausschließlich in diesem Kontext zur Anwendung
kamen. Sie konnten auch in einen volkssprachlichen Kontext transferiert
werden. Dies zeigt sich wiederum sehr anschaulich bei Dante Alighieri, der
im Convivio ohne zu zögern technische Ausdrücke wie .Beweis', .Syllogis¬
mus', .Form' und .Essenz' verwendete.6 Die entscheidende Frage lautet hier
nicht, ob Dante überhaupt mit scholastischen Termini vertraut war,
sondern welchen Gebrauch er von ihnen machte und wie weit er sich damit
auf eine scholastische Diskussionskultur einließ. Daneben muss natürlich
auch der grundsätzliche Punkt berücksichtigt werden, dass es kaum
zulässig wäre, mittelalterliche Philosophie mit scholastischer Philosophie
gleichzusetzen. Scholastische Termini und Argumentationstechniken präg-

6 Auch in De vulgari eloquentia verwendete er teilweise technisches scholastisches
Vokabular, wie das Glossar von Irène ROSIER-CATACH in: DANTE ALIGHIERI: De leloquence
vulgaire. Paris: Fayard 2011, verdeutlicht.



Einleitung 331

ten zwar ab der Mitte des 13. Jahrhunderts immer mehr die
philosophischen Debatten, sie standen aber immer in Konkurrenz zu anderen
Techniken, etwa zu jenen, die sich mehr an einer rhetorischen oder an
einer poetischen Tradition orientierten. Volkssprachliche Texte sind nicht
nur von Interesse, wenn sie Gemeinsamkeiten mit scholastischen Texten
aufweisen, sondern auch, wenn sie sich von ihnen abgrenzen. Sie zeigen
dann exemplarisch, dass es auch Gegenströmungen zur dominanten
scholastischen Tradition gab und dass die mittelalterliche Philosophie als ein
pluralistisches Phänomen in den Blick genommen werden muss.

Diese knappen Bemerkungen können nur ansatzweise verdeutlichen,
weshalb volkssprachliche Texte untersucht werden sollten. Sie vermögen
aber hoffentlich die scheinbar selbstverständliche (und immer noch weit
verbreitete) These zu entkräften, mittelalterliche Philosophie sei doch
nichts anderes als lateinische Philosophie. Die zehn Beiträge in diesem
Band untersuchen exemplarisch einige prominente Texte, in denen das

Philosophieren in der Volkssprache - auf Italienisch, Französisch oder
Katalanisch - eine zentrale Rolle spielt. Sie behandeln verschiedene
Themen, die von der Metaphysik über die Naturphilosophie bis zur Ethik
reichen, und gehen auf so prominente Autoren wie Dante Alighieri, Giovanni
Boccaccio, Raimundus Lullus, Nicolas Oresme und Christine de Pizan ein.
Mit Michel de Montaigne wird auch ein Philosoph des 16. Jahrhunderts
berücksichtigt, der an scholastische Debatten anknüpfte, sie in einem
skeptischen, volkssprachlich geführten Diskurs aber entscheidend
transformierte. Neben einzelnen philosophischen Problemen werden auch
übergreifende rezeptionstheoretische und wissenssoziologische Fragestellungen

aufgegriffen: Wie veränderte sich die Wahrnehmung eines
philosophischen Textes durch seine Ubersetzung in eine Volkssprache? Warum
wurde ein Text überhaupt in einer Volkssprache verfasst? Wie wurde er
verfasst? An welches Publikum richtete er sich? In welchem Kontext wurde
er gelesen? Und welche Wirkung übte er in verschiedenen Kontexten aus?

Fallstudien, die sich auf den Zeitraum zwischen dem 13. und dem 16.

Jahrhundert beziehen, gehen auf diese Fragen ein und verbinden dadurch
philosophische mit philologischen, kultur- und sozialhistorischen Analysen.

*

Alle Beiträge dieses Bandes sind aus der Tagung „Filosofare in lingua
volgare" hervorgegangen, die vom 15. bis 17. Juni 2011 am Istituto Svizzero
di Roma anlässlich des 65. Geburtstags von Ruedi Imbach zu seinen Ehren
stattgefunden hat. Durch seine Pionierarbeiten zur Funktion von
volkssprachlichen Texten und zur Stellung von Laien in der Philosophie des

Mittelalters hat er einer ganzen Generation von philosophischen Mediävistinnen

und Mediävisten neue Perspektiven erschlossen. Alle Autorinnen
und Autoren sind ihm für seine intellektuellen Impulse und seine uner-



332 Dominik Perler

müdlichen Forschungen, aber auch für seine langjährige Unterstützung,
Förderung und Begleitung zu großem Dank verpflichtet.

Ein Dank gilt auch Christoph Riedweg, dem Direktor des Istituto
Svizzero, und Henri de Riedmatten, dem wissenschaftlichen Koordinator,
die sich tatkräftig für eine reibungslose Durchführung der Tagung in
einem wunderschönen Ambiente eingesetzt haben. Schließlich sei dem
Schweizerischen Nationalfonds für eine finanzielle Unterstützung
gedankt.


	Einleitung

