Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: (2)

Vorwort: Einleitung
Autor: Perler, Dominik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOMINIK PERLER

Einleitung

Welche Rolle spielten Italienisch, Franzosisch, Katalanisch und andere
Volkssprachen in der mittelalterlichen Philosophie? Die Antwort scheint
auf den ersten Blick einfach zu sein: Fir die Entstehung und Ausarbeitung
philosophischer Theorien spielten sie keine Rolle. Hochstens fiir die Ver-
breitung dieser Theorien waren sie manchmal von Bedeutung, denn sie er-
moglichten einer breiteren, des Lateinischen unkundigen Leserschaft ei-
nen Zugang zu scholastischen Debatten. Daher dienten sie nur der ,Vulga-
risierung” der Philosophie, nicht aber der innovativen Beschaftigung mit
Philosophie.

Mindestens vier Griinde scheinen fiir diese Antwort zu sprechen. Ers-
tens trug der institutionelle Rahmen dazu bei, dass die Volkssprachen
kaum Beriicksichtigung fanden. Professionelle Philosophie wurde ndamlich
in Klostern betrieben, ab dem 13. Jahrhundert zunehmend auch in Uni-
versitdten, und in beiden Institutionen bildete die lateinische Sprache die
kommunikative Grundlage. Nur wer iiber solide Lateinkenntnisse verfiigte,
konnte sich an monastischen und universitaren Diskussionen beteiligen.
Zweitens schloss auch der soziale Kontext die Verwendung von Volks-
sprachen aus. Philosophie war namlich weitgehend Klerikern - Ordensmit-
gliedern und Weltgeistlichen - vorbehalten, die sich von den Laien ab-
grenzten, indem sie bereits wahrend ihres Studiums das Latein als gemein-
same Sprache wdhlten. Mithilfe dieser Sprache bildeten sie tiber Lander-
grenzen hinweg eine intellektuelle Gemeinschaft, die einen regen Aus-
tausch pflegte, gleichzeitig aber auch Nicht-Kleriker ausschloss. Drittens
begiinstigte die Form philosophischer Diskussionen das Latein. Philoso-
phische Gedanken wurden namlich in Kommentaren zu klassischen Tex-
ten entwickelt, und diese Texte - ob sie nun von griechischen oder ara-
bischen Autoren stammten - wurden in lateinischer Sprache rezipiert. Ent-
sprechend etablierte sich eine lateinische Kommentartradition, die nicht-
lateinische Texte fast vollstandig ausschloss. Viertens schliefdlich trug auch
der genuin scholastische Charakter philosophischer Debatten dazu bei,
dass die Volkssprachen an den Rand gedrdangt wurden. In den scholas-
tischen Debatten wurde ndamlich ein technisches, hdufig sogar logisches
Vokabular verwendet, das nur jenen vertraut war, die eine solide Ausbil-
dung in lateinischer Sprache absolviert hatten. Zudem gab es klare Vor-
gaben fiir bestimmte Formen von Argumentationsmustern (von den
»,quaestiones disputatae“ iiber die ,sophismata“ bis zu den ,obligationes®),
die in lateinischer Sprache vermittelt wurden. Wer sich aufderhalb der



328 Dominik Perler

lateinisch-scholastischen Kultur bewegte, hatte kaum eine Chance, sich
diese Argumentationsmuster anzueignen und sie zu verwenden.

Angesichts dieser vier Griinde ist es nicht erstaunlich, dass mittelalter-
liche Philosophie in Westeuropa meistens mit lateinischer Philosophie
gleichgesetzt wird.: Wenn volkssprachliche philosophische Texte iiber-
haupt untersucht werden, so vorwiegend in philologischer Hinsicht (etwa
um die Entstehung einzelner Volkssprachen zu analysieren) oder in rezep-
tionsgeschichtlicher Hinsicht (ndmlich um die lokale Verbreitung tiber-
setzter Texte zu dokumentieren). Dass iiber die blofe Rezeption hinaus
auch eine originelle Produktion philosophischer Texte méoglich war, wird
dabei kaum beachtet. Eine ndhere Betrachtung der vier Griinde zeigt aber,
dass eine vollstandige Ausblendung der Volkssprachen zu einem einge-
schrankten Bild der mittelalterlichen Philosophie fiihrt.

Wenden wir uns zundchst dem institutionellen Rahmen zu. Es ist zwei-
fellos korrekt, dass Kloster und Universitaten die intellektuellen Zentren
bildeten. Doch auflerhalb dieser Zentren fand ebenfalls eine Beschaftigung
mit Philosophie statt. Dies gilt vor allem fiir die Fiirstenhofe, an denen
Firstenspiegel verfasst wurden, aber auch eine umfassende philosophische
Bildung vermittelt wurde. Ein ausgezeichnetes Beispiel ist der Hof Konigs
Karl V. In ihrem Werk Le livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles
V preist Christine de Pizan ihn als einen ,wahren Philosophen®, der nicht
nur eine reichhaltige philosophische Bibliothek aufbaute und zahlreiche
Werke tibersetzen lief3, sondern sich als ,Liebhaber der Weisheit“ auch
selbst der Philosophie widmete.2 An seinem Hof entwickelte sich eine sti-
mulierende intellektuelle Atmosphadre, die es einzelnen Personen - promi-
nenterweise Christine de Pizan - ermoglichte, sich philosophisches Wissen
anzueignen und eigene Schriften zu verfassen. Da sich diese Schriften an
ein hofisches Publikum richteten, das auf Franzosisch kommunizierte,
wurden sie in dieser Volkssprache geschrieben. Zudem darf nicht tiber-
sehen werden, dass einige prominente Autoren zwar in Kléstern oder Uni-
versitaten ausgebildet wurden, danach aber auferhalb dieser Zentren tdtig
waren. Ein berithmtes Beispiel ist Dante Alighieri. Er erhielt seine Aus-
bildung wahrscheinlich am Franziskanerkonvent Santa Croce und am Do-
minikanerkloster Santa Maria Novella, hielt sich auch kurz an der Univer-
sitdt Paris auf, verfasste seine philosophischen Werke aber auf3erhalb des
monastischen und universitiren Milieus. In seinem Convivio setzte er sich
ausdrucklich zum Ziel, einem Publikum aufierhalb dieses Milieus einen
Zugang zur Philosophie zu verschaffen. In einem Bankett wolle er ihnen

1 Ein anschauliches Beispiel ist die neue Cambridge History of Medieval Philosophy (hrsg.
von Robert PASNAU. Cambridge: Cambridge University Press 2010), die zwar neben Latein
auch Arabisch und Hebrdisch als Gelehrtensprachen des Mittelalters beriicksichtigt, die
Volkssprachen aber ganz ausblendet.

2 Le livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V, 111, iii, hrsg. von Suzanne SOLEN-
TE. Paris : Champion 1936-1940, Bd. 2, 12-13.



Einleitung 329

philosophische Nahrung liefern, betonte er: ,Dies wird jenes Gerstenbrot
sein, aus dem sich Tausende sattigen...“.3 Da sich diese Tausenden der
Volkssprache bedienten, verfasste er sein Werk in italienischer Sprache.
Wenn man diese philosophische Aktivitit in den Blick nimmt, wird deut-
lich, dass es unangebracht ware, den institutionellen Rahmen auf Kloster
und Universititen zu begrenzen.

Auch der soziale Kontext darf nicht von vornherein zu eng gefasst
werden. Sicherlich trifft es zu, dass zahlreiche Philosophen im Mittelalter
Kleriker waren, die zusammen mit anderen angehenden oder bereits eta-
blierten Klerikern philosophierten. Doch es gab auch Laien, und zwar in
einem doppelten Sinn: einerseits Menschen, die nicht Giber hohere Bildung
verfigten und daher ,illiterati“ waren, andererseits auch Menschen, die
nicht dem Klerikerstand angehorten.4 Die beiden Arten von Laien dirfen
einander nicht gleichgesetzt werden, denn es gab Nicht-Kleriker, die durch-
aus iiber hohere Bildung verfiigten und sich an philosophischen Debatten
beteiligten oder sie sogar selber anstiefden. Dante Alighieri ist wiederum
ein prominentes Beispiel, aber auch Raimundus Lullus, der bekanntlich
verheiratet war. Beide bedienten sich sowohl des Lateinischen als auch der
Volkssprache. Zudem ist zu beachten, dass auch die Kleriker nicht aus-
schliefflich unter sich blieben und in einer geschlossenen Welt philo-
sophierten. Sie richteten sich auch an Nicht-Kleriker und widmeten ihnen
sogar ganze Werke. So verfasste Thomas von Aquin fiir den Medizin-
professor Philippus de Castro Celi zwei kurze Traktate, in denen er die
besonderen Interessen des Adressaten beriicksichtigte, und in der Epistola
ad ducissam Brabantiae wandte er sich an die Herzogin von Brabant und
ging auf konkrete Fragen zum Umgang mit Juden ein.s Entscheidend ist
dabei, dass der jeweilige Adressat einen erheblichen Einfluss auf die
Thematik hatte. Aufderhalb eines klerikalen Kontextes konnte sich auch
ein Kleriker anderen Fragen zuwenden als jenen, die er innerhalb dieses
Kontextes behandelte. Diese Fragen waren haufig philosophischer - etwa
naturphilosophischer oder ethischer - Natur. Es wadre daher unange-
messen, philosophische Kontexte mit klerikalen Kontexten gleichzusetzen.

Betrachten wir nun den dritten der genannten Griinde. Die Form
philosophischer Diskussionen begiinstigte zweifellos die Verwendung der
lateinischen Sprache, denn viele Debatten wurden in Kommentaren zu
klassischen, auf Lateinisch rezipierten Texten ausgetragen. Dies heifdt aber
keineswegs, dass Philosophieren sich ausschlief§lich in Form von Kom-
mentaren vollzog. Neben den bekannten Aristoteles-Kommentaren ent-

3 Das Gastmahl, 1, xiii, 11, ibers. von Thomas RICKLIN, eingeleitet und kommentiert von
Francis CHENEVAL. Hamburg: Meiner 1996, 69.

4 Zu dem zweifachen Sinn vgl. IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters (=
Bochumer Studien zur Philosophie 14). Amsterdam : B.R. Griiner Publishing Company 1989,
16-26; ID.: Dante, la philosophie et les laics. Paris : Cerf 1996, 8-13.

5 Vgl. IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters, 32—33.



330 Dominik Perler

stand auch eine Reihe von philosophischen Texten, die sich freierer For-
men bedienten: Abhandlungen, Briefe und teilweise auch Predigten mit
philosophischem Inhalt. Einige dieser Texte - etwa die deutschen Predig-
ten Meister Eckharts - wurden in einer Volkssprache verfasst und richte-
ten sich damit an ein breiteres Publikum. Die freiere Form ermdéglichte
auch eine thematische Freiheit. Da keine vorgegebenen Thesen und Argu-
mente kommentiert werden mussten, konnten eigene Akzente gesetzt
werden. Zudem ist zu beachten, dass die Kommentartradition nicht mit
der lateinischen Tradition gleichgesetzt werden darf. Ein Abriss der Niko-
machischen Ethik, die Summa Alexandrinorum, wurde bereits im 13. Jahr-
hundert von Taddeo Alderoti ins Italienische und von Brunetto Latini ins
Franzosische tibertragen. Im 14. Jahrhundert iibersetzte Nicolas Oresme
mehrere Werke des Aristoteles ins Franzosische, darunter De caelo, und er
widmete sich eingehend einer Kommentierung dieser Schrift. Diese Bei-
spiele zeigen, dass es neben der lateinischen auch eine volkssprachliche
Ubersetzungs- und Kommentierungstradition gab. Da die beiden Traditio-
nen ab dem 13. Jahrhundert parallel verliefen, gilt es zu untersuchen,
welche Gemeinsamkeiten oder vielleicht sogar Beriihrungspunkte sie auf-
weisen. Sicherlich darf nicht von Anfang an unterstellt werden, dass die
volkssprachliche Kommentierung weniger innovatives Potenzial aufweist
als die lateinische. Es ist vielmehr erforderlich, die Ubersetzungen und
Kommentare zunachst einzeln zu betrachten und sie dann komparatistisch
auszuwerten.

Betrachten wir schlief8lich die Verwendung scholastischer Terminologie
und Argumentationsmuster. Auch hier gilt zweifellos, dass sie eng an
lateinische Vorlagen (etwa an das lateinisch rezipierte Organon des Aris-
toteles) und an lateinische Logik-Handbiicher gebunden war. Doch die
Tatsache, dass bestimmte Argumentationsmuster und ein technisches Vo-
kabular in einem lateinischen Kontext entwickelt wurden, bedeutet noch
lange nicht, dass sie ausschliefdlich in diesem Kontext zur Anwendung
kamen. Sie konnten auch in einen volkssprachlichen Kontext transferiert
werden. Dies zeigt sich wiederum sehr anschaulich bei Dante Alighieri, der
im Convivio ohne zu zogern technische Ausdriicke wie ,Beweis’, ,Syllogis-
mus’, ,Form* und ,Essenz’ verwendete.6 Die entscheidende Frage lautet hier
nicht, ob Dante tiberhaupt mit scholastischen Termini vertraut war, son-
dern welchen Gebrauch er von ihnen machte und wie weit er sich damit
auf eine scholastische Diskussionskultur einlief3. Daneben muss nattirlich
auch der grundsatzliche Punkt berticksichtigt werden, dass es kaum zu-
lassig wadre, mittelalterliche Philosophie mit scholastischer Philosophie
gleichzusetzen. Scholastische Termini und Argumentationstechniken prag-

6 Auch in De vulgari eloquentia verwendete er teilweise technisches scholastisches
Vokabular, wie das Glossar von Iréne ROSIER-CATACH in: DANTE ALIGHIERI: De [l'éloquence
vulgaire. Paris: Fayard 2011, verdeutlicht.



Einleitung 331

ten zwar ab der Mitte des 13. Jahrhunderts immer mehr die philoso-
phischen Debatten, sie standen aber immer in Konkurrenz zu anderen
Techniken, etwa zu jenen, die sich mehr an einer rhetorischen oder an
einer poetischen Tradition orientierten. Volkssprachliche Texte sind nicht
nur von Interesse, wenn sie Gemeinsamkeiten mit scholastischen Texten
aufweisen, sondern auch, wenn sie sich von ihnen abgrenzen. Sie zeigen
dann exemplarisch, dass es auch Gegenstromungen zur dominanten scho-
lastischen Tradition gab und dass die mittelalterliche Philosophie als ein
pluralistisches Phdnomen in den Blick genommen werden muss.

Diese knappen Bemerkungen kénnen nur ansatzweise verdeutlichen,
weshalb volkssprachliche Texte untersucht werden sollten. Sie vermogen
aber hoffentlich die scheinbar selbstverstandliche (und immer noch weit
verbreitete) These zu entkrdften, mittelalterliche Philosophie sei doch
nichts anderes als lateinische Philosophie. Die zehn Beitrage in diesem
Band untersuchen exemplarisch einige prominente Texte, in denen das
Philosophieren in der Volkssprache - auf Italienisch, Franzosisch oder
Katalanisch - eine zentrale Rolle spielt. Sie behandeln verschiedene The-
men, die von der Metaphysik tiber die Naturphilosophie bis zur Ethik rei-
chen, und gehen auf so prominente Autoren wie Dante Alighieri, Giovanni
Boccaccio, Raimundus Lullus, Nicolas Oresme und Christine de Pizan ein.
Mit Michel de Montaigne wird auch ein Philosoph des 16. Jahrhunderts
beriicksichtigt, der an scholastische Debatten ankniipfte, sie in einem
skeptischen, volkssprachlich gefithrten Diskurs aber entscheidend trans-
formierte. Neben einzelnen philosophischen Problemen werden auch
tbergreifende rezeptionstheoretische und wissenssoziologische Fragestel-
lungen aufgegriffen: Wie veranderte sich die Wahrnehmung eines philoso-
phischen Textes durch seine Ubersetzung in eine Volkssprache? Warum
wurde ein Text tiberhaupt in einer Volkssprache verfasst? Wie wurde er
verfasst? An welches Publikum richtete er sich? In welchem Kontext wurde
er gelesen? Und welche Wirkung iibte er in verschiedenen Kontexten aus?
Fallstudien, die sich auf den Zeitraum zwischen dem 13. und dem 16.
Jahrhundert beziehen, gehen auf diese Fragen ein und verbinden dadurch
philosophische mit philologischen, kultur- und sozialhistorischen Analy-
sen.

*

Alle Beitrage dieses Bandes sind aus der Tagung ,Filosofare in lingua
volgare® hervorgegangen, die vom 15. bis 17. Juni 2011 am Istituto Svizzero
di Roma anlasslich des 65. Geburtstags von Ruedi Imbach zu seinen Ehren
stattgefunden hat. Durch seine Pionierarbeiten zur Funktion von volks-
sprachlichen Texten und zur Stellung von Laien in der Philosophie des
Mittelalters hat er einer ganzen Generation von philosophischen Medidvis-
tinnen und Medidvisten neue Perspektiven erschlossen. Alle Autorinnen
und Autoren sind ihm fiir seine intellektuellen Impulse und seine uner-



332 Dominik Perler

miidlichen Forschungen, aber auch fiir seine langjahrige Unterstiitzung,
Forderung und Begleitung zu grofem Dank verpflichtet.

Ein Dank gilt auch Christoph Riedweg, dem Direktor des Istituto
Svizzero, und Henri de Riedmatten, dem wissenschaftlichen Koordinator,
die sich tatkraftig fiir eine reibungslose Durchfiihrung der Tagung in
einem wunderschonen Ambiente eingesetzt haben. Schliefllich sei dem

Schweizerischen Nationalfonds fiir eine finanzielle Unterstiitzung ge-
dankt.



	Einleitung

