Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)
Heft: 2
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

FRANCO FERRARI
Protagora e l'epistemologia del Teeteto!

I commentatori e gli interpreti antichi erano perfettamente consapevoli della
collocazione strategica che il Teeteto occupa all'interno del corpus platonico.
Essi si resero conto che I'esegesi di questo dialogo rappresenta un momento
fondamentale di ogni interpretazione della filosofia platonica, in particolare
in relazione al problema se essa sia scettico-aporetica oppure dogmatico-
propositiva. Non deve dunque sorprendere che il Teeteto sia ancora oggi al
centro del dibattito intorno alla natura del pensiero platonico.

[ volumi di M. Burnyeat (The Theaetetus of Plato, London 1990) e D.
Sedley (The Midwife of Platonism, Oxford 2004) costituiscono forse gli esem-
pi pit illustri di due modi alternativi di leggere il dialogo: Burnyeat privilegia
il metodo dell’interpretatio pragmatica, il quale cerca di stabilire in che mi-
sura il testo platonico contribuisca a chiarire il significato della nozione
filosofica di “conoscenza” e tende a privilegiare un approccio attualizzante;
Sedley, viceversa, si accosta al Teeteto dal punto di vista della interpretatio
platonica, cercando di comprendere il contenuto del dialogo per mezzo di ri-
mandi ad altri luoghi platonici e di precisare il contributo specifico che il
Teeteto fornisce al complesso della filosofia di Platone (si tratta del metodo,
ben noto agli interpreti antichi, consistente nel chiarire Platonem ex Pla-
tone).

Questo volume di Gustav Adolf Seeck rappresenta un esempio di interpre-
tatio pragmatica, come 'autore dichiara esplicitamente nel Vorwort (vii). Il
suo interesse nei confronti del Teeteto ¢ dunque prevalentemente filosofico:
il dialogo viene studiato dal punto di vista del suo contenuto immediato, e
I’'analisi dei singoli passi & condotta non tanto per mezzo di un serrato
confronto con altri luoghi platonici, bensi attraverso I'approfondimento del
significato filosofico delle tesi in esso contenute. Non mancano in questo
libro atteggiamenti “normativi”, come ad esempio quello consistente nel ri-
corso a formulazioni alternative (rispetto a quelle platoniche), per lo piu
introdotte da frasi come “Platon hatte es dem Leser leichter gemacht,
wenn...” (es. 13). Tuttavia l'utilizzo di formule volte a disambiguare e ad
attualizzare il testo platonico (nell’Anhang 3 Seeck arriva a “trascrivere” cio
che Platone direbbe oggi commentando il suo dialogo) non conduce mai
'autore a condividere i difetti tipici delle esegesi logico-analitiche, come la
tendenza ad azzerare lo scarto temporale e filosofico tra noi e Platone. La

1 SEECK, Gustav Adolf: Platons Theaitetos. Ein kritischer Kommentar (= Zetemata 137).
Miinchen: Verlag C.H. Beck 2010. IX + 164 S. ISBN 978-3-406-60808-7.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 517

scelta in favore di un metodo interpretativo “filosofico”, cioé incentrato in-
torno al contenuto teorico del dialogo, spiega probabilmente anche la rinun-
cia da parte di Seeck a menzionare e discutere la cospicua letteratura critica,
che viene quasi del tutto ignorata.

Chi scrive non fa mistero di preferire il metodo dell'interpretatio plato-
nica (cfr. F. Ferrari (a cura): Platone, Teeteto. Milano 2011); ma non ha alcuna
difficolta a riconoscere non solo che il libro di Seeck sia ricco di osservazioni
originali, intelligenti e profonde, ma che la stessa interpretazione globale del
Teeteto risulti in larga parte condivisibile. In particolare le due sezioni che
precedono il fortlaufender Kommentar, ossia il “Vorwort” (vii-ix) e la “Ein-
leitung” (1-13), contengono suggerimenti ermeneutici efficaci, che aiutano
effettivamente il lettore a comprendere questo complesso e affascinante dia-
logo. Seeck osserva, ad esempio, che il Teeteto non contiene, come pur-
troppo molti commentatori si ostinano a ritenere, la teoria platonica della
conoscenza, ma sviluppa una sorta di “messa a punto” concettuale del di-
battito epistemologico che ha coinvolto tra il 420 e il 370 un buon numero di
pensatori (“Sichtung und Systematisierung der zeitgendssischen Diskus-
sion”) e che ha avuto nel libro di Protagora Aletheia uno dei punti di snodo
decisivi (9). Secondo Seeck, la prima parte del Teeteto va considerata quasi
alla stregua di un’esposizione commentata del libro di Protagora, che Pla-
tone seguirebbe in misura molto maggiore di quanto solitamente si creda.
L’analisi platonica delle tesi protagoree &, per Seeck, sistematica ma non
sempre del tutto conseguente; non mancano infatti salti logici, incongruen-
ze, e talora le componenti di una certa dottrina, ad esempio quella dell’homo
mensura, vengono avvicinate o addirittura confuse. Inoltre il ricorso plato-
nico al linguaggio ordinario, che presenta una connaturata tendenza alla
Mehrdeutigkeit, puo essere talora fonte di fraintendimenti e imprecisioni.
Tutte queste osservazioni mi paiono accettabili e nel complesso forniscono
un aiuto prezioso alla comprensione dell’andamento del dialogo. Ancora piu
importante mi sembra poi 'invito a non appiattire meccanicamente il punto
di vista di Platone su quello del personaggio “Socrate”. Cio che Seeck dice in
proposito (,auch sonst kann man gelegentlich den Eindruck haben, Platon
sei mit dem, was er seinen Sokrates sagen lasst, nicht einverstanden: ix“) mi
pare davvero fondamentale e va sempre tenuto presente quando si legge un
dialogo di Platone.

Anche il richiamo alla circostanza che le argomentazioni di Socrate siano
in qualche caso passibili dell’accusa di fallacia, talora a causa del ricorso a
Tricks tipicamente sofistici, consente di pervenire a una migliore compren-
sione di alcuni dei passi pitt complessi e misteriosi del dialogo (in particolare
nella sezione sull’origine della falsa opinione). Particolarmente efficace mi
pare, poi, il modo in cui Seeck affronta la lunga discussione che segue la pro-
posta di Teeteto di identificare 'episteme con la percezione (aisthesis). Egli,
come si dira meglio sotto, invita a distinguere le differenti componenti teo-
riche della concezione protagorea dell’homo mensura, e in particolare la
Flusstheorie e la cosmologia, le quali, in contesti diversi, vengono utilizzate
per fondare la teoria della percezione. Anche la distinzione tra la Fluss-
theorie di Eraclito e la radicalizzazione operata dagli Eraclitei mi pare con-



518 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

vincente, cosi come l'osservazione che né Protagora né Socrate sarebbero
disposti ad accettare la versione radicale, la quale comporta sia la sostitu-
zione delle forme grammaticali del verbo “essere” con quelle del verbo
gignesthai, sia un sostanziale annullamento della capacita significante del
linguaggio.

Come detto, Seeck interpreta lintera discussione della concezione
del’homo mensura (che Socrate aveva equiparato alla tesi di Teeteto
dellidentita tra conoscenza e percezione) come un’esposizione dipendente
in modo diretto dal libro di Protagora. Si tratta di un’ipotesi tutt’altro che
peregrina, ma ho l'impressione che Seeck tenda a trascurare il ruolo che
I'applicazione del metodo maieutico, esplicitamente teorizzato da Socrate,
giochi in questa sezione del dialogo. In effetti, non si pud escludere che
I'analisi condotta da Socrate non sia altro che una progressiva applicazione
di questo metodo alla risposta di Teeteto: questa viene equiparata alla
dottrina di Protagora, la quale a sua volta viene ricondotta alla concezione
“eraclitea” del flusso universale. Si tratterebbe di un processo di approfon-
dimento teorico di una dottrina, della quale vengono messi in luce i pre-
supposti e le implicazioni teoriche, anche al di la di cio che Protagora scrisse
effettivamente nel suo libro.

Non c’¢ dubbio, ad ogni modo, che Seeck abbia ragione quando richiama
'attenzione sulla parziale disomogeneita tra i differenti segmenti teorici che
formano la concezione “protagorea” discussa nella prima parte del dialogo.
In un primo tempo la teoria della percezione viene messa in relazione alla
Flusstheorie (153d8-154a2); successivamente essa viene collegata a una cos-
mologia generale che si fonda sul principio secondo cui “il tutto era mo-
vimento” (156a3-157a2). Anche il quadro teorico generale al cui interno
prende forma la percezione subisce nel corso della discussione modifiche
piuttosto rilevanti: inizialmente Platone sembra attribuire a Protagora una
teoria della percezione fondata su un modello di tipo causale, nel quale
I'evento percettivo viene generato dal contatto tra un fattore “attivo”,
I'oggetto, e uno passivo, il soggetto, che svolgono il ruolo di “genitori” della
percezione e della qualita percepita. Questo modello viene progressivamente
sostituito da uno schema teorico di tipo relazionale, nel quale i “genitori”
finiscono per perdere il loro status di fattori causali indipendenti per venire
essi stessi coinvolti nel processo del flusso universale, dove non esistono
cause ma solo eventi (182a4-b8). Scrive in proposito Seeck: ,Durch diesen
Zusatz soll wie 156e davor gewarnt werden, die Wahrnehmungstheorie mit
der naiven Vorstellung zu verwechseln, wonach Subjekt und Objekt bzw.
Wahrnehmung und Eigenschaft getrennt und unabhdngig voneinander exis-
tieren. Sie erhalten ihren Status erst durch ihren Kontakt“ (9g). Cio significa
evidentemente che non esistono un “oggetto” attivo e un “soggetto” passivo,
ma che ciascun fattore é tale, attivo o passivo, solo all'interno della relazione
che di volta in volta si costituisce. L'invito a non sovrapporre lo schema
causale al modello fondato sul principio dell'interdipendenza dei fattori
nella formazione del fenomeno percettivo mi pare assolutamente corretto,
ma non pud considerarsi del tutto originale, essendo stato formulato con



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 519

una certa frequenza dalla critica degli ultimi anni (Day, Hardy, Silvermann,
per citare solo tre casi).

La maggior parte del volume e occupata dal commentario analitico del
dialogo. Il testo platonico viene seguito frase dopo frase, anche se, come &
quasi inevitabile in casi simili, non tutte le sezioni sono commentate con
uguale attenzione (Seeck privilegia la parte relativa alla concezione protago-
rea e ai suoi presunti fondamenti eraclitei, mentre la discussione dell'ultima
risposta, quella secondo cui la conoscenza ¢é alethes doxa con l'aggiunta di
logos, appare nel complesso piuttosto sacrificata). Trattandosi di un com-
mentario, ogni tentativo di dare conto nello spazio di una recensione delle
numerose proposte Inter.pretative avanzate da Seeck si presenta imprati-
cabile. Vorrei comunque segnalare un paio di osservazioni presenti nel com-
mento che ho trovato assolutamente condivisibili, e menzionare almeno un
aspetto che mi pare meno convincente.

Alle parti che mi sento di condividere appartiene senza dubbio la dis-
cussione della celebre distinzione formulata da Socrate a partire da 184c1 tra
“cid con cui” (dativo semplice) percepiamo e “cid tramite cui” (dia + geni-
tivo) percepiamo. L'obiettivo di Socrate é di distinguere il ruolo dell’anima,
che costituisce “cid con cui percepiamo”, da quello degli organi corporei
(occhi, orecchie), i quali rappresentano “ci¢ tramite cui” vediamo e sentia-
mo. Seeck osserva che nella lingua greca il significato del dativo strumentale
non si discosta da quello della preposizione dia unita al genitivo. Cio signifi-
ca che Platone forza I'uso ordinario della lingua per giustificare una distin-
zione di natura oggettiva: “Er geht von einem sachlichen Unterschied aus
und gibt sprachlichen Wendungen, die im normalen Sprachgebrauch gleich-
bedeuten sind, einen unterschiedlichen Sinn” (103). Dal momento che anche
il dativo semplice possiede un valore strumentale, Seeck suggerisce di
attribuire a Platone l'intenzione di abbracciare una soluzione di compro-
messo “zwischen der Unterscheidung und der Gleichsetzung von wir und
Seele”: I'anima esplica una funzione strumentale e in questo senso essa non
si identifica del tutto con il soggetto, cioé con il “noi”; tuttavia non si tratta
di una strumentalita estrinseca (come quella espressa dalla formula dia +
genitivo), perché noi percepiamo “con” (mit, with, par) 'anima e non sempli-
cemente “tramite” (durch, through, au moyen de) I'anima. Credo che il
richiamo alla complessita del rapporto tra anima e soggetto costituisca uno
dei contributi piu originali e interessanti contenuti nel volume di Seeck.

Ancora piu convincente mi sembra cido che l'autore scrive a proposito
della confutazione dell’equivalenza tra episteme ed alethes doxa (131-132).
Come ¢ noto, Socrate alla fine di una lunga e bizzarra discussione sull’ori-
gine della falsa opinione, si propone di confutare la risposta di Teeteto, il
quale aveva identificato la conoscenza con I'opinione vera. L’argomento di
cui egli si serve per operare questa confutazione si richiama alla pratica dei
tribunali, dove i giudici che hanno acquisito una corretta opinione intorno a
un determinato episodio non si trovano nella condizione di avere co-
noscenza di cio di cui hanno opinione, perché la conoscenza é riservata sola-
mente a chi era presente e ha visto I’evento, cioe al testimone oculare (Tht.
201a7-c6). Come e facile immaginare, questo esempio ha indotto numerosi



520 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

interpreti ad attribuire a Platone una chiara distinzione tra la conoscenza,
che sarebbe diretta e immediata, cioé visualistica, e I'opinione, la quale in-
vece si fonderebbe su procedure di tipo persuasivo. Ma Seeck, proprio sulla
base di cio che ¢ emerso sia nella discussione sull’identita tra conoscenza e
percezione sia nell’analisi del fenomeno della falsa opinione, sottolinea la
natura soggettiva di ogni percezione autoptica, dunque anche di quella del
testimone che & presente a un episodio. La conoscenza del testimone oculare
presenta una componente “soggettiva” ineliminabile che finisce per invali-
dare ogni pretesa di considerare die Wahrnehmung im Sinne der Autopsie als
objektiver Masstab. Del resto, anche il semplice ricorso alla pratica dei tribu-
nali, che nel celebre excursus sui generi di vita era stata considerata come la
manifestazione di un bios opposto a quello filosofico, avrebbe dovuto ren-
dere sospetta la prova invocata da Socrate. In realta I'argomento che si
richiama alla presunta superiorita dell’autopsia inverte il rapporto tra il
piano fattuale (hoti) e quello esplicativo e giustificativo (dioti), che nella dia-
lettica platonica prevede la priorita del secondo nei confronti del primo.

Vengo ora al punto che mi ha destato qualche perplessita. Ho premesso
che la trattazione dell’'ultima risposta di Teeteto, il quale propone di iden-
tificare la conoscenza con l'opinione vera “accompagnata dal logos”, mi sem-
bra piu superficiale e nel complesso meno convincente rispetto al resto del
commentario. In particolare ho trovato poco approfondita la discussione
della distinzione ventilata da Socrate tra “intero” (ganz = holon) e “tutto”
(alles = pan) o “tutte (le parti)” (alle = panta ta mere), che Seeck tende a
interpretare come una sorta di “gioco di parole” di tipo sofistico (137). A mio
modo di vedere, alle spalle di questa distinzione, che inizialmente incontra
I’entusiastica adesione di Teeteto ma che in un secondo tempo Socrate stesso
lascia cadere sulla base di un ragionamento fallace, emerge il problema della
natura ontologica delle realta composte, vale a dire la questione se la loro
identita sia di natura mereologica e sommatoria (composition as identity)
oppure olistica e strutturale (structure as identity). In altra parole, Platone
allude all’esistenza di entita che siano predicazionalmente composte, ossia
che non siano austere (alla maniera degli stoicheia del Teeteto), ma la cui
identita ontologica non sia riducibile alla semplice somma delle loro parti
costitutive. Il famoso “carro di Esiodo” (207a3-7) &€ composto dai cento pezzi
di cui parla il poeta, ma non e identico ad essi, in quanto deve la sua identita
ontologica a un principio di unificazione, il quale non e altro che il logos tes
ousias del carro. Sembra evidente che le entita alle quali allude Platone siano
le idee, ciascuna delle quali & “molteplice”, in quanto costituita di un insieme
di relazioni con altre idee e risulta percio predicazionalmente definibile, ma
é anche “una”, in quanto raccoglie nell'unita del logos la molteplicita di
queste determinazioni predicative.

Delle idee né Socrate né Teeteto parlano esplicitamente, ma e difficile
non vedere un’allusione ad esse quando Socrate suggerisce di intendere il
composto come una mia idea (203c4-6), o come un hen eidos in possesso di
una mia idea (204e2-5). Viceversa Seeck si rifiuta di interpretare questi passi
come un rimando alla celebre concezione platonica (es. 138) e un simile
atteggiamento gli impedisce, a mio avviso, di cogliere la presenza nel Teeteto



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 521

di elementi propositivi, che concorrono in maniera indiretta a delineare i
caratteri dell’epistemologia di Platone. E certamente vero, come sostiene
Seeck, che il Teeteto non contiene un’esposizione diretta del punto di vista
di Platone. Ma é altrettanto vero, almeno a mio avviso, che il lettore avver-
tito & messo nelle condizioni di rintracciare tra le pieghe del dialogo quale
idea di episteme si possa ragionevolmente attribuire all’autore del dialogo.
Per fare cio, ossia per inserire il Teeteto nel quadro complessivo dell’episte-
mologia platonica, occorre pero servirsi dell’interpretatio platonica, ossia di
un approccio esegetico diverso da quello scelto da Seeck.

Quant’'ultima precisazione non toglie nulla alle qualita di un libro che
merita di essere annoverato tra le cose migliori uscite sul Teeteto in questi
ultimi anni.



ISABELLE WIENAND

Constantes et transformations dans les théories philosophiques des émotions
du Moyen Age a I'’Age classique

L’ouvrage de Dominik Perler s’intitule en allemand Transformationen der Ge-
fiihle. Philosophische Emotionstheorien, 1270-1670.* Ce manuel, a maints égards
exemplaire, se propose de thématiser au moins une triple transformation.

La premiére concerne les modifications des conceptions philosophiques des
émotions qui se sont produites au cours de quatre siecles et dont l'auteur
reconstruit le cadre métaphysique, identifie, contextualise et explicite les
différents accents, theéses et positions a partir de six penseurs déterminants de
cette période : Thomas d’Aquin (ch. I, 43-119), Jean Duns Scot et Guillaume
d’Ockham (ch. II, 120-197) Michel de Montaigne (ch. III, 198-277), René
Descartes (ch. IV, 278-354) et Baruch de Spinoza (ch. V, 355-442). La deuxiéme
s’applique au phénoméne méme des émotions dont 'auteur donne une analyse
systématique et détaillée dans les cinq chapitres consacrés aux philosophes
précédemment nommeés. Dans ce contexte, les émotions sont a la fois le sujet
de la transformation, en ce qu’elles modifient I'état de celui ou de celle qui les
ressent. Les émotions sont aussi ['objet de ces transformations, en ce qu’elles
sont comprises, modifiées et maitrisées par celui ou celle qui les saisit. La
troisiéme transformation vise le lecteur contemporain et sa conception méme
de la philosophie en tant que discipline. L’auteur lui rappelle de maniere con-
vaincante que I'étude des conceptions médiévales et modernes des émotions
ne peut qu’éclairer, élargir et donc transformer sa réflexion philosophique sur
les émotions. Dominik Perler convie son lecteur de maniere claire et limpide a
réfléchir sur cette transformation conceptuelle des émotions. Titulaire de la
chaire de philosophie théorique a la Humboldt Universitat zu Berlin, il est
sans aucun doute celui a qui peut réussir une telle entreprise. En effet, il mai-
trise souverainement l'histoire de la philosophie médiévale et moderne, et est
parfaitement familier des questions systématiques, comme celles du scepti-
cisme, des théories de la perception et de la représentation. Enfin, il a le souci
de cultiver une mémoire et un esprit de dialogue au sein de la discipline
académique de la philosophie, en montrant concrétement que les débats
d’aujourd’hui se nourrissent nolens volens des débats d’hier.

Dans les débats actuels sur les émotions qui rassemblent des chercheurs
issus de la neurologie, des sciences cognitives, de la psychologie, de la socio-
logie, etc., Perler identifie cing problémes philosophiques fondamentaux (11-20),
qui sont soit peu discutés, soit tenus pour acquis par les disciplines susdites :

[) Le probléme de I'unité du concept d’émotion (Einheitsproblem). La ques-
tion est de savoir si le concept d’émotion est un concept aux contours bien
définis et qui s’applique a des phénomeénes dont la nature, la fonction, les
propriétés se distinguent clairement d’autres phénomeénes mentaux, comme
les perceptions sensibles, les croyances, etc.

1 PERLER, Dominik: Transformationen der Gefiihle. Philosophische Emotionstheorien, 1270—
1670. Frankfurt/Main: Fischer 2011. 532 p. ISBN 978-3-10-061211-3.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 523

II) Le probléeme de structure des émotions (Strukturproblem). Ici, la ques-
tion est de savoir si I'on peut identifier des caractéristiques structurelles
propres aux émotions. Le fait que les émotions semblent dirigées vers un objet
et qu'elles disposent de composantes corporelles, phénoménales, motivation-
nelles, cognitives et évaluatives implique inévitablement la nécessité de les dis-
tinguer d’autres phénomeénes mentaux, tels les désirs, les sensations, les états
d’ame, les volitions, les jugements, etc. qui partagent peu ou plusieurs de ces
éléments structurels.

[1I) Le probléme d’attribution (Zuschreibungsproblem) thématise la ques-
tion cruciale de savoir de quelles parties, de quelles facultés proprement hu-
maines ou non les émotions relévent. Si 'on définit les émotions comme des
phénomeénes mentaux capables de causer des effets corporels, on souleve la
question - traitée en particulier par Descartes — de la relation entre le corps et
'esprit.

IV) Le probleme de catégorie (Kategorienproblem) s’applique a l'essence
des émotions et souléve la question de savoir si elles sont un état mental sta-
tique particulier, ou plutét un phénoméne fondamentalement dynamique et
relationnel, ou encore un processus dans lequel peut étre identifiée une suite
d’états de degrés différents d’intensité.

V) Le probléme d'imputabilité (Zurechnungsproblem) interroge la part de
responsabilité dont nous devrions endosser pour avoir ou ne pas avoir cer-
taines émotions. Perler souligne ici le caractére « ambivalent » des émotions
(18), c’est-a-dire, la difficulté que nous avons a savoir si notre absence de
maitrise de certaines émotions (comme celle de la peur extréme) tient a la
force naturelle de cette émotion, ou a notre manque de fortitude, ou encore
a la combinaison des deux.

L’identification de ces cinq probléemes sert deux fonctions principales. En pre-
mier lieu, 'auteur entend ainsi réaffirmer la contribution centrale de la ré-
flexion philosophique dans les débats actuels. En second lieu, il vise a rappeler
a ses contemporains que ces cinq problemes sont pleinement articulés par les
penseurs médiévaux et modernes traités dans son ouvrage (20-34) :

I) Le probléme de l'unité conceptuelle se reflete dans le champ lexical vaste
et touffu des émotions. Aussi I'auteur nous rappelle-t-il que le terme d’ ‘émotion’
entre dans la langue philosophique au début du 19°™ siécle et que ce sont sur-
tout les vocables de passio et d’affectus qui recouvrent plus ou moins ce que
nous appelons aujourd’hui ‘émotion’. On pourrait ajouter le terme de ‘senti-
men’ dont Descartes fait usage dans son traité des Passions de 'édme (art. 27-
29). En outre, Perler souligne que les termes de passio et d’'affectus respective-
ment chez Duns Scot et Spinoza recouvrent des phénomeénes tres différents,
car leurs systémes de classification sont profondément divergents.

II) Le probléeme de structure. Dans la discussion contemporaine, les
émotions sont souvent caractérisées par leurs propriétés phénoménales ou
qualia, c’est-a-dire par la maniere subjective dont une émotion est ressentie.
La question de la verbalisation du ressenti est une question relativement peu
étudiée par les penseurs médiévaux. Cela ne signifie pas que nous aurions
tort de caractériser les émotions a partir de ces propriétés, ni que les médié-



524 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

vaux auraient omis un élément fondamental dans leur réflexion. Cet exemple
des qualia souligne combien il convient de ne pas oublier que le cadre théo-
rique dans lequel les conceptions sont élaborées détermine et privilégie cer-
taines interrogations. Perler convoque un autre auteur de la modernité, Mon-
taigne, pour nous rappeler que ce qui nous semble aujourd’hui une évidence, a
savoir qu’il existe des structures générales des émotions, est révoqué en
doute.

I1I) Le probléme d’attribution est central chez les auteurs étudiés, en parti-
culier chez Thomas et Descartes, qui soutiennent que les émotions sont des
phénomenes qui engagent et transforment aussi bien I'ame que le corps, res-
pectivement le corps animé chez Thomas, et 'union des deux substances chez
Descartes. Leur position ainsi que celle qui nous est plus familiére - qui
consiste a dire que les émotions sont des phénomenes corporels - impliquent
des principes métaphysiques a la base des théories des émotions.

IV) Le probléme de catégorie des émotions. Il peut étre étudié de maniére
bénéfique en consultant les auteurs médiévaux et modernes. Ceux-ci, aristo-
téliciens et anti-aristotéliciens confondus, ne pensaient pas, contrairement a
nous, que les émotions étaient des états mentaux. Pour les partisans d’Aris-
tote, les émotions sont des actualisations des facultés de ’ame. Pour ses dé-
tracteurs, comme Descartes, ce sont des pensées de 'ame, et pour Spinoza ce
sont des modes de pensée. Ces positions divergentes sont autant d’invita-
tions a réfléchir sur la cohérence de nos conceptions.

V) De méme, la question de I'imputabilité est largement discutée par les
auteurs convoqués dans cette discussion. D’aucuns soulignent que les passions
peuvent étre contrdlées, mais ils insistent également sur la force de celles-ci, si
bien que leurs causes comme leur contrdle peuvent nous échapper. Ici, aussi,
les explications et précisions qu’élaborent les auteurs choisis pour rendre
compte des conditions dans lesquelles notre responsabilité est engagée sont
éclairantes.

Par contraste avec l'interprétation déterminante de Thomas Kuhn et de ses
émules (34-37), selon laquelle I'époque moderne inaugurerait une « révolu-
tion scientifique », un changement complet de paradigme, 'auteur plaide
pour étudier cette longue période de quatre siécles (1270-1670) comme con-
stituant un tout intelligible. Perler montre que le découpage arbitraire est
historiquement erroné et surtout inopérant : Comment faudrait-il s'imaginer
la maniéere dont les théories modernes souvent identifiées a la « philosophie
nouvelle » mécaniste de Descartes aient un beau matin supplanté le modéle
aristotélo-scolastique ? L’auteur remet en cause les exces d’'une telle re-
présentation a partir de I'exemple des théories philosophiques des émotions.
En premier lieu, il souligne que la psychologie aristotélicienne continue d’étre
défendue par des contemporains de Descartes, tel Jean-Francois Senault.
Deuxiémement, la théorie cartésienne des émotions ne consiste pas a dire
que les émotions seraient de purs états mentaux, mais qu’elles impliquent
une interaction essentielle entre I'dme et le corps. Troisiémement, le schéma
historiographique de Kuhn ne peut rendre compte comment Ockham peut
soutenir la these selon laquelle il existe des émotions purement rationnelles.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 525

Perler justifie le choix de cette période en montrant non pas des révolutions
et des césures éclatantes, mais les transformations du cadre métaphysique
entre 1270 et 1670. Perler identifie quatre transformations principales (448-
460):

[) Transformation et rejet de I’hylémorphisme aristotélicien. La théorie
d’Ockham en particulier signale une modification de la psychologie : les
émotions ne renvoient pas a une seule forme, mais a deux formes distinctes.
Celles-ci produisent des émotions sensitives et des émotions volitives.
Descartes et Spinoza font un pas de plus en rejetant le concept de forme
comme principe d’activité et élaborent d’autres schémas d’explication cau-
sale des émotions. Chez Descartes, les objets matériels produisent les mou-
vements des esprits animaux et les perceptions de ces mouvements sont pro-
duites par l'esprit. Spinoza remplace le principe de forme par la substance
active par laquelle les objets peuvent produire des émotions. Ainsi observe-t-
on comment le phénomeéne des émotions est expliqué non plus par la cause
formelle, mais par la cause efficiente.

II) Transformation de l'épistémologie aristotélicienne. La théorie de la
cognition repose sur le principe d’assimilation des propriétés des objets per-
¢us. Celle-ci est remise en cause en particulier par Descartes et est remplacée
par le principe de la représentation. Ainsi ce qui produit 'émotion de la peur
n'est pas 'ensemble des propriétés de l'objet pergu, mais la représentation
ou l'idée que le sujet se fait de I'objet de sa peur.

III) Une troisiéme évolution concerne la naturalisation des émotions.
Thomas souligne que, d'une part, les étres humains au méme titre que les
animaux, sont soumis aux émotions. D’autre part, les étres humains en tant
qu’étres raisonnables, en vertu de leurs facultés intellectuelle et volitive,
sont en mesure de controler leurs émotions naturelles. Ils sont, selon la belle
formule de l'auteur, « nicht nur in der Natur, sondern in gewisser Weise
auch tiber ihr » (451). Cette hiérarchie entre étres naturels et étres humains,
reprise par Duns Scot et Ockham avec 'argument du libre arbitre, est remise
en question par Montaigne, puis par Spinoza. L’auteur ne thématise pas la
position de Descartes sur ce point, sans doute parce que la position carté-
sienne résiste a une telle schématisation : il y a a la fois naturalisation et
spiritualisation des émotions.

IV) Une quatriéme transformation, perceptible a partir du 16°™ siécle,
caractérise le regard sceptique avec lequel sont perques les théorisations des
émotions. Le penseur le plus représentatif de ce mouvement antidogmatique
influencé par la tradition pyrrhonienne est Montaigne, pour qui les principes
d’explication et les criteres de classification ne rendent pas compte de la
particularité d’'une émotion concréte. Perler remarque justement que les
théories des émotions de Descartes et de Spinoza s’expliquent en partie
comme réaction a cette provocation sceptique. On peut alors s’interroger sur
la maniére concréte dont cette critique de Montaigne est prise en compte,
par exemple dans la théorie cartésienne des émotions.

Une des theses fortes de Transformationen der Gefiihle consiste a soutenir
que les problemes philosophiques soulevés par le phénoméne des passions
sont pérennes. C'est pourquoi la lecture ou la relecture des auteurs médié-



526 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

vaux et modernes s'impose de maniére évidente. Cette thése appelle immé-
diatement une question d’ordre méthodologique : que lire et comment lire
ces auteurs ? L'enseignant et 'historien de la philosophie rappelle deux
points essentiels (444-448). En premier lieu, les positions philosophiques des
émotions ne sont intelligibles que si elles sont contextualisées dans le cadre
métaphysique dans lequel elles sont élaborées. Détachées de I’hylémorphisme
aristotélicien, du scepticisme montanien, du dualisme cartésien et du mo-
nisme spinozien, les théories philosophiques des émotions deviennent artifi-
cielles et incompréhensibles. Cela signifie, par exemple, que le lecteur con-
temporain ne peut pas faire I'économie de la théorie cartésienne du libre
arbitre pour rendre compte de la passion de la générosité. En second lieu,
I'ordre d’apparition historique des positions philosophiques ne suit pas une
progression téléologique. Le fait de la coexistence des théories aristotélo-
scolastiques avec des positions sceptiques ou cartésiennes contredit ce pos-
tulat. Selon l'auteur, la chronologie des penseurs ne saurait servir de base
sérieuse pour établir une quelconque loi d’évolution croissante de la comple-
xité des systémes. Perler démentit une telle interprétation spéculative a par-
tir de nombreux exemples. La théorie de I'amour de Spinoza n’a pas supplan-
té celle de Thomas parce qu’elle aurait une vertu explicative supérieure. Un
autre contre-exemple est fourni par la renaissance du néo-aristotélisme dans
les théories éthiques contemporaines de la vertu. Cela montre qu'une con-
ception linéaire du progres de l'histoire de la philosophie rend malaisément
compte de la renaissance cyclique de modéles théoriques anciens.

Cette étude synthétique trés bien documentée et aux qualités didactiques
exemplaires est un ouvrage de référence pour qui s’'intéresse aux théories des
émotions du Moyen Age a I’Age classique. La lecture de cette analyse systéma-
tique des émotions répond a beaucoup d’interrogations, a 'exception, peut-
étre, de celles-ci: La premiére concerne les cinq probléemes fondamentaux. On
pourrait soulever d’autres questions philosophiques essentielles concernant les
émotions et que I'auteur ne mentionne pas en tant que telles. Par exemple, la
question de leur finalité ou de leur fonction, ou encore l'axiologie des émo-
tions. Ce sont des questions centrales qui sont discutées en particulier par
Descartes et Spinoza. La deuxiéme question concerne les justifications du
choix de la période étudiée. L’'auteur invoque des arguments tout a fait
convaincants pour nous inviter a relire ou a apprendre a connaitre les théories
philosophiques des émotions du Moyen Age a I’Age classique, afin d’élargir, de
transformer, d’améliorer nos propres modeles théoriques. Quelle importance
particuliére l'auteur reconnait-il aux théories des émotions élaborées par
rapport aux théories antiques des passions ? Autrement dit, quelle plus grande
urgence y-aurait-il a relire aujourd’hui les auteurs médiévaux plutét que
leurs ainés ?



ALESSANDRO LAZZARI

Von der Aufklarung zum System.
Zu zwei Neuausgaben von Schriften Karl Leonhard Reinholds

Zahlreiche Einzelstudien haben in den letzten Jahren dazu beigetragen, die
Rolle K.L. Reinholds in der Verbreitung und Umgestaltung der Kantischen
Philosophie und in der Vorbereitung der grossen idealistischen Systeme zu
rekonstruieren. Mit der von Martin Bondeli seit 2007 im Schwabe Verlag
(Basel) herausgegebenen kommentierten Ausgabe von Reinholds Gesammel-
ten Schriften! ist ein neuer bemerkenswerter Schritt in diesem Wiederaufar-
beitungsprozess vollzogen: Zum ersten Mal werden Reinholds wichtigste,
bisher nur in den Altbestanden von Bibliotheken auffindbare Schriften in
einer Ausgabe vorgelegt, die sich gleichermassen an die interessierte Leser-
schaft und an den engeren Kreis der wissenschaftlichen Forschung richtet.
Vor allem im Hinblick auf den gegenwartigen Stand der Forschung und de-
ren Bediirfnisse wurde dem Konzept einer kritischen das einer Studienaus-
gabe vorgezogen, welche die orthographischen Eigenheiten der Original-
werke beibehdlt und nur behutsame Eingriffe in den urspriinglichen Wort-
laut vornimmt. Eine ausfiihrliche Einleitung beleuchtet die Entstehungsge-
schichte des Werks und die philosophiegeschichtlichen Rahmenbedingun-
gen, wahrend in einem Kommentarteil auf einzelne vom Text aufgeworfene
Fragen eingegangen wird und im Text enthaltene Verweise auf andere Werke
und Diskussionen aufgeschliisselt werden.

Mit den bisher publizierten Binden - Briefe I (1790), Briefe II (1792) und
Fundamentschrift (1791) werden drei der bekanntesten und wichtigsten
Werke Reinholds wieder zugdnglich gemacht. Es handelt sich auch um die
einzigen unter Reinholds Schriften, die im 20. Jh. neu aufgelegt wurden. Die
Umstande, dass diese Neuauflagen seit langem vergriffen sind, und die ge-
genwartige Fokussierung der Reinhold-Forschung auf die Zeitspanne zwi-
schen 1786 und 1794 lassen jedoch die Wahl dieser Werke als Auftakt zur
Publikation der Gesammelten Schriften verniinftig erscheinen.

Wie schon die Merkur-Artikel von 1786-1787 drehen sich auch die Beitra-
ge des ersten Briefbands zentral um die Themen der Moral, der Religion und
des Verhdltnisses zwischen beiden. Auch 1790 betont Reinhold die ent-
scheidende Rolle Kants in der Auflésung der Streitigkeiten unter den philo-
sophischen Schulen hinsichtlich dieser Fragen. Die neu publizierten Briefe
widerspiegeln jedoch, ohne sie explizit darzustellen, Reinholds in anderen
Werken bereits offen vertretene Auffassung, wonach erst die Begriindung

1 REINHOLD, Karl Leonhard: Gesammelte Schriften. Kommentierte Ausgabe. Herausge-
geben von Martin Bondeli. Band 2/1: Briefe iiber die Kantische Philosophie. Erster Band, hg.
von Martin Bondeli. Basel: Schwabe 2007 (Abk.: Briefe I). Band 2/2: Briefe iiber die Kantische
Philosophie. Zweyter Band, hg. von Martin Bondeli. Basel: Schwabe 2008 (Abk.: Briefe II).
Band 4: Ueber das Fundament des philosophischen Wissens nebst einigen Erlduterungen iiber
die Theorie des Vorstellungsvermdgens, hg. von Martin Bondeli unter Mitwirkung von Silvan
Imhof. Basel: Schwabe 2011 (Abk.: Fundamentschrift).



528 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der Vernunftkritik in einer neuen Theorie die bisherigen Streitigkeiten tiber
Gott und die Seelenunsterblichkeit beilegen kann.

Gegen die lange vorherrschende Deutung der Briefe I als Interpretation,
Kommentar oder Einfiihrung zu Kants Kritik der reinen Vernunft (bzw. Kritik
der praktischen Vernunft) zeigt die vorliegende Ausgabe auf {iberzeugende
Weise, dass Reinhold von vornherein weder als ,reiner Kantianer” noch als
,Popularisierer der Kantischen Vernunftkritik zu verstehen ist. Sowohl die
Ndhe zum Aufkldarungsideal wie die Gewichtung der religiosen Thematik und
die zwischen Kant und Herder stehende, aber auch illuminatistische Motive
einbeziehende Deutung der Menschheitsgeschichte ,nach dem Schema einer
sakularisierten christlichen Heilsgeschichte“ (XXIII) werden hier vielmehr
als eigenstandiger Versuch einer Weiterentwicklung der Kantischen Philo-
sophie innerhalb der philosophischen Debatten seiner Zeit zur Geltung ge-
bracht.

Der im Oktober 1792 publizierte zweite Band, der die Form simulierter
brieflicher Mitteilung beibehdlt, verkorpert zwar die Fortsetzung des aufkla-
rerischen Anliegens einer Anwendung Kantischer Resultate auf die Gebiete
der Moral und des Naturrechts. Wie aus vorliegender Neuausgabe hervor-
geht, ist er aber vor allem als Selbstverstandigungsversuch Reinholds hin-
sichtlich der Begriffe der Moral, des Rechts, des Willens, der Freiheit, der
(philosophierenden) Vernunft und des gesunden Menschenverstandes (sen-
sus communis) zu verstehen, der vor dem Hintergrund einer Auseinander-
setzung mit zeitgendssischen Autoren, allen voran der Jenaer Kollege Carl
Christian Erhard Schmid, sowie mit den eigenen systematischen Bemiihun-
gen um eine die Kantischen Resultate erst begriindenden Elementarphilo-
sophie stattfindet. Indem dieser Versuch in der sowohl gegen Schmid wie
gegen Kant gerichteten Preisgabe der Identitdat von Willen und praktischer
Vernunft und in der Aufstellung der Willensfreiheit als eigentlichem prak-
tischen Fundament von Reinholds Elementarphilosophie gipfelt, sind in ihm
schon die wichtigsten Momente der zwischen 1792 und 1794 sich entfalten-
den Krise des Reinholdschen Systems angekiindigt.

Die als Band 4 der Kommentierten Ausgabe publizierte Fundamentschrift
ist die erste den gesamten Text des Originals wiedergebende Neuausgabe
dieses Werks. Nicht zuletzt wegen seiner Kiirze und Stringenz handelt es
sich um eines der einflussreichsten Werke Reinholds, das eine bemerkens-
werte Wirkung auf Fichte und Schelling ausiibte, die es als die beste Dar-
stellung der Hauptgedanken von Reinholds Elementarphilosophie betrach-
teten. Auch in diesem Fall enthiillt die von Martin Bondeli besorgte Neuaus-
gabe in Abhebung von einer oft vereinfachenden und verkiirzenden Rezep-
tion ein mitten in einem noch nicht abgeschlossenen, auf drei Ebenen -
Reinholds Verhiltnis zu Kant, zur eigenen Systementwicklung und zu seinen
Kritikern - sich abspielenden Selbstverstindigungsprozess befindliches Werk:
1) Auf der Hohe seines Ruhmes setzt sich Reinhold in der Fundamentschrift
klar und selbstbewusst von Kants Vernunftkritik ab. Die schon frither in mo-
deratem und vorsichtigem Ton vorgetragenen Einwande werden zum Teil
verscharft, zum Teil durch neue ergianzt, ein Umstand, der jedoch zugleich
zu einer Aushohlung von Reinholds Bekenntnis zur Vernunftkritik fiihrt. 2)



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 529

Waidhrend im Wesentlichen der Entwicklungs- und Problemstand von 1790
wiedergegeben wird, kommt es in der Fundamentschrift zu Prdzisierungen
und Vertiefungen hinsichtlich des Vorstellungsbegriffs und des ersten Grund-
satzes, aber auch beziiglich des Systemgedankens und des Ubergangs zwi-
schen Grundsatz und Folgesdtzen, die bereits auf die zwischen 1792 und 1794
vorgenommene Umarbeitung der Elementarphilosophie hindeuten. 3) Nicht
nur die als Anhang beigefiigten Antikritiken von ].B. Erhard (gegen A.W.
Rehberg) und F.C. Forberg (gegen ]J. Chr. Schwab), die von Reinhold mit zu-
siatzlichen kritischen Anmerkungen versehen wurden, auch der Text der
Fundamentschrift ist stark durch Einwdnde gegen die Elementarphilosophie
gepragt, indem er teilweise die Ziige einer gegen sie gerichteten Antwort an-
nimmt.

Neben Reinholds Werken stellt sein umfangreicher Briefwechsel die
wichtigste und fiir die heutige Forschung unumgehbare Quelle fiir die ge-
naue Ausmessung der Bedeutung, die dieser lange unterschatzte Denker in
der Ausgestaltung der kantischen und nachkantischen Philosophie ein-
nimmt. Der von Reinhold wahrend eines halben Jahrhunderts gefiihrte brief-
liche Austausch mit Personlichkeiten seiner Zeit - darunter Kant, Fichte,
Schiller, Novalis, Jacobi und Wieland -, aber auch mit Freunden, Verwand-
ten, Kollegen und Schiilern, gewdhrt einen wertvollen Einblick in die kom-
plexe Verflechtung von Motiven und Umstidnden, aus denen Reinholds
Philosophie hervorgegangen ist, und in die Vielseitigkeit der von ihr ausge-
gangenen Impulse und Anregungen. Dass diese unersetzliche philosophie-
geschichtliche Quelle, die tiber lange Zeit so gut wie unbekannt war - nur
ein kleines Bruchstiick dieses Briefwechsels ist im 19. Jahrhundert in Teil-
nachdrucken veroffentlicht worden -, dem heutigen lesenden und forschen-
den Publikum zumindest teilweise wieder zugdnglich ist, ist das Verdienst
der vom Frommann-Holzboog Verlag publizierten Korrespondenzausgabe
der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften.2 Dieses umfangreiche,
aus den Arbeiten an der J.G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Aka-
demie der Wissenschaften unter Reinhard Lauth entstandene und auf die
Veroffentlichung von Reinholds gesamter Korrespondenz abzielende Unter-
nehmen hatte bereits 1983 der Offentlichkeit einen ersten Band geschenkt.
Nach einer langjahrigen, vor allem durch die Arbeit an einem stiandig sich

2 REINHOLD, Karl Leonhard: Korrespondenzausgabe der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaften. Begriindet von Reinhard Lautht, Kurt Hiller und Wolfgang H. Schradert.
Herausgegeben von Faustino Fabbianelli, Kurt Hiller und Ives Radrizzani in Kooperation mit
der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften. Bd. 1: Korrespondenz 1773-1788, hg. von
Reinhard Lauth, Eberhard Heller und Kurt Hiller. Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich From-
mann Verlag Giinther Holzboog und Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissen-
schaften 1983. Bd. 2: Korrespondenz 1788-1790, hg. von Faustino Fabbianelli, Eberhard Heller,
Kurt Hiller, Reinhard Lautht, Ives Radrizzani und Wolfgang H. Schrader{ unter Mitwirkung
von Christian Kauferstein und Petra Lohmann. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holz-
boog Verlag Eckhart Holzboog und Osterreichische Akademie der Wissenschaften 2007. Bd.
3: Korrespondenz 1791, hg. von Faustino Fabbianelli, Eberhard Heller, Kurt Hiller, Reinhard
Lautht, Ives Radrizzani und Wolfgang H. Schradert unter Mitwirkung von Christian Kaufer-
stein, Petra Lohmann und Claudius Strube. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog
Verlag Eckhart Holzboog und Osterreichische Akademie der Wissenschaften 2o11.



530 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vermehrenden Quellenmaterial und die schrittweise Ablésung der alten
durch eine neue Herausgebergeneration bedingten Publikationspause sind
nun seit 2007 zwei weitere Briefbande erschienen, die den Zeitraum der ab-
gedeckten Korrespondenz auf Ende 1791 erweitern. Bereits der erste Band
hatte beeindruckt durch das prachtige Format, die strengen editorischen
Richtlinien (alle Abkiirzungen, handschriftlichen Korrekturen und unter-
schiedlichen Hervorhebungen Reinholds werden wiedergegeben und aufge-
schliisselt), den ausfithrlichen Apparat (Personen-, Sach- und Ortsregister,
Verzeichnis der Briefe, der Quellen und der Publikationen Reinholds inner-
halb des betrachteten Zeitraums) und die akribischen historischen, philoso-
phiehistorischen und biographischen Anmerkungen, die zum ersten Mal
Einblick in bis dahin fast unbekannte Seiten von Reinholds Wirken gewdhr-
ten (Werdegang im Barnabitenorden, Mitwirkung an verschiedenen Zeit-
schriften, Tatigkeit als Freimaurer und Illuminat). In allen diesen Aspekten
stellen die 2007 und 2011 erschienenen Binde 2 und 3 eine wiirdige Fort-
setzung des 1983 begonnenen Unternehmens dar. Band 2 zeigt den aufstei-
genden Stern am philosophischen Himmel, der, angetrieben durch den
Publikumserfolg der Briefe tiber die Kantische Philosophie, im Austausch mit
Kant, Jacobi, Goschen, Nicolai u.a., vor allem aber mit C.M. Wieland das
Projekt des eigenen philosophischen Systems entwirft und dieses dem Publi-
kum zundchst als Theorie des Vorstellungsvermogens, dann als Elementar-
philosophie vorlegt. Band 3 dokumentiert neben der Weiterentwicklung des
elementarphilosophischen Ansatzes auch Reinholds Unbehagen mit der
wachsenden Kritik und sein Gefiihl einer zunehmenden Isolierung, das nur
durch die Bekanntschaft mit dem danischen Dichter Jens Baggesen (kiinftig
einer von Reinholds wichtigsten Korrespondenten) abgemildert wird. Nicht
zuletzt durch den neu ermoglichten Zugang zu Briefstellen, die Informa-
tionen und Aufschliisse liefern tiber Reinholds philosophische Lektiiren,
dessen Problemstellungen und ihre Kontexte und Losungsansdtze, sind die
zuletzt veroffentlichten Korrespondenzbdnde fiir die Reinhold-Forschung
von bleibendem Wert.



ULRICH ENGEL

Theorie-Praxis-Konstellationen.
Zu einer Relecture der Pastoral/Theologie Marie-Dominique Chenus OP1

Seit Mitte der 199oer Jahre sind in der deutschsprachigen Theologieszene
,erste Anzeichen einer beginnenden Chenu-Renaissance“ (146) zu beobach-
ten. An diese Wiederentdeckung des franzdsischen Theologen Marie-Domi-
nique Chenu OP (1895-1990) kniipft die hier vorzustellende Dissertation an
und weist zugleich weit {iber alle bislang vorgelegten Auseinandersetzungen
mit dem Werk des Dominikaners hinaus. Christian Bauer, Jahrgang 1973, bis
vor kurzem Wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl fiir Praktische Theo-
logie der Katholisch-Theologischen Fakultidt der Universitat Tiibingen und
seit dem Sommersemester 2012 Professor fiir Interkulturelle Pastoraltheo-
logie an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitdt Innsbruck,
hat (in menschlich umsichtiger und theologisch animierender Weise beglei-
tet von Ottmar Fuchs) mit seiner volumindsen Arbeit ein beachtliches Werk
vorgelegt. Das Buch sei - dies soll vorweg schon gesagt sein — sowohl Prak-
tischen Theolog/-innen als auch theologiegeschichtlich und/oder systema-
tisch-theologisch interessierten Kolleg/-innen und Studierenden unbedingt
zur vertieften Lektiire empfohlen!

Gegliedert hat Bauer seine Untersuchung in drei unterschiedlich umfang-
reiche Hauptteile: ,Ortsbestimmung” (17-156), ,Archivrecherchen® (157-596)
und ,Ergebnissicherung” (597-839). Ein abschlief3ender Teil versammelt di-
verse Anhdnge: eine biographische Zeittafel (843), einige Fotos (845-855)
und ein umfassendes Literaturverzeichnis (857-906), das neben verdffent-
lichten Quellen und einer langen Liste der Sekundarliteratur auch eine be-
achtliche Zahl unveréffentlichter Dokumente aus dem Chenu-Archiv der Do-
minikanerprovinz ,Francia® in Paris auffihrt.

Im ersten Hauptteil der Arbeit skizziert Bauer sein Forschungsprojekt
samt Kontext und der angewandten Methodik. Ausgehend von der zentralen
These, dass in dem 1937 erschienenen Biichlein Une école de théologie: Le
Saulchoirz ,bereits ,der ganze Chenu‘ vorliegt” (8), rekonstruiert Bauer den
Ansatz Chenus vor der Hintergrundfolie der Loci theologici-Lehre des Mel-

1 Rezensionsartikel zu BAUER, Christian: Ortswechsel der Theologie. M.-Dominique Che-
nu im Kontext seiner Programmschrift ,Une école de théologie: Le Saulchoir. 2 Bde. (= Tii-
binger Perspektiven zur Pastoraltheologie und Religionspadagogik 42). Berlin: Lit 2010.
906 S., ISBN 978-3-643-11213-2.

2 Vgl. CHENU, Marie-Dominique: Une école de théologie: le Saulchoir®. Avec les études
de Giuseppe Alberigio, Etienne Fouilloux, Jean Ladriére et Jean-Pierre Jossua. Paris: Cerf
1985. Eine deutsche Ubersetzung erschien erst Anfang des 21. Jahrhunderts: CHENU, M.-
Dominique: Le Saulchoir. Eine Schule der Theologie. Aus dem Franzosischen von Michael
Lauble, hrsg. vom Institut M.-Dominique Chenu - Espaces Berlin durch Christian Bauer,
Thomas Eggensperger und Ulrich Engel (= Collection Chenu 2). Berlin: Morus 2003.



532 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

chor Cano OP (1509-1560)3 als einen ,generellen theologischen Ortswechsel®
(20) hin zu den Praxisorten der Pastoral als neuen Autorititen der Gottes-
rede. In seinem 1966 publizierten Buch Peuple de Dieu dans le monde defi-
nierte Chenu die pastoralen Akte ausdriicklich als theologische Orte.4 Damit
konnte der Dogmatiker Chenu (er lehrte seit 1920 in Le Saulchoir, dem Stu-
dienzentrum der Pariser Dominikanerprovinz, das Fach Histoire des doctri-
nes chrétiennes) die pastoralen Praktiken aus ihrer vorkonziliaren Reduktion
auf blole Anwendungsmodi dogmatischer Wahrheiten befreien: ,Die prakti-
schen theologischen Orte sind Orte einer Entdeckung von Theologie (,in-
ventio) und nicht mehr nur in ihrer Anwendung (,applicatio‘). Und das
heifdt: Die gesamte Erfahrung der Menschen in ihrer Ambivalenz von ,Freude
und Hoffnung, Trauer und Angst’ (GS 1) bringt Orte hervor, an denen Gott
selbst zur Sprache gebracht werden kann.“ (20)

Bauers Projekt konfrontiert nun diese These mit verschiedenen Aspekten
der franzosischen Pastoralkultur - u.a. mit dem auch jenseits der Grenzen
Frankreichs wahrgenommenen Dialogprozess Proposer la foi (vgl. 41f.) oder
bspw. mit dem avantgardistischen Engagement der Orden, speziell der
Dominikaner (vgl. 45-50). Zudem hat der skizzierte Ortswechsel Konsequen-
zen fir die Selbstbestimmung der Praktischen Theologie, insofern diese ,das
christliche Diskursarchiv von Schrift und Tradition auf[schliefdt], um in
deren Licht die neuen pastoralen Erfahrungen des Volkes Gottes auf den
Praxisfeldern seiner Zeit deuten zu konnen. Und sie bringt von dorther auch
neue theologische Orte hervor, die ihrerseits wiederum das besagte Diskurs-
archiv erweitern.“ (55) Charakteristika einer solchen integral agierenden
praktischen Theologie sind nach Bauer ihre Hermeneutik ,von unten“ (55),
ihr Kreativitatspotential, das sich in bevorzugter Weise ,in Differenzen“ (60)
entfaltet, und ihr diachron-synchroner Komparativ (vgl. 64), mit dem sich
die Praktische Theologie einerseits Neues aus dem und am Vergangenen,
und Altes aus und an der Gegenwart erschlief3t, und mit dem sich Kirche
anderseits - um es mit einem von Bauer zitierten Wort von Rainer Bucher zu
sagen - nicht in ihrem ,Aufen verliert“s, sondern gerade dort (zu) sich selbst
findet. In methodologischer Hinsicht sucht Bauer zu diesem Zweck das Ge-
sprach mit Chenu - interessanterweise mit zwei in ganz anderen Zusammen-
hiangen zu verortenden Gewdhrsleuten an der Seite: Karl Rahner SJ und
Michel Foucault. Der eine — Rahner - gilt Bauer als ein Reprasentant der Ca-
noschen ,loci proprii, der andere [als] ein Reprasentant der loci alieni der
Theologie“ (115).

3 Vgl. CANO, Melchor: De locis theologicis. Ed. Juan Belda Plans (= BAC. Ser. maior 85).
Madrid: Catdlica 2006.

4 Vgl. CHENU, Marie-Dominique: Une constitution pastorale de I’Eglise, in: DERS.: Peuple
de Dieu dans le monde. Paris: Cerf 1966, 11-34, hier 16.

5 Vgl. BUCHER, Rainer: Kirche verliert sich nicht im Aufen - sie findet sich dort. Replik
auf den Beitrag von Andreas Wollbold, in: LS 57 (2006) 73-75.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 533

Im zweiten Hauptteil seiner Arbeit untersucht Bauer das Werk Chenus
unter methodischer Zuhilfenahme des Foucaultschen Archiologiebegriffs.6
Als historische, quellenbezogene Wissenschaft beschaftigt sich die Archdolo-
gie mit den verschiedensten Diskurs- und Wissensarchiven - und zwar in
ihrer Bedeutung fiir die Gegenwart. Dabei verkorpert das Archiv - das ist
wichtig - ,handfeste Praktiken der Macht“ (132). Ich halte das methodische
Vorgehen Bauers fiir schliissig und wegweisend, gelingt ihm auf diese Weise
doch ein doppeltes: zum einem die Theologie Chenus aus der Tiefen der
Theologiegeschichte zu befreien und wieder ans Tageslicht der gegenwar-
tigen Diskussionen zu holen, zum anderen die in der Person Chenus kon-
genial angelegte dialektische ,Konstellation (Dieter Henrich, vgl. 140-142)
von theologischer Theorie und pastoraler Praxis gegen eine heute weit
verbreitete, fiir beide Seiten sich fatal auswirkende systemische Aufsplitte-
rung zwischen kirchlich-pastoralem Handeln hier und wissenschaftlicher Re-
flexion dort stark zu machen. Um es mit Norbert Mette zu formulieren:
Foucault hilft Bauer, ,das Wegweisende und Prophetische von Chenus Theo-
logie herauszuarbeiten und auf das hin, was heute in der Theologie ansteht,
weiterzudenken.“7 (Warum allerdings Bauer in seinem methodologischen Teil
Foucault gegen Jiirgen Habermas ausspielt, hat sich mir nicht erschlossen [Vgl.
120f.]. Ein Blick auf die einschligige Debatte zwischen Habermas und
Jacques Derrida, der von Bauer als Kronzeuge fiir Foucault und gegen Haber-
mas angefihrt wird, hdtte meines Erachtens zu einem etwas differenzierten
Bild gefiihrt.8)

Nach Bauer lassen sich - so ein erster Ansatz seiner Analyse - ,die ,ver-
schiedenen speziellen Typen‘ der franzdsischen Theologie im Umfeld von
Une école de théologie in drei Hauptrichtungen einteilen. Zundchst eine
dominierende Neuscholastik romischer Prigung. Sodann den jesuitisch ge-
pragten Versuch, etwas anderes als Thomismus zu betreiben (Stichwort:
Sources chrétiennes) und den dominikanisch gepragten Versuch, einen ande-
ren Thomismus zu betreiben (Stichwort: Thomisme au risque de I'histoire).
Zweitens lassen sich ,Beziehungen, die man zwischen diesen verschiedenen

6 Vgl. FOUCAULT, Michel: Archdologie des Wissens. Aus dem Franzésischen von Ulrich
Koppen. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2o11.

7 METTE, Norbert: Rezension zu ,Christian Bauer, Ortswechsel der Theologie®, in: Diak
42 (2011) 286-287, hier 287.

8 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Adorno-Preis an Jacques Derrida. Der Erbstreit zwischen
Philosophie und Religion, in: Siiddeutsche Zeitung v. 22.9.2001 (Nr. 219) 15; DERS.: Kul-
turelle Gleichbehandlung - und die Grenzen des Postmodernen Liberalismus, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 51,3 (2003) 367-394; DERS.: Der philosophische Diskurs der Mo-
derne. Zwolf Vorlesungen. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1985, 219-247; DERRIDA, Jacques:
Limited Inc. Evanston Ill.: Northwestern Univ. Press 1988, 156-158; DERS.: Mémoires. Pour
Paul de Man. Paris: Galilée 1988, 225-227; ,Ich mifditraue der Utopie, ich will das Un-
Maogliche“. Ein Gesprdch mit dem Philosophen Jacques Derrida tiber die Intellektuellen, den
Kapitalismus und die Gesetze der Gastfreundschaft. Interview mit Thomas Assheuer, in: Die
Zeit v. 5.3.1998 (Nr. 11) 47-49. Zur Diskussion insges. s. BLANK, Stefan: Verstdndigung und
Versprechen. Sozialitdt bei Habermas und Derrida (= Edition Moderne Postmoderne).
Bielefeld: Transcript 2006.



534 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Praktiken herstellen kann‘[,] tiiber die Monopolstellung der Roémischen
Schultheologie und die [...] ordenstheologische Avantgarde bestimmen, die
sich am Rand dieses Diskurses bewegte. Eine konfliktive Konstellation von
Zentrum und Peripherie, die auf dem Zweiten Vaticanum weitreichende
kirchliche Folgen zeitigte. Drittens standen die genannten theologischen
Aufbriiche in engem Kontakt mit den ,nichtdiskursiven Praktiken‘ der pasto-
ralen Pionierbewegungen ihrer Zeit: Mission de France, Mission de Paris,
Jugendarbeit, Bibelbewegung, Liturgische Bewegung. Aber auch mit [...] Tei-
len der franzosischen Résistance” (134f.). Der umfangreiche zweite Hauptteil
der Arbeit bietet somit ein ,Itinerar” (151) der Steifziige des Verfassers durch
das Chenu-Archiv in Paris. Zu unterscheiden sind dabei drei Gruppen von
Texten: die medidvistischen Werke, die praktisch-theologischen Schriften
und schliefllich die Arbeiten, die sich vornehmlich mit Methodenfragen be-
schaftigen. ,Eine gewisse Sonderrolle spielt das Konzilstagebuch Notes quo-
tidiennes au concile“ (149), das erst 1995 publiziert wurde. Zudem existiert
eine ungeheure Zahl von bislang unveroffentlichten Vortragsmanuskripten.
Geordnet hat Bauer die Ergebnisse seiner diesbeziiglichen Recherchen in
drei systematisch fokussierten Kapiteln, die jeweils wieder aus zwei histo-
risch-biographisch markierten Unterabschnitten bestehen. Dem ersten
Kapitel zum ,Primat der Kontemplation“ (161-180) (mit den Unterab-
schnitten ,Soisy-sur-Seine, 1895-1912: Kindheit und Jugend“ und ,Kain-lez-
Tournai, 1912-1914: Weg in den Orden“) folgen Kapitel 2 tiber ,Diskurs-
archive der Vergangenheit“ (179-291) (,Rom, 1914-1920: Studium und Pro-
motion“ und ,Kain-lez-Tournai, 1920-1932: Professor in Le Saulchoir®) und
Kapitel 3 zu ,Praxisfelder[n] der Gegenwart (293-596) (,Kain-lez-Tournai,
1932-1937: Aufbruch zu neuen Ufern“ und ,Etoilles-sur-Seine, 1937-1942:
Ortswechsel im Konflikt“). Nach Ansicht des Rezensenten lohnt es sich auf
jeden Fall, sich mit Bauer auf dessen knapp 400 Seiten langen, oftmals sicher
beschwerlichen, immer jedoch spannenden theologischen Denkweg zu
begeben: ,Miihsal der Ebene und Gliick der Gipfel inklusive (152). Im Rah-
men dieser Besprechung kann ich diese Wege - leider - nicht naher nach-
zeichnen. Ein Beispiel muss genligen. Im Rahmen seines sechsten Unterab-
schnitts (443-596) interpretiert Bauer die urspriinglich als Rede zum
Thomasfest 1936 konzipierte und spater seitens des Sanctum Officium in
Rom inkriminierte Le Saulchoir-Schrift9 als ,ein theologisches Leitbild der
Freiheit (445). Speziell die im dritten Kapitel des Buches verhandelten
Verhdltnisbestimmungen zwischen Geschichte und Dogma in ihrer histori-
schen Relativitat (nicht zu verwechseln mit einem ,historischen Relativis-
mus“ [474]!), zwischen theologischen Praxis- und Diskursorten im Blick auf
die Gleichrangigkeit ihrer Autoritatsanspriiche (vgl. 477f.), zwischen ver-
schiedenen philosophischen und theologischen Schulen hinsichtlich ihrer

9 Vgl. dazu ENGEL, Ulrich: Theologale Mystik im Konflikt. Marie-Dominique Chenu OP
und die Grundintuitionen seiner Theologie, in: DELGADO, Mariano/FUCHS, Gotthard (Hgg.):
Die Kirchenkritik der Mystiker — Prophetie aus Gotteserfahrung. Bd. 3: Moderne (= Studien
zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 4). Fribourg: Academic Press 2005, 351-

369, bes. 351-357.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 535

Jirreduzibel“ (483) pluralen Verfasstheit, sowie zwischen Theologie und
Spiritualitat ob ihrer beiderseitigen Erfahrungsbasiertheit und grundlegen-
den Verwiesenheit aufeinander (vgl. 484f.), haben es in sich. Denn eine
theologische Praxis, die im aufgezeigten Sinne die Kontingenzen des eigenen
Systems kennt, kann letztendlich nicht umhin, auch die ,prinzipielle Irr-
tumsfahigkeit aller theologischen Systementwiirfe iberhaupt“ (486) anzuer-
kennen.

Im dritten und abschlieffenden Hauptteil der Arbeit sucht Bauer die
Ergebnisse seiner archdologischen Rekonstruktionen in drei Richtungen zu
sichern. Ein erster historisch-theologischer Abschnitt (603-711) setzt mentali-
tatsgeschichtlich an, insofern Bauer die Differenz zwischen Thomisten und
Augustinisten (zur Terminologie vgl. 604f.) kreativ bearbeitet und bis hin
zur Pastoralkonstitution Gaudium et spes des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils, zu Positionen der Radical Orthodoxy (John Milbank u.a.) wie auch zu
heute aktuellen Kirchenkonflikten auszieht. Erhellend ist in diesem Zu-
sammenhang auch der Abschnitt tiber ,Differenzen zu Joseph Ratzinger®
(666-71119),

Ein zweiter, systematisch-theologischer Abschnitt (713-792) passt die Er-
trage der archdologischen Erkundungen im Archiv Chenu in die spdt-, nach-
oder postmoderne Zeitsignatur ein. Chenu war der Theologe der Zeichen der
Zeit. Die berihmt gewordene Formulierung in Gaudium et spes ist von der
Theologie des Dominikaners inspiriert: ,Zur Erfillung [...] ihres Auftrages
obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu forschen
und sie im Licht des Evangeliums zu deuten® (GS 4). Zu konstatieren ist je-
doch, dass die Zeichen selbst ,stets denkbar uneindeutig“ (755) und deshalb
auch schwer zu lesen sind. Vor allem eignet ihnen ein diskontinuierlicher
Aspekt, insofern sie einen ,Bruch [..] in die Kontinuitdt des menschlichen
Zeitempfindens“ (756) einschreiben. In dieser ,Unterbrechung® (Johann
Baptist Metz1) weisen die Zeitzeichen zugleich iiber das bislang Dagewesene
hinaus; nach Jesaja - darauf macht Chenu aufmerksam - sind sie ,Zeichen
der Ankunft des Messias“2. Die Signale der messianischen Zeit sind markant:
,Blinde sehen wieder und Lahme gehen; Aussatzige werden rein und Taube
héren; Tote stehen auf und den Armen wird das Evangelium verkiindet“ (Mt
11,5; Lk 7,22). Bauer weist im Anschluss an Gerd Theiffen darauf hin, dass die
hier zeichenhaft angekiindigte messianische Zeit eine der ,partizipatori-
schen Messianitdt“s ist, insofern alle Menschen an der Sendung des Messias
aktiv Anteil haben. Diese Vorstellung wiederum entspricht deutlich der in-

10 Vgl. jetzt auch BAUER, Christian: Konzilsentwiirfe im Widerstreit. Josef Ratzinger und
M.-Dominique Chenu, in: Diak 43 (2012) 55-58.

1 Vgl. die sechste seiner ,Unzeitgemafle[n] Thesen zur Apokalyptik®: ,Kiirzeste Defini-
tion von Religion: Unterbrechung®, in: METZ, Johann Baptist: Unterbrechungen. Theolo-
gisch-politische Perspektiven und Profile. Giitersloh: GTB 1981, 86.

12 Vgl. CHENU, Marie-Dominique: Les pauvres et les espérances messianiques du monde,
in: Esprit et technique Juillet (1962) 8-13, hier 13.

13 Vgl. THEISSEN, Gerd: Gruppenmessianismus. Uberlegungen zum Ursprung der Kirche
im Jiingerkreis Jesu, in: DERS.: Jesus als historische Gestalt. Beitrage zur Jesusforschung.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2003, 255-281, hier 278.



536 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

karnationstheologischen Grundeinstellung Chenus (und mit ihm der Theolo-
gie im Dominikanerorden insgesamt), nach der es im Sinne einer permanen-
ten Menschwerdung4 vornehmlich darum geht, den in dieser Welt schon
anwesenden, gleichwohl oftmals verborgenen Messias zu suchen, zu ent-
decken und ansichtig zu machen.

Der letzte Abschnitt des dritten Hauptteils (793-837) macht schliefdlich
das Projekt des theologischen Ortswechsels fiir die Praktische Theologie
fruchtbar. Dabei pladiert Bauer im methodologischen Anschluss an Chenu
fiir eine zeichentheoretisch abduktivis vorgehende Praktische Theologie, in-
sofern diese sich als gleichermaflen ,[b]ruchsensibel und differenzfahig“
(829) erweist. Was es fiir die zukiinftige ,Theoriebildung der Praktischen
Theologie bedeuten mag, wenn diese [...] in Chenus Spur als eine ,Ethnologie
des Volkes Gottes™ (839) weiterentwickelt wiirde, muss am Ende der Arbeit
Bauers offen bleiben. Das gilt in analoger Weise auch fiir die Systematische
Theologie - und in deren Rahmen in besonderer Weise im Blick auf eine
dringend bendétigte neue Ekklesiologie.

Die vorgelegte Dissertation ldsst fiir die Zukunft manch spannende Kla-
rung erhoffen!

14 Vgl. z.B. CHENU, Marie-Dominique: La Parole de Dieu. II: L’Evangile dans les temps (=
CFi n). Paris: Cerf 1964, 89: ,Car I'Incarnation de Dieu, dont elle [chrétienté nouvelle;
U.E.] est le signe et le mystére a la fois, ne s’est pas faite une fois pour toutes dans un coin
de Judée; elle dure toujours, elle vaut toujours, elle vaut partout. Vgl. dazu auch
POoTwWOROWSKI, Christophe F.: Contemplation and Incarnation. The Theology of Marie-
Dominique Chenu (= McGill-Queen’s Studies in the History of Ideas 33). Montreal -
Kingston: McGill-Queen’s University Press 2001, XV.

15 Zur Abduktion vgl. PEIRCE, Charles S.: Vorlesungen tiber Pragmatismus. Mit Einlei-
tung und Anmerkungen neu hrsg. von Elisabeth Walther. Hamburg: Meiner 1991, 115.



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

ALBERTUS-MAGNUS-INSTITUT (Hg.): Albertus Magnus und sein System der Wissen-
schaften. Schliisseltexte in Ubersetzung. Lateinisch — Deutsch. Miinster: Aschen-
dorff 2011. 539 S. ISBN 978-3-402-12930-2.

HONNEFELDER, Ludger (Hg.): Albertus Magnus und der Ursprung der Univer-
sitdtsidee. Die Begegnung der Wissenschaftskulturen im 13. Jahrhundert und die
Entdeckung des Konzepts der Bildung durch Wissenschaft. Berlin: University
Press 2011. 560 S. ISBN 978-3-86280-007-0.

Immer klarer erscheint Albertus Magnus als eine der zentralen Wendegestalten
des fiir die Entwicklung Europas so wichtigen 13. Jahrhunderts. Diese epochale
Bedeutung des Doctor universalis herausgearbeitet zu haben, ist nicht zuletzt
das Verdienst Ludger Honnefelders, des langjihrigen Direktors des Albertus-
Magnus-Instituts. Unter seiner Agide schritt die Arbeit der kritischen Edition
von Alberts Werken ziigig voran, auflerdem rief er die beiden wissenschaftlichen
Reihen Lectio Albertina und Subsidia Albertina ins Leben. Nun widmeten ihm
seine Instituts-Mitstreiter zum Abschied aus seiner Leitungsfunktion eine
Anthologie von Alberttexten. Ebenfalls 2011 gab er selbst einen Sammelband
heraus, in dem die Entstehung der neuen universitiren Wissenskultur, deren
Mitentwickler Albert war, beleuchtet wird. Aufgrund der vierfachen Verbindung
miteinander - durch Albert Magnus, das Stichwort ,Wissenschaft, Ludger
Honnefelder und das Erscheinungsjahr - liegt es nahe, beide Biicher in einer
gemeinsamen Rezension zu besprechen. Zunachst zur Anthologie! Dieser
Textband schliefdt eine grofde Liicke, denn vor seinem Erscheinen existierte nur
eine einzige deutsch-lateinische Auswahl aus Alberts Schriften.! Da sie aber v.a.
kurze Textstiicke enthadlt, eignet sich diese dltere Sammlung nur bedingt als
Einfihrung in sein Denken. Mehr Erfolg verspricht der Ansatz der
neuerschienenen Anthologie. Nach einer soliden Biographie und einer aus-
fithrlichen Zeittafel bietet sie durchweg lange zusammenhidngende Textpartien
aus insgesamt zwolf verschiedenen Werken. Meist handelt es sich um Prologe
und Werkanfange. Diese kluge Auswahl ermoglicht einen tiefen Einblick in
Alberts wissenschaftstheoretische und methodologische Reflexionen. Ebenso
fiihrt sie sein Konzept einer geordneten Vielheit eigenstindiger Wissenschaften,
das seinem umfassenden und zugleich in sich differenzierten System zugrunde
liegt, eindrucksvoll vor Augen. Zu diesem Zweck wurden die Anfinge folgender
grofer Kommentare ausgewdhlt: De V universalibus (Isagoge), Physica, De
anima, Metaphysica. Hinzu kommen Abschnitte aus dem sechsten Buch des
zweiten Ethikkommentars (Ethica) und aus dem elften Buch von De animalibus.
Zu loben ist die Aufnahme mehrerer, z.T. sehr wichtiger theologischer Texte aus
dem Sentenzenkommentar, aus der Summa theologiae I, sowie aus den Kommen-
taren zur Mystischen Theologie und zum biblischen Buch Baruch. Dies ist ein
klares Signal gegen die weitverbreitete Tendenz, Albert nur noch als Philo-

1 ALBERTUS MAGNUS: Ausgewdhlte Texte. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. u. iibers. VON FRIES,
Albert. Mit einer Kurzbiographie von ECKERT, Willehad Paul. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1981. 265 S. Eine Neuauflage mit aktualisierter Bibliographie erfolgte 2012.



538 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sophen zu deuten, bzw. sein gesamtes Denken in der Philosophie aufgehen zu
lassen. Bemerkenswert ist ein bislang ungedruckter, aus dem 15. Jahrhundert
stammender Text, der ein systematisches Verzeichnis von Alberts Werken und
eine Auflistung seiner doktrinellen Abweichungen von Aristoteles bietet. Ein
bisher wenig beachteter Text aus dem Kommentar zu De divinis nominibus, der
die Skizze einer dsthetischen Theorie enthadlt, zeigt, wie weit sich das Erkennt-
nisinteresse des Doctor universalis spannte. Sehr zu bedauern ist, dass die von
Albert jeweils kommentierten aristotelischen und dionysischen Ausgangstexte
nicht mit abgedruckt wurden. Den genannten Abschnitten haben die Heraus-
geber, allesamt ausgewiesene Albertkenner, jeweils eine knappe, aber inhalts-
reiche und urteilssichere Einfiihrung mit einer Auswahlbibliographie vorange-
stellt. Nur sehr selten finden sich kleine Ungenauigkeiten, z.B. die unkritische
Erwdahnung von Werken2, deren Authentizitit keineswegs feststeht, ja im Falle
von Summa II sogar sicher auszuschlieffen ist.3 Die getroffene Textauswahl
konnte man allenfalls dafiir kritisieren, dass sie kein Zeugnis fiir Alberts politi-
sches Denken enthdlt. Richtig lagen die Herausgeber dafiir damit, keinen Ab-
schnitt aus den unausgereiften und (aufler De homine) wenig einflussreichen
Frithschriften aufzunehmen. Mit ihrer Auswahl an Albert-Texten ist es ihnen ge-
lungen, ein fiir Forschung und Lehre gleichermaflen wertvolles Werk vorzule-
gen, das tiberdies zu einem erschwinglichen Preis erhiltlich ist.

Gewiss wiirde es zu weit gehen, in dem Sammelband ,Albertus Magnus und
der Ursprung der Universititsidee ein begleitendes Kommentarbuch zu der
eben besprochenen Anthologie zu sehen. Dennoch enthalt er mehrere Aufsitze,
die als vertiefende Einfithrungen in die dort gebotenen theologischen, meta-
physischen, physikalisch-naturwissenschaftlichen und logischen Texte Alberts
dienen konnen. Dies gilt besonders fiir Maria Burgers Artikel iiber , Theologie als
Wissenschaft unter der Herausforderung aristotelisch-arabischer Wissenschafts-
theorie“, Ludger Honnefelders Ausfiihrungen zur ,kritischen Rezeption der aris-
totelischen Metaphysik“ durch Albert, Silvia Donatis Beitrag zu dessen ,Konzept
der scientiae naturales” und Hannes Mohles erhellende Untersuchung ,Albertus
Magnus und die Vielheit der Wissenschaften.” Sowohl der Sammelband, als auch
die Anthologie lenken die Aufmerksamkeit auf das Netzwerk methodisch ver-
schiedener Wissenschaften, das Albert in kritischer und innovativ-produktiver
Auseinandersetzung mit den Werken des Aristoteles entwickelt.4 Dass dieses
neue Bildungskonzept fiir Albert auch existentiellen Charakter besitzt, arbeitet
Henryk Anzulewicz heraus. Wie schon sein Titel verrdt, beschaftigt sich der
Sammelband dariiber hinaus mit den geistigen Prozessen, die zur Institutiona-
lisierung dieses neuen Wissensideals in Gestalt der Universitat fithrten. In die-
sem Zusammenhang werfen viele Beitrage renommierter Autoren neues Licht auf
die kulturelle Begegnung, die sich wahrend des 12. und 13. Jahrhunderts zwi-
schen lateinischem Westen und griechisch-hebréisch-arabischem Osten in einer
einzigartigen Konstellation ereignete. Einmal mehr wird deutlich, wie wichtig
das arabische Erbe nicht allein fiir Albert, sondern fiir das ganze Abendland war.

2 Vgl. Albertus Magnus und sein System, 17 u.v.a. 367.

3 Vgl. HELLMEIER, Paul Dominikus: Anima et intellectus. Albertus Magnus und Thomas
von Aquin liber Seele und Intellekt des Menschen. Miinster : Aschendorff 2011, 285-288.

4 Vgl. HONNEFELDER, Ludger: Bildung durch Wissenschaft. Eine Einfiihrung, in: Albertus
Magnus und der Ursprung, 12 f.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 539

Mehrere Beitrage wiirdigen hierbei die Rollen al-Farabis und seines ersten
Ubersetzers Dominicus Gundissalinus.5 Gerade am Verhiltnis dieser beiden
Denker zeigt sich aber auch, dass der Westen, trotz allem, was er dem
arabischen Raum zweifellos verdankt, von Anfang an eigene Wege geht. Wie
Alexander Fidora belegt, formte Gundissalinus seine arabische Vorlage in den
Disziplinen Logik, Naturphilosophie und Metaphysik/Gotteslehre in kreativer
und produktiver Weise um. In die gleiche Richtung weist der Beitrag von Dag
Nikolaus Hasse: Auch wenn der Westen von Avicenna und Averroes viele Inhalte
tibernommen habe, so treffe dies doch nicht auf die im Westen tiblichen litera-
rischen Formen des Traktats und des Kommentars zu. Diese seien vielmehr eigene
Entwicklungen. Anhand der Theorie der Spharenbeweger macht Yossef Schwartz
auf die Komplexitdt der Rezeption jlidisch-arabischen Denkens durch die Latei-
ner aufmerksam. Sylvain Gougenheim mache es sich mit seiner in polemischer
Absicht vorgenommenen Dichotomie - entweder direkter geistiger Einfluss der
Araber oder gdnzlich eigenstandiger lateinischer Traditionsstrang — zu einfach.®
Schwartz gibt stattdessen ein Beispiel fiir eine ,negative Rezeption®, d.h. fiir die
Ablehnung eines Lehrstiicks durch die Lateiner, eine Ablehnung, die gleichwohl
eigenstandige Theoriebildung beforderte. Verantwortlich fiir diese Ablehnung
sei die christliche Theologie gewesen, der Schwartz eine durchaus positive und
kreative Rolle im Prozess der ,negativen Rezeption“ zubilligt.7 Ahnlich sieht es
auch Rega Wood. Thr zufolge haben gerade diejenigen Theologen, die Aristoteles
und der arabischen Begleitliteratur kritisch begegneten, den Diskurs bereichert.
Gerade ihr Misstrauen und ihre Kritik hdtten das westliche Denken so vital
gemacht.8 Ferner wirft sie die Frage auf, warum die lateinischen Gelehrten eine
Theorie von der translatio studii entwarfen, die als Stationen nur Agypten,
Griechenland, Italien und Westeuropa nennt, die arabische Welt also iibergeht.
Ein Grund hierfiir liege wohl in der feindlichen Haltung gegen den Islam.9
Moglicherweise hatten die Lateiner in den Arabern aber auch blofe Aristoteles-
Uberlieferer ohne eigenstindige Bedeutung erblickt.° Dass gerade Albert diesbe-
ziiglich ganz anderer Meinung war, erwdahnt Wood nicht. Abgerundet wird der
an Literaturangaben iiberreiche und in vielerlei Hinsicht anregende Band von
einem Artikel Ruedi Imbachs, der Dantes auferuniversitiares Bildungskonzept
skizziert. Die Scharfe, mit der er es v.a. von Thomas von Aquin und z.T. auch
von Albert abgrenzt, geht mitunter zu weit. Bspw. verstand nicht nur Dante
unter Philosophie ,eine Lehre“ [..] ,die vermittelt werden soll und kann“.2 Im-
merhin griindeten Albert und Thomas in Ko6ln und Neapel Generalstudien, um

5 Vgl. die Beitrage von Martina Roesner, Alexander Fidora, Gerhard Endress, David Wir-
mer und Dag Nikolaus Hasse.

6 SCHWARTZ, Yossef: Celestial Motion, Immaterial Causality and the Latin Encounter with
Arabic Aristotelian Cosmology, in: Albertus Magnus und der Ursprung, 277.

7 Vgl. SCHWARTZ: Celestial Motion, Immaterial Causality and the Latin Encounter with
Arabic Aristotelian Cosmology, 293.

8 Vgl. WooD, Rega: Harmonizing Synthesis and Critical Refutation: Their Role in the
Translatio Studii, in: Albertus Magnus und der Ursprung, 131.

9 Vgl. WOOD: Harmonizing Synthesis and Critical Refutation 136.

10 Vgl. WOOD: Harmonizing Synthesis and Critical Refutation, 135.

1 Vgl. IMBACH, Ruedi: Translatio philosophiae. Die Transformation des scholastischen
Diskurses bei Dante, in: Albertus Magnus und der Ursprung, 410.



540 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dort einer Tatigkeit nachzugehen, die der Doctor universalis mit den Worten ,in
dulcedine societatis quaerere veritatem“2 umschrieb.

PAuUL D. HELLMEIER

WALTER KARDINAL KASPER: Katholische Kirche. Wesen - Wirklichkeit - Sendung.
Freiburg: Herder 32011. 586 S. ISBN 978-3-451-30499-6.

Das vorliegende Buch hat eine lange und bewegte Geschichte. Nach dem Willen
seines Verfassers, des langjdhrigen Prdsidenten des Papstlichen Rates zur
Forderung der Einheit der Christen, hatte es im Anschluss an seine inzwischen
zu theologischen Klassikern gewordenen Monographien zur Christologie (Jesus
der Christus) und zur Gotteslehre (Der Gott Jesu Christi) gegen Ende seiner
akademischen Lehrtdtigkeit vor iiber 20 Jahren Gestalt annehmen und erschei-
nen sollen. Die durch die vielfdltigen kirchlichen Beanspruchungen des Ver-
fassers bedingte Verzogerung der Fertigstellung hat dem Werk jedoch nicht ge-
schadet. Im Gegenteil: Die Darstellung von Wesen, Wirklichkeit und Sendung
der katholischen Kirche profitiert von der umfangreichen pastoralen, universal-
kirchlichen und 6kumenischen Erfahrung des Verfassers und wird durch sie be-
reichert.

Als Einstieg hat sich der Verfasser fiir einen biographischen Zugang ent-
schieden. Im einfiihrenden ersten Teil des Werkes schildert er seinen ganz
personlichen ,Weg in und mit der Kirche® (17-67). Ausgehend von und gestiitzt
auf seine(n) eigenen positiven Erfahrungen von und mit der Kirche méchte der
Verfasser in seinem Buch - neben der theologischen Orientierung - etwas von
der Schonheit der Kirche zum Ausdruck bringen (22) und ,neu Freude an der
Kirche und in der Kirche wecken® (15). Sein Anliegen ist jedoch nicht, eine neue
Ekklesiologie zu entwerfen. IThm geht es vielmehr darum, ,die im Sinn des
Zweiten Vatikanischen Konzils erneuerte katholische Ekklesiologie darzustellen®
(67).

Dies unternimmt er im zweiten Teil des Buches, in dem er sehr ausfiihrlich
die ,Grundziige katholischer Ekklesiologie“ entfaltet (69-488). Dabei leitet ihn
eine spezifische Konzilshermeneutik, die auf das Schlagwort ,Kontinuitat in der
Erneuerung” gebracht werden kann (35). Dieses besagt, dass das Konzil ,die
tuberlieferte Lehre der Kirche in keinem Punkt verlassen“, wohl aber in einen
neuen, sprich pastoralen und trinitarischen Horizont gestellt habe (37).

Neben dem klaren Bekenntnis zum II. Vatikanum ist ein stark 6kumenisches
Anliegen fiir die Monographie kennzeichnend. Zur Wiederherstellung der vollen
Kirchengemeinschaft der Kirche sei es unverzichtbar, sich dariiber zu verstan-
digen, ,was Kirche ist und was folglich Einheit der Kirche meint“ (58). Die
ekklesiologischen Ausfiihrungen und Erkundungen des Verfassers verstehen sich
als Beitrag zu diesem zentralen Desiderat und schwelenden Problemiiberhang
der Okumene.

Grundlegend fiir das Verstandnis von Kirche ist fiir den Verfasser zum einen
die communio-Ekklesiologie (vgl. 45f.), zum anderen die Zusammenschau der
Kirchenfrage mit ,der Gottesfrage und der Reich-Gottes-Botschaft“ (67). Die vom
Verfasser konsequent durchgefiihrte heilsgeschichtliche Verortung der Kirche im

12 ALBERTUS MAGNUS : Pol. l. 8 c. 6 (Ed. Par. VIII, 804).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 541

Heilsplan Gottes bewahrt meines Erachtens davor, weder in die Falle eines
ekklesiologischen Minimalismus noch Maximalismus zu tappen. Wer die Kirche
wie der Verfasser im Gesamt des gottlichen Heilsplans sieht, der auf die Samm-
lung und den Frieden unter den Vélkern abzielt (131), wird die Kirche weder vor-
schnell auf eine blofd ethische, soziologische oder kulturelle Grofle reduzieren
(117), noch sie ideologisch bzw. triumphalistisch tiberhéhen (118).

Vor diesem Hintergrund wenig iiberraschend zeichnen sich die Ausfiithrun-
gen des Verfassers zu den klassischen ekklesiologischen topoi wie der Frage nach
Kirchenstiftung bzw. -griindung durch Jesus (135-141), Kirchentheologien in
Bibel und Tradition (die Kirche als Haus der Weisheit, Tempel Gottes, congre-
gatio fidelium, communio sanctorum) (156-172), Wesensmerkmale der Kirche
Jesu Christi (223-284), um nur einige zu nennen, durch eine grofle Sachkenntnis
und wohltuende Ausgewogenheit aus.

Zugleich ist der Verfasser nicht um klare Worte verlegen, wenn es darum
geht, das entscheidend und unterscheidend Katholische im 6kumenischen Dia-
log herauszuarbeiten und zu verteidigen, wie etwa in der Diskussion um Amt
und Amteranerkennung (346-350) oder der Frage nach Wesen, Stellenwert und
Funktion des Petrusamtes (350-382) deutlich wird. Auch scheut er sich nicht,
explizit Stellung zu innerkatholisch ,heiffen Eisen“ zu nehmen. Seine Anmer-
kungen zu den Dauerbrennern Zoélibat, Priesterweihe fiir Frauen (336-340),
Frage der Diakoninnen (342f.), Aufgaben und Kompetenzen der Laien im pasto-
ralen Dienst (305f.) sowie der Forderung nach institutionellen innerkirchlichen
Reformen sind vom Grundsatz getragen: ,Wir miissen tiefer, nicht liberaler, son-
dern radikaler ansetzen“ (472). Es darf daher nicht verwundern, dass der Ver-
fasser das lehramtliche Nein zur Priesterweihe fiir Frauen fiir ,verbindlich und
endgiiltig“ erachtet (340), die Verkiindigung bei der Liturgie (Homilie) nur in
»=aufderordentlichen Einzelfdllen“ Laien tibertragen mochte (306) und der Ansicht
ist, dass Gottes Segen auf Ehe und Familie, nicht aber auf alternativen
Lebensgemeinschaften ruht (307).

Der Verfasser legt in seinem Buch somit de facto keine neue katholische
Ekklesiologie vor. Er macht aber vor allem im Schlusskapitel ,Wohin fiihrt der
Weg der Kirche?" (463-488) Mut, sich den aktuellen Herausforderungen und
Krisen der Kirche im Vertrauen auf Gottes Beistand zu stellen und sie als Chance
zur kirchlichen Erneuerung zu begreifen. Als entscheidend fiir einen notwen-
digen Aufbruch der Kirche erachtet er dabei drei Dinge: ,eine aus den Quellen
gespeiste geistliche Erneuerung, solide theologische Reflexion und kirchliche
Gesinnung” (468).

Zusammenfassend lasst sich festhalten: Alle, die auf der Suche sind nach
einer fundierten und 6kumenisch sensibilisierten Einfithrung in die katholische
Ekklesiologie werden das vorliegende Buch mit Gewinn lesen. Fiir eine ver-
mutlich bald anstehende und - nicht zuletzt wegen der guten Lesbarkeit - zu
begriiffende Neuauflage der Monographie ware es wiinschenswert, einige kleine
Tipp- und Flichtigkeitsfehler zu beheben (vgl. 191, 198, 320, 327, 346, 359, 364,
457). Von Vorteil wire es des Weiteren, wenn der sehr ausfiihrliche und duflerst
informative Anmerkungsapparat in Zukunft nicht mehr miithsam am Ende des
Bandes in Form von Endnoten nachgeschlagen werden miisste, sondern in Fuf-
noten umgewandelt wiirde.

CHRISTOPH J. AMOR



542 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

STROUMSA, Guy: Das Ende des Opferkults. Die religiésen Mutationen der Spdt-
antike. Berlin: Verlag der Weltreligionen/Insel Verlag 2011. 208 S. ISBN 978-3-

458-71036-3.

ANGENENDT, Arnold: Die Revolution des geistigen Opfers. Blut - Siindenbock -
Eucharistie. Freiburg: Verlag Herder 2011. 179 S. ISBN 978-3-451-30519-1.

Eine zunehmende und gleichzeitig neue Verwendung von ,Opfervokabular®
stellt der Religionswissenschaftler Guy Stroumsa in der die Spatantike pragen-
den neuen Religion des Christentums fest; die neue Verwendung des Opferbe-
griffs entspricht in der Tat einem Phianomen, das die Erfolgsgeschichte der R6-
mischen Zivilisation in den von ihr eroberten Gebieten ausmachte: Indem die
romischen Invasoren, statt den eroberten Volkern ihre Gottheiten auszutreiben,
diesen fremden gottlichen Wesen lateinische Namen gaben und sie damit in das
romische Gotterfirmament integrierten, gelang ihnen ebenfalls die Integration
unterschiedlichster Vélker und Kulturen in ihr Universalreich; einigendes Band
wurde die von den Romern propagierte Zivilreligion. Unter Berufung auf Fustel
de Coulanges’ Der antike Staat (1864) und Emil Durkheims Die elementaren
Formen des religiosen Lebens (1912) charakterisiert Stroumsa das romische Reli-
gionsverstandnis durch den o6ffentlichen Ritualvollzug, dessen Ziel die Starkung
der kollektiven Identitdt war. Das 6ffentliche Opfern wurde somit zur Manifesta-
tion des unaufloslichen Bandes zwischen politischer Macht und Religion, deren
Priester gleichsam Agenten des Staates waren.

Eine solche Zivilreligion ist sicherlich nicht mit dem neuzeitlichen Phano-
men sakularer Religionen zu verwechseln, und davor bewahrt schon der Blick
auf die blutigen Opfer, welche die Gotter versohnen und die Gemeinschaft star-
ken sollten. Entscheidend ist jedoch, dass die frithen Christen - ebenso wie das
rabbinische Judentum nach der Zerstérung des Tempels - mit dieser Opferpraxis
brachen, den Begriff indes beibehielten und mit neuem Inhalt fiillten. An dieser
Stelle setzt Guy Stroumsas Studie zur Mutation des Opferkults an; genauer
gesagt handelt es sich um eine fiinffache Auffaltung dieser Thematik, die aus
Vorlesungen am Pariser Collége de France zuriickgehen. Die religiose Sphare der
Spatantike, die durch die Entstehung zundchst klandestiner christlichen Ge-
meinden ebenso geprdgt sei wie durch die Folgen der Zerstérung des Jerusalemer
Tempels, konne durch fiinf markante Aspekte charakterisiert werden: Am Bei-
spiel des Unterschieds zwischen Mark Aurels Ermahnungen an sich selbst und
Augustinus’ Bekenntnissen beobachtet Stroumsa eine ,neue Sorge um sich selbst’,
die einhergehe mit der Ausformung einer ,Buchreligion’ sowie mit ,Wandlungen
des Rituals’; es waren, so Stroumsa, diese Mutationen des Religionsbegriffs, wel-
che die romischen Zivilreligion durch eine ,kommunitdre Religion‘ ablosten und
das antike Ideal des Weisheitslehrers durch dasjenige des ,geistlichen Lehrers'
ersetzten.

»Stellte sich in der hellenistischen Welt die Frage der Identitdt vor allem in
kulturellen Begriffen, so wurde sie im fiinften Jahrhundert unserer Zeitrechnung
fast ausschliefllich religios definiert®, stellt Stroumsa fest und macht als Kern
dieses neuen Religionsverstindnisses den Wahrheitsbegriff aus: Nicht um Sta-
bilisierung einer im Mythos beschworenen Gemeinschaft durch den Opferritus
sei es fortan gegangen, sondern um die Transformation der individuellen Iden-
titat; der Vergleich mit dem zeitgenossischen (heidnischen) Philosophen ebenso
wie mit dem rabbinischen Judentum zeige allerdings, dass das frithe Christen-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 543

tum eher Symptom als Avantgarde dieser Entwicklung sei, allerdings zunehmend
wirkmdchtig. War den frithen Christen ebenso wie anderen Religionen oder
philosophischen Schulen der Opferritus nur noch als geistiges Opfer (Bvoix
Aoyikn) plausibel, so ging es ihnen - und das unterschied sie wiederum - um die
objektive, weil universale Wahrheit der Offenbarung, die ,im Herzen des Men-
schen verankert“ (Origines) diesen zur Auflehnung gegen die bestehenden Ver-
hdltnisse aufrufe. Allerdings sei diesem neuen Religionsverstandnis eine Radika-
litat inharent, die sich, vor allem nach der sog. Konstantinischen Wende, fatal
auswirken sollte: ,Aus dem theologischen Universalismus der Christen [...] folgte
Intoleranz gegeniiber denen, die die Botschaft der Liebe nicht annehmen woll-
ten.”

Angesichts einer neuen ,Sichtbarkeit von Religion“ (Olivier Roy) in der
modernen Welt, in der Begriffe wie Opfer und Martyrertum eine blutige Renais-
sance erfahren, scheint es um so notwendiger zu sein, daran zu erinnern, dass
die Vergeistigung des Opfers im Zeichen eines unbedingten Wahrheitsanspruchs
keinesfalls eine Immunisierung gegen religiés motivierte Intoleranz darstellt.
Durchaus konsequent fiihrt Guy Stroumsas interessante Studie tber die reli-
giosen Mutationen der Spatantike zum modernen Toleranzbegriff, wie er sich
zum ersten Mal bei John Locke und Pierre Bayle dufiert, und zum Pladoyer fiir
eine prinzipielle Unterscheidung zwischen politischer Verfassung und religioser
Gemeinschaft. Zu einem anderen Ergebnis kommt das wenige Monate vor Guy
Stroumsas Studie erschienene Buch des Miinsteraner Theologen Arnold An-
genendt, der sich ebenfalls mit dem Novum des geistigen Opfers in der Spat-
antike als Ablosung blutiger Opferriten beschdftigt. Einig sind sich beide Auto-
ren in ihrer Kritik an René Girards Theorie vom Opfer: Dessen Interpretation
Jesu als Stindenbock, durch den das archaische Siindenbock-Ritual entlarvt und
tiberboten werde, fithre bestenfalls zu einem binnensozialen Gewaltausgleich; es
fehle ihm mithin die vertikale Achse und damit die Dimension der Sithne, die
den Kern jeder Opferpraxis ausmache.

Im Gegensatz zu Stroumsa, der im Verlust des Tempels sowie in der Erschiit-
terung des Gleichgewichts zwischen Mythos und Ritus in der hellenistischen
Welt die Ursache der Vergeistigung des Opferrituals sieht, sucht Angenendt
nachzuweisen, dass diese Vergeistigung genuin biblisch sei, etwa wenn in den
Psalmen vom ,Opfer des Gotteslobes“ die Rede ist oder im ersten Korintherbrief
(1,4) die Eucharistie als Dankopfer im Vollzug des Gedachtnisses interpretiert
wird. Indem er jedoch die Mutation des Opferbegriffs in der Spatantike quasi
zum Griindungsakt der Moderne erkldrt (,Tatsachlich lebt die Moderne aus der
Umwandlung des alten Opferbegriffs zum geistigen Opfer.“), verschwimmt der
zuvor klar gezeichnete Opferbegriff und seine Mutation in der Spatantike in ein
diffuses Bild: Einerseits beklagt Angenendt, dass heute, nicht zuletzt im Zeichen
der Philosophie Nietzsches, ,jegliche Selbstaufopferung in Misskredit geraten®
sei, zum anderen jedoch betont er unter Hinweis auf André Comte-Sponvilles
Brevier der Tugenden und Werte: ,Zu Recht feiern die Tugenden ldngst ihre
Riickkehr®, denn ,ohne Opferbereitschaft [ist] keine Humanitat aufzubauen®. Im
Kapitel ,Zur Aktualitit des geistigen Opfers’ werden zahlreiche alltagliche
Beispiele des Sich-Aufopferns fiir andere (und damit des aktuellen Opfer-
vokabulars) genannt; aber liegt in dem einer hoheren Wahrheit verpflichteten
Opfer nicht immer auch ein Stiick Selbstliebe? Und so bleibt die Frage, ob die
Gleichsetzung von wahrheitsliebender Opferbereitschaft und Tugendhaftigkeit



544 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nicht letztlich ein Kurzschluss ist: ,Man mufd die Wahrheit lieben, oder sich lie-
ben. Jede Erkenntnis ist eine narzifdtische Wunde"“, schreibt Comte-Sponville in
dem von Angenendt zitierten Buch.

Wahrend Guy Stroumsa den Opferbegriff aus religionswissenschaftlicher Per-
spektive analysiert und sowohl Kontinuitdt wie Wandel des biblischen wie des
romischen Opferbegriffs im christlichen Gedenken an das Opfer Jesu nach-
zeichnet, deutet Arnold Angenendt Eucharistie als Erinnerung an das Opfer im
Sinne von Hingabe. In einem gesellschaftlichen Kontext, der die Selbstbehaup-
tung als wichtigstes Ziel der individuellen Existenz propagiert, erinnern beide
Biicher aus unterschiedlichen Perspektiven an eine lebendige Tradition, die in
Vergessenheit gerat, wo von ,Opfern‘ nur noch bei Unfdllen oder gewalttiatigen
Auseinandersetzungen gesprochen wird.

CLEMENS KLUNEMANN

MAIO, Giovanni: Mittelpunkt Mensch: Ethik in der Medizin. Mit einem Geleitwort
von Wilhelm Vossenkuhl. Mit 39 kommentierten Patientengeschichten. Stuttgart:
Schattauer, XIX + 424 S. ISBN 978-3-7945-2448-8.

Giovanni Maio, Arzt und Philosoph, bekannt fiir seine stets freundlich vor-
getragenen, aber durchaus kritischen Interventionen, seine konstruktiven Vor-
schlage sowie prophetischen Zwischenrufe, ist mit dem vorliegenden Band ein
kleines Meisterstiick gelungen. Das Buch ist sowohl ein gediegenes Lehrbuch fiir
Studierende als auch eine profunde Medizinethik ,aus einem Guss“, die zum
Nachdenken anregt und Profil zeigt, gekennzeichnet von einem Verstandnis von
Medizin als authentischer Sorge um den ganzen Menschen (394). Es erstaunt
wenig, dass das Buch kurz nach Erscheinen bereits nachgedruckt werden musste;
dass es bereits einige Monate nach Erscheinen in mehr als 4’000 Exemplaren ver-
kauft wurde, ist jedoch ein auflergewohnliches Phanomen im Bereich ethischer
Fachliteratur.

Das aus der langjdhrigen Lehrtdtigkeit des Autors an den Universititen
Zirich, Aachen, Liibeck und Freiburg i.Br. hervorgegangene Lehrbuch hat gemaf3
Angaben des Verfassers als Zielpublikum Studierende der Medizin, der Philoso-
phie und Theologie, sowie allgemein an der Medizinethik Interessierte im Blick.
Es soll Orientierungshilfe bieten fiir Entscheidungssituationen, in welchen
alltagliche moralische Intuitionen nicht mehr weiterhelfen (8). Der iibersicht-
liche Aufbau des Buchs, unterstiitzt durch eine ausgezeichnet gelungene graphi-
sche Gestaltung, bietet in sechs Hauptteilen Einblicke in die gro3en Themen der
Medizinethik: Einem Geleitwort von Willhelm Vossenkuhl und einer kurzen
Einfiihrung vom Autor folgen 1. philosophische Grundlagen der Ethik (13-82), 2.
historische Grundlagen der Medizin (83-116), 3. medizinethische Theorien und
Uberlegungen zur Arzt-Patient-Beziehung (117-198), 4. Spezialthemen der Medi-
zinethik von der Embryonenforschung bis zur wunscherfiillenden Medizin (199-
334), 5. Ethik am Ende des Lebens (335-372), 6. Bemerkungen zum Menschenbild
und ein Ausblick unter dem Titel ,Quo vadis, Medizin?“ (373-395). Jedem
Kapitel folgen kurze Literaturangaben, meist aufgeteilt in zitierte und weiterfiih-
rende Literatur.

Bevor im Buch die Frage beantwortet wird, weshalb es die Medizinethik im
Sinne einer Verbindung von medizinischer Praxis und philosophischer Reflexion



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 545

tiberhaupt brauche (2), wird ein Verzeichnis von 39 kommentierten Patientenge-
schichten geboten (eine Fundgrube fiir den Medizinethik-Unterricht), das an-
zeigt, wie sehr dem Verfasser an einer Riickbindung historischer und philoso-
phischer Uberlegungen an die konkrete medizinische Alltagspraxis gelegen ist.
Hingewiesen wird zudem auf Abbildungen, Tabellen, Ubersichten und medizin-
ethische Grunddokumente - sehr hilfreich beispielsweise sind tabellarische
Ubersichten zu den Kardinaltugenden bei Plato und den Haupttugenden bei
Aristoteles - die im Buch geboten werden und sich anhand der Verzeichnisse
leicht auffinden lassen. Die Recherche nach bestimmten Themen oder Theorie-
beziigen wird durch ein Personenverzeichnis und ein umfassendes Sachverzeich-
nis am Ende des Buches erleichtert.

Wozu also iiberhaupt Ethik in der Medizin? Giovanni Maio beantwortet diese
Frage mit Hinweis auf die mangelnde Orientierung im zusehends untber-
sichtlichen Handlungsfeld der Medizin. Er will die Medizin zurtickfithren zu den
wesentlichen Grundfragen des Menschseins (1), und dabei insbesondere die mit
ihr heute verbundenen Machbarkeitsvorstellungen in Frage stellen. ,Nach-
denklich machen ist die tiefste Art zu begeistern“, wird gleich auf der ersten
Seite Albert Schweitzer zitiert, und die Lektiire der folgenden Seiten gibt tat-
sachlich zu denken. Ethik wird als eine Disziplin systematischen Nachdenkens
tiber das Gute verstanden, die Ethik in der Medizin als ein Versuch, das syste-
matisch-philosophische Denken in einen Bezug zu den konkreten Handlungs-
und Reflexionsfeldern der Medizin zu bringen (3). Die ethische Grundreflexion
versteht der Autor als einen Teil der Medizin selbst. Indem er stets den Bezug zu
konkreten klinischen Patientengeschichten herstellt, gelingt es ihm, die im
Medizinbereich Tatigen anzusprechen und sie in zentrale philosophische, an-
thropologische und ethische Uberlegungen einzubeziehen. Bereits die Einleitung
ist in diesem Sinne verfasst, insofern eine Patientengeschichte geschildert und
kommentiert wird (,Intubationsverzicht auf Wunsch der Angehorigen?“), welche
auf die Grenzen des naturwissenschaftlichen Denkens und die Bedeutung des
Blicks auf die ,Einzigartigkeit und Unverwechselbarkeit des Kosmos Patient"
aufmerksam macht (8). Spatestens am Ende der Einleitung wird klar, dass der
Autor nicht nur mit philosophischen, sondern auch mit einschldgigen theologi-
schen Quellen vertraut ist, wie sorgsam ausgewahlte Zitate von Karl Rahner,
Martin Buber und Jirgen Moltmann und nicht zuletzt die vielen Hinweise auf
theologisch-ethische Literatur belegen. Die Integration tugendethischer Uberle-
gungen, die Neigung des Autors zugunsten deontologischer Positionen, die eher
skeptischen Bemerkungen zu utilitaristischen Uberlegungen (wenngleich er sich
stets gegen ein dualistisches Denken in der Ethik wendet, z.B. 45), und die Ten-
denz, den Lebensschutz insbesondere bei besonders vulnerablem menschlichen
Leben zu betonen, zeigen, dass sich der Autor einem christlichen Menschenbild
verpflichtet weif}, ohne diesen Hintergrund jedoch explizit zu machen. Die
wohlwollende Darlegung der ,Theophilosophie“ sowie der Tugendlehre des
Thomas von Aquin bildet hier eine Ausnahme (73-76): Es gelinge dem mittel-
alterlichen Theologen, ,die Autonomie des Menschen in Einklang zu bringen mit
der Uberzeugung einer iibernatiirlichen Offenbarung” (74).

,Handlung®, ,Urteil, ,Norm“, ,Wert“, ,Prinzip“ und ,Theorie“ heiflen Uber-
schriften im ersten Kapitel, bevor mit der Pflichtenethik Kants, dem Utilita-
rismus und der Tugendethik drei wichtige Ethiktheorien erldutert werden. Wie
im zweiten Teil zu den historischen Grundlagen der Medizin von der Antike bis



546 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

zu unterschiedlichen Arztbildern heute (der Arzt als Berater, karitativer Helfer,
Freund, Techniker und Partner) gelingt es dem Autor, mit dem notigen Tiefgang,
gleichwohl auf verstindliche Weise in die Grundbegriffe, Theorien und Ge-
schichte der Medizinethik einzufiihren. Zurecht unterstreicht er, dass die Auto-
nomievorstellung Kants sich grundlegend von der gingigen Verwendungsweise
in der gegenwartigen Bioethik unterscheidet (33, auch 122). Starke Beachtung
findet die Tugendethik: Sie konne durchaus erhellend sein, um die Herausforde-
rungen der modernen Medizin zu reflektieren (57) und beriicksichtige, dass auch
die innerste Motivation und Emotionen mit im Spiel sind, wenn es beispiels-
weise um Fragen der Gerechtigkeit geht (63). Anregend sind die Bemerkungen
zu den Tugendethiken Epikurs und der Stoa, eindeutig zu knapp ausgefallen
sind dagegen die Ausfithrungen zu narrativen, kasuistischen und Care-Ethiken
(138-140), welche interessante Alternativen zur breit dargelegten Prinzipienethik
bieten. Die Angaben zum Bioethik-Lehrbuch von Beauchamp/ Childress sind
nicht immer kohdrent, insofern manchmal die Ausgabe von 2001, dann diejenige
von 2009 zitiert wird (145 vs. 149, 119 fehlt ein Wortteil im Buchtitel). Folge des
Wandels in der Arzt-Patient-Beziehung sei, dass der Arzt mehr zu erklaren und
der Patient mehr zu entscheiden habe (148), heifdt es im dritten Teil. Beein-
druckend ist hier die Patientengeschichte ,Ablehnung der Beatmung bei Quer-
schnittslahmung® (151f), insofern deutlich wird, dass Autonomie nicht einfach
abrufbar ist, sondern als ein Prozess des sich-ins-Verhdltnis-bringens zu einer
unter Umstdnden vollig neuen Situation zu verstehen ist (154, 167). Sitze wie
,Krankheit kann den Menschen derart existenziell bertihren, dass er ein anderer
Mensch wird“ (169) stimmen nachdenklich.

Im vierten und liangsten Teil erfolgt eine eher skeptische Darlegung der
Techniken am Lebensanfang und des Schwangerschaftsabbruchs, wobei der Be-
ziehungsaspekt betont und die Ideen der Herstellbarkeit des Lebens und der
Selektion kritisiert werden. Uberzeugend ist der Hinweis, pridiktive Gentests
konnten dazu fithren, dass Krankheit immer weniger als Schicksal und immer
mehr als das Resultat bestimmter Verhaltensweisen oder Unterlassungen des
Betroffenen wahrgenommen wird (261). Es erfolgt eine differenzierte Darstellung
des Problems der Forschung an Minderjahrigen (302-305). Im Kapitel zur Ver-
teilungsgerechtigkeit werden iiberraschenderweise die Kriterien der Verhaltnis-
mafligkeit und der Kosteneffektivitit von Mafnahmen positiv gewichtet, der
Aspekt der Gleichbehandlung dagegen nicht erwahnt (312f). Es folgt dann aller-
dings eine massive Grundsatzkritik an der Okonomisierung der Medizin (317-
319).

Auch im fiinften Teil zu den Lebensende-Themen wird der Beziehungsaspekt
hervorgehoben, beispielsweise in der Diskussion der Patientenverfiigungen
(354). Die Jahresangabe zur Uberarbeitung der SAMW-Richtlinien zum Lebens-
ende miisste 2004, nicht 1995 lauten (349). Wenig tUberzeugend ist, die nieder-
landische Gesetzgebung als paternalistisch zu bezeichnen, weil sie gesunden
Sterbewilligen die Totung auf Verlangen verweigere (359). Zu Recht wird da-
gegen das Problem der Verfiigungsmacht des Menschen iiber das eigene Leben
als das eigentliche Thema in der Auseinandersetzung mit den umstrittenen
Formen der Sterbehilfe identifiziert (366). Etwas zu pessimistisch beklagt der
Autor schliefllich den Verlust der Gelassenheit und bezeichnet den modernen
Menschen als einen ,Menschen der Angst“ (369). Im Abschlusskapitel wird die
einseitige Orientierung am Machbaren kritisiert: oft folge die moderne Medizin



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 547

keinem erkennbaren Ziel mehr (383). Quo vadis, Medizin? Dem Autor ist beizu-
pflichten, dass sie nicht den Prinzipien der Betriebswirtschaft nacheifern, son-
dern die Sorge um den anderen wieder verstarkt in den Mittelpunkt stellen sollte
(395).

Nach soviel positiver Wiirdigung abschliefend noch ein Lob: Schén, dass in
diesem Buch so viele Fragen aufgeworfen und gestellt, aber langst nicht alle be-
antwortet werden. Es ist allen Interessierten, Fachleuten und medizinethischen
Laien dringend zur Lektiire zu empfehlen.

MARKUS ZIMMERMANN-ACKLIN

NEUHAUSER, Martin (Hg.): Gott und Geld. Wirtschaftsethische Herausforderungen
angesichts der globalen Finanzkrise (= Akademie Volker und Kulturen 32). Berlin:
LIT 2010, 114 S. ISBN 978-3-643-10857-9.

Unter das Motto «Gott und Geld» stellte die Akademie Vélker und Kulturen St.
Augustin die hier anzuzeigenden Reflexionen in Sachen Finanz- bzw. Wirt-
schaftskrise. Im Vorwort greift der Herausgeber eine Frage auf, die dem Rezen-
senten auch sofort in den Sinn kam: «Wo ist die Verbindung zwischen Voélker
und Kulturen und dem Finanz- und Wirtschaftsmarkt?», um sogleich eine etwas
grossziigige Antwort zu geben: «Die Klammer liegt in der Sorge um den
Menschen, der unter die Rader einer verungliickten Wirtschaftspolitik geraten
ist, und zwar auf weltweiter Ebene. Es geht also um die Ethik des menschlichen
Handelns, die allen Kulturen und Religionen zu Grunde liegen muss.» (2) Sechs
Beitriger (vgl. 111) formen mit ihren Uberlegungen diesen Band.

Gerhard Scherhorn wendet sich gegen die gingige und immer mehr ins
Bewusstsein kommende 6konomische Praxis der Externalisierung von Kosten
(11), im Besonderen aber hinterfragt er gezielt gangige Wachstumskonzeptionen
und pladiert - gut «katholisch» darf man sagen - fiir einen Gebrauch des Eigen-
tums in sozial- und umweltvertraglicher Weise.

Sven Giegold wird politischer: er fordert in Kombination mit einem struk-
turellen Wandel im Finanzsystem einen «New Deal», der mit umfassender
Lebensreform kombiniert ist, also genauer: einen «Griinen Neuen Deal», u.a.
mittels Umstieg auf Solarenergie.

Das chinesische Wirtschaftswunder auf materialistischem und konfuziani-
schem Substrat im Vergleich zu Deutschland zeichnet Ming Zhong nach, da-
neben auch die wachsenden zivilgesellschaftlichen Bestrebungen in Fragen der
Sinnstiftung. (50) - dieser Bereich konnte und sollte wohl noch kritischer, als
das hier getan wird, analysiert werden.

Der folgende Beitrag von Friedrich Hengsbach ist interessant, aber im Ge-
samt des Bandes ein wenig disparat, weil eher von einer katholischen Innenper-
spektive gepragt. Die Enzyklika Caritas in veritatem wird dabei genauer und
ungeschont unter die Lupe genommen. Auch die ihr zugrunde liegende metho-
dische Vorgangsweise wird ndher angegangen: Das Rundschreiben bevorzugt
laut Hengsbach individualethische Ansdtze (60), lasst formale und systematische
Geschlossenheit vermissen (68) und ist «weit entfernt von biblischen Hand-
lungsorientierungen» (69). Das Rundschreiben fallt also nach Hengsbach - das
sei im Jahr des Jubildums der Konzilser6ffnung besonders betont - hinter das II.
Vatikanum zuriick, was speziell in der nicht penibel ausgefiihrten Diagnose des



548 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Ist-Zustandes zum Vorschein kommt. Zudem seien die Linien der (Lehr-)Konti-
nuitdt in der Enzyklika insgesamt zu stark gezogen. «[...] der Versuch, die neue
Vorgehensweise nahtlos aus der kirchlichen Tradition der vorherigen Soziallehre
abzuleiten, ist unredlich. Wenn der Schritt ins Heute (<Aggiornamento>) der
Kirche nur die Verlangerung des Gestrigen ware, hdtte es tiberhaupt keinen
Bedarf fiir ein solches Konzil gegeben. Das Konzil hdtte gar nicht stattge-
funden.» (70). Man hatte die Fenster nicht 6ffnen miissen, wenn sie vorher nicht
geschlossen worden wadren. Hier befinden wir uns inmitten einer der grossen
Fragen der Konzilshermeneutik heute, die immer auch politisch stark aufgeladen
sind. Konkurrierende Geschichtskonstruktionen stehen zur Debatte.

Sehr konkrete, zuweilen detaillierte Auswege aus der gegenwartigen wirt-
schaftlichen Krise skizziert Norbert Walter in seinem Beitrag «Was kommt nach
dem Kapitalismus?». Man wiirde diese wohl als elitdar konservativ-liberal bezei-
chnen, z.B. die Anregungen, statt Fernzusehen mehr zu Arbeiten (84) bzw. sich
aktiv fur die res publica zu engagieren, im Bildungswesen, besonders aber als
Politiker/-in oder Ordensmann/-frau (!) (89). Die Vorschlige muten etwas
«deutsch» an, sie sind aber durchaus erfrischend: der Leser/die Leserin dieser
Rezension mache sich selbst dariiber ein Bild!

Werner Lachmann fordert im letzten Beitrag des Bandes, angesichts des
«Versagens der Entwicklungshilfe», eine «Entwicklungshilfe fiir Siinder» (96), die
auch die Eliten in den betroffenen Lindern in die Planung miteinbezieht, z.B.
tiber das bedauerliche Faktum, dass diese gar kein Interesse an der Generierung
eines Mittelstandes hat, aber auch mit Riicksicht auf die Biirokraten der Ent-
wicklungshilfe. Es fehle in vielen Lindern der Dritten Welt schlichtweg einfach
an Moralkapital! (108)

Mit einer womoglich charakteristischen Ausnahme handelt es sich bei den
Beitrdagen um «alternative» Einwiirfe. Der Grundtenor ist, dass sich etwas ver-
dndern muss. Wir kénnen das Wirtschaftssystem bzw. die Lehre zu ihm und
iiber es in dieser Form kaum weiterfiithren.

Die Christentumsgeschichte kennt auch das Moment von «Gott oder Geld»,
nicht zuletzt das Monchtum, die Armutsbewegungen des Mittelalters oder die
am Rande gelegene, zuweilen aber harsche Kritik am Kapitalismus im Katholi-
zismus vor 100 Jahren zeigen dies der Tendenz nach exemplarisch. Freilich ist
uns das «und» zwischen «Gott und Geld» wohl sympathischer, aber manch ein
Impuls entstammt historisch der kréftigeren Gegeniiberstellung, die im vor-
liegenden Band eher selten aufblitzt.

Der Sammelband, der Vortrage vereint und publiziert, sie gegebenenfalls zu
wenig in Beziehung zueinander setzt, ist mit seinen kurzen Beitragen sehr zu
empfehlen. Die wirtschaftsethischen Herausforderungen bleiben aber bestehen.

DAvID NEUHOLD



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

