
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Franco Ferrari

Protagora e l'epistemologia del Teeteto1

I commentatori e gli interpreti antichi erano perfettamente consapevoli della
collocazione strategica che il Teeteto occupa all'interno del corpus platonico.
Essi si resero conto che l'esegesi di questo dialogo rappresenta un momento
fondamentale di ogni interpretazione della filosofia platonica, in particolare
in relazione al problema se essa sia scettico-aporetica oppure dogmatico-
propositiva. Non deve dunque sorprendere che il Teeteto sia ancora oggi al
centro del dibattito intorno alla natura del pensiero platonico.

I volumi di M. Burnyeat (The Theaetetus of Plato, London 1990) e D.

Sedley (The Midwife of Platonism, Oxford 2004) costituiscono forse gli esem-
pi più illustri di due modi alternativi di leggere il dialogo: Burnyeat privilégia
il metodo dell'inferprefafio pragmatica, il quale cerca di Stabilire in che mi-
sura il testo platonico contribuisca a chiarire il significato della nozione
filosofica di "conoscenza" e tende a privilegiare un approccio attualizzante;
Sedley, viceversa, si accosta al Teeteto dal punto di vista della interpretatio
platonica, cercando di comprendere il contenuto del dialogo per mezzo di ri-
mandi ad altri luoghi platonici e di precisare il contributo specifico che il
Teeteto fornisce al complesso della filosofia di Piatone (si tratta del metodo,
ben noto agli interpreti antichi, consistente nel chiarire Platonem ex
Piatone).

Questo volume di Gustav Adolf Seeck rappresenta un esempio di interpretatio

pragmatica, come l'autore dichiara esplicitamente nel Vorwort (vii). II
suo interesse nei confronti del Teeteto è dunque prevalentemente filosofico:
il dialogo viene studiato dal punto di vista del suo contenuto immediato, e

l'analisi dei singoli passi è condotta non tanto per mezzo di un serrato
confronto con altri luoghi platonici, bensi attraverso l'approfondimento del
significato filosofico delle tesi in esso contenute. Non mancano in questo
libro atteggiamenti "normativi", come ad esempio quello consistente nel ri-
corso a formulazioni alternative (rispetto a quelle platoniche), per lo più
introdotte da frasi corne "Platon hätte es dem Leser leichter gemacht,
wenn..." (es. 13). Tuttavia l'utilizzo di formule volte a disambiguare e ad
attualizzare il testo platonico (nell'Anhang 3 Seeck arriva a "trascrivere" ciö
che Piatone direbbe oggi commentando il suo dialogo) non conduce mai
l'autore a condividere i difetti tipici delle esegesi logico-analitiche, corne la
tendenza ad azzerare lo scarto temporale e filosofico tra noi e Piatone. La

1 SEECK, Gustav Adolf: Piatons Theaitetos. Ein kritischer Kommentar Zetemata 137).

München: Verlag C.H. Beck 2010. IX + 164 S. ISBN 978-3-406-60808-7.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 517

scelta in favore di un metodo interpretativo "filosofico", cioè incentrato in-
torno al contenuto teorico del dialogo, spiega probabilmente anche la rinun-
cia da parte di Seeck a menzionare e discutere la cospicua letteratura critica,
che viene quasi del tutto ignorata.

Chi scrive non fa mistero di preferire il metodo dell'interpretatio platonica

(cfr. F. Ferrari (a cura): Piatone, Teeteto. Milano 2011); ma non ha alcuna
difficoltà a riconoscere non solo che il libro di Seeck sia ricco di osservazioni
originali, intelligenti e profonde, ma che la stessa interpretazione globale del
Teeteto risulti in larga parte condivisibile. In particolare le due sezioni che
precedono il fortlaufender Kommentar, ossia il "Vorwort" (vii-ix) e la
"Einleitung" (1-13), contengono suggerimenti ermeneutici efficaci, che aiutano
effettivamente il lettore a comprendere questo complesso e affascinante
dialogo. Seeck osserva, ad esempio, che il Teeteto non contiene, come pur-
troppo molti commentatori si ostinano a ritenere, la teoria platonica della
conoscenza, ma sviluppa una sorta di "messa a punto" concettuale del di-
battito epistemologico che ha coinvolto tra il 420 e il 370 un buon numéro di
pensatori ("Sichtung und Systematisierung der zeitgenössischen Diskussion")

e che ha avuto nel libro di Protagora Aletheia uno dei punti di snodo
decisivi (9). Secondo Seeck, la prima parte del Teeteto va considerata quasi
alla stregua di un'esposizione commentata del libro di Protagora, che
Piatone seguirebbe in misura molto maggiore di quanto solitamente si creda.
L'analisi platonica delle tesi protagoree è, per Seeck, sistematica ma non
sempre del tutto conseguente; non mancano infatti salti logici, incongruen-
ze, e talora le componenti di una certa dottrina, ad esempio quella dell'homo
mensura, vengono avvicinate o addirittura confuse. Inoltre il ricorso plato-
nico al linguaggio ordinario, che présenta una connaturata tendenza alla
Mehrdeutigkeit, puö essere talora fonte di fraintendimenti e imprecisioni.
Tutte queste osservazioni mi paiono accettabili e nel complesso forniscono
un aiuto prezioso alla comprensione dell'andamento del dialogo. Ancora più
importante mi sembra poi l'invito a non appiattire meccanicamente il punto
di vista di Piatone su quello del personaggio "Socrate". Ciö che Seeck dice in
proposito („auch sonst kann man gelegentlich den Eindruck haben, Piaton
sei mit dem, was er seinen Sokrates sagen lässt, nicht einverstanden: ix") mi
pare dawero fondamentale e va sempre tenuto présente quando si legge un
dialogo di Piatone.

Anche il richiamo alla circostanza che le argomentazioni di Socrate siano
in qualche caso passibili dell'accusa di fallacia, talora a causa del ricorso a
Tricks tipicamente soFistici, consente di pervenire a una migliore comprensione

di alcuni dei passi più complessi e misteriosi del dialogo (in particolare
nella sezione sull'origine della falsa opinione). Particolarmente efficace mi
pare, poi, il modo in cui Seeck affronta la lunga discussione che segue la
proposta di Teeteto di identificare Yepisteme con la percezione (aisthesis). Egli,
come si dirà meglio sotto, invita a distinguere le differenti componenti teo-
riche della concezione protagorea dell'homo mensura, e in particolare la
Flusstheorie e la cosmologia, le quali, in contesti diversi, vengono utilizzate
per fondare la teoria della percezione. Anche la distinzione tra la Fluss-
theorie di Eraclito e la radicalizzazione operata dagli Eraclitei mi pare con-



5i8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

vincente, cosi come l'osservazione che né Protagora né Socrate sarebbero
disposti ad accettare la versione radicale, la quale comporta sia la sostitu-
zione delle forme grammaticali del verbo "essere" con quelle del verbo
gignesthai, sia un sostanziale annullamento délia capacité significante del
linguaggio.

Corne detto, Seeck interpréta Tintera discussione délia concezione
dell'homo mensura (che Socrate aveva equiparato alla tesi di Teeteto
dell'identità tra conoscenza e percezione) come un'esposizione dipendente
in modo diretto dal libro di Protagora. Si tratta di un'ipotesi tutt'altro che

peregrina, ma ho l'impressione che Seeck tenda a trascurare il ruolo che
l'applicazione del metodo maieutico, esplicitamente teorizzato da Socrate,
giochi in questa sezione del dialogo. In effetti, non si puô escludere che
l'analisi condotta da Socrate non sia altro che una progressiva applicazione
di questo metodo alla risposta di Teeteto: questa viene equiparata alla
dottrina di Protagora, la quale a sua volta viene ricondotta alla concezione
"eraclitea" del flusso universale. Si tratterebbe di un processo di approfon-
dimento teorico di una dottrina, délia quale vengono messi in luce i pre-
supposti e le implicazioni teoriche, anche al di là di ciö che Protagora scrisse
effettivamente nel suo libro.

Non c'è dubbio, ad ogni modo, che Seeck abbia ragione quando richiama
l'attenzione sulla parziale disomogeneità tra i differenti segmenti teorici che
formano la concezione "protagorea" discussa nella prima parte del dialogo.
In un primo tempo la teoria délia percezione viene messa in relazione alla
Flusstheorie (i53d8-i54a2); successivamente essa viene collegata a una cos-
mologia generale che si fonda sul principio secondo cui "il tutto era mo-
vimento" (15633-15732). Anche il quadro teorico generale al cui interno
prende forma la percezione subisce nel corso délia discussione modifiche
piuttosto rilevanti: inizialmente Platone sembra attribuire a Protagora una
teoria délia percezione fondata su un modello di tipo causale, nel quale
l'evento percettivo viene generato dal contatto tra un fattore "attivo",
l'oggetto, e uno passivo, il soggetto, che svolgono il ruolo di "genitori" délia
percezione e délia qualità percepita. Questo modello viene progressivamente
sostituito da uno schema teorico di tipo relazionale, nel quale i "genitori"
finiscono per perdere il loro status di fattori causali indipendenti per venire
essi stessi coinvolti nel processo del flusso universale, dove non esistono
cause ma solo eventi (i82a4-b8). Scrive in proposito Seeck: „Durch diesen
Zusatz soll wie 156e davor gewarnt werden, die Wahrnehmungstheorie mit
der naiven Vorstellung zu verwechseln, wonach Subjekt und Objekt bzw.
Wahrnehmung und Eigenschaft getrennt und unabhängig voneinander
existieren. Sie erhalten ihren Status erst durch ihren Kontakt" (99). Ciö significa
evidentemente che non esistono un "oggetto" attivo e un "soggetto" passivo,
ma che ciascun fattore è tale, attivo o passivo, solo all'interno della relazione
che di volta in volta si costituisce. L'invito a non sovrapporre lo schema
causale al modello fondato sul principio dell'interdipendenza dei fattori
nella formazione del fenomeno percettivo mi pare assolutamente corretto,
ma non puô considerarsi del tutto originale, essendo stato formulato con



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 519

una certa frequenza dalla critica degli ultimi anni (Day, Hardy, Silvermann,
per citare solo tre casi).

La maggior parte del volume è occupata dal commentario analitico del
dialogo. Il testo platonico viene seguito frase dopo frase, anche se, come è

quasi inevitabile in casi simili, non tutte le sezioni sono commentate con
uguale attenzione (Seeck privilégia la parte relativa alia concezione protago-
rea e ai suoi presunti fondamenti eraclitei, mentre la discussione dell'ultima
risposta, quella secondo cui la conoscenza è alethes doxa con l'aggiunta di
logos, appare nel complesso piuttosto sacrificata). Trattandosi di un
commentario, ogni tentativo di dare conto nello spazio di una recensione delle
numerose proposte Interpretative avanzate da Seeck si présenta imprati-
cabile. Vorrei comunque segnalare un paio di osservazioni presenti nel com-
mento che ho trovato assolutamente condivisibili, e menzionare almeno un
aspetto che mi pare meno convincente.

Alle parti che mi sento di condividere appartiene senza dubbio la
discussione della celebre distinzione formulata da Socrate a partire da r84Ci tra
"ciô con cui" (dativo semplice) percepiamo e "ciö tramite cui" (dia + geni-
tivo) percepiamo. L'obiettivo di Socrate è di distinguere il ruolo dell'anima,
che costituisce "ciö con cui percepiamo", da quello degli organi corporei
(occhi, orecchie), i quali rappresentano "ciö tramite cui" vediamo e sentia-
mo. Seeck osserva che nella lingua greca il significato del dativo strumentale
non si discosta da quello della preposizione dia unita al genitivo. Ciö signifi-
ca che Platone forza l'uso ordinario della lingua per giustificare una distinzione

di natura oggettiva: "Er geht von einem sachlichen Unterschied aus
und gibt sprachlichen Wendungen, die im normalen Sprachgebrauch
gleichbedeuten sind, einen unterschiedlichen Sinn" (103). Dal momento che anche
il dativo semplice possiede un valore strumentale, Seeck suggerisce di
attribuire a Platone l'intenzione di abbracciare una soluzione di compro-
messo "zwischen der Unterscheidung und der Gleichsetzung von wir und
Seele": l'anima esplica una funzione strumentale e in questo senso essa non
si identifica del tutto con il soggetto, cioè con il "noi"; tuttavia non si tratta
di una strumentalità estrinseca (come quella espressa dalla formula dia +
genitivo), perché noi percepiamo "con" (mit, with, par) l'anima e non sempli-
cemente "tramite" (durch, through, au moyen de) l'anima. Credo che il
richiamo alla complessità del rapporto tra anima e soggetto costituisca uno
dei contributi più originali e interessanti contenuti nel volume di Seeck.

Ancora più convincente mi sembra ciö che l'autore scrive a proposito
della confutazione dell'equivalenza tra episteme ed alethes doxa (131-132).
Come è noto, Socrate alla fine di una lunga e bizzarra discussione sull'ori-
gine della falsa opinione, si propone di confutare la risposta di Teeteto, il
quale aveva identificato la conoscenza con l'opinione vera. L'argomento di
cui egli si serve per operare questa confutazione si richiama alla pratica dei
tribunali, dove i giudici che hanno acquisito una corretta opinione intorno a

un determinato episodio non si trovano nella condizione di avere
conoscenza di ciö di cui hanno opinione, perché la conoscenza è riservata sola-
mente a chi era présente e ha visto l'evento, cioè al testimone oculare (Tht.
20ia7-c6). Corne è facile immaginare, questo esempio ha indotto numerosi



520 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

interpreti ad attribuire a Piatone una chiara distinzione tra la conoscenza,
che sarebbe diretta e immediata, cioè visualistica, e l'opinione, la quale in-
vece si fonderebbe su procedure di tipo persuasivo. Ma Seeck, proprio sulla
base di cid che è emerso sia nella discussione sull'identità tra conoscenza e

percezione sia neH'analisi del fenomeno della falsa opinione, sottolinea la
natura soggettiva di ogni percezione autoptica, dunque anche di quella del
testimone che è présente a un episodio. La conoscenza del testimone oculare
présenta una componente "soggettiva" ineliminabile che finisce per invali-
dare ogni pretesa di considerare die Wahrnehmung im Sinne der Autopsie als
objektiver Masstab. Del resto, anche il semplice ricorso alla pratica dei tribu-
nali, che nel celebre excursus sui generi di vita era stata considerata come la
manifestazione di un bios opposto a quello fîlosofîco, avrebbe dovuto ren-
dere sospetta la prova invocata da Socrate. In realtà l'argomento che si
richiama alla presunta supériorité dell'autopsia inverte il rapporto tra il
piano fattuale (hoti) e quello esplicativo e giustificativo (dioti), che nella dia-
lettica platonica prevede la priorité del secondo nei confronti del primo.

Vengo ora al punto che mi ha destato qualche perplessité. Ho premesso
che la trattazione dell'ultima risposta di Teeteto, il quale propone di iden-
tificare la conoscenza con l'opinione vera "accompagnata dal logos", mi sem-
bra più superficiale e nel complesso meno convincente rispetto al resto del
commentario. In particolare ho trovato poco approfondita la discussione
della distinzione ventilata da Socrate tra "intero" (ganz holon) e "tutto"
(alles pan) o "tutte (le parti)" (aile panta ta mere), che Seeck tende a

interpretare come una sorta di "gioco di parole" di tipo sofistico (137). A mio
modo di vedere, alle spalle di questa distinzione, che inizialmente incontra
I'entusiastica adesione di Teeteto ma che in un secondo tempo Socrate stesso
lascia cadere sulla base di un ragionamento fallace, emerge il problema della
natura ontologica delle realté composte, vale a dire la questione se la loro
identité sia di natura mereologica e sommatoria (composition as identity)
oppure olistica e strutturale (structure as identity). In altra parole, Platone
allude all'esistenza di entité che siano predicazionalmente composte, ossia
che non siano austere (alla maniera degli stoicheia del Teeteto), ma la cui
identité ontologica non sia riducibile alia semplice somma delle loro parti
costitutive. II famoso "carro di Esiodo" (20733-7) è composto dai cento pezzi
di cui parla il poeta, ma non è identico ad essi, in quanto deve la sua identité
ontologica a un principio di unificazione, il quale non è altro che il logos tes
ousias del carro. Sembra evidente che le entité alle quali allude Platone siano
le idee, ciascuna delle quali è "molteplice", in quanto costituita di un insieme
di relazioni con altre idee e risulta percio predicazionalmente definibile, ma
è anche "una", in quanto raccoglie nell'unité del logos la molteplicité di
queste determinazioni predicative.

Delle idee né Socrate né Teeteto parlano esplicitamente, ma è difficile
non vedere un'allusione ad esse quando Socrate suggerisce di intendere il
composto come una mia idea (203C4-6), o corne un hen eidos in possesso di
una mia idea (20462-5). Viceversa Seeck si rifiuta di interpretare questi passi
corne un rimando alla celebre concezione platonica (es. 138) e un simile
atteggiamento gli impedisce, a mio awiso, di cogliere la presenza nel Teeteto



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 521

di elementi propositivi, che concorrono in maniera indiretta a delineare i
caratteri dell'epistemologia di Piatone. È certamente vero, come sostiene
Seeck, che il Teeteto non contiene un'esposizione diretta del punto di vista
di Piatone. Ma è altrettanto vero, almeno a mio awiso, che il lettore awer-
tito è messo nelle condizioni di rintracciare tra le pieghe del dialogo quale
idea di episteme si possa ragionevolmente attribuire all'autore del dialogo.
Per fare ciö, ossia per inserire il Teeteto nel quadro complessivo dell'epistemologia

platonica, occorre pero servirsi dell'/nterpretafzo platonica, ossia di
un approccio esegetico diverso da quello scelto da Seeck.

Quant'ultima precisazione non toglie nulla alle qualità di un libro che
mérita di essere annoverato tra le cose migliori uscite sul Teeteto in questi
ultimi anni.



Isabelle Wienand

Constantes et transformations dans les théories philosophiques des émotions
du Moyen Age à l'Age classique

L'ouvrage de Dominik Perler s'intitule en allemand Transformationen der
Gefühle. Philosophische Emotionstheorien, 1270-1670.1 Ce manuel, à maints égards
exemplaire, se propose de thématiser au moins une triple transformation.

La première concerne les modifications des conceptions philosophiques des
émotions qui se sont produites au cours de quatre siècles et dont l'auteur
reconstruit le cadre métaphysique, identifie, contextualise et explicite les
différents accents, thèses et positions à partir de six penseurs déterminants de
cette période : Thomas d'Aquin (ch. I, 43-119), Jean Duns Scot et Guillaume
d'Ockham (ch. II, 120-197) Michel de Montaigne (ch. III, 198-277), René
Descartes (ch. IV, 278-354) et Baruch de Spinoza (ch. V, 355-442). La deuxième
s'applique au phénomène même des émotions dont l'auteur donne une analyse
systématique et détaillée dans les cinq chapitres consacrés aux philosophes
précédemment nommés. Dans ce contexte, les émotions sont à la fois le sujet
de la transformation, en ce qu'elles modifient l'état de celui ou de celle qui les
ressent. Les émotions sont aussi l'objet de ces transformations, en ce qu'elles
sont comprises, modifiées et maîtrisées par celui ou celle qui les saisit. La
troisième transformation vise le lecteur contemporain et sa conception même
de la philosophie en tant que discipline. L'auteur lui rappelle de manière
convaincante que l'étude des conceptions médiévales et modernes des émotions
ne peut qu'éclairer, élargir et donc transformer sa réflexion philosophique sur
les émotions. Dominik Perler convie son lecteur de manière claire et limpide à

réfléchir sur cette transformation conceptuelle des émotions. Titulaire de la

chaire de philosophie théorique à la Humboldt Universität zu Berlin, il est
sans aucun doute celui à qui peut réussir une telle entreprise. En effet, il maîtrise

souverainement l'histoire de la philosophie médiévale et moderne, et est

parfaitement familier des questions systématiques, comme celles du scepticisme,

des théories de la perception et de la représentation. Enfin, il a le souci
de cultiver une mémoire et un esprit de dialogue au sein de la discipline
académique de la philosophie, en montrant concrètement que les débats
d'aujourd'hui se nourrissent nolens volens des débats d'hier.

Dans les débats actuels sur les émotions qui rassemblent des chercheurs
issus de la neurologie, des sciences cognitives, de la psychologie, de la sociologie,

etc., Perler identifie cinq problèmes philosophiques fondamentaux (11-20),

qui sont soit peu discutés, soit tenus pour acquis par les disciplines susdites :

I) Le problème de l'unité du concept d'émotion (Einheitsproblem). La question

est de savoir si le concept d'émotion est un concept aux contours bien
définis et qui s'applique à des phénomènes dont la nature, la fonction, les

propriétés se distinguent clairement d'autres phénomènes mentaux, comme
les perceptions sensibles, les croyances, etc.

1 PERLER, Dominik: Transformationen der Gefühle. Philosophische Emotionstheorien, 1270—

1670. Frankfurt/Main: Fischer 2011. 532 p. ISBN 978-3-10-061211-3.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 523

II) Le problème de structure des émotions (Strukturproblem). Ici, la question

est de savoir si l'on peut identifier des caractéristiques structurelles
propres aux émotions. Le fait que les émotions semblent dirigées vers un objet
et qu'elles disposent de composantes corporelles, phénoménales, motivation-
nelles, cognitives et évaluatives implique inévitablement la nécessité de les

distinguer d'autres phénomènes mentaux, tels les désirs, les sensations, les états
d'âme, les volitions, les jugements, etc. qui partagent peu ou plusieurs de ces
éléments structurels.

III) Le problème d'attribution (Zuschreibungsproblem) thématise la question

cruciale de savoir de quelles parties, de quelles facultés proprement
humaines ou non les émotions relèvent. Si l'on définit les émotions comme des

phénomènes mentaux capables de causer des effets corporels, on soulève la

question - traitée en particulier par Descartes - de la relation entre le corps et
l'esprit.

IV) Le problème de catégorie (Kategorienproblem) s'applique à l'essence
des émotions et soulève la question de savoir si elles sont un état mental
statique particulier, ou plutôt un phénomène fondamentalement dynamique et
relationnel, ou encore un processus dans lequel peut être identifiée une suite
d'états de degrés différents d'intensité.

V) Le problème d'imputabilité (Zurechnungsproblem) interroge la part de

responsabilité dont nous devrions endosser pour avoir ou ne pas avoir
certaines émotions. Perler souligne ici le caractère « ambivalent » des émotions
(18), c'est-à-dire, la difficulté que nous avons à savoir si notre absence de
maîtrise de certaines émotions (comme celle de la peur extrême) tient à la
force naturelle de cette émotion, ou à notre manque de fortitude, ou encore
à la combinaison des deux.

L'identification de ces cinq problèmes sert deux fonctions principales. En
premier lieu, l'auteur entend ainsi réaffirmer la contribution centrale de la
réflexion philosophique dans les débats actuels. En second lieu, il vise à rappeler
à ses contemporains que ces cinq problèmes sont pleinement articulés par les

penseurs médiévaux et modernes traités dans son ouvrage (20-34) :

I) Le problème de l'unité conceptuelle se reflète dans le champ lexical vaste
et touffu des émotions. Aussi l'auteur nous rappelle-t-il que le terme d' 'émotion'
entre dans la langue philosophique au début du i9ème siècle et que ce sont
surtout les vocables de passio et d'affectus qui recouvrent plus ou moins ce que
nous appelons aujourd'hui 'émotion'. On pourrait ajouter le terme de 'senti-
men' dont Descartes fait usage dans son traité des Passions de l'âme (art. 27-
29). En outre, Perler souligne que les termes de passio et d'affectus respectivement

chez Duns Scot et Spinoza recouvrent des phénomènes très différents,
car leurs systèmes de classification sont profondément divergents.

II) Le problème de structure. Dans la discussion contemporaine, les
émotions sont souvent caractérisées par leurs propriétés phénoménales ou
qualia, c'est-à-dire par la manière subjective dont une émotion est ressentie.
La question de la verbalisation du ressenti est une question relativement peu
étudiée par les penseurs médiévaux. Cela ne signifie pas que nous aurions
tort de caractériser les émotions à partir de ces propriétés, ni que les médié-



524 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

vaux auraient omis un élément fondamental dans leur réflexion. Cet exemple
des qualia souligne combien il convient de ne pas oublier que le cadre théorique

dans lequel les conceptions sont élaborées détermine et privilégie
certaines interrogations. Perler convoque un autre auteur de la modernité,
Montaigne, pour nous rappeler que ce qui nous semble aujourd'hui une évidence, à

savoir qu'il existe des structures générales des émotions, est révoqué en
doute.

III) Le problème d'attribution est central chez les auteurs étudiés, en
particulier chez Thomas et Descartes, qui soutiennent que les émotions sont des

phénomènes qui engagent et transforment aussi bien l'âme que le corps,
respectivement le corps animé chez Thomas, et l'union des deux substances chez
Descartes. Leur position ainsi que celle qui nous est plus familière - qui
consiste à dire que les émotions sont des phénomènes corporels - impliquent
des principes métaphysiques à la base des théories des émotions.

IV) Le problème de catégorie des émotions. Il peut être étudié de manière
bénéfique en consultant les auteurs médiévaux et modernes. Ceux-ci,
aristotéliciens et anti-aristotéliciens confondus, ne pensaient pas, contrairement à

nous, que les émotions étaient des états mentaux. Pour les partisans d'Aris-
tote, les émotions sont des actualisations des facultés de l'âme. Pour ses

détracteurs, comme Descartes, ce sont des pensées de l'âme, et pour Spinoza ce
sont des modes de pensée. Ces positions divergentes sont autant d'invitations

à réfléchir sur la cohérence de nos conceptions.
V) De même, la question de l'imputabilité est largement discutée par les

auteurs convoqués dans cette discussion. D'aucuns soulignent que les passions
peuvent être contrôlées, mais ils insistent également sur la force de celles-ci, si
bien que leurs causes comme leur contrôle peuvent nous échapper. Ici, aussi,
les explications et précisions qu'élaborent les auteurs choisis pour rendre
compte des conditions dans lesquelles notre responsabilité est engagée sont
éclairantes.

Par contraste avec l'interprétation déterminante de Thomas Kuhn et de ses
émules (34-37), selon laquelle l'époque moderne inaugurerait une « révolution

scientifique », un changement complet de paradigme, l'auteur plaide
pour étudier cette longue période de quatre siècles (1270-1670) comme
constituant un tout intelligible. Perler montre que le découpage arbitraire est
historiquement erroné et surtout inopérant : Comment faudrait-il s'imaginer
la manière dont les théories modernes souvent identifiées à la « philosophie
nouvelle » mécaniste de Descartes aient un beau matin supplanté le modèle
aristotélo-scolastique L'auteur remet en cause les excès d'une telle
représentation à partir de l'exemple des théories philosophiques des émotions.
En premier lieu, il souligne que la psychologie aristotélicienne continue d'être
défendue par des contemporains de Descartes, tel Jean-François Senault.
Deuxièmement, la théorie cartésienne des émotions ne consiste pas à dire
que les émotions seraient de purs états mentaux, mais qu'elles impliquent
une interaction essentielle entre l'âme et le corps. Troisièmement, le schéma
historiographique de Kuhn ne peut rendre compte comment Ockham peut
soutenir la thèse selon laquelle il existe des émotions purement rationnelles.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 525

Perler justifie le choix de cette période en montrant non pas des révolutions
et des césures éclatantes, mais les transformations du cadre métaphysique
entre r270 et rôyo. Perler identifie quatre transformations principales (448-
460):

I) Transformation et rejet de l'hylémorphisme aristotélicien. La théorie
d'Ockham en particulier signale une modification de la psychologie : les
émotions ne renvoient pas à une seule forme, mais à deux formes distinctes.
Celles-ci produisent des émotions sensitives et des émotions volitives.
Descartes et Spinoza font un pas de plus en rejetant le concept de forme
comme principe d'activité et élaborent d'autres schémas d'explication causale

des émotions. Chez Descartes, les objets matériels produisent les
mouvements des esprits animaux et les perceptions de ces mouvements sont
produites par l'esprit. Spinoza remplace le principe de forme par la substance
active par laquelle les objets peuvent produire des émotions. Ainsi observe-ton

comment le phénomène des émotions est expliqué non plus par la cause
formelle, mais par la cause efficiente.

II) Transformation de l'épistémologie aristotélicienne. La théorie de la

cognition repose sur le principe d'assimilation des propriétés des objets perçus.

Celle-ci est remise en cause en particulier par Descartes et est remplacée
par le principe de la représentation. Ainsi ce qui produit l'émotion de la peur
n'est pas l'ensemble des propriétés de l'objet perçu, mais la représentation
ou l'idée que le sujet se fait de l'objet de sa peur.

III) Une troisième évolution concerne la naturalisation des émotions.
Thomas souligne que, d'une part, les êtres humains au même titre que les
animaux, sont soumis aux émotions. D'autre part, les êtres humains en tant
qu'êtres raisonnables, en vertu de leurs facultés intellectuelle et volitive,
sont en mesure de contrôler leurs émotions naturelles. Ils sont, selon la belle
formule de l'auteur, « nicht nur in der Natur, sondern in gewisser Weise
auch über ihr » (451). Cette hiérarchie entre êtres naturels et êtres humains,
reprise par Duns Scot et Ockham avec l'argument du libre arbitre, est remise
en question par Montaigne, puis par Spinoza. L'auteur ne thématise pas la
position de Descartes sur ce point, sans doute parce que la position
cartésienne résiste à une telle schématisation : il y a à la fois naturalisation et
spiritualisation des émotions.

IV) Une quatrième transformation, perceptible à partir du i6eme siècle,
caractérise le regard sceptique avec lequel sont perçues les théorisations des
émotions. Le penseur le plus représentatif de ce mouvement antidogmatique
influencé par la tradition pyrrhonienne est Montaigne, pour qui les principes
d'explication et les critères de classification ne rendent pas compte de la

particularité d'une émotion concrète. Perler remarque justement que les
théories des émotions de Descartes et de Spinoza s'expliquent en partie
comme réaction à cette provocation sceptique. On peut alors s'interroger sur
la manière concrète dont cette critique de Montaigne est prise en compte,
par exemple dans la théorie cartésienne des émotions.
Une des thèses fortes de Transformationen der Gefühle consiste à soutenir
que les problèmes philosophiques soulevés par le phénomène des passions
sont pérennes. C'est pourquoi la lecture ou la relecture des auteurs médié-



526 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

vaux et modernes s'impose de manière évidente. Cette thèse appelle
immédiatement une question d'ordre méthodologique : que lire et comment lire
ces auteurs L'enseignant et l'historien de la philosophie rappelle deux
points essentiels (444-448). En premier lieu, les positions philosophiques des
émotions ne sont intelligibles que si elles sont contextualisées dans le cadre
métaphysique dans lequel elles sont élaborées. Détachées de l'hylémorphisme
aristotélicien, du scepticisme montanien, du dualisme cartésien et du
monisme spinozien, les théories philosophiques des émotions deviennent
artificielles et incompréhensibles. Cela signifie, par exemple, que le lecteur
contemporain ne peut pas faire l'économie de la théorie cartésienne du libre
arbitre pour rendre compte de la passion de la générosité. En second lieu,
l'ordre d'apparition historique des positions philosophiques ne suit pas une
progression téléologique. Le fait de la coexistence des théories aristotélo-
scolastiques avec des positions sceptiques ou cartésiennes contredit ce
postulat. Selon l'auteur, la chronologie des penseurs ne saurait servir de base
sérieuse pour établir une quelconque loi d'évolution croissante de la complexité

des systèmes. Perler démentit une telle interprétation spéculative à partir
de nombreux exemples. La théorie de l'amour de Spinoza n'a pas supplanté
celle de Thomas parce qu'elle aurait une vertu explicative supérieure. Un

autre contre-exemple est fourni par la renaissance du néo-aristotélisme dans
les théories éthiques contemporaines de la vertu. Cela montre qu'une
conception linéaire du progrès de l'histoire de la philosophie rend malaisément
compte de la renaissance cyclique de modèles théoriques anciens.

Cette étude synthétique très bien documentée et aux qualités didactiques
exemplaires est un ouvrage de référence pour qui s'intéresse aux théories des
émotions du Moyen Age à l'Age classique. La lecture de cette analyse systématique

des émotions répond à beaucoup d'interrogations, à l'exception, peut-
être, de celles-ci: La première concerne les cinq problèmes fondamentaux. On
pourrait soulever d'autres questions philosophiques essentielles concernant les
émotions et que l'auteur ne mentionne pas en tant que telles. Par exemple, la

question de leur finalité ou de leur fonction, ou encore l'axiologie des
émotions. Ce sont des questions centrales qui sont discutées en particulier par
Descartes et Spinoza. La deuxième question concerne les justifications du
choix de la période étudiée. L'auteur invoque des arguments tout à fait
convaincants pour nous inviter à relire ou à apprendre à connaître les théories
philosophiques des émotions du Moyen Age à l'Age classique, afin d'élargir, de

transformer, d'améliorer nos propres modèles théoriques. Quelle importance
particulière l'auteur reconnaît-il aux théories des émotions élaborées par
rapport aux théories antiques des passions Autrement dit, quelle plus grande
urgence y-aurait-il à relire aujourd'hui les auteurs médiévaux plutôt que
leurs aînés



Alessandro Lazzari

Von der Aufklärung zum System.
Zu zwei Neuausgaben von Schriften Karl Leonhard Reinholds

Zahlreiche Einzelstudien haben in den letzten Jahren dazu beigetragen, die
Rolle K.L. Reinholds in der Verbreitung und Umgestaltung der Kantischen
Philosophie und in der Vorbereitung der grossen idealistischen Systeme zu
rekonstruieren. Mit der von Martin Bondeli seit 2007 im Schwabe Verlag
(Basel) herausgegebenen kommentierten Ausgabe von Reinholds Gesammelten

Schriften1 ist ein neuer bemerkenswerter Schritt in diesem Wiederaufar-
beitungsprozess vollzogen: Zum ersten Mal werden Reinholds wichtigste,
bisher nur in den Altbeständen von Bibliotheken auffindbare Schriften in
einer Ausgabe vorgelegt, die sich gleichermassen an die interessierte
Leserschaft und an den engeren Kreis der wissenschaftlichen Forschung richtet.
Vor allem im Hinblick auf den gegenwärtigen Stand der Forschung und
deren Bedürfnisse wurde dem Konzept einer kritischen das einer Studienausgabe

vorgezogen, welche die orthographischen Eigenheiten der Originalwerke

beibehält und nur behutsame Eingriffe in den ursprünglichen Wortlaut

vornimmt. Eine ausführliche Einleitung beleuchtet die Entstehungsgeschichte

des Werks und die philosophiegeschichtlichen Rahmenbedingungen,
während in einem Kommentarteil auf einzelne vom Text aufgeworfene

Fragen eingegangen wird und im Text enthaltene Verweise auf andere Werke
und Diskussionen aufgeschlüsselt werden.

Mit den bisher publizierten Bänden - Briefe I (1790), Briefe II (1792) und
Fundamentschrift (1791) werden drei der bekanntesten und wichtigsten
Werke Reinholds wieder zugänglich gemacht. Es handelt sich auch um die
einzigen unter Reinholds Schriften, die im 20. Jh. neu aufgelegt wurden. Die
Umstände, dass diese Neuauflagen seit langem vergriffen sind, und die
gegenwärtige Fokussierung der Reinhold-Forschung auf die Zeitspanne
zwischen 1786 und 1794 lassen jedoch die Wahl dieser Werke als Auftakt zur
Publikation der Gesammelten Schriften vernünftig erscheinen.

Wie schon die Merkur-Artikel von 1786-1787 drehen sich auch die Beiträge

des ersten Briefbands zentral um die Themen der Moral, der Religion und
des Verhältnisses zwischen beiden. Auch 1790 betont Reinhold die
entscheidende Rolle Kants in der Auflösung der Streitigkeiten unter den
philosophischen Schulen hinsichtlich dieser Fragen. Die neu publizierten Briefe
widerspiegeln jedoch, ohne sie explizit darzustellen, Reinholds in anderen
Werken bereits offen vertretene Auffassung, wonach erst die Begründung

1 REINHOLD, Karl Leonhard: Gesammelte Schriften. Kommentierte Ausgabe. Herausgegeben

von Martin Bondeli. Band 2/1: Briefe über die Kantische Philosophie. Erster Band, hg.
von Martin Bondeli. Basel: Schwabe 2007 (Abk.: Briefe /). Band 2/2: Briefe über die Kantische
Philosophie. Zweyter Band, hg. von Martin Bondeli. Basel: Schwabe 2008 (Abk.: Briefe II).
Band 4: Geber das Fundament des philosophischen Wissens nebst einigen Erläuterungen über
die Theorie des Vorstellungsvermögens, hg. von Martin Bondeli unter Mitwirkung von Silvan
Imhof. Basel: Schwabe 2011 (Abk.: Fundamentschrift).



528 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der Vernunftkritik in einer neuen Theorie die bisherigen Streitigkeiten über
Gott und die Seelenunsterblichkeit beilegen kann.

Gegen die lange vorherrschende Deutung der Briefe I als Interpretation,
Kommentar oder Einführung zu Kants Kritik der reinen Vernunft (bzw. Kritik
der praktischen Vernunft) zeigt die vorliegende Ausgabe auf überzeugende
Weise, dass Reinhold von vornherein weder als „reiner Kantianer" noch als

„Popularisierer" der Kantischen Vernunftkritik zu verstehen ist. Sowohl die
Nähe zum Aufklärungsideal wie die Gewichtung der religiösen Thematik und
die zwischen Kant und Herder stehende, aber auch illuminatistische Motive
einbeziehende Deutung der Menschheitsgeschichte „nach dem Schema einer
säkularisierten christlichen Heilsgeschichte" (XX11I) werden hier vielmehr
als eigenständiger Versuch einer Weiterentwicklung der Kantischen
Philosophie innerhalb der philosophischen Debatten seiner Zeit zur Geltung
gebracht.

Der im Oktober 1792 publizierte zweite Band, der die Form simulierter
brieflicher Mitteilung beibehält, verkörpert zwar die Fortsetzung des
aufklärerischen Anliegens einer Anwendung Kantischer Resultate auf die Gebiete
der Moral und des Naturrechts. Wie aus vorliegender Neuausgabe hervorgeht,

ist er aber vor allem als Selbstverständigungsversuch Reinholds
hinsichtlich der Begriffe der Moral, des Rechts, des Willens, der Freiheit, der
(philosophierenden) Vernunft und des gesunden Menschenverstandes (sen-
sus communis) zu verstehen, der vor dem Hintergrund einer Auseinandersetzung

mit zeitgenössischen Autoren, allen voran der Jenaer Kollege Carl
Christian Erhard Schmid, sowie mit den eigenen systematischen Bemühungen

um eine die Kantischen Resultate erst begründenden Elementarphilosophie

stattfindet. Indem dieser Versuch in der sowohl gegen Schmid wie
gegen Kant gerichteten Preisgabe der Identität von Willen und praktischer
Vernunft und in der Aufstellung der Willensfreiheit als eigentlichem
praktischen Fundament von Reinholds Elementarphilosophie gipfelt, sind in ihm
schon die wichtigsten Momente der zwischen 1792 und 1794 sich entfaltenden

Krise des Reinholdschen Systems angekündigt.
Die als Band 4 der Kommentierten Ausgabe publizierte Fundamentschrift

ist die erste den gesamten Text des Originals wiedergebende Neuausgabe
dieses Werks. Nicht zuletzt wegen seiner Kürze und Stringenz handelt es
sich um eines der einflussreichsten Werke Reinholds, das eine bemerkenswerte

Wirkung auf Fichte und Schelling ausübte, die es als die beste
Darstellung der Hauptgedanken von Reinholds Elementarphilosophie betrachteten.

Auch in diesem Fall enthüllt die von Martin Bondeli besorgte Neuausgabe

in Abhebung von einer oft vereinfachenden und verkürzenden Rezeption

ein mitten in einem noch nicht abgeschlossenen, auf drei Ebenen -
Reinholds Verhältnis zu Kant, zur eigenen Systementwicklung und zu seinen
Kritikern - sich abspielenden Selbstverständigungsprozess befindliches Werk:
1) Auf der Höhe seines Ruhmes setzt sich Reinhold in der Fundamentschrift
klar und selbstbewusst von Kants Vernunftkritik ab. Die schon früher in mo-
deratem und vorsichtigem Ton vorgetragenen Einwände werden zum Teil
verschärft, zum Teil durch neue ergänzt, ein Umstand, der jedoch zugleich
zu einer Aushöhlung von Reinholds Bekenntnis zur Vernunftkritik führt. 2)



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 529

Während im Wesentlichen der Entwicklungs- und Problemstand von 1790
wiedergegeben wird, kommt es in der Fundamentschrift zu Präzisierungen
und Vertiefungen hinsichtlich des Vorstellungsbegriffs und des ersten Grundsatzes,

aber auch bezüglich des Systemgedankens und des Übergangs
zwischen Grundsatz und Folgesätzen, die bereits auf die zwischen 1792 und 1794

vorgenommene Umarbeitung der Elementarphilosophie hindeuten. 3) Nicht
nur die als Anhang beigefügten Antikritiken von J.B. Erhard (gegen A.W.
Rehberg) und F.C. Forberg (gegen J. Chr. Schwab), die von Reinhold mit
zusätzlichen kritischen Anmerkungen versehen wurden, auch der Text der
Fundamentschrift ist stark durch Einwände gegen die Elementarphilosophie
geprägt, indem er teilweise die Züge einer gegen sie gerichteten Antwort
annimmt.

Neben Reinholds Werken stellt sein umfangreicher Briefwechsel die
wichtigste und für die heutige Forschung unumgehbare Quelle für die
genaue Ausmessung der Bedeutung, die dieser lange unterschätzte Denker in
der Ausgestaltung der kantischen und nachkantischen Philosophie
einnimmt. Der von Reinhold während eines halben Jahrhunderts geführte briefliche

Austausch mit Persönlichkeiten seiner Zeit - darunter Kant, Fichte,
Schiller, Novalis, Jacobi und Wieland -, aber auch mit Freunden, Verwandten,

Kollegen und Schülern, gewährt einen wertvollen Einblick in die
komplexe Verflechtung von Motiven und Umständen, aus denen Reinholds
Philosophie hervorgegangen ist, und in die Vielseitigkeit der von ihr
ausgegangenen Impulse und Anregungen. Dass diese unersetzliche
philosophiegeschichtliche Quelle, die über lange Zeit so gut wie unbekannt war - nur
ein kleines Bruchstück dieses Briefwechsels ist im 19. Jahrhundert in
Teilnachdrucken veröffentlicht worden -, dem heutigen lesenden und forschenden

Publikum zumindest teilweise wieder zugänglich ist, ist das Verdienst
der vom Frommann-Holzboog Verlag publizierten Korrespondenzausgabe
der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften.2 Dieses umfangreiche,
aus den Arbeiten an der J.G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften unter Reinhard Lauth entstandene und auf die
Veröffentlichung von Reinholds gesamter Korrespondenz abzielende
Unternehmen hatte bereits 1983 der Öffentlichkeit einen ersten Band geschenkt.
Nach einer langjährigen, vor allem durch die Arbeit an einem ständig sich

2 REINHOLD, Karl Leonhard: Korrespondenzausgabe der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften. Begründet von Reinhard Lauthf, Kurt Hiller und Wolfgang H. Schraderf.
Herausgegeben von Faustino Fabbianelli, Kurt Hiller und Ives Radrizzani in Kooperation mit
der Österreichischen Akademie der Wissenschaften. Bd. 1: Korrespondenz 1773-1788, hg. von
Reinhard Lauth, Eberhard Heller und Kurt Hiller. Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann

Verlag Günther Holzboog und Verlag der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften 1983. Bd. 2: Korrespondenz i788-i7go, hg. von Faustino Fabbianelli, Eberhard Heller,
Kurt Hiller, Reinhard Lauthf, Ives Radrizzani und Wolfgang H. Schraderf unter Mitwirkung
von Christian Kauferstein und Petra Lohmann. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holz-
boog Verlag Eckhart Holzboog und Österreichische Akademie der Wissenschaften 2007. Bd.

3: Korrespondenz 1791, hg. von Faustino Fabbianelli, Eberhard Heller, Kurt Hiller, Reinhard
Lauthf, Ives Radrizzani und Wolfgang H. Schraderf unter Mitwirkung von Christian Kauferstein,

Petra Lohmann und Claudius Strube. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog
Verlag Eckhart Holzboog und Österreichische Akademie der Wissenschaften 2011.



530 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vermehrenden Quellenmaterial und die schrittweise Ablösung der alten
durch eine neue Herausgebergeneration bedingten Publikationspause sind
nun seit 2007 zwei weitere Briefbände erschienen, die den Zeitraum der
abgedeckten Korrespondenz auf Ende 1791 erweitern. Bereits der erste Band
hatte beeindruckt durch das prächtige Format, die strengen editorischen
Richtlinien (alle Abkürzungen, handschriftlichen Korrekturen und
unterschiedlichen Hervorhebungen Reinholds werden wiedergegeben und
aufgeschlüsselt), den ausführlichen Apparat (Personen-, Sach- und Ortsregister,
Verzeichnis der Briefe, der Quellen und der Publikationen Reinholds innerhalb

des betrachteten Zeitraums) und die akribischen historischen,
philosophiehistorischen und biographischen Anmerkungen, die zum ersten Mal
Einblick in bis dahin fast unbekannte Seiten von Reinholds Wirken gewährten

(Werdegang im Barnabitenorden, Mitwirkung an verschiedenen
Zeitschriften, Tätigkeit als Freimaurer und Illuminât). In allen diesen Aspekten
stellen die 2007 und 2011 erschienenen Bände 2 und 3 eine würdige
Fortsetzung des 1983 begonnenen Unternehmens dar. Band 2 zeigt den aufsteigenden

Stern am philosophischen Himmel, der, angetrieben durch den
Publikumserfolg der Briefe über die Kantische Philosophie, im Austausch mit
Kant, Jacobi, Göschen, Nicolai u.a., vor allem aber mit C.M. Wieland das

Projekt des eigenen philosophischen Systems entwirft und dieses dem Publikum

zunächst als Theorie des Vorstellungsvermögens, dann als
Elementarphilosophie vorlegt. Band 3 dokumentiert neben der Weiterentwicklung des

elementarphilosophischen Ansatzes auch Reinholds Unbehagen mit der
wachsenden Kritik und sein Gefühl einer zunehmenden Isolierung, das nur
durch die Bekanntschaft mit dem dänischen Dichter Jens Baggesen (künftig
einer von Reinholds wichtigsten Korrespondenten) abgemildert wird. Nicht
zuletzt durch den neu ermöglichten Zugang zu Briefstellen, die Informationen

und Aufschlüsse liefern über Reinholds philosophische Lektüren,
dessen Problemstellungen und ihre Kontexte und Lösungsansätze, sind die
zuletzt veröffentlichten Korrespondenzbände für die Reinhold-Forschung
von bleibendem Wert.



Ulrich Engel

Theorie-Praxis-Konstellationen.
Zu einer Relecture der Pastoral/Theologie Marie-Dominique Chenus OP1

Seit Mitte der 1990er Jahre sind in der deutschsprachigen Theologieszene
„erste Anzeichen einer beginnenden Chenu-Renaissance" (146) zu beobachten.

An diese Wiederentdeckung des französischen Theologen Marie-Dominique

Chenu OP (1895-1990) knüpft die hier vorzustellende Dissertation an
und weist zugleich weit über alle bislang vorgelegten Auseinandersetzungen
mit dem Werk des Dominikaners hinaus. Christian Bauer, Jahrgang 1973, bis

vor kurzem Wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl für Praktische Theologie

der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Tübingen und
seit dem Sommersemester 2012 Professor für Interkulturelle Pastoraltheologie

an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Innsbruck,
hat (in menschlich umsichtiger und theologisch animierender Weise begleitet

von Ottmar Fuchs) mit seiner voluminösen Arbeit ein beachtliches Werk
vorgelegt. Das Buch sei - dies soll vorweg schon gesagt sein - sowohl
Praktischen Theolog/-innen als auch theologiegeschichtlich und/oder
systematisch-theologisch interessierten Kolleg/-innen und Studierenden unbedingt
zur vertieften Lektüre empfohlen!

Gegliedert hat Bauer seine Untersuchung in drei unterschiedlich umfangreiche

Hauptteile: „Ortsbestimmung" (17-156), „Archivrecherchen" (157-596)
und „Ergebnissicherung" (597-839). Ein abschließender Teil versammelt
diverse Anhänge: eine biographische Zeittafel (843), einige Fotos (845-855)
und ein umfassendes Literaturverzeichnis (857-906), das neben veröffentlichten

Quellen und einer langen Liste der Sekundärliteratur auch eine
beachtliche Zahl unveröffentlichter Dokumente aus dem Chenu-Archiv der
Dominikanerprovinz „Francia" in Paris aufführt.

Im ersten Hauptteil der Arbeit skizziert Bauer sein Forschungsprojekt
samt Kontext und der angewandten Methodik. Ausgehend von der zentralen
These, dass in dem 1937 erschienenen Büchlein Une école de théologie: Le
Saulchoir2 „bereits ,der ganze Chenu' vorliegt" (8), rekonstruiert Bauer den
Ansatz Chenus vor der Hintergrundfolie der Loci theologici-Lehve des Mel-

1 Rezensionsartikel zu BAUER, Christian: Ortswechsel der Theologie. M.-Dominique Chenu

im Kontext seiner Programmschrift „Une école de théologie: Le Saulchoir". 2 Bde.
Tübinger Perspektiven zur Pastoraltheologie und Religionspädagogik 42). Berlin: Lit 2010.

906 S., ISBN 978-3-643-11213-2.
2 Vgl. CHENU, Marie-Dominique: Une école de théologie: le Saulchoir". Avec les études

de Giuseppe Alberigio, Étienne Fouilloux, Jean Ladrière et Jean-Pierre Jossua. Paris: Cerf
1985. Eine deutsche Übersetzung erschien erst Anfang des 21. Jahrhunderts: CHENU, M.¬

Dominique: Le Saulchoir. Eine Schule der Theologie. Aus dem Französischen von Michael
Lauble, hrsg. vom Institut M.-Dominique Chenu - Espaces Berlin durch Christian Bauer,
Thomas Eggensperger und Ulrich Engel Collection Chenu 2). Berlin: Morus 2003.



532 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

chor Cano OP (1509-1560)3 als einen „generellen theologischen Ortswechsel"
(20) hin zu den Praxisorten der Pastoral als neuen Autoritäten der Gottesrede.

In seinem 1966 publizierten Buch Peuple de Dieu dans le monde
definierte Chenu die pastoralen Akte ausdrücklich als theologische Orte.4 Damit
konnte der Dogmatiker Chenu (er lehrte seit 1920 in Le Saulchoir, dem
Studienzentrum der Pariser Dominikanerprovinz, das Fach Histoire des doctrines

chrétiennes) die pastoralen Praktiken aus ihrer vorkonziliaren Reduktion
auf bloße Anwendungsmodi dogmatischer Wahrheiten befreien: „Die praktischen

theologischen Orte sind Orte einer Entdeckung von Theologie (,in-
ventio') und nicht mehr nur in ihrer Anwendung (,applicatio'). Und das
heißt: Die gesamte Erfahrung der Menschen in ihrer Ambivalenz von .Freude
und Hoffnung, Trauer und Angst' (GS 1) bringt Orte hervor, an denen Gott
selbst zur Sprache gebracht werden kann." (20)

Bauers Projekt konfrontiert nun diese These mit verschiedenen Aspekten
der französischen Pastoralkultur - u.a. mit dem auch jenseits der Grenzen
Frankreichs wahrgenommenen Dialogprozess Proposer la foi (vgl. 41h) oder
bspw. mit dem avantgardistischen Engagement der Orden, speziell der
Dominikaner (vgl. 45-50). Zudem hat der skizzierte Ortswechsel Konsequenzen

für die Selbstbestimmung der Praktischen Theologie, insofern diese „das
christliche Diskursarchiv von Schrift und Tradition aufschließt], um in
deren Licht die neuen pastoralen Erfahrungen des Volkes Gottes auf den
Praxisfeldern seiner Zeit deuten zu können. Und sie bringt von dorther auch
neue theologische Orte hervor, die ihrerseits wiederum das besagte Diskursarchiv

erweitern." (55) Charakteristika einer solchen integral agierenden
praktischen Theologie sind nach Bauer ihre Hermeneutik „von unten" (55),
ihr Kreativitätspotential, das sich in bevorzugter Weise „in Differenzen" (60)
entfaltet, und ihr diachron-synchroner Komparativ (vgl. 64), mit dem sich
die Praktische Theologie einerseits Neues aus dem und am Vergangenen,
und Altes aus und an der Gegenwart erschließt, und mit dem sich Kirche
anderseits - um es mit einem von Bauer zitierten Wort von Rainer Bucher zu
sagen - nicht in ihrem „Außen verliert"5, sondern gerade dort (zu) sich selbst
findet. In methodologischer Hinsicht sucht Bauer zu diesem Zweck das
Gespräch mit Chenu - interessanterweise mit zwei in ganz anderen Zusammenhängen

zu verortenden Gewährsleuten an der Seite: Karl Rahner SJ und
Michel Foucault. Der eine - Rahner - gilt Bauer als ein Repräsentant der Ca-
noschen „loci proprii, der andere [als] ein Repräsentant der loci alieni der
Theologie" (115).

3 Vgl. CANO, Melchor: De locis theologicis. Ed. Juan Belda Plans BAC. Ser. maior 85).
Madrid: Catölica 2006.

4 Vgl. CHENU, Marie-Dominique: Une constitution pastorale de l'Église, in: DERS.: Peuple
de Dieu dans le monde. Paris: Cerf 1966, 11-34, hier 16.

5 Vgl. BUCHER, Rainer: Kirche verliert sich nicht im Außen - sie findet sich dort. Replik
auf den Beitrag von Andreas Wollbold, in: LS 57 (2006) 73-75.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 533

Im zweiten Hauptteil seiner Arbeit untersucht Bauer das Werk Chenus
unter methodischer Zuhilfenahme des Foucaultschen Archäologiebegriffs.6
Als historische, quellenbezogene Wissenschaft beschäftigt sich die Archäologie

mit den verschiedensten Diskurs- und Wissensarchiven - und zwar in
ihrer Bedeutung für die Gegenwart. Dabei verkörpert das Archiv - das ist
wichtig - „handfeste Praktiken der Macht" (132). Ich halte das methodische
Vorgehen Bauers für schlüssig und wegweisend, gelingt ihm auf diese Weise
doch ein doppeltes: zum einem die Theologie Chenus aus der Tiefen der
Theologiegeschichte zu befreien und wieder ans Tageslicht der gegenwärtigen

Diskussionen zu holen, zum anderen die in der Person Chenus
kongenial angelegte dialektische „Konstellation" (Dieter Henrich, vgl. 140-142)
von theologischer Theorie und pastoraler Praxis gegen eine heute weit
verbreitete, für beide Seiten sich fatal auswirkende systemische Aufsplitterung

zwischen kirchlich-pastoralem Handeln hier und wissenschaftlicher
Reflexion dort stark zu machen. Um es mit Norbert Mette zu formulieren:
Foucault hilft Bauer, „das Wegweisende und Prophetische von Chenus Theologie

herauszuarbeiten und auf das hin, was heute in der Theologie ansteht,
weiterzudenken."1 (Warum allerdings Bauer in seinem methodologischen Teil
Foucault gegen Jürgen Habermas ausspielt, hat sich mir nicht erschlossen [Vgl.
i2of.]. Ein Blick auf die einschlägige Debatte zwischen Habermas und
Jacques Derrida, der von Bauer als Kronzeuge für Foucault und gegen Habermas

angeführt wird, hätte meines Erachtens zu einem etwas differenzierten
Bild geführt.8)

Nach Bauer lassen sich - so ein erster Ansatz seiner Analyse - „die
verschiedenen speziellen Typen' der französischen Theologie im Umfeld von
Une école de théologie in drei Hauptrichtungen einteilen. Zunächst eine
dominierende Neuscholastik römischer Prägung. Sodann den jesuitisch
geprägten Versuch, etwas anderes als Thomismus zu betreiben (Stichwort:
Sources chrétiennes) und den dominikanisch geprägten Versuch, einen anderen

Thomismus zu betreiben (Stichwort: Thomisme au risque de l'histoire).
Zweitens lassen sich .Beziehungen, die man zwischen diesen verschiedenen

6 Vgl. FOUCAULT, Michel: Archäologie des Wissens. Aus dem Französischen von Ulrich
Koppen. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2011.

7 METTE, Norbert: Rezension zu „Christian Bauer, Ortswechsel der Theologie", in: Diak
42 (2011) 286-287, hier 287.

8 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Adorno-Preis an Jacques Derrida. Der Erbstreit zwischen
Philosophie und Religion, in: Süddeutsche Zeitung v. 22.9.2001 (Nr. 219) 15; DERS.:
Kulturelle Gleichbehandlung - und die Grenzen des Postmodernen Liberalismus, in: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 51,3 (2003) 367-394; DERS.: Der philosophische Diskurs der
Moderne. Zwölf Vorlesungen. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1985, 219-247; DERRIDA, Jacques:
Limited Inc. Evanston III.: Northwestern Univ. Press 1988, 156-158; DERS.: Mémoires. Pour
Paul de Man. Paris: Galilée 1988, 225-227; „Ich mißtraue der Utopie, ich will das Un-
Mögliche". Ein Gespräch mit dem Philosophen Jacques Derrida über die Intellektuellen, den

Kapitalismus und die Gesetze der Gastfreundschaft. Interview mit Thomas Assheuer, in: Die
Zeit v. 5.3.1998 (Nr. 11) 47-49. Zur Diskussion insges. s. Blank, Stefan: Verständigung und
Versprechen. Sozialität bei Habermas und Derrida Edition Moderne Postmoderne).
Bielefeld: Transcript 2006.



534 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Praktiken herstellen kann'[,] über die Monopolstellung der Römischen
Schultheologie und die [...] ordenstheologische Avantgarde bestimmen, die
sich am Rand dieses Diskurses bewegte. Eine konfliktive Konstellation von
Zentrum und Peripherie, die auf dem Zweiten Vaticanum weitreichende
kirchliche Folgen zeitigte. Drittens standen die genannten theologischen
Aufbrüche in engem Kontakt mit den ,nichtdiskursiven Praktiken' der pasto-
ralen Pionierbewegungen ihrer Zeit: Mission de France, Mission de Paris,
Jugendarbeit, Bibelbewegung, Liturgische Bewegung. Aber auch mit [...] Teilen

der französischen Résistance" (i34f.). Der umfangreiche zweite Hauptteil
der Arbeit bietet somit ein „Itinerar" (151) der Steifzüge des Verfassers durch
das Chenu-Archiv in Paris. Zu unterscheiden sind dabei drei Gruppen von
Texten: die mediävistischen Werke, die praktisch-theologischen Schriften
und schließlich die Arbeiten, die sich vornehmlich mit Methodenfragen
beschäftigen. „Eine gewisse Sonderrolle spielt das Konzilstagebuch Notes
quotidiennes au concile" (149), das erst 1995 publiziert wurde. Zudem existiert
eine ungeheure Zahl von bislang unveröffentlichten Vortragsmanuskripten.
Geordnet hat Bauer die Ergebnisse seiner diesbezüglichen Recherchen in
drei systematisch fokussierten Kapiteln, die jeweils wieder aus zwei
historisch-biographisch markierten Unterabschnitten bestehen. Dem ersten
Kapitel zum „Primat der Kontemplation" (i6i-r8o) (mit den
Unterabschnitten „Soisy-sur-Seine, 1895-1912: Kindheit und Jugend" und „Kain-lez-
Tournai, 1912-1914: Weg in den Orden") folgen Kapitel 2 über „Diskursarchive

der Vergangenheit" (179-291) („Rom, 1914-1920: Studium und
Promotion" und „Kain-lez-Tournai, 1920-1932: Professor in Le Saulchoir") und
Kapitel 3 zu „Praxisfelderjn] der Gegenwart" (293-596) („Kain-lez-Tournai,
1932-1937: Aufbruch zu neuen Ufern" und „Étoilles-sur-Seine, 1937-1942:
Ortswechsel im Konflikt"). Nach Ansicht des Rezensenten lohnt es sich auf
jeden Fall, sich mit Bauer auf dessen knapp 400 Seiten langen, oftmals sicher
beschwerlichen, immer jedoch spannenden theologischen Denkweg zu
begeben: „Mühsal der Ebene und Glück der Gipfel inklusive" (152). Im Rahmen

dieser Besprechung kann ich diese Wege - leider - nicht näher
nachzeichnen. Ein Beispiel muss genügen. Im Rahmen seines sechsten Unterabschnitts

(443-596) interpretiert Bauer die ursprünglich als Rede zum
Thomasfest 1936 konzipierte und später seitens des Sanctum Officium in
Rom inkriminierte Le Sau/c/ioir-Schrift9 als „ein theologisches Leitbild der
Freiheit" (445). Speziell die im dritten Kapitel des Buches verhandelten
Verhältnisbestimmungen zwischen Geschichte und Dogma in ihrer historischen

Relativität (nicht zu verwechseln mit einem „historischen Relativismus"

[474]!), zwischen theologischen Praxis- und Diskursorten im Blick auf
die Gleichrangigkeit ihrer Autoritätsansprüche (vgl. 477T), zwischen
verschiedenen philosophischen und theologischen Schulen hinsichtlich ihrer

9 Vgl. dazu ENGEL, Ulrich: Theologale Mystik im Konflikt. Marie-Dominique Chenu OP
und die Grundintuitionen seiner Theologie, in: ÜELGADO, Mariano/FUCHS, Gotthard (Hgg.):
Die Kirchenkritik der Mystiker - Prophétie aus Gotteserfahrung. Bd. 3: Moderne Studien
zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 4). Fribourg: Academic Press 2005, 351-
369, bes. 351-357-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 535

„irreduzibel" (483) pluralen Verfasstheit, sowie zwischen Theologie und
Spiritualität ob ihrer beiderseitigen Erfahrungsbasiertheit und grundlegenden

Verwiesenheit aufeinander (vgl. 484F.), haben es in sich. Denn eine
theologische Praxis, die im aufgezeigten Sinne die Kontingenzen des eigenen
Systems kennt, kann letztendlich nicht umhin, auch die „prinzipielle
Irrtumsfähigkeit aller theologischen Systementwürfe überhaupt" (486)
anzuerkennen.

Im dritten und abschließenden Hauptteil der Arbeit sucht Bauer die
Ergebnisse seiner archäologischen Rekonstruktionen in drei Richtungen zu
sichern. Ein erster historisch-theologischer Abschnitt (603-711) setzt
mentalitätsgeschichtlich an, insofern Bauer die Differenz zwischen Thomisten und
Augustinisten (zur Terminologie vgl. 604E) kreativ bearbeitet und bis hin
zur Pastoralkonstitution Gaudium et spes des Zweiten Vatikanischen Konzils,

zu Positionen der Radical Orthodoxy (John Milbank u.a.) wie auch zu
heute aktuellen Kirchenkonflikten auszieht. Erhellend ist in diesem
Zusammenhang auch der Abschnitt über „Differenzen zu Joseph Ratzinger"
(666-7ir10).

Ein zweiter, systematisch-theologischer Abschnitt (713-792) passt die
Erträge der archäologischen Erkundungen im Archiv Chenu in die spät-, nach-
oder postmoderne Zeitsignatur ein. Chenu war der Theologe der Zeichen der
Zeit. Die berühmt gewordene Formulierung in Gaudium et spes ist von der
Theologie des Dominikaners inspiriert: „Zur Erfüllung [...] ihres Auftrages
obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu forschen
und sie im Licht des Evangeliums zu deuten" (GS 4). Zu konstatieren ist
jedoch, dass die Zeichen selbst „stets denkbar uneindeutig" (755) und deshalb
auch schwer zu lesen sind. Vor allem eignet ihnen ein diskontinuierlicher
Aspekt, insofern sie einen „Bruch [...] in die Kontinuität des menschlichen
Zeitempfindens" (756) einschreiben. In dieser „Unterbrechung" (Johann
Baptist Metz11) weisen die Zeitzeichen zugleich über das bislang Dagewesene
hinaus; nach Jesaja - darauf macht Chenu aufmerksam - sind sie „Zeichen
der Ankunft des Messias"12. Die Signale der messianischen Zeit sind markant:
„Blinde sehen wieder und Lahme gehen; Aussätzige werden rein und Taube
hören; Tote stehen auf und den Armen wird das Evangelium verkündet" (Mt
11,5; Lk 7,22). Bauer weist im Anschluss an Gerd Theißen daraufhin, dass die
hier zeichenhaft angekündigte messianische Zeit eine der „partizipatori-
schen MessianitäC'u ist, insofern alle Menschen an der Sendung des Messias
aktiv Anteil haben. Diese Vorstellung wiederum entspricht deutlich der in-

10 Vgl. jetzt auch BAUER, Christian: Konzilsentwürfe im Widerstreit. JosefRatzinger und
M.-Dominique Chenu, in: Diak 43 (2012) 55-58.

11 Vgl. die sechste seiner ,,Unzeitgemäße[n] Thesen zur Apokalyptik": „Kürzeste Definition

von Religion: Unterbrechung", in: METZ, Johann Baptist: Unterbrechungen.
Theologisch-politische Perspektiven und Profile. Gütersloh: GTB 1981, 86.

12 Vgl. CHENU, Marie-Dominique: Les pauvres et les espérances messianiques du monde,
in: Esprit et technique Juillet (1962) 8-13, hier 13.

J3 Vgl. THEISSEN, Gerd: Gruppenmessianismus. Überlegungen zum Ursprung der Kirche
im Jüngerkreis Jesu, in: DERS.: Jesus als historische Gestalt. Beitrage zur Jesusforschung.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2003, 255-281, hier 278.



536 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

karnationstheologischen Grundeinstellung Chenus (und mit ihm der Theologie

im Dominikanerorden insgesamt), nach der es im Sinne einer permanenten
Menschwerdung>4 vornehmlich darum geht, den in dieser Welt schon

anwesenden, gleichwohl oftmals verborgenen Messias zu suchen, zu
entdecken und ansichtig zu machen.

Der letzte Abschnitt des dritten Hauptteils (793-837) macht schließlich
das Projekt des theologischen Ortswechsels für die Praktische Theologie
fruchtbar. Dabei plädiert Bauer im methodologischen Anschluss an Chenu
für eine zeichentheoretisch abduktiv'5 vorgehende Praktische Theologie,
insofern diese sich als gleichermaßen ,,[b]ruchsensibel und differenzfähig"
(829) erweist. Was es für die zukünftige „Theoriebildung der Praktischen
Theologie bedeuten mag, wenn diese [...] in Chenus Spur als eine .Ethnologie
des Volkes Gottes'" (839) weiterentwickelt würde, muss am Ende der Arbeit
Bauers offen bleiben. Das gilt in analoger Weise auch für die Systematische
Theologie - und in deren Rahmen in besonderer Weise im Blick auf eine
dringend benötigte neue Ekklesiologie.

Die vorgelegte Dissertation lässt für die Zukunft manch spannende
Klärung erhoffen!

H Vgl. z.B. CHENU, Marie-Dominique: La Parole de Dieu. II: L'Évangile dans les temps
CFi 11). Paris: Cerf 1964, 89: „Car l'Incarnation de Dieu, dont elle [chrétienté nouvelle;
U.E.] est le signe et le mystère à la fois, ne s'est pas faite une fois pour toutes dans un coin
de Judée; elle dure toujours, elle vaut toujours, elle vaut partout". Vgl. dazu auch
POTWOROWSKI, Christophe F.: Contemplation and Incarnation. The Theology of Marie-
Dominique Chenu McGill-Queen's Studies in the History of Ideas 33). Montreal -
Kingston: McGill-Queen's University Press 2001, XV.

x5 Zur Abduktion vgl. PEIRCE, Charles S.: Vorlesungen über Pragmatismus. Mit Einleitung

und Anmerkungen neu hrsg. von Elisabeth Walther. Hamburg: Meiner 1991, 115.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Albertus-Magnus-Institut (Hg.): Albertus Magnus und sein System der
Wissenschaften. Schlüsseltexte in Übersetzung. Lateinisch - Deutsch. Münster: Aschendorff

2011. 539 S. ISBN 978-3-402-12930-2.

Honnefelder, Ludger (Hg.): Albertus Magnus und der Ursprung der
Universitätsidee. Die Begegnung der Wissenschaftskulturen im 13. Jahrhundert und die

Entdeckung des Konzepts der Bildung durch Wissenschaft. Berlin: University
Press 2011. 560 S. ISBN 978-3-86280-007-0.

Immer klarer erscheint Albertus Magnus als eine der zentralen Wendegestalten
des für die Entwicklung Europas so wichtigen 13. Jahrhunderts. Diese epochale
Bedeutung des Doctor universalis herausgearbeitet zu haben, ist nicht zuletzt
das Verdienst Ludger Honnefelders, des langjährigen Direktors des Albertus-
Magnus-Instituts. Unter seiner Ägide schritt die Arbeit der kritischen Edition
von Alberts Werken zügig voran, außerdem rief er die beiden wissenschaftlichen
Reihen Lectio Albertina und Subsidia Albertina ins Leben. Nun widmeten ihm
seine Instituts-Mitstreiter zum Abschied aus seiner Leitungsfunktion eine
Anthologie von Alberttexten. Ebenfalls 2011 gab er selbst einen Sammelband
heraus, in dem die Entstehung der neuen universitären Wissenskultur, deren
Mitentwickler Albert war, beleuchtet wird. Aufgrund der vierfachen Verbindung
miteinander - durch Albert Magnus, das Stichwort „Wissenschaft", Ludger
Honnefelder und das Erscheinungsjahr - liegt es nahe, beide Bücher in einer
gemeinsamen Rezension zu besprechen. Zunächst zur Anthologie! Dieser
Textband schließt eine große Lücke, denn vor seinem Erscheinen existierte nur
eine einzige deutsch-lateinische Auswahl aus Alberts Schriften.1 Da sie aber v.a.
kurze Textstücke enthält, eignet sich diese ältere Sammlung nur bedingt als

Einführung in sein Denken. Mehr Erfolg verspricht der Ansatz der
neuerschienenen Anthologie. Nach einer soliden Biographie und einer
ausführlichen Zeittafel bietet sie durchweg lange zusammenhängende Textpartien
aus insgesamt zwölf verschiedenen Werken. Meist handelt es sich um Prologe
und Werkanfange. Diese kluge Auswahl ermöglicht einen tiefen Einblick in
Alberts wissenschaftstheoretische und methodologische Reflexionen. Ebenso
führt sie sein Konzept einer geordneten Vielheit eigenständiger Wissenschaften,
das seinem umfassenden und zugleich in sich differenzierten System zugrunde
liegt, eindrucksvoll vor Augen. Zu diesem Zweck wurden die Anfänge folgender
großer Kommentare ausgewählt: De V universalibus (Isagoge), Physica, De
anima, Metaphysica. Hinzu kommen Abschnitte aus dem sechsten Buch des

zweiten Ethikkommentars (Ethica) und aus dem elften Buch von De animalibus.
Zu loben ist die Aufnahme mehrerer, z.T. sehr wichtiger theologischer Texte aus
dem Sentenzenkommentar, aus der Summa theologiae I, sowie aus den Kommentaren

zur Mystischen Theologie und zum biblischen Buch Baruch. Dies ist ein
klares Signal gegen die weitverbreitete Tendenz, Albert nur noch als Philo-

1 ALBERTUS Magnus: Ausgewählte Texte. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. u. übers. VON FRIES,

Albert. Mit einer Kurzbiographie von ECKERT, Willehad Paul. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1981. 265 S. Eine Neuauflage mit aktualisierter Bibliographie erfolgte 2012.



538 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sophen zu deuten, bzw. sein gesamtes Denken in der Philosophie aufgehen zu
lassen. Bemerkenswert ist ein bislang ungedruckter, aus dem 15. Jahrhundert
stammender Text, der ein systematisches Verzeichnis von Alberts Werken und
eine Auflistung seiner doktrinellen Abweichungen von Aristoteles bietet. Ein
bisher wenig beachteter Text aus dem Kommentar zu De divinis nominibus, der
die Skizze einer ästhetischen Theorie enthält, zeigt, wie weit sich das
Erkenntnisinteresse des Doctor universalis spannte. Sehr zu bedauern ist, dass die von
Albert jeweils kommentierten aristotelischen und dionysischen Ausgangstexte
nicht mit abgedruckt wurden. Den genannten Abschnitten haben die Herausgeber,

allesamt ausgewiesene Albertkenner, jeweils eine knappe, aber inhaltsreiche

und urteilssichere Einführung mit einer Auswahlbibliographie vorangestellt.

Nur sehr selten finden sich kleine Ungenauigkeiten, z.B. die unkritische
Erwähnung von Werken2, deren Authentizität keineswegs feststeht, ja im Falle
von Summa II sogar sicher auszuschließen ist.3 Die getroffene Textauswahl
könnte man allenfalls dafür kritisieren, dass sie kein Zeugnis für Alberts politisches

Denken enthält. Richtig lagen die Herausgeber dafür damit, keinen
Abschnitt aus den unausgereiften und (außer De homine) wenig einflussreichen
Frühschriften aufzunehmen. Mit ihrer Auswahl an Albert-Texten ist es ihnen
gelungen, ein für Forschung und Lehre gleichermaßen wertvolles Werk vorzulegen,

das überdies zu einem erschwinglichen Preis erhältlich ist.
Gewiss würde es zu weit gehen, in dem Sammelband „Albertus Magnus und

der Ursprung der Universitätsidee" ein begleitendes Kommentarbuch zu der
eben besprochenen Anthologie zu sehen. Dennoch enthält er mehrere Aufsätze,
die als vertiefende Einführungen in die dort gebotenen theologischen,
metaphysischen, physikalisch-naturwissenschaftlichen und logischen Texte Alberts
dienen können. Dies gilt besonders für Maria Burgers Artikel über „Theologie als
Wissenschaft unter der Herausforderung aristotelisch-arabischer Wissenschaftstheorie",

Ludger Honnefelders Ausführungen zur „kritischen Rezeption der
aristotelischen Metaphysik" durch Albert, Silvia Donatis Beitrag zu dessen „Konzept
der scientiae naturales" und Hannes Möhles erhellende Untersuchung „Albertus
Magnus und die Vielheit der Wissenschaften." Sowohl der Sammelband, als auch
die Anthologie lenken die Aufmerksamkeit auf das Netzwerk methodisch
verschiedener Wissenschaften, das Albert in kritischer und innovativ-produktiver
Auseinandersetzung mit den Werken des Aristoteles entwickelt.4 Dass dieses
neue Bildungskonzept für Albert auch existentiellen Charakter besitzt, arbeitet
Henryk Anzulewicz heraus. Wie schon sein Titel verrät, beschäftigt sich der
Sammelband darüber hinaus mit den geistigen Prozessen, die zur Institutionalisierung

dieses neuen Wissensideals in Gestalt der Universität führten. In
diesem Zusammenhang werfen viele Beiträge renommierter Autoren neues Licht auf
die kulturelle Begegnung, die sich während des 12. und 13. Jahrhunderts
zwischen lateinischem Westen und griechisch-hebräisch-arabischem Osten in einer
einzigartigen Konstellation ereignete. Einmal mehr wird deutlich, wie wichtig
das arabische Erbe nicht allein für Albert, sondern für das ganze Abendland war.

2 Vgl. Albertus Magnus und sein System, 17 u.v.a. 367.
3 Vgl. HELLMEIER, Paul Dominikus: Anima et intellectus. Albertus Magnus und Thomas

von Aquin über Seele und Intellekt des Menschen. Münster : Aschendorff 2011, 285-288.
4 Vgl. HONNEFELDER, Ludger: Bildung durch Wissenschaft. Eine Einführung, in: Albertus

Magnus und der Ursprung, 12 f.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 539

Mehrere Beiträge würdigen hierbei die Rollen al-Farabis und seines ersten
Übersetzers Dominicus Gundissalinus.5 Gerade am Verhältnis dieser beiden
Denker zeigt sich aber auch, dass der Westen, trotz allem, was er dem
arabischen Raum zweifellos verdankt, von Anfang an eigene Wege geht. Wie
Alexander Fidora belegt, formte Gundissalinus seine arabische Vorlage in den
Disziplinen Logik, Naturphilosophie und Metaphysik/Gotteslehre in kreativer
und produktiver Weise um. In die gleiche Richtung weist der Beitrag von Dag
Nikolaus Hasse: Auch wenn der Westen von Avicenna und Averroes viele Inhalte
übernommen habe, so treffe dies doch nicht auf die im Westen üblichen
literarischen Formen des Traktats und des Kommentars zu. Diese seien vielmehr eigene
Entwicklungen. Anhand der Theorie der Sphärenbeweger macht Yossef Schwartz
auf die Komplexität der Rezeption jüdisch-arabischen Denkens durch die Lateiner

aufmerksam. Sylvain Gougenheim mache es sich mit seiner in polemischer
Absicht vorgenommenen Dichotomie - entweder direkter geistiger Einfluss der
Araber oder gänzlich eigenständiger lateinischer Traditionsstrang - zu einfach.6
Schwartz gibt stattdessen ein Beispiel für eine „negative Rezeption", d.h. für die
Ablehnung eines Lehrstücks durch die Lateiner, eine Ablehnung, die gleichwohl
eigenständige Theoriebildung beförderte. Verantwortlich für diese Ablehnung
sei die christliche Theologie gewesen, der Schwartz eine durchaus positive und
kreative Rolle im Prozess der „negativen Rezeption" zubilligt.7 Ähnlich sieht es
auch Rega Wood. Ihr zufolge haben gerade diejenigen Theologen, die Aristoteles
und der arabischen Begleitliteratur kritisch begegneten, den Diskurs bereichert.
Gerade ihr Misstrauen und ihre Kritik hätten das westliche Denken so vital
gemacht.8 Ferner wirft sie die Frage auf, warum die lateinischen Gelehrten eine
Theorie von der translatio studii entwarfen, die als Stationen nur Ägypten,
Griechenland, Italien und Westeuropa nennt, die arabische Welt also übergeht.
Ein Grund hierfür liege wohl in der feindlichen Haltung gegen den Islam.9
Möglicherweise hätten die Lateiner in den Arabern aber auch bloße Aristoteles-
Überlieferer ohne eigenständige Bedeutung erblickt.10 Dass gerade Albert
diesbezüglich ganz anderer Meinung war, erwähnt Wood nicht. Abgerundet wird der
an Literaturangaben überreiche und in vielerlei Hinsicht anregende Band von
einem Artikel Ruedi Imbachs, der Dantes außeruniversitäres Bildungskonzept
skizziert. Die Schärfe, mit der er es v.a. von Thomas von Aquin und z.T. auch
von Albert abgrenzt, geht mitunter zu weit. Bspw. verstand nicht nur Dante
unter Philosophie „eine Lehre" [...] „die vermittelt werden soll und kann".11
Immerhin gründeten Albert und Thomas in Köln und Neapel Generalstudien, um

5 Vgl. die Beiträge von Martina Roesner, Alexander Fidora, Gerhard Endress, David Wir-
mer und Dag Nikolaus Hasse.

6 SCHWARTZ, Yossef: Celestial Motion, Immaterial Causality and the Latin Encounter with
Arabic Aristotelian Cosmology, in: Albertus Magnus und der Ursprung, 277.

7 Vgl. SCHWARTZ: Celestial Motion, Immaterial Causality and the Latin Encounter with
Arabic Aristotelian Cosmology, 293.

8 Vgl. WOOD, Rega: Harmonizing Synthesis and Critical Refutation: Their Role in the
Translatio Studii, in: Albertus Magnus und der Ursprung, 131.

9 Vgl. WOOD: Harmonizing Synthesis and Critical Refutation 136.
10 Vgl. WOOD: Harmonizing Synthesis and Critical Refutation, 135.
11 Vgl. IMBACH, Ruedi: Translatio philosophiae. Die Transformation des scholastischen

Diskurses bei Dante, in: Albertus Magnus und der Ursprung, 410.



540 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dort einer Tätigkeit nachzugehen, die der Doctor universalis mit den Worten „in
dulcedine societatis quaerere veritatem"12 umschrieb.

Paul D. Hellmeier

Walter Kardinal Kasper: Katholische Kirche. Wesen - Wirklichkeit - Sendung.
Freiburg: Herder '2011. 586 S. ISBN 978-3-451-30499-6.

Das vorliegende Buch hat eine lange und bewegte Geschichte. Nach dem Willen
seines Verfassers, des langjährigen Präsidenten des Päpstlichen Rates zur
Förderung der Einheit der Christen, hätte es im Anschluss an seine inzwischen
zu theologischen Klassikern gewordenen Monographien zur Christologie (Jesus
der Christus) und zur Gotteslehre (Der Gott Jesu Christi) gegen Ende seiner
akademischen Lehrtätigkeit vor über 20 Jahren Gestalt annehmen und erscheinen

sollen. Die durch die vielfältigen kirchlichen Beanspruchungen des
Verfassers bedingte Verzögerung der Fertigstellung hat dem Werk jedoch nicht
geschadet. Im Gegenteil: Die Darstellung von Wesen, Wirklichkeit und Sendung
der katholischen Kirche profitiert von der umfangreichen pastoralen, universal-
kirchlichen und ökumenischen Erfahrung des Verfassers und wird durch sie
bereichert.

Als Einstieg hat sich der Verfasser für einen biographischen Zugang
entschieden. Im einführenden ersten Teil des Werkes schildert er seinen ganz
persönlichen „Weg in und mit der Kirche" (17-67). Ausgehend von und gestützt
auf seine(n) eigenen positiven Erfahrungen von und mit der Kirche möchte der
Verfasser in seinem Buch - neben der theologischen Orientierung - etwas von
der Schönheit der Kirche zum Ausdruck bringen (22) und „neu Freude an der
Kirche und in der Kirche wecken" (15). Sein Anliegen ist jedoch nicht, eine neue
Ekklesiologie zu entwerfen. Ihm geht es vielmehr darum, „die im Sinn des
Zweiten Vatikanischen Konzils erneuerte katholische Ekklesiologie darzustellen"
(67)-

Dies unternimmt er im zweiten Teil des Buches, in dem er sehr ausführlich
die „Grundzüge katholischer Ekklesiologie" entfaltet (69-488). Dabei leitet ihn
eine spezifische Konzilshermeneutik, die auf das Schlagwort „Kontinuität in der
Erneuerung" gebracht werden kann (35). Dieses besagt, dass das Konzil „die
überlieferte Lehre der Kirche in keinem Punkt verlassen", wohl aber in einen
neuen, sprich pastoralen und trinitarischen Horizont gestellt habe (37).

Neben dem klaren Bekenntnis zum II. Vatikanum ist ein stark ökumenisches
Anliegen für die Monographie kennzeichnend. Zur Wiederherstellung der vollen
Kirchengemeinschaft der Kirche sei es unverzichtbar, sich darüber zu verständigen,

„was Kirche ist und was folglich Einheit der Kirche meint" (58). Die
ekklesiologischen Ausführungen und Erkundungen des Verfassers verstehen sich
als Beitrag zu diesem zentralen Desiderat und schwelenden Problemüberhang
der Ökumene.

Grundlegend für das Verständnis von Kirche ist für den Verfasser zum einen
die communio-Ekklesiologie (vgl. 45h), zum anderen die Zusammenschau der
Kirchenfrage mit „der Gottesfrage und der Reich-Gottes-Botschaft" (67). Die vom
Verfasser konsequent durchgeführte heilsgeschichtliche Verortung der Kirche im

12 Albertus Magnus : Pol. 1. 8 c. 6 (Ed. Par. VIII, 804).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 541

Heilsplan Gottes bewahrt meines Erachtens davor, weder in die Falle eines
ekklesiologischen Minimalismus noch Maximalismus zu tappen. Wer die Kirche
wie der Verfasser im Gesamt des göttlichen Heilsplans sieht, der auf die Sammlung

und den Frieden unter den Völkern abzielt (131), wird die Kirche weder
vorschnell auf eine bloß ethische, soziologische oder kulturelle Größe reduzieren
(117), noch sie ideologisch bzw. triumphalistisch überhöhen (118).

Vor diesem Hintergrund wenig überraschend zeichnen sich die Ausführungen

des Verfassers zu den klassischen ekklesiologischen topoi wie der Frage nach
Kirchenstiftung bzw. -gründung durch Jesus (135-141), Kirchentheologien in
Bibel und Tradition (die Kirche als Haus der Weisheit, Tempel Gottes, congre-
gatio ßdelium, communia sanctorum) (156-172), Wesensmerkmale der Kirche
Jesu Christi (223-284), um nur einige zu nennen, durch eine große Sachkenntnis
und wohltuende Ausgewogenheit aus.

Zugleich ist der Verfasser nicht um klare Worte verlegen, wenn es darum
geht, das entscheidend und unterscheidend Katholische im ökumenischen Dialog

herauszuarbeiten und zu verteidigen, wie etwa in der Diskussion um Amt
und Ämteranerkennung (346-350) oder der Frage nach Wesen, Stellenwert und
Funktion des Petrusamtes (350-382) deutlich wird. Auch scheut er sich nicht,
explizit Stellung zu innerkatholisch „heißen Eisen" zu nehmen. Seine Anmerkungen

zu den Dauerbrennern Zölibat, Priesterweihe für Frauen (336-340),
Frage der Diakoninnen (342T), Aufgaben und Kompetenzen der Laien im pasto-
ralen Dienst (305L) sowie der Forderung nach institutionellen innerkirchlichen
Reformen sind vom Grundsatz getragen: „Wir müssen tiefer, nicht liberaler,
sondern radikaler ansetzen" (472). Es darf daher nicht verwundern, dass der
Verfasser das lehramtliche Nein zur Priesterweihe für Frauen für „verbindlich und
endgültig" erachtet (340), die Verkündigung bei der Liturgie (Homilie) nur in
„außerordentlichen Einzelfallen" Laien übertragen möchte (306) und der Ansicht
ist, dass Gottes Segen auf Ehe und Familie, nicht aber auf alternativen
Lebensgemeinschaften ruht (307).

Der Verfasser legt in seinem Buch somit de facto keine neue katholische
Ekklesiologie vor. Er macht aber vor allem im Schlusskapitel „Wohin führt der
Weg der Kirche?" (463-488) Mut, sich den aktuellen Herausforderungen und
Krisen der Kirche im Vertrauen auf Gottes Beistand zu stellen und sie als Chance
zur kirchlichen Erneuerung zu begreifen. Als entscheidend für einen notwendigen

Aufbruch der Kirche erachtet er dabei drei Dinge: „eine aus den Quellen
gespeiste geistliche Erneuerung, solide theologische Reflexion und kirchliche
Gesinnung" (468).

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Alle, die auf der Suche sind nach
einer fundierten und ökumenisch sensibilisierten Einführung in die katholische
Ekklesiologie werden das vorliegende Buch mit Gewinn lesen. Für eine
vermutlich bald anstehende und - nicht zuletzt wegen der guten Lesbarkeit - zu
begrüßende Neuauflage der Monographie wäre es wünschenswert, einige kleine
Tipp- und Flüchtigkeitsfehler zu beheben (vgl. 191, 198, 320, 327, 346, 359, 364,
457). Von Vorteil wäre es des Weiteren, wenn der sehr ausführliche und äußerst
informative Anmerkungsapparat in Zukunft nicht mehr mühsam am Ende des
Bandes in Form von Endnoten nachgeschlagen werden müsste, sondern in
Fußnoten umgewandelt würde.

Christoph J. Amor



542 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

STROUMSA, Guy: Das Ende des Opferkults. Die religiösen Mutationen der
Spätantike. Berlin: Verlag der Weltreligionen/Insel Verlag 2011. 208 S. ISBN 978-3-
458-71036-3.

Angenendt, Arnold: Die Revolution des geistigen Opfers. Blut - Sündenbock -
Eucharistie. Freiburg: Verlag Herder 2011. 179 S. ISBN 978-3-451-30519-1.

Eine zunehmende und gleichzeitig neue Verwendung von „Opfervokabular"
stellt der Religionswissenschaftler Guy Stroumsa in der die Spätantike prägenden

neuen Religion des Christentums fest; die neue Verwendung des Opferbegriffs

entspricht in der Tat einem Phänomen, das die Erfolgsgeschichte der
Römischen Zivilisation in den von ihr eroberten Gebieten ausmachte: Indem die
römischen Invasoren, statt den eroberten Völkern ihre Gottheiten auszutreiben,
diesen fremden göttlichen Wesen lateinische Namen gaben und sie damit in das
römische Götterfirmament integrierten, gelang ihnen ebenfalls die Integration
unterschiedlichster Völker und Kulturen in ihr Universalreich; einigendes Band
wurde die von den Römern propagierte Zivilreligion. Unter Berufung auf Fustel
de Coulanges' Der antike Staat (1864) und Emil Dürkheims Die elementaren
Formen des religiösen Lebens (1912) charakterisiert Stroumsa das römische
Religionsverständnis durch den öffentlichen Ritualvollzug, dessen Ziel die Stärkung
der kollektiven Identität war. Das öffentliche Opfern wurde somit zur Manifestation

des unauflöslichen Bandes zwischen politischer Macht und Religion, deren
Priester gleichsam Agenten des Staates waren.

Eine solche Zivilreligion ist sicherlich nicht mit dem neuzeitlichen Phänomen

säkularer Religionen zu verwechseln, und davor bewahrt schon der Blick
auf die blutigen Opfer, welche die Götter versöhnen und die Gemeinschaft stärken

sollten. Entscheidend ist jedoch, dass die frühen Christen - ebenso wie das
rabbinische Judentum nach der Zerstörung des Tempels - mit dieser Opferpraxis
brachen, den Begriff indes beibehielten und mit neuem Inhalt füllten. An dieser
Stelle setzt Guy Stroumsas Studie zur Mutation des Opferkults an; genauer
gesagt handelt es sich um eine fünffache Auffaltung dieser Thematik, die aus
Vorlesungen am Pariser Collège de France zurückgehen. Die religiöse Sphäre der
Spätantike, die durch die Entstehung zunächst klandestiner christlichen
Gemeinden ebenso geprägt sei wie durch die Folgen der Zerstörung des Jerusalemer
Tempels, könne durch fünf markante Aspekte charakterisiert werden: Am
Beispiel des Unterschieds zwischen Mark Aurels Ermahnungen an sich selbst und
Augustinus' Bekenntnissen beobachtet Stroumsa eine ,neue Sorge um sich selbst',
die einhergehe mit der Ausformung einer .Buchreligion' sowie mit .Wandlungen
des Rituals'; es waren, so Stroumsa, diese Mutationen des Religionsbegriffs, welche

die römischen Zivilreligion durch eine .kommunitäre Religion' ablösten und
das antike Ideal des Weisheitslehrers durch dasjenige des .geistlichen Lehrers'
ersetzten.

„Stellte sich in der hellenistischen Welt die Frage der Identität vor allem in
kulturellen Begriffen, so wurde sie im fünften Jahrhundert unserer Zeitrechnung
fast ausschließlich religiös definiert", stellt Stroumsa fest und macht als Kern
dieses neuen Religionsverständnisses den Wahrheitsbegriff aus: Nicht um
Stabilisierung einer im Mythos beschworenen Gemeinschaft durch den Opferritus
sei es fortan gegangen, sondern um die Transformation der individuellen Identität;

der Vergleich mit dem zeitgenössischen (heidnischen) Philosophen ebenso
wie mit dem rabbinischen Judentum zeige allerdings, dass das frühe Christen-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 543

tum eher Symptom als Avantgarde dieser Entwicklung sei, allerdings zunehmend
wirkmächtig. War den frühen Christen ebenso wie anderen Religionen oder
philosophischen Schulen der Opferritus nur noch als geistiges Opfer (Bucha

ÀoyiKr|) plausibel, so ging es ihnen - und das unterschied sie wiederum - um die
objektive, weil universale Wahrheit der Offenbarung, die „im Herzen des
Menschen verankert" (Origines) diesen zur Auflehnung gegen die bestehenden
Verhältnisse aufrufe. Allerdings sei diesem neuen Religionsverständnis eine Radikalität

inhärent, die sich, vor allem nach der sog. Konstantinischen Wende, fatal
auswirken sollte: „Aus dem theologischen Universalismus der Christen [...] folgte
Intoleranz gegenüber denen, die die Botschaft der Liebe nicht annehmen wollten."

Angesichts einer neuen „Sichtbarkeit von Religion" (Olivier Roy) in der
modernen Welt, in der Begriffe wie Opfer und Märtyrertum eine blutige Renaissance

erfahren, scheint es um so notwendiger zu sein, daran zu erinnern, dass
die Vergeistigung des Opfers im Zeichen eines unbedingten Wahrheitsanspruchs
keinesfalls eine Immunisierung gegen religiös motivierte Intoleranz darstellt.
Durchaus konsequent führt Guy Stroumsas interessante Studie über die
religiösen Mutationen der Spätantike zum modernen Toleranzbegriff, wie er sich
zum ersten Mal bei John Locke und Pierre Bayle äußert, und zum Plädoyer für
eine prinzipielle Unterscheidung zwischen politischer Verfassung und religiöser
Gemeinschaft. Zu einem anderen Ergebnis kommt das wenige Monate vor Guy
Stroumsas Studie erschienene Buch des Münsteraner Theologen Arnold An-
genendt, der sich ebenfalls mit dem Novum des geistigen Opfers in der
Spätantike als Ablösung blutiger Opferriten beschäftigt. Einig sind sich beide Autoren

in ihrer Kritik an René Girards Theorie vom Opfer: Dessen Interpretation
Jesu als Sündenbock, durch den das archaische Sündenbock-Ritual entlarvt und
überboten werde, führe bestenfalls zu einem binnensozialen Gewaltausgleich; es
fehle ihm mithin die vertikale Achse und damit die Dimension der Sühne, die
den Kern jeder Opferpraxis ausmache.

Im Gegensatz zu Stroumsa, der im Verlust des Tempels sowie in der Erschütterung

des Gleichgewichts zwischen Mythos und Ritus in der hellenistischen
Welt die Ursache der Vergeistigung des Opferrituals sieht, sucht Angenendt
nachzuweisen, dass diese Vergeistigung genuin biblisch sei, etwa wenn in den
Psalmen vom „Opfer des Gotteslobes" die Rede ist oder im ersten Korintherbrief
(1,4) die Eucharistie als Dankopfer im Vollzug des Gedächtnisses interpretiert
wird. Indem er jedoch die Mutation des Opferbegriffs in der Spätantike quasi
zum Gründungsakt der Moderne erklärt („Tatsächlich lebt die Moderne aus der
Umwandlung des alten Opferbegriffs zum geistigen Opfer."), verschwimmt der
zuvor klar gezeichnete Opferbegriff und seine Mutation in der Spätantike in ein
diffuses Bild: Einerseits beklagt Angenendt, dass heute, nicht zuletzt im Zeichen
der Philosophie Nietzsches, „jegliche Selbstaufopferung in Misskredit geraten"
sei, zum anderen jedoch betont er unter Hinweis auf André Comte-Sponvilles
Brevier der Tugenden und Werte: „Zu Recht feiern die Tugenden längst ihre
Rückkehr", denn „ohne Opferbereitschaft [ist] keine Humanität aufzubauen". Im
Kapitel ,Zur Aktualität des geistigen Opfers' werden zahlreiche alltägliche
Beispiele des Sich-Aufopferns für andere (und damit des aktuellen
Opfervokabulars) genannt; aber liegt in dem einer höheren Wahrheit verpflichteten
Opfer nicht immer auch ein Stück Selbstliebe? Und so bleibt die Frage, ob die
Gleichsetzung von wahrheitsliebender Opferbereitschaft und Tugendhaftigkeit



544 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nicht letztlich ein Kurzschluss ist: „Man muß die Wahrheit lieben, oder sich
lieben. Jede Erkenntnis ist eine narzißtische Wunde", schreibt Comte-Sponville in
dem von Angenendt zitierten Buch.

Während Guy Stroumsa den Opferbegriff aus religionswissenschaftlicher
Perspektive analysiert und sowohl Kontinuität wie Wandel des biblischen wie des
römischen Opferbegriffs im christlichen Gedenken an das Opfer Jesu
nachzeichnet, deutet Arnold Angenendt Eucharistie als Erinnerung an das Opfer im
Sinne von Hingabe. In einem gesellschaftlichen Kontext, der die Selbstbehauptung

als wichtigstes Ziel der individuellen Existenz propagiert, erinnern beide
Bücher aus unterschiedlichen Perspektiven an eine lebendige Tradition, die in
Vergessenheit gerät, wo von ,Opfern' nur noch bei Unfällen oder gewalttätigen
Auseinandersetzungen gesprochen wird.

Clemens Klünemann

Maio, Giovanni: Mittelpunkt Mensch: Ethik in der Medizin. Mit einem Geleitwort
von Wilhelm Vossenkuhl. Mit 39 kommentierten Patientengeschichten. Stuttgart:
Schattauer, XIX + 424 S. ISBN 978-3-7945-2448-8.

Giovanni Maio, Arzt und Philosoph, bekannt für seine stets freundlich
vorgetragenen, aber durchaus kritischen Interventionen, seine konstruktiven
Vorschläge sowie prophetischen Zwischenrufe, ist mit dem vorliegenden Band ein
kleines Meisterstück gelungen. Das Buch ist sowohl ein gediegenes Lehrbuch für
Studierende als auch eine profunde Medizinethik „aus einem Guss", die zum
Nachdenken anregt und Profd zeigt, gekennzeichnet von einem Verständnis von
Medizin als authentischer Sorge um den ganzen Menschen (394). Es erstaunt
wenig, dass das Buch kurz nach Erscheinen bereits nachgedruckt werden musste;
dass es bereits einige Monate nach Erscheinen in mehr als 4'ooo Exemplaren
verkauft wurde, ist jedoch ein außergewöhnliches Phänomen im Bereich ethischer
Fachliteratur.

Das aus der langjährigen Lehrtätigkeit des Autors an den Universitäten
Zürich, Aachen, Lübeck und Freiburg i.Br. hervorgegangene Lehrbuch hat gemäß
Angaben des Verfassers als Zielpublikum Studierende der Medizin, der Philosophie

und Theologie, sowie allgemein an der Medizinethik Interessierte im Blick.
Es soll Orientierungshilfe bieten für Entscheidungssituationen, in welchen
alltägliche moralische Intuitionen nicht mehr weiterhelfen (8). Der übersichtliche

Aufbau des Buchs, unterstützt durch eine ausgezeichnet gelungene graphische

Gestaltung, bietet in sechs Hauptteilen Einblicke in die großen Themen der
Medizinethik: Einem Geleitwort von Willhelm Vossenkuhl und einer kurzen
Einführung vom Autor folgen 1. philosophische Grundlagen der Ethik (13-82), 2.
historische Grundlagen der Medizin (83-116), 3. medizinethische Theorien und
Überlegungen zur Arzt-Patient-Beziehung (117-198), 4. Spezialthemen der
Medizinethik von der Embryonenforschung bis zur wunscherfüllenden Medizin (199-
334), 5. Ethik am Ende des Lebens (335-372), 6. Bemerkungen zum Menschenbild
und ein Ausblick unter dem Titel „Quo vadis, Medizin?" (373-395). Jedem
Kapitel folgen kurze Literaturangaben, meist aufgeteilt in zitierte und weiterführende

Literatur.
Bevor im Buch die Frage beantwortet wird, weshalb es die Medizinethik im

Sinne einer Verbindung von medizinischer Praxis und philosophischer Reflexion



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 545

überhaupt brauche (2), wird ein Verzeichnis von 39 kommentierten Patientengeschichten

geboten (eine Fundgrube für den Medizinethik-Unterricht), das

anzeigt, wie sehr dem Verfasser an einer Rückbindung historischer und
philosophischer Überlegungen an die konkrete medizinische Alltagspraxis gelegen ist.
Hingewiesen wird zudem auf Abbildungen, Tabellen, Übersichten und medizinethische

Grunddokumente - sehr hilfreich beispielsweise sind tabellarische
Übersichten zu den Kardinaltugenden bei Plato und den Haupttugenden bei
Aristoteles - die im Buch geboten werden und sich anhand der Verzeichnisse
leicht auffinden lassen. Die Recherche nach bestimmten Themen oder Theoriebezügen

wird durch ein Personenverzeichnis und ein umfassendes Sachverzeichnis

am Ende des Buches erleichtert.
Wozu also überhaupt Ethik in der Medizin? Giovanni Maio beantwortet diese

Frage mit Hinweis auf die mangelnde Orientierung im zusehends
unübersichtlichen Handlungsfeld der Medizin. Er will die Medizin zurückführen zu den
wesentlichen Grundfragen des Menschseins (1), und dabei insbesondere die mit
ihr heute verbundenen Machbarkeitsvorstellungen in Frage stellen.
„Nachdenklich machen ist die tiefste Art zu begeistern", wird gleich auf der ersten
Seite Albert Schweitzer zitiert, und die Lektüre der folgenden Seiten gibt
tatsächlich zu denken. Ethik wird als eine Disziplin systematischen Nachdenkens
über das Gute verstanden, die Ethik in der Medizin als ein Versuch, das
systematisch-philosophische Denken in einen Bezug zu den konkreten Handlungsund

Reflexionsfeldern der Medizin zu bringen (3). Die ethische Grundreflexion
versteht der Autor als einen Teil der Medizin selbst. Indem er stets den Bezug zu
konkreten klinischen Patientengeschichten herstellt, gelingt es ihm, die im
Medizinbereich Tätigen anzusprechen und sie in zentrale philosophische,
anthropologische und ethische Überlegungen einzubeziehen. Bereits die Einleitung
ist in diesem Sinne verfasst, insofern eine Patientengeschichte geschildert und
kommentiert wird („Intubationsverzicht auf Wunsch der Angehörigen?"), welche
auf die Grenzen des naturwissenschaftlichen Denkens und die Bedeutung des
Blicks auf die „Einzigartigkeit und Unverwechselbarkeit des Kosmos Patient"
aufmerksam macht (8). Spätestens am Ende der Einleitung wird klar, dass der
Autor nicht nur mit philosophischen, sondern auch mit einschlägigen theologischen

Quellen vertraut ist, wie sorgsam ausgewählte Zitate von Karl Rahner,
Martin Buber und Jürgen Moltmann und nicht zuletzt die vielen Hinweise auf
theologisch-ethische Literatur belegen. Die Integration tugendethischer
Überlegungen, die Neigung des Autors zugunsten deontologischer Positionen, die eher
skeptischen Bemerkungen zu utilitaristischen Überlegungen (wenngleich er sich
stets gegen ein dualistisches Denken in der Ethik wendet, z.B. 45), und die
Tendenz, den Lebensschutz insbesondere bei besonders vulnerablem menschlichen
Leben zu betonen, zeigen, dass sich der Autor einem christlichen Menschenbild
verpflichtet weiß, ohne diesen Hintergrund jedoch explizit zu machen. Die
wohlwollende Darlegung der „Theophilosophie" sowie der Tugendlehre des
Thomas von Aquin bildet hier eine Ausnahme (73-76): Es gelinge dem
mittelalterlichen Theologen, „die Autonomie des Menschen in Einklang zu bringen mit
der Überzeugung einer übernatürlichen Offenbarung" (74).

„Handlung", „Urteil", „Norm", „Wert", „Prinzip" und „Theorie" heißen
Überschriften im ersten Kapitel, bevor mit der Pflichtenethik Kants, dem Utilita-
rismus und der Tugendethik drei wichtige Ethiktheorien erläutert werden. Wie
im zweiten Teil zu den historischen Grundlagen der Medizin von der Antike bis



546 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

zu unterschiedlichen Arztbildern heute (der Arzt als Berater, karitativer Helfer,
Freund, Techniker und Partner) gelingt es dem Autor, mit dem nötigen Tiefgang,
gleichwohl auf verständliche Weise in die Grundbegriffe, Theorien und
Geschichte der Medizinethik einzuführen. Zurecht unterstreicht er, dass die
Autonomievorstellung Kants sich grundlegend von der gängigen Verwendungsweise
in der gegenwärtigen Bioethik unterscheidet (33, auch 122). Starke Beachtung
findet die Tugendethik: Sie könne durchaus erhellend sein, um die Herausforderungen

der modernen Medizin zu reflektieren (57) und berücksichtige, dass auch
die innerste Motivation und Emotionen mit im Spiel sind, wenn es beispielsweise

um Fragen der Gerechtigkeit geht (63). Anregend sind die Bemerkungen
zu den Tugendethiken Epikurs und der Stoa, eindeutig zu knapp ausgefallen
sind dagegen die Ausführungen zu narrativen, kasuistischen und Care-Ethiken
(138-140), welche interessante Alternativen zur breit dargelegten Prinzipienethik
bieten. Die Angaben zum Bioethik-Lehrbuch von Beauchamp/ Childress sind
nicht immer kohärent, insofern manchmal die Ausgabe von 2001, dann diejenige
von 2009 zitiert wird (145 vs. 149, 119 fehlt ein Wortteil im Buchtitel). Folge des
Wandels in der Arzt-Patient-Beziehung sei, dass der Arzt mehr zu erklären und
der Patient mehr zu entscheiden habe (148), heißt es im dritten Teil.
Beeindruckend ist hier die Patientengeschichte „Ablehnung der Beatmung bei
Querschnittslähmung" (151O, insofern deutlich wird, dass Autonomie nicht einfach
abrufbar ist, sondern als ein Prozess des sich-ins-Verhältnis-bringens zu einer
unter Umständen völlig neuen Situation zu verstehen ist (154, 167). Sätze wie
„Krankheit kann den Menschen derart existenziell berühren, dass er ein anderer
Mensch wird" (169) stimmen nachdenklich.

Im vierten und längsten Teil erfolgt eine eher skeptische Darlegung der
Techniken am Lebensanfang und des Schwangerschaftsabbruchs, wobei der
Beziehungsaspekt betont und die Ideen der Herstellbarkeit des Lebens und der
Selektion kritisiert werden. Uberzeugend ist der Hinweis, prädiktive Gentests
könnten dazu führen, dass Krankheit immer weniger als Schicksal und immer
mehr als das Resultat bestimmter Verhaltensweisen oder Unterlassungen des
Betroffenen wahrgenommen wird (261). Es erfolgt eine differenzierte Darstellung
des Problems der Forschung an Minderjährigen (302-305). Im Kapitel zur
Verteilungsgerechtigkeit werden überraschenderweise die Kriterien der Verhältnismäßigkeit

und der Kosteneffektivität von Maßnahmen positiv gewichtet, der
Aspekt der Gleichbehandlung dagegen nicht erwähnt (3i2f). Es folgt dann
allerdings eine massive Grundsatzkritik an der Ökonomisierung der Medizin (317-
319)-

Auch im fünften Teil zu den Lebensende-Themen wird der Beziehungsaspekt
hervorgehoben, beispielsweise in der Diskussion der Patientenverfügungen
(354). Die Jahresangabe zur Überarbeitung der SAMW-Richtlinien zum Lebensende

müsste 2004, nicht 1995 lauten (349). Wenig überzeugend ist, die
niederländische Gesetzgebung als paternalistisch zu bezeichnen, weil sie gesunden
Sterbewilligen die Tötung auf Verlangen verweigere (359). Zu Recht wird
dagegen das Problem der Verfügungsmacht des Menschen über das eigene Leben
als das eigentliche Thema in der Auseinandersetzung mit den umstrittenen
Formen der Sterbehilfe identifiziert (366). Etwas zu pessimistisch beklagt der
Autor schließlich den Verlust der Gelassenheit und bezeichnet den modernen
Menschen als einen „Menschen der Angst" (369). Im Abschlusskapitel wird die
einseitige Orientierung am Machbaren kritisiert: oft folge die moderne Medizin



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 547

keinem erkennbaren Ziel mehr (383). Quo vadis, Medizin? Dem Autor ist
beizupflichten, dass sie nicht den Prinzipien der Betriebswirtschaft nacheifern,
sondern die Sorge um den anderen wieder verstärkt in den Mittelpunkt stellen sollte
(395)-

Nach soviel positiver Würdigung abschließend noch ein Lob: Schön, dass in
diesem Buch so viele Fragen aufgeworfen und gestellt, aber längst nicht alle
beantwortet werden. Es ist allen Interessierten, Fachleuten und medizinethischen
Laien dringend zur Lektüre zu empfehlen.

Markus Zimmermann-Acklin

Neuhauser, Martin (Hg.): Gott und Geld. Wirtschaftsethische Herausforderungen
angesichts der globalen Finanzkrise Akademie Völker und Kulturen 32). Berlin:
LIT 2010, 114 S. ISBN 978-3-643-10857-9.

Unter das Motto «Gott und Geld» stellte die Akademie Völker und Kulturen St.

Augustin die hier anzuzeigenden Reflexionen in Sachen Finanz- bzw.
Wirtschaftskrise. Im Vorwort greift der Herausgeber eine Frage auf, die dem Rezensenten

auch sofort in den Sinn kam: «Wo ist die Verbindung zwischen Völker
und Kulturen und dem Finanz- und Wirtschaftsmarkt?», um sogleich eine etwas
grosszügige Antwort zu geben: «Die Klammer liegt in der Sorge um den
Menschen, der unter die Räder einer verunglückten Wirtschaftspolitik geraten
ist, und zwar auf weltweiter Ebene. Es geht also um die Ethik des menschlichen
Handelns, die allen Kulturen und Religionen zu Grunde liegen muss.» (2) Sechs

Beiträger (vgl. 111) formen mit ihren Überlegungen diesen Band.
Gerhard Scherhorn wendet sich gegen die gängige und immer mehr ins

Bewusstsein kommende ökonomische Praxis der Externalisierung von Kosten
(11), im Besonderen aber hinterfragt er gezielt gängige Wachstumskonzeptionen
und plädiert - gut «katholisch» darf man sagen - für einen Gebrauch des Eigentums

in sozial- und umweltverträglicher Weise.
Sven Giegold wird politischer: er fordert in Kombination mit einem

strukturellen Wandel im Finanzsystem einen «New Deal», der mit umfassender
Lebensreform kombiniert ist, also genauer: einen «Grünen Neuen Deal», u.a.
mittels Umstieg auf Solarenergie.

Das chinesische Wirtschaftswunder auf materialistischem und konfuzianischem

Substrat im Vergleich zu Deutschland zeichnet Ming Zhong nach,
daneben auch die wachsenden zivilgesellschaftlichen Bestrebungen in Fragen der
Sinnstiftung. (50) - dieser Bereich könnte und sollte wohl noch kritischer, als
das hier getan wird, analysiert werden.

Der folgende Beitrag von Friedrich Hengsbach ist interessant, aber im
Gesamt des Bandes ein wenig disparat, weil eher von einer katholischen Innenperspektive

geprägt. Die Enzyklika Caritas in veritatem wird dabei genauer und
ungeschont unter die Lupe genommen. Auch die ihr zugrunde liegende methodische

Vorgangsweise wird näher angegangen: Das Rundschreiben bevorzugt
laut Hengsbach individualethische Ansätze (60), lässt formale und systematische
Geschlossenheit vermissen (68) und ist «weit entfernt von biblischen
Handlungsorientierungen» (69). Das Rundschreiben fällt also nach Hengsbach - das
sei im Jahr des Jubiläums der Konzilseröffnung besonders betont - hinter das II.
Vatikanum zurück, was speziell in der nicht penibel ausgeführten Diagnose des



548 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Ist-Zustandes zum Vorschein kommt. Zudem seien die Linien der (Lehr-)Konti-
nuität in der Enzyklika insgesamt zu stark gezogen. «[...] der Versuch, die neue
Vorgehensweise nahtlos aus der kirchlichen Tradition der vorherigen Soziallehre
abzuleiten, ist unredlich. Wenn der Schritt ins Heute (<Aggiornamento>) der
Kirche nur die Verlängerung des Gestrigen wäre, hätte es überhaupt keinen
Bedarf für ein solches Konzil gegeben. Das Konzil hätte gar nicht
stattgefunden.» (70). Man hätte die Fenster nicht öffnen müssen, wenn sie vorher nicht
geschlossen worden wären. Hier befinden wir uns inmitten einer der grossen
Fragen der Konzilshermeneutik heute, die immer auch politisch stark aufgeladen
sind. Konkurrierende Geschichtskonstruktionen stehen zur Debatte.

Sehr konkrete, zuweilen detaillierte Auswege aus der gegenwärtigen
wirtschaftlichen Krise skizziert Norbert Walter in seinem Beitrag «Was kommt nach
dem Kapitalismus?». Man würde diese wohl als elitär konservativ-liberal
bezeichnen, z.B. die Anregungen, statt Fernzusehen mehr zu Arbeiten (84) bzw. sich
aktiv für die res publica zu engagieren, im Bildungswesen, besonders aber als
Politiker/-in oder Ordensmann/-frau (89). Die Vorschläge muten etwas
«deutsch» an, sie sind aber durchaus erfrischend: der Leser/die Leserin dieser
Rezension mache sich selbst darüber ein Bild!

Werner Lachmann fordert im letzten Beitrag des Bandes, angesichts des

«Versagens der Entwicklungshilfe», eine «Entwicklungshilfe für Sünder» (96), die
auch die Eliten in den betroffenen Ländern in die Planung miteinbezieht, z.B.
über das bedauerliche Faktum, dass diese gar kein Interesse an der Generierung
eines Mittelstandes hat, aber auch mit Rücksicht auf die Bürokraten der
Entwicklungshilfe. Es fehle in vielen Ländern der Dritten Welt schlichtweg einfach
an Moralkapital! (108)

Mit einer womöglich charakteristischen Ausnahme handelt es sich bei den
Beiträgen um «alternative» Einwürfe. Der Grundtenor ist, dass sich etwas
verändern muss. Wir können das Wirtschaftssystem bzw. die Lehre zu ihm und
über es in dieser Form kaum weiterführen.

Die Christentumsgeschichte kennt auch das Moment von «Gott oder Geld»,
nicht zuletzt das Mönchtum, die Armutsbewegungen des Mittelalters oder die
am Rande gelegene, zuweilen aber harsche Kritik am Kapitalismus im Katholizismus

vor 100 Jahren zeigen dies der Tendenz nach exemplarisch. Freilich ist
uns das «und» zwischen «Gott und Geld» wohl sympathischer, aber manch ein
Impuls entstammt historisch der kräftigeren Gegenüberstellung, die im
vorliegenden Band eher selten aufblitzt.

Der Sammelband, der Vorträge vereint und publiziert, sie gegebenenfalls zu
wenig in Beziehung zueinander setzt, ist mit seinen kurzen Beiträgen sehr zu
empfehlen. Die wirtschaftsethischen Herausforderungen bleiben aber bestehen.

David Neuhold


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

