
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 2

Artikel: Ein Nominalismus in der Volkssprache? : Überlegungen zu Montaigne

Autor: Perler, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominik Perler

Ein Nominalismus in der Volkssprache?
Überlegungen zu Montaigne

i

Wer in Montaignes Essais blättert, wird mit einer Fülle von Geschichten,
Anekdoten, historischen Berichten und literarischen Zitaten konfrontiert,
die sich verschiedenen Themen widmen. Die mit zahlreichen Reflexionen
versehenen Erzählungen sind so amüsant und teilweise auch so skurril,
dass sie wohl jeden Leser sogleich in den Bann ziehen. Wer aber über die
unterhaltsame Fabulierkunst hinaus eine philosophische Analyse sucht,
wird zunächst enttäuscht. Montaigne bemüht sich an keiner Stelle um eine
Klassifikation der unzähligen Beispiele und historischen Einzelfalle. Er
stellt auch keine Kriterien vor, die eine Klassifikation erlauben würden,
und verzichtet vollständig auf die Bestimmung allgemeiner Merkmale für
die Einzelfälle. Kurzum: Er entwirft keinen theoretischen Rahmen, in dem
die zahlreichen Anekdoten und Geschichten geordnet und ausgewertet
werden könnten.

Angesichts der bunten Aufzählung von Einzelfallen stellt sich die
grundlegende Frage, ob die Essais überhaupt als philosophischer Text bezeichnet
werden können. Auf diese Frage sind in der neueren Forschung zwei
Antworten formuliert worden. Einige Interpreten - vornehmlich jene
analytischer Provenienz - betonen, dass es sich um keinen philosophischen Text
im klassischen Sinne handelt, d.h. um keinen Text, in dem Thesen vorgestellt

und Argumente diskutiert werden, sondern um eine Collage von
Erzählungen, die auf jeden theoretischen Anspruch verzichten. So hält
Robert Pasnau unmissverständlich fest:

„Montaigne, in his free-wheeling way, does from time to time cross onto
recognizably philosophical ground, but his way of proceeding is utterly un-
philosophical, free of any argumentation or conceptual analysis."1

Da Montaigne nur unzählige Einzelfälle aneinanderreiht und sich nicht
bemüht, ein begriffliches Instrumentarium zur Analyse dieser Fälle zu
entwickeln, kann er nicht als Philosoph bezeichnet werden, der ein theore-

1 PASNAU, Robert: Metaphysical Themes 1274-1671. Oxford: Clarendon 2011, 93. Auch
Literaturwissenschaftler betonen immer wieder Montaignes gezielten Verzicht auf eine begriffliche

Analyse und seine kritische Haltung gegenüber der traditionellen Philosophie.
Exemplarisch sei STAROBINSKI, Jean: Montaigne en mouvement. Paris: Gallimard *1993, 64-78,
genannt, der festhält, Montaigne analysiere nicht, sondern bediene sich der „Kunst des
Malens", um die Einzigartigkeit des eigenen Erlebens zum Ausdruck zu bringen.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 497

tisches Programm verfolgt. Hätte er ein solches Programm, müsste er von
der Beschreibung der Einzelfalle zu einer Bestimmung allgemeiner Merkmale

und damit zur Ausarbeitung eines Klassifikationsmusters übergehen.
Doch gerade in der Leugnung allgemeiner Merkmale liegt seine besondere
Pointe. Indem er jeden Versuch, die bunte Vielzahl von Einzelfallen zu
ordnen, ad absurdum führt, lässt er die Theoriengebäude seiner Zeit
einstürzen. Daher ist er eher als Anti-Philosoph zu verstehen. Dies scheint
auch seinem Selbstverständnis zu entsprechen, denn an einer berühmten,
oft zitierten Stelle sagt er von sich selber: „Ich bin kein Philosoph."2 Das
heißt aus analytischer Sicht: Ich will nicht von der Ebene der Einzelfälle
zur Ebene einer Theorie übergehen, die ein allgemeines Raster für die
Einzelfälle bietet, sondern möchte vielmehr zeigen, dass die Suche nach
einem solchen Raster aussichtslos ist - man kann nur Einzelfälle beschreiben,

gelegentlich auch einige exemplarisch herausgreifen, aber nicht
systematisch analysieren.3

Andere Interpreten verstehen Montaigne durchaus als einen Philosophen,

aber als einen, der sich gegen eine bestimmte philosophische Theorie

wendet, nämlich gegen den metaphysischen Realismus, der versucht, in
allen Einzelfällen ein allgemeines Wesen zu entdecken und sie mit Bezug
auf dieses Wesen zu ordnen. In den Augen dieser Interpreten ist
Montaigne ein Nominalist, der nur Einzelfälle akzeptiert und die Existenz
allgemeiner Wesen oder Naturen bestreitet. Bereits Hugo Friedrich hat in
seiner Pionierstudie die nominalistische Kritik als besonderes Merkmal
Montaignes genannte und Antoine Compagnon hat sogar ein ganzes Buch
dem Nominalismus Montaignes gewidmet. Zwar räumt Compagnon ein,
dass Montaigne wohl kaum eine vertiefte Kenntnis von Ockham und
anderen mittelalterlichen Nominalisten hatte, aber er behauptet, in der
alleinigen Akzeptanz des Individuellen und in der Ablehnung universaler
Naturen zeige sich der implizite Nominalismus, der sich wie ein roter
Faden durch die Essais ziehe:

„Michel de Montaigne embrasse résolument la cause nominaliste. Seuls les
individus existent et: ,11 n'est aucune qualité si universelle en cette image des

2 Essais III.9, 950c: „Je ne suis pas philosophe." Die Essais werden in eigener
Übersetzung nach der Ausgabe von Pierre VlLLEY und Verdun-Louis SAULNIER. Paris: Presses
Universitaires de France '1999, zitiert. Der Buchstabe, der jeweils der Seitenzahl hinzugefügt
wird, verweist auf die Textfassung: „a" steht für die Ausgabe von 1580 (Bücher I und II), „b"
für die Ausgabe von 1588 (Buch III und Überarbeitungen der Bücher I und II), „c" für das

zum Todeszeitpunkt hinterlassene Handexemplar mit Hinzufügungen zur Ausgabe von 1588.
3 Diese Lesart scheint auf den ersten Blick auch durch jene Textstellen gestützt zu werden,

an denen Montaigne betont, er rede nur von seinen eigenen Eindrücken zahlreicher
Einzelfalle (vgl. Essais, „Au lecteur", 3a; II.8, 385a; II.17, 665c). Zur Charakterisierung als
Anti-Philosoph siehe ausführlich (und kritisch) MACLEAN, Ian: Montaigne philosophe. Paris:
Presses Universitaires de France 1996, 10-13.

4 FRIEDRICH, Hugo: Montaigne. Tübingen: Francke '1993, 149.



498 Dominik Perler

choses que la diversité et variété.' Ergo, les universaux sont des mots; l'erreur
est de les hypostasier."5

Wenn man Montaigne als einen Nominalisten versteht, kann man elegant
erklären, warum er sich auf eine Schilderung von Einzelfallen beschränkt,
und ihn trotzdem als Philosophen ernst nehmen; denn nicht jeder, der auf
die Annahme allgemeiner Wesen oder Naturen verzichtet, ist gleich ein
antiphilosophischer Fabulierer. Die Selbstcharakterisierung „Ich bin kein
Philosoph" ist dann nur als Abgrenzung gegenüber bestimmten Philosophen

zu verstehen, nämlich den Anhängern des Realismus, die im 16.

Jahrhundert aufgrund des wieder erstarkten Thomismus, aber auch des
Einflusses von Wyclif, weit verbreitet waren.6 Zudem kann man dann
anhand eines prominenten Autors aufzeigen, wie das Philosophieren in der
Volkssprache im 16. Jahrhundert funktionierte: Montaigne übernahm den
Nominalismus, der in der scholastischen Kultur etabliert war, transferierte
ihn in einen außeruniversitären Kontext, verteidigte ihn dort gegenüber
dem Realismus und veranschaulichte ihn mithilfe zahlreicher historischer
und literarischer Beispiele, die alle darauf abzielten, die Individualität
sämtlicher Ereignisse und Dinge zu betonen.

Es wäre verlockend, Montaigne so zu interpretieren. Doch ich denke,
dass man der Verlockung widerstehen sollte.7 Montaigne transferiert nicht
bloß den Nominalismus aus der lateinischen in die französische Kultur, er
wendet ihn auch nicht bloß auf Beispiele an, sondern geht einen eigenen
Weg. Dies möchte ich im Folgenden verdeutlichen, indem ich in einem
ersten Schritt kurz die Hauptthesen des Nominalismus und Montaignes
Reaktion auf diese Thesen darstelle. In einem zweiten Schritt möchte ich
dann erläutern, wie Montaigne im Rahmen eines skeptischen Diskurses
über diese Thesen hinausgeht. Schließlich möchte ich in einem dritten
Schritt wieder auf die Frage zurückkommen, ob das Verhältnis von
lateinischer und volkssprachlicher Kultur tatsächlich nur im Sinne eines Transfers

zu verstehen ist. Gerade am Beispiel Montaignes lässt sich erkennen,
dass dieses Verhältnis deutlich komplexer beschaffen ist.8

5 COMPAGNON, Antoine: Nous, Michel de Montaigne. Paris: Seuil 1980, 22. Ähnlich spricht
auch HARTLE, Anne: Michel de Montaigne. Accidental Philosopher. Cambridge: Cambridge
University Press 2003, 58, von einem „deliberately nominalist slant to the Essays".

6 Wie CONTI, Alessandro: Realism, in: PASNAU, Robert (Hg.): The Cambridge History of
Medieval Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press 2010, 647-660, zeigt, war
sowohl auf dem Kontinent als auch in England ein moderater Realismus präsent, der aufgrund
einflussreicher Lehrbücher (etwa von Paulus Venetus) weit verbreitet war.

7 Auf die Gefahren einer solchen Verlockung hat bereits GONTIER, Thierry: De l'homme à

l'animal. Montaigne et Descartes ou les paradoxes sur la nature des animaux. Paris: Vrin 1998,

45-55, aufmerksam gemacht. Allerdings hält er trotzdem daran fest, dass Montaigne den
Nominalismus aus strategischen Gründen - als „Waffe" für ein moralisches Projekt -
einsetzte (ibid. 49).

8 Auf Montaignes Verwendung der göttlichen Allmachtslehre, die gelegentlich ebenfalls
als nominalistisch bezeichnet wird, werde ich im Folgenden nicht eingehen. IMBACH, Ruedi:



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 499

II

Um ein klares Bild davon zu gewinnen, ob sich Montaigne einem Nominalismus

verpflichtet, empfiehlt es sich, zunächst die Kernthesen des
Nominalismus festzuhalten, der im ausgehenden Mittelalter präsent war. Wie
Joël Biard zu Recht betont, wäre es sicherlich gefahrlich, von einer einheitlichen

nominalistischen Schule zu sprechen.9 Nominalistische Auffassungen

wurden nämlich nicht nur in der Universaliendebatte vertreten,
sondern auch in Diskussionen über die Kategorienlehre sowie über die
Eigenschaften von Termini, und innerhalb des nominalistischen Lagers gab es

mindestens so viele Auseinandersetzungen wie zwischen Nominalisten
und Realisten. Es lassen sich aber mindestens vier Thesen ausfindig
machen, auf die sich im Anschluss an Wilhelm von Ockham alle Nominalisten

verpflichteten:10

- Individualitätsthese: In der extramentalen Welt existieren nur individuelle

Entitäten, nämlich individuelle Substanzen und Qualitäten.
- Ähnlichkeitsthese: Zwischen den individuellen Entitäten bestehen

Ähnlichkeitsrelationen, die von Natur aus gegeben sind.
- These der sprachlichen Allgemeinheit: Wir können sprachliche Zeichen

verwenden, die auf ähnliche Individuen verweisen und sie zu einer
Gruppe zusammenfassen. Es sind dann aber nur die sprachlichen
Zeichen, die allgemein sind, nicht die bezeichneten Entitäten.

- These der mentalen Sprache: Alle gesprochenen und geschriebenen
Zeichen, die wir verwenden, können nur deshalb auf etwas verweisen,
weil sie mentalen Zeichen untergeordnet sind, die zusammen eine
mentale Sprache bilden.

Notule sur quelques réminiscences de la théologie scolastique chez Montaigne, in: CARRAUD,

Vincent/MARION, Jean-Luc (Hgg.): Montaigne: scepticisme, métaphysique, théologie. Paris:
Presses Universitaires de France 2004, 91-106, hat bereits gezeigt, dass Montaigne diese Lehre

nicht einfach übernahm, sondern sie innerhalb eines skeptischen Diskurses transformierte.
Zudem ist zu beachten, dass sich der Verweis auf eine uneingeschränkte Allmacht Gottes

zwar bei Ockham und anderen Nominalisten findet, aber ebenso bei Realisten wie etwa
Duns Scotus; vgl. COURTENAY, William J.: Capacity and Volition. A History of the Distinction
ofAbsolute and Ordained Power. Bergamo: Pierluigi Lubrina 1990. Es wäre irreführend, die
genuin nominalistischen Debatten über das Verhältnis von allgemeinen sprachlichen
Zeichen und bezeichneten Gegenständen mit den theologischen Debatten über die Handlungsweise

Gottes zu vermischen, auch wenn sich beide Debatten gelegentlich bei denselben
Autoren finden.

9 Vgl. BlARD, Joël: Nominalism in the Later Middle Ages, in: The Cambridge History of
Medieval Philosophy, 661-673. Ähnlich weist auch PASNAU: Metaphysical Themes, 83-88, auf
die Heterogenität des Nominalismus hin.

10 Bei WILHELM von Ockham finden sie sich prägnant in Summa Logicae I, cap. 1 und 3-
4, Opera Philosophica I. St. Bonaventure: The Franciscan Institute 1974, 7-9 und 11-16. Eine
konzise Analyse aller vier Thesen bietet PANACCIO, Claude: Ockham on Concepts. Aldershot:
Ashgate 2004.



500 Dominik Perler

Im 16. Jahrhundert waren diese Thesen nicht nur dank Ockhams Schriften
präsent, sondern auch durch den Einfluss Buridans und seiner Nachfolger.11

Es gab auch einige nominalistische Autoren, in Frankreich etwa John
Major (Jean Mair) und Fernando Enzinas, die sie explizit verteidigten.12
Heißt dies, dass Montaigne unmittelbar an eine nominalistische Tradition
anknüpfte?

Betrachten wir den Essay De la gloire, der immer wieder als Beleg für
den Nominalismus Montaignes zitiert wird. Er beginnt mit folgenden Worten:

„Es gibt den Namen, und es gibt die Sache. Der Name ist ein Laut, der auf die
Sache hinweist und sie bezeichnet. Der Name ist weder Teil der Sache noch
der Substanz; er ist eine fremde Zutat, die der Sache hinzugefügt wird und
sich außerhalb von ihr befindet."D

Hier fällt sogleich auf, dass nicht das ontologische Problem zur Debatte
steht, ob es neben individuellen Entitäten auch allgemeine gibt, auch nicht
das sprachphilosophische Problem, wie allgemeine Ausdrücke zu verstehen

sind. Montaigne greift vielmehr die Frage auf, wie eine semantische
Relation zu verstehen ist: Wie bezeichnet ein Name ein Ding? Seine Erklärung

lehnt sich offensichtlich an das berühmte erste Kapitel von De

interpretatione an, in dem Aristoteles betont, ein Name bezeichne nicht
von Natur aus einen Gegenstand, sondern durch konventionelle
Festlegung.J4 Er werde von einer Sprachgemeinschaft dazu eingesetzt, als
Zeichen auf etwas zu verweisen, und dadurch einer Sache gleichsam
„hinzugefügt". Konkret heißt dies: ,Baum' verweist auf Bäume, weil im Deutschen

genau dieser Laut als Zeichen eingesetzt wurde. Im Prinzip könnte aber
auch ein beliebiger anderer Laut diese semantische Funktion erhalten. Es

gibt nichts am Laut, was an sich - ohne konventionelle Festlegung - auf
Bäume verweisen würde.

Montaigne wendet nun diesen Grundgedanken der Konventionalität
sprachlicher Zeichen auf das Spezialproblem der Eigennamen an. Kein
Eigenname, mag er auch noch so bekannt sein, verweist an sich auf eine

11 Wie BlARD: Nominalism, 664, verdeutlicht, waren es vor allem die Buridanisten (etwa
Marsilius von Inghen und Albert von Saxen), die rezipiert wurden. Zur Verbreitung des Ock-
hamismus vgl. COURTENAY, William J.: Ockham and Ockhamism. Studies in the Dissemination

and Impact ofHis Thought. Leiden: Brill 2008.
12 Zum Einfluss dieser Autoren vgl. MEIER-OESER, Stephan: Die Spur des Zeichens. Das

Zeichen und seine Funktion in der Philosophie des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Berlin:
W. de Gruyter 1997, 114-170, und PERLER, Dominik: Diskussionen über mentale Sprache im 16.

Jahrhundert, in: KESSLER, Eckhart/MACLEAN, Ian (Hgg.): Res et verba in der Renaissance.
Wiesbaden: Harrassowitz 2002, 29-51.

'3 Essais II.16, 618a: „II y a le nom et la chose: le nom, c'est une voix qui remerque et
signifie la chose; le nom, ce n'est pas une partie de la chose ny de la substance, c'est une
piece estrangere joincte à la chose, et hors d'elle."

*4 Vgl. De int. 1 (1633-9).



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 501

Person. Auch ein Eigenname ist nur ein Etikett, das gleichsam auf eine
Person geklebt wurde und jederzeit ausgetauscht werden könnte. Er sagt
nichts über die Beschaffenheit einer Person aus, nichts über ihre besonderen

Charakterzüge oder gar ihre Verdienste. Ob sie verdienstvoll ist und
Anerkennung oder gar Ehre verdient, hängt ganz von ihrem Verhalten ab,
das erst beobachtet und beschrieben werden muss. Daher sollte das bloße
Aussprechen eines Namens noch keine Ehrbekundung sein. Einzig im Falle
Gottes, so stellt Montaigne fest, drückt bereits die Verwendung des
Namens eine Ehrerbietung aus. Dies liegt aber nur daran, dass wir unfähig
sind, das Wesen Gottes zu verstehen. Wir klammern uns sozusagen an den
Namen Gottes, weil wir nicht imstande sind, die Eigenschaften und die
Taten Gottes genau zu beschreiben. Doch wir würden einen fundamentalen

Fehler begehen, wenn wir in gleicher Weise auch den Eigennamen
eines Menschen so verstehen und verwenden würden, dass er auf ein
vollkommenes, zu lobendes Wesen verweist. Kein Mensch ist an sich vollkommen

und edel. Daher sind Gott und Menschen ganz und gar unvergleichbar.
Oder in scholastischer Terminologie ausgedrückt: Über Gott und

Menschen lässt sich nicht in univoker Weise sprechen. Menschen sind als
unvollkommene Wesen geradezu das Gegenstück zum vollkommenen Gott:

„Wir sind alle hohl und leer. Nicht mit Wind und Lauten sollten wir uns
auffüllen; eine stabilere Substanz brauchen wir, um uns zu berappeln."*5

Offensichtlich betont Montaigne die Nichtigkeit der Menschen, und zwar
aller Menschen. Ob Prinzen oder einfache Bauern, wir sind alle „leere"
Wesen, die an sich keine Ehre verdienen, sondern sich Wertschätzung erst
verdienen müssen. Erst anhand konkreter Taten lässt sich beurteilen, ob
und in welchem Maße ein konkreter Mensch gelobt werden soll. Mit dieser
Feststellung äußert Montaigne unverhohlen Kritik an der sozialen Praxis,
gewisse Menschen - vor allem Adlige und kirchliche Repräsentanten -
allein aufgrund ihres Namens oder Titels zu ehren, der die Zugehörigkeit
zu einer bestimmten Familie oder sozialen Klasse ausdrückt.16 Der bloße
Name, mag er noch so wohlklingend sein, sagt nichts über die Verdienste
eines Menschen aus.

Es ist bemerkenswert, wie Montaigne eine thematische Verschiebung
vornimmt. Ausgehend von der rein semantischen These, dass alle Namen
als konventionelle Zeichen für Dinge festgesetzt werden, geht er zu einer
sozialkritischen These über, nämlich dass gerade die Konventionalität der
Namen zeigt, wie lächerlich und unangemessen die Verehrung von Titel-

*5 Essais II.16, 618a: „Nous sommes tous creux et vuides: ce n'est pas de vent et de voix
que nous avons à nous remplir ; il nous faut de substance plus solide à nous reparer."

16 Deutlich kommt diese Kritik auch im Essay „De l'inequalité qui est entre nous" zum
Ausdruck, in dem Montaigne darauf insistiert, dass kein Mensch aufgrund seiner Zugehörigkeit

zu einer bestimmten sozialen Schicht zu schätzen sei: „II le faut juger par luy mesme,
non par ses atours." (Essais I.42, 259a)



502 Dominik Perler

trägem ist.»7 Dabei geht es ihm nicht um das nominalistische Problem, wie
allgemeine Ausdrücke zu verstehen sind (These 3); er beschränkt sich ja
auf Eigennamen. Ebenso wenig beschäftigt ihn die Frage, ob die gesprochenen

Namen mentalen Zeichen untergeordnet sein müssen (These 4);
die ganze Debatte um eine mentale Sprache und ihre Struktur wird
ausgeblendet. Montaigne konzentriert sich nur auf die Frage, wie in der öffentlichen

Sprache Namen verwendet werden, um angeblich wichtige Personen

zu rühmen und ihnen zu schmeicheln. Überspitzt ausgedrückt könnte
man sagen: Nicht der innere Diskurs des einzelnen Sprechers, den die
Nominalisten analysiert haben, sondern der äußere Diskurs im sozialen
Leben ist für Montaigne von Bedeutung.18

Doch er geht noch einen Schritt weiter, indem er der sozialkritischen
These eine psychologische hinzufügt: Auch wenn wir wissen, dass der
bloße Name nichts über die Verdienste eines Menschen aussagt, und auch
wenn wir uns eingestehen, dass unser eigener Name ebenso unbedeutend
ist wie alle anderen Namen, preisen wir uns immer wieder an und setzen
alles daran, dass unser Name gelobt wird. Ob wir wollen oder nicht, wir
werden immer wieder von der Gier nach Ruhm und Ehre angetrieben,
selbst wenn wir dieses Geltungsstreben im Grunde verurteilen. Dies gilt
sogar für besonnene, selbstkritische Personen. Montaigne verweist auf Epi-
kur, der kurz vor dem Tod in einem Brief seinem Namen noch ewigen
Ruhm verschaffen wollte. Obwohl er sehr wohl wusste, dass äußere
Formen der Anerkennung nichts über den eigenen Wert aussagen, ja obwohl
er sogar wusste, dass ihm eine Anerkennung nach dem Tod gleichgültig
sein konnte, strebte er danach. Montaigne bringt diesen inneren Widerspruch

präzis auf den Punkt:

„Wir sind aber, ich weiß nicht wie, irgendwie in uns gespalten. Dies führt
dazu, dass wir das, was wir glauben, nicht glauben, und dass wir uns von
dem, was wir verurteilen, nicht freimachen können."^

'7 Eine ähnliche Verschiebung findet sich auch im Essay „Des noms", der mit der
Beobachtung beginnt, dass in unterschiedlichen Ländern unterschiedliche Namen verwendet
werden, dann aber zur Feststellung übergeht, es sei unangebracht, jemanden nach seinem
Landbesitz zu benennen, denn diesen Besitz könne er jederzeit verlieren (Essais L46, 278a-
b). Auch hier gilt: Die Relation zwischen Zeichen und Bezeichnetem kann jederzeit gekappt
werden. Daher wäre es unangebracht, das bloße Zeichen als Garant für die Wichtigkeit des
Bezeichneten aufzufassen.

18 wie DEMONET, Marie-Luce: À plaisir. Sémiotique et scepticisme chez Montaigne.
Orléans: Paradigme 2002, 218-233, zu Recht betont, spielt dabei der öffentliche Sprachgebrauch
(„le nom qui court") eine zentrale Rolle. Im Mittelpunkt steht die Frage, wie durch wiederholte

Verwendung und Verbreitung eines Namens dem Träger des Namens eine privilegierte
soziale Stellung zugesprochen wird.

'9 Essais II.16, 619a: „Mais nous sommes, je ne sçay comment, doubles en nous mesmes,
qui faict que ce que nous croyons, nous ne le croyons pas, et ne nous pouvons deffaire de ce

que nous condamnons."



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 503

Hier zeigt sich, dass Montaigne nicht einfach die alte Tradition der
Moralkritiker fortsetzt, die unablässig die vanitas mundi beklagen und die eitle
Sucht nach Ruhm und Ehre verurteilen. Montaigne ist kein Moralisierer,
der mit spitzen Fingern auf andere zeigt und voller Entrüstung ihre Schwächen

bloßstellt. Er ist vielmehr ein Moralist, d.h. ein scharfer Beobachter
der menschlichen Sitten und Verhaltensweisen (mores).20 Er richtet sein
Augenmerk vor allem auf die psychischen Mechanismen oder gar auf die
Zwänge, denen wir ausgeliefert sind. Aufgrund eines teils angeborenen,
teils anerzogenen Geltungsstrebens können wir oft gar nicht anders, als

unseren Namen in den Vordergrund zu stellen, auch wenn wir genau
wissen, dass dies ein eitles und unsinniges Unterfangen ist. Im Essay De la

praesumption ist von „natürlichen Neigungen" die Rede, die uns dazu bringen,

nicht nur unsere Verdienste in den Vordergrund zu stellen, sondern
uns auch besser darzustellen, als wir tatsächlich sind.21 Wir gieren sogar
dann nach Ehre, wenn wir genau wissen, dass wir sie nicht verdienen.

Damit macht Montaigne auf ein Problem aufmerksam, das von
rationalistischen Moralkritikern geflissentlich übersehen wird: Einerseits haben
wir oft gute Gründe, die dafür sprechen, das Streben nach Ruhm und Ehre

zu verurteilen; andererseits verfallen wir aufgrund psychischer Mechanismen

genau diesem Streben und können es nicht unterdrücken. Rationalistische

Moralkritiker meinen, die bloße Einsicht in die Unsinnigkeit des

Geltungsstrebens führe dazu, dass das Streben überwunden werde. Doch
sie zeigen damit nur, dass sie die Kraft von guten Gründen maßlos
überschätzen; denn wir können etwas anstreben, obwohl wir es verurteilen. Es

ist zu beachten, dass Montaigne damit nicht bloß auf das viel diskutierte
Problem der Willensschwäche aufmerksam macht. Er sagt ja nicht, dass

wir in einigen besonderen Situationen so schwach oder in unserem
Urteilsvermögen eingeschränkt sind, dass wir gegen alle guten Gründe etwas
anstreben. Indem er betont, dass wir generell in uns gespalten, ja „zweifach"

(doubles en nous mesmes) sind, weist er darauf hin, dass das Streben
nicht einfach dem Überlegen untergeordnet ist. Wir sind nicht bloß rationale

Lebewesen, die in Normalsituationen genau das erstreben, was wir als
das Beste beurteilen. Ebenso sehr sind wir auch Instinktwesen und sozial
konditionierte Lebewesen, die aufgrund innerer Neigungen und äußerer
Zwänge etwas erstreben - manchmal auch das, was wir nicht als das Beste
beurteilen. Genau diese „zweifache" Natur erzeugt Spannungen.

20 Zu dieser Gegenüberstellung vgl. konzis PARMENTIER, Bérengère: Le siècle des moralistes.

Paris: Seuil 2000, 7-8; ausführlich WILD, Markus: Montaigne und La Rochefoucauld:
Emotionen in der Moralistik, in: LANDWEER, Hilge/RENZ, Ursula (Hgg.): Klassische Emotionstheorien.

Berlin: W. de Gruyter 2008, 249-268.
21 Vgl. Essais II.17, 633a. In diesen Neigungen liegt Montaigne zufolge die Wurzel für die

Anmaßung. Wir sind nämlich geneigt, uns spontan zu hoch einzuschätzen, andere
Menschen hingegen zu niedrig.



504 Dominik Perler

Nun würde natürlich auch ein Rationalist zugestehen, dass Spannungen
auftreten können und dass wir gelegentlich gegen besseres Wissen etwas
erstreben. Gäbe es keine Spannungen, wären wir vollkommene Wesen, die
automatisch immer das rational Gebotene erstreben und immer korrekt
handeln. Doch ein Rationalist würde sogleich hinzufügen, dass wir trotzdem

prinzipiell in der Lage sind, korrekt zu handeln, weil wir unsere
niederen Begierden und Instinkte durch die Vernunft unter Kontrolle bringen
können. Ein prominentes Beispiel ist Thomas von Aquin, der im 16.

Jahrhundert dank Cajetan und anderen Thomisten intensiv gelesen wurde.
Seiner Ansicht nach ist die Vernunft ein höheres Vermögen, mit dem sich
das niedere sinnliche Vermögen beherrschen lässt. Die Vernunft „gebietet"
über die Begierden, Instinkte und andere sinnliche Zustände, wie Thomas
betont - zwar nicht absolut (andernfalls könnten gar keine Spannungen
auftreten), wohl aber „politisch".22 Es gibt nämlich innere Mechanismen,
die bewirken, dass einzelne Begierden und Wünsche sogleich unter
allgemeine Urteile subsumiert werden. Wenn dies gelegentlich nicht gelingt,
hegt das nur an besonderen Störfaktoren (z.B. Trunkenheit, Krankheit),
die beseitigt werden können.23

Montaigne verwirft diese Annahme einer hierarchischen Ordnung von
rationalen und sinnlichen Aktivitäten, ja er widersetzt sich sogar der
Annahme, die Vernunft könne als höchstes Vermögen der Seele bestimmt
werden. Welche Vermögen es genau gibt und wie sie geordnet sind, lässt
sich nicht mit Sicherheit bestimmen.24 Wir können nur feststellen, dass
unterschiedliche Vermögen unterschiedliche Zustände in uns hervorbringen

- teilweise wohl geordnete Zustände, teilweise aber auch sich
widersprechende. Welche Konsequenz hat das? Wenn es eine prinzipielle Spannung

zwischen rationalem Überlegen und nicht-rationalem Streben gibt,
kann die Konsequenz nicht darin bestehen, dass die Rationalität als eine
Art Herrin über das niedere Streben eingesetzt wird. Es ist daher nicht
erstaunlich, dass Montaigne rationalistische Erklärungsmodehe ablehnt,
ganz deutlich in der Apologie, wo er sehr ausführlich die animalische Seite
der Menschen beschreibt und betont, dass es nicht gerechtfertigt wäre,

22 THOMAS VON Aquin: Summa theologiae I, q. 81, art. 3, ad 2. Ed. P. CARAMELLO. Rom:
Marietti 1952, 398.

23 Thomas vertritt daher einen rationalistischen Optimismus, demzufolge im Prinzip
sinnliche Zustände immer rational kontrolliert werden können; dazu ausführlich PERLER,

Dominik: Transformationen der Gefühle. Philosophische Emotionstheorien 1270-1670. Frankfurt

a.M.: Fischer 2011, 103-119.
24 Damit verwirft Montaigne nicht nur eine besondere (etwa die thomistische) Theorie

der Seelenvermögen, sondern jede metaphysische Theorie, die eine Ordnung unter
Vermögen bestimmt. Programmatisch hält er fest: „Nous ne sçavons pas distinguer les facultez
des hommes; elles ont des divisions et bornes malaysées à choisir et délicates." (Essais III.9,
992b) Zur Kritik an Vermögenstheorien vgl. WILD, Markus: Die anthropologische Differenz.
Der Geist der Tiere in der frühen Neuzeit bei Montaigne, Descartes und Hume. Berlin: W. de

Gruyter 2006, 90-97.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 505

Menschen als rein rationale Lebewesen über die Tiere zu stellen. Auch wir
haben animalische Anteile, und die angeblich dominante Vernunft ist
nichts anderes als „ein Instrument aus Blei und Wachs",25 das nach
Belieben zurechtgebogen wird. Wir erliegen einer Selbsttäuschung, wenn
wir meinen, die Vernunft leite und korrigiere die niederen sinnlichen
Strebungen.

Montaigne zieht auch nicht die Konsequenz, bloß noch auf die äußere

Wirkung des eigenen Strebens zu achten, etwa auf die Handlungen, die
dadurch ausgelöst werden, und auf die Bewertung dieser Handlungen
durch andere. Für ihn ist es entscheidend, dass die innere Spannung
zwischen rationalem Denken und nicht-rationalem Streben in den Blick
genommen wird. Konkret heißt dies: Wer überzeugt ist, dass die Sucht
nach Ruhm unsinnig ist, sich aber trotzdem dabei ertappt, wie er nach
Ruhm strebt, sollte sich fragen, warum er diese widersprüchliche Haltung
einnimmt. Was bringt ihn dazu, etwas abzulehnen und es gleichzeitig zu
erstreben? Welche inneren Kräfte sind hier am Werk? Zur Beantwortung
dieser Fragen müssen die eigenen psychischen Mechanismen genau
betrachtet werden. Folglich kümmert sich Montaigne vornehmlich um sich
selber, nicht um die Bewertung durch andere:

„Ich kümmere mich nicht so sehr darum, wer ich für andere bin. Vielmehr
kümmere ich mich darum, wer ich in mir selber bin. Ich will Reichtum durch
mich selbst, nicht indem ich ihn entlehne."26

Hier wird deutlich, wie Montaigne die Sorge um sich selbst in den Mittelpunkt

stellt und damit ein altes, in der hellenistischen Philosophie prominentes

Thema aufgreift. Auffällig ist aber, dass er dieser Sorge eine neue
Deutung gibt. Es geht nicht darum, sich darum zu sorgen, dass man eine
psychische Harmonie erreicht. Angesichts des Auseinanderklaffens von
rationalen und nicht-rationalen Anteilen lässt sich eine solche Harmonie
gar nicht erreichen. Es geht auch nicht darum, im klassischen Sinn eine
Seelenruhe (ataraxia) zu erreichen. Wenn man immer wieder vom Streben
nach Ruhm und von anderen Begierden überwältigt wird, kann man gar
keinen Zustand der inneren Ruhe und Ausgeglichenheit erreichen. Wichtig

ist vielmehr, dass man sich um den eigenen Reichtum kümmert, der
gerade in der Spannung zwischen rationalen und nicht-rationalen Anteilen
besteht. Es ist daher nicht erstaunlich, dass Montaigne immer wieder seine
eigenen „niederen" Lüste und Begierden thematisiert, auch die Erfahrung
von Krankheit und Schmerzen.27 Sein Ziel besteht nicht darin, diese ani-

25 Essais II.12, 565a: „ [...] un instrument de plomb et de cire [...]."
26 Essais II.16, 625a: „Je ne me soucie pas tant quel je sois chez autruy, comme je me

soucie quel je sois en moy mesme. Je veux estre riche par moy, non par emprunt."
27 Wie STAROBINSKI: Montaigne, 266-350, verdeutlicht, widersetzt sich Montaigne damit

nicht nur der Konvention, eigene Schwächen und Gebrechen schamvoll zu verschweigen,
sondern wertet die „niederen" körperlichen Erfahrungen auch auf.



5O6 Dominik Perler

malischen Anteile zu überwinden, sondern zu zeigen, dass sie genau wie
die rationalen Überzeugungen für das eigene Selbst konstitutiv sind und
zum eigenen Reichtum beitragen.

III

Bislang ist hoffentlich deutlich geworden, dass Montaigne die semantischen

Betrachtungen zum Verhältnis von Namen und Dingen keineswegs
zum Anlass nimmt, um einen Nominalismus zu begründen. Er verwendet
sie vielmehr, um sozialkritische und psychologische Überlegungen
anzustellen. Doch warum haben dann Hugo Friedrich, Antoine Compagnon
und Anne Hartle einen Nominalismus bei Montaigne gesehen? Compagnon

stützt seine Interpretation vor allem auf eine berühmte Aussage im
allerletzten Essay, der den Titel De l'experience trägt:

„Wie keine Begebenheit und keine Form vollständig einer anderen gleicht, ist
auch keine vollkommen von einer anderen verschieden. Was für eine
raffinierte Vermischung der Natur! Wenn unsere Gesichter einander nicht ähnlich

wären, könnte man nicht einen Menschen von einem anderen
unterscheiden. Alle Dinge hängen aufgrund einer gewissen Ähnlichkeit miteinander

zusammen, aber jedes Beispiel hinkt, und die Verbindung, die sich auf
die Erfahrung stützt, ist immer schwach und unvollkommen. Trotzdem zurrt
man die Vergleiche an irgendeiner Ecke fest."28

Hier scheint Montaigne gleich drei der vier nominalistischen Grundthesen
zu vertreten. Erstens scheint er sich auf die Individualitätsthese festzulegen,

indem er auf die Vielzahl einzelner Ereignisse und Formen verweist.
Genau wie es eine Unmenge an individuellen Gesichtern gibt, nicht
einfach die allgemeine Natur eines Gesichts, gibt es auch im Rest der Natur
unzählige individuelle Entitäten. Zweitens scheint er die Ähnlichkeitsthese
zu bekräftigen. Obwohl jeder Mensch sein eigenes individuelles Gesicht
hat, gibt es natürliche Ähnlichkeiten zwischen den Gesichtern, die wir
erkennen können. Drittens schließlich scheint Montaigne die These der
sprachlichen Allgemeinheit anzunehmen oder mindestens anzudeuten.
Wenn wir dank der Erfahrung nämlich natürliche Ähnlichkeiten feststellen

können, sind wir auch in der Lage, allgemeine Ausdrücke zu verwenden,

die auf alle einander ähnlichen Dinge verweisen, so etwa den
Ausdruck ,Gesicht', der auf alle menschlichen Gesichter verweist.

Verpflichtet sich Montaigne also einem nominalistischen Programm?
Betrachten wir zunächst die Individualitätsthese. Wenn man das Zitat im

28 Essais III.13, i07ob-c: „Comme nul evenement et nulle forme ressemble entièrement à

une autre, aussi ne différé nulle de l'autre entièrement. Ingénieux meslange de nature. Si nos
faces n'estoient semblables, on ne sçauroit discerner l'homme de l'homme. Toutes choses se

tiennent par quelque similitude, tout exemple cloche, et la relation qui se tire de l'experience

est tousjours défaillante et imparfaicte; on joinct toutesfois les comparaisons par
quelque coin."



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 507

Kontext liest, wird deutlich, dass Montaigne nicht behauptet, es gebe
ausschließlich individuelle Entitäten. Im Essay De l'experience weist er
vielmehr darauf hin, dass unterschiedliche Menschen ganz unterschiedliche

Erfahrungen machen, ja dass sogar derselbe Mensch immer wieder
neue Erfahrungen macht und daher permanent zu neuen Urteilen
gelangt.^ Daher sollte man nicht von Dingen oder Entitäten in der Welt
sprechen, sondern nur von dem, was einer Person in ihrer Erfahrung
jeweils erscheint. Da immer wieder Neues erscheint, kann eine Person nur
von den einzelnen Erscheinungen sprechen, die aufeinander folgen. Indem
Montaigne die Individualität sich verändernder Erscheinungen betont, legt
er sich aber keineswegs auf die ontologische These fest, dass es in der
extramentalen Welt nur individuelle Entitäten gibt. Um eine solche These

zu verteidigen, müsste er ja zeigen, dass die Grundlage aller Erscheinungen

nur in individuellen Entitäten besteht, die irgendwie auf uns
einwirken und in uns Erscheinungen erzeugen. Doch er verzichtet vollständig
darauf, irgendeine Grundlage zu bestimmen, ja er enthält sich jeder These
über die Struktur der Welt.

Diesen Punkt gilt es zu betonen, um Missverständnisse zu vermeiden.
Einige Kommentatoren, unter ihnen Frédéric Brahami, haben behauptet,
Montaigne habe ein „grundlegend heraklitisches Weltbild", denn er
vertrete die These, in der Welt gebe es nichts Konstantes, sondern nur eine
Abfolge von wechselhaften Einzeldingen und Ereignissen.3° Dagegen ist
einzuwenden, dass Montaigne nicht von Dingen in der Welt spricht, wie
sie an sich beschaffen sind (wechselhaft oder konstant), sondern nur von
Erscheinungen. Genauer gesagt spricht er sogar nur von seinen eigenen
Erscheinungen. Dies kommt bereits in der berühmten Anrede an den Leser

zum Ausdruck, wo er warnend festhält, das Buch handle nur von ihm
selbst.31 Gegenstand des Buches ist also nicht die Welt, wie sie an sich mit
einer bestimmten Struktur existiert, sondern die Fülle der subjektiven
Erscheinungen. Daher kann Montaigne nur über diese Erscheinungen
sprechen, nicht über die „wahren" Dinge in der Welt. Damit nimmt er einen
skeptischen Standpunkt ein. Freilich heißt dies nicht, dass er als
Außenwelt-Skeptiker die Existenz einer materiellen Welt bezweifelt und behauptet,

dass einzig und allein subjektive Erscheinungen existieren. Er
argumentiert als pyrrhonischer Skeptiker, der immer nur von den jeweiligen
Erscheinungen spricht, wie auch immer sie sich zu Dingen in der mate-

29 Essais III.13, 1067b : „Jamais deux hommes ne jugèrent pareillement de mesme chose,
et est impossible de voir deux opinions semblables exactement, non seulement en divers
hommes, mais en mesme homme à diverses heures."

3° BRAHAMI, Frédéric: Le scepticisme de Montaigne. Paris: Presses Universitaires de France

1997, 69.
31 Essais I, 3a: „Ainsi, lecteur je suis moy-mesmes la matière de mon livre." Bezeichnenderweise

wird diese Charakterisierung im letzten Essay nochmals bekräftigt; vgl. Essais

III.13, 1069c.



5O8 Dominik Perler

riellen Welt verhalten mögen, sie miteinander vergleicht und einander
gegenüberstellte2 Damit grenzt er sich deutlich von einem Nominalisten
ab, der über die Welt selbst spricht und sogar behauptet, dass es in dieser
Welt nichts als individuelle Substanzen und Qualitäten gibt.

Gehen wir nun zur zweiten These über. Montaigne weist in der Tat
darauf hin, dass es Ähnlichkeiten gibt, aber er schränkt diese Aussage
sogleich ein, indem er präzisiert, dass jedes Beispiel hinkt, unsere Erfahrung
immer unvollkommen ist und wir die Vergleiche einzelner Beispiele bloß
„festzurren". Damit betont er, dass nicht ein für allemal feststeht, welche
Ähnlichkeitsrelationen vorliegen und wie die Dinge einander zugeordnet
werden. Am Beispiel der Gesichter lässt sich das leicht veranschaulichen.
Wir können Gesichter hinsichtlich der Größe, der Augenfarbe, der Nasenlänge

usw. als ähnlich oder unähnlich beurteilen. Je nachdem welches
Kriterium wir wählen, ergeben sich ganz unterschiedliche Gruppen von ähnlichen

Gesichtern. Es kann auch sein, dass plötzlich ein neues Gesicht
auftaucht, das sich nur schwer einer der Gruppen zuordnen lässt. Dann müssen

wir vielleicht ein neues Ähnlichkeitskriterium bestimmen und eine
neue Gruppe bilden. Es kann auch gut sein, dass zwei Personen ganz
unterschiedliche Kriterien anwenden und daher zu unterschiedlichen
Gruppierungen von Gesichtern gelangen. Kurz gesagt: Ähnlichkeit ist nicht
einfach gegeben, sondern muss anhand eines Kriteriums, das stets variabel
ist, erst bestimmt werden.33 Und auch hier gilt wieder, dass man streng
genommen nicht von ähnlichen Dingen, sondern nur von ähnlichen Erscheinungen

sprechen darf.
Ganz anders argumentieren die Nominalisten. Ockham hält in der Summa

Logicae fest, dass bestimmte Dinge in der Welt - nicht bloße Erscheinungen

- einander ähnlich sind und auf natürliche Weise auf uns einwirken,

so dass wir mentale Zeichen bilden, die auf sie verweisen.34 Ockham
zufolge sind nicht wir es, die Ähnlichkeiten bestimmen. Vielmehr ist die
Natur für die Ähnlichkeiten verantwortlich, aber auch dafür, dass gege-

32 Zum pyrrhonischen Ansatz, den Montaigne selber in Essais II.12, 5028-5058,
zusammenfasse vgl. WILD: Die anthropologische Differenz, 44-66. Montaigne radikalisiert den
pyrrhonischen Ansatz, indem er immer wieder neue Erscheinungen zitiert und damit den
Vergleich verschiedener Erscheinungen nie zu einem Abschluss bringt. Folglich erreicht er
auch nie den Punkt, an dem eine Gleichwertigkeit zwischen verschiedenen Erscheinungen
festgestellt und eine endgültige Urteilsenthaltung erzielt wird; neue Erscheinungen rufen
immer wieder neue Urteile hervor. Wild spricht treffend von einer „Dynamisierung des

Pyrrhonismus" (ibid. 65). Sie sollte aber nicht mit einer Verabschiedung des Pyrrhonismus
verwechselt werden, wie BRAHAMI: Le scepticisme, 67, das methodische Vorgehen beurteilt.

33 Auch in „Des noms" ist nicht von gegebenen Ähnlichkeitsrelationen die Rede, sondern
nur davon, dass wir verschiedene Dinge unter einem Namen zusammenfassen: „Quelque
diversité d'herbes qu'il y ait, tout s'enveloppe sous le nom de salade." (Essais I.46, 276a) Nach
welchen Kriterien wir Ähnlichkeiten zwischen verschiedenen Kräutern festlegen, bleibt
vollkommen offen.

34 Daher haben die mentalen Termini eine natürliche, nicht variierbare Bezeichnung;
vgl. Summa Logicae I, cap.i, op. cit., 8.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 509

bene Ähnlichkeiten für alle Menschen in gleicher Weise erkennbar sind.
Das heißt für das Beispiel der Gesichter: Es gibt bestimmte Grundeigenschaften

der Gesichter, die uns auf natürliche Weise dazu veranlassen,
Gruppen von ähnlichen Gesichtern zu bilden, und zwar unabhängig von
irgendwelchen Kriterien, die wir wählen und anwenden. Wenn uns dies
nicht immer gelingt, liegt der Grund nur darin, dass unsere Wahrnehmung
defizient ist oder dass wir durch irrelevante Eigenschaften abgelenkt
werden. Ganz anders als Montaigne würde Ockham darauf insistieren,
dass wir nicht beliebig Vergleiche herstellen und „festzurren", sondern
dass die Vergleiche sich uns aufgrund gegebener Ähnlichkeiten geradezu
aufdrängen. Selbst wenn wir in einer abstraktiven Erkenntnis von Einzeldingen

abstrahieren, liegt der Grund nicht darin, dass wir einen bestimmten

Aspekt ausgesucht haben, unter dem wir die Einzeldinge zusammenfassen

wollen. Wir sehen vielmehr „von der Existenz oder Nicht-Existenz
und von anderen Bedingungen ab, die einem Ding kontingenterweise
zukommen oder von einem Ding ausgesagt werden".35 Was einem Ding bloß
kontingenterweise und was ihm wesentlich zukommt, ist von Natur aus
festgelegt. Ebenso ist festgelegt, dass wir uns in der Abstraktion ganz auf
das Wesentliche konzentrieren, das in einer Ähnlichkeitsrelation zu den
wesentlichen Eigenschaften anderer Dinge steht. Für Ockham ist es
entscheidend, dass diese Relation ein für allemal festgelegt ist.

Wenden wir uns nun der dritten These zu. Montaigne sagt im Zitat
nichts darüber aus, wie wir zu allgemeinen sprachlichen Zeichen gelangen.
Vor allem sagt er nicht, dass natürliche Ähnlichkeiten uns dazu
veranlassen, ein Zeichen auf mehrere individuelle Dinge anzuwenden. Er
interessiert sich überhaupt nicht für die Allgemeinheit, sondern für die Vielfalt
der Ähnlichkeitsrelationen. Je nachdem, welche Ähnlichkeitskriterien wir
anwenden, können wir immer wieder neue Beziehungen zwischen den
Dingen herstellen und sie neu klassifizieren. Deshalb betont er im Essay
De l'experience die Bedeutung der Interpretation. Wie wir die Dinge
einteilen, sagt im Grunde mehr über unsere Ähnlichkeitskriterien und
Interpretationsschemata aus als über die Dinge selbst. An einer berühmten
Stelle hält er fest:

„Es geht mehr darum, die Interpretationen zu interpretieren als die Dinge,
und es gibt mehr Bücher über Bücher als über irgendein anderes Thema. Wir
tun nichts anderes, als einander zu glossieren."36

35 Ordinatio, prol., q. 1, Opera theologica I. St. Bonaventure: Franciscan Institute 1967, 31:

„Aliter accipitur cognitio abstractiva secundum quod abstrahit ab exsistentia et non exsis-
tentia et ab aliis condicionibus quae contingenter accidunt rei vel praedicantur de re."

36 Essais III.13, 1069c: „II y a plus affaire à interpreter les interpretations qu'à interpreter
les choses, et plus de livres sur les livres que sur autre subject: nous ne faisons que nous
entregloser."



5io Dominik Perler

Meistens wird dieses Zitat als Anspielung auf eine Buchkultur verstanden,
die sich mehr für Bücher als für die in den Büchern dargestellten Dinge
interessiert.37 Doch Montaigne geht es nicht nur um Bücher, sondern
generell um den Punkt, dass wir nie einen unverstellten Blick auf die Dinge
haben: Wenn wir von Dingen sprechen, dann immer im Rahmen bestimmter

Interpretationen, die uns Dinge auf eine bestimmte Weise erscheinen
lassen. Daher sollten wir uns auf die Interpretationen konzentrieren und
uns fragen, wie sehr sie die Erscheinung und Klassifikation der Dinge prägen.

Dies gilt nicht nur für die Interpretationen, die in Büchern formuliert
werden, sondern für alle Interpretationen, etwa auch für jene, die in der
Klassifikation von Gesichtern zur Anwendung kommen. So können wir uns
fragen: Warum unterscheiden wir zwischen männlichen und weiblichen
Gesichtern, warum zwischen hellhäutigen und dunkelhäutigen? Welches
implizite Interpretations- und Klassifikationsmuster kommt hier zur
Anwendung? Und welche Alternativen gibt es zu diesem Muster? Auch hier
grenzt sich Montaigne von den Nominalisten ab, die von der Natürlichkeit
der Muster ausgehen und sie nicht thematisieren. Ockham interessiert
sich nicht für die Frage, durch welche Selektions- und Interpretationsprozesse

wir ausgehend von der Wahrnehmung individueller Dinge zu
allgemeinen sprachlichen Zeichen gelangen. Seiner Ansicht nach ist nicht einmal

eine gezielte Interpretation erforderlich, denn die natürlichen
Eigenschaften der Dinge legen bereits eine grundlegende Klassifikation fest. So

würde er etwa sagen, dass wir Gesichter spontan in helle und dunkle
einteilen, weil Farbe eine natürliche Eigenschaft ist, die uns diese Einteilung
gleichsam aufdrängt.3»

Auch hier wird wieder deutlich, wie weit sich Montaigne von einem
nominalistischen Erklärungsansatz entfernt. Er fragt, wie wir überhaupt
dazu kommen, Dinge auf eine bestimmte Weise zu klassifizieren. Welche
natürlichen Neigungen, sozialen Praktiken und Gewohnheiten veranlassen
uns dazu? Und wie kommt es dazu, dass sich die Klassifikation immer
wieder verändert? Semantische Probleme spielen für ihn kaum eine Rolle.
Wie sich allgemeine Ausdrücke zu singulären verhalten und wie sie innerhalb

eines Satzes für etwas stehen (oder technisch gesprochen: wie sie sup-
ponieren) ist für ihn ebenso unbedeutend wie die Frage, ob die gesprochenen

Ausdrücke mentalen untergeordnet sind. Er verlagert das Interesse
von der Semantik zu einer Interpretationstheorie, indem er die Genese und

37 So etwa TOURNON, André: Montaigne, la glose et l'essai. Lyon: Presses Universitaires
1983, der zudem nachweist, wie Montaigne die Technik des Glossierens konkret anwendet.

38 Der Grund liegt in einer Kausalrelation, die allein den Inhalt einer Wahrnehmung
festlegt. So ruft eine helle Gesichtsfarbe einen bestimmten Eindruck hervor, der automatisch
zu einem Wahrnehmungsakt mit einem bestimmten Inhalt weiterverabeitet wird. Dazu
ausführlich PERLER, Dominik: Seeing and Judging: Ockham and Wodeham on Sensory Cognition,
in: KnüUTTILA, Simo/KÄRKKÄINEN, Pekka (Hgg.): Theories ofPerception in Medieval and Early
Modern Philosophy. Dordrecht: Springer 2008, 151-169.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 511

Anwendung der Interpretations- und Klassifikationsschemata in den

Mittelpunkt stellt.
Allerdings gilt es sogleich, einen Punkt zu präzisieren. Montaigne

entwickelt keine Interpretationstheorie im strengen Sinn. Er erklärt nicht, wie
Interpretationsschemata generell funktionieren, und klassifiziert auch
nicht verschiedene Typen solcher Schemata, sondern beschränkt sich
darauf, genau zu schildern, wie er aufgrund seiner Erfahrung Dinge interpretiert

und wie sich seine Interpretationen dadurch verändern. Er sagt von
sich selber ja, er „male" sich immer wieder neu, und zwar nicht nur von
einem Jahr oder Jahrzehnt zum anderen, sondern von einem Augenblick
zum nächsten.39 Damit bringt er einmal mehr zum Ausdruck, dass er eine
skeptische Methode anwendet. Er beschreibt nur, was ihm im Lichte
bestimmter Interpretationen gerade erscheint, nicht aber was es in der Welt
wirklich gibt. Da sich seine Erscheinungen immer wieder verändern, muss
sich auch seine Beschreibung immer wieder wandeln. Dieses Vorgehen ist
natürlich weit von demjenigen eines Nominalisten entfernt, der darauf
abzielt, eine möglichst präzise Beschreibung der Welt zu geben, wie sie
tatsächlich beschaffen ist, und zwar unveränderlich und für alle Menschen in
gleicher Weise.

IV

Ich hoffe, es ist deutlich geworden, dass es unangemessen wäre,
Montaigne einfach als einen Nominalisten zu verstehen, der die Existenz
universaler Naturen bestreitet und auf der ausschließlichen Existenz von
Einzeldingen beharrt. Er nimmt von einer nominalistischen Theorie ebenso

Abstand wie von einer realistischen. Doch heißt dies, dass man ihn -
wie die eingangs erwähnten analytischen Interpreten vorschlagen - als
einen Anti-Theoretiker verstehen sollte, der einfach bunte Geschichten
aneinanderreiht? Ist seine Selbstcharakterisierung „Ich bin kein Philosoph"
tatsächlich so zu deuten, dass er überhaupt keine Philosophie betreibt?

Ich denke nicht, dass man dieses Fazit ziehen sollte. Die theoretische
Pointe Montaignes besteht darin, dass er sich einer skeptischen Methode
bedient und damit eine zentrale Voraussetzung der Nominalisten ebenso
wie der Realisten infrage stellt.40 Beide Parteien gehen nämlich davon aus,
dass wir eine ontologische Beschreibung der Welt geben können, ja sogar

39 Vgl. Essais II.6, 379a, und III.2, 805b.
4° Zudem ist zu beachten, dass die Selbstcharakterisierung als Nicht-Philosoph in

bestimmter Hinsicht erfolgt: „Je ne suis pas philosophe: les maux me foullent selon qu'ils
poisent [...]." (Essais III.9, 950c) Montaigne betont, dass die Übel ihn genauso betreffen wie
andere Menschen und dass er deshalb kein nüchterner Beobachter ist. Vor allem ist er kein
stoischer Weise, der sich von schlechten Erfahrungen und Gefühlen distanzieren kann. Damit

grenzt er sich von einem bestimmten Typ von Philosophen (den affektfreien Weisen) ab,
nicht etwa von allen Philosophen.



512 Dominik Perler

geben müssen. Der Streit zwischen ihnen entzündet sich nicht an der
Frage, ob dies möglich ist, sondern wie es möglich ist. Kann sich eine
vollständige Beschreibung auf individuelle Entitäten beschränken, oder muss
sie auch universale Entitäten berücksichtigen? Indem Montaigne feststellt,
dass wir streng genommen nur wechselhafte Erscheinungen beschreiben
können, weist er diese Frage zurück. Wie die Dinge in der Welt an sich
beschaffen sind, können wir gar nicht feststellen. Wir haben nämlich immer
nur Zugriff auf unsere individuellen Erscheinungen. Daher sollten wir uns
darauf konzentrieren, die Beschaffenheit dieser Erscheinungen, auch ihre
Wechselhaftigkeit und vielleicht sogar ihre Inkohärenz, genau zu beschreiben.

Diese Forderung ist nicht Ausdruck einer antitheoretischen Haltung,
sondern einer metatheoretischen Reflexion: Bevor wir ontologische
Klassifizierungen vornehmen, sollten wir uns klar darüber werden, was wir
überhaupt beschreiben und ordnen können.

Berücksichtigt man diese veränderte Perspektive, wird verständlich,
warum Montaigne ganz zu Beginn der Essais festhält, er selber sei Gegenstand

des Buches, und warum er in den einzelnen Essays eine Fülle von
Geschichten und Anekdoten ausbreitet. Er setzt damit methodisch genau
das um, was sich aus der Ablehnung einer Beschreibung der „wahren
Natur" der Dinge ergibt. Wenn es nämlich nicht möglich ist, die Dinge so

zu beschreiben, wie sie an sich sind, kann man nicht bei den allgemeinsten
Kategorien von Entitäten ansetzen, wie dies die scholastischen Vorgänger
annahmen. Man kann auch keine Analyse der ersten Ursachen oder Prinzipien

aller Entitäten vorlegen. Vielmehr muss man alle Erscheinungen, die
sich darbieten, sorgfältig beschreiben. Und zu den Erscheinungen gehören
ganz zentral auch die eigenen Leseeindrücke. Denn indem man berichtet,
was man in historischen, literarischen und philosophischen Texten gelesen
hat, stellt man dar, welche Erscheinungen man gewonnen hat. Montaigne
ist daher kein unsystematischer Plauderer, wenn er berichtet, was ihm
aufgrund dieser oder jener Lektüre der Fall zu sein scheint. Er vollzieht damit
nur konsequent den Schritt weg von einer Beschreibung der Dinge hin zu
einer Beschreibung der Phänomene.

Welche Bedeutung hat nun diese detaillierte Beschreibung für das
Philosophieren in der Volkssprache? Manchmal wird angenommen, die
Bedeutung liege einfach in einer Wissensvermittlung; das Wissen der lateinischen

„Hochkultur" werde den Angehörigen einer „niederen Kultur" in der
Volkssprache zugänglich gemacht. Doch diese Annahme wäre hier aus
mindestens drei Gründen verfehlt.

Erstens versteht Montaigne das Verhältnis zwischen dem Lateinischen
und dem Französischen keineswegs als eine hierarchische Ordnung von
Hochsprache und niederer Alltagssprache. Er beherrscht das Lateinische

genauso wie das Französische, ja er bezeichnet es sogar als „meine Mutter-



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 513

spräche",41 und er ist mit der lateinischen Literatur genauso gut vertraut
wie mit der französischen. Es ist daher nicht erstaunlich, dass die Essais

geradezu mit lateinischen Zitaten übersät sind. Wenn Montaigne sich des
Französischen bedient, so nicht, weil er sich „niederen" Schichten zuwenden

möchte, sondern weil er auf möglichst unmittelbare und unverfälschte
Weise seinen Gedanken Ausdruck verleihen möchte. Pointiert hält er fest:

„Das Reden, das ich mag, ist ein einfaches und schlichtes Reden, auf dem
Papier ebenso wie im Munde - ein saftiges und deftiges Reden, kurz und
knapp, nicht so sehr gehegt und gepflegt, sondern vielmehr kraftvoll und
direkt. "42

Entscheidend ist die Authentizität im Reden. Wer spricht, sollte sich nicht
hinter Floskeln und gedrechselten Wendungen verstecken. Welcher Sprache

man sich dabei bedient, hängt ganz von den eigenen Kompetenzen ab.

Montaigne weist darauf hin, dass er mit dem Lateinischen etwas aus der
Übung gekommen ist, auch wenn sie seine Muttersprache war, und dass er
sich deshalb auf Französisch ausdrückt.43 Doch er sieht weder im Lateinischen

noch im Französischen (oder Gaskonischen) eine privilegierte
Sprache. Wie für einzelne Wörter gilt auch für eine ganze Sprache, dass sie

an sich keinen besonderen Wert hat; sie ist ein konventionell eingesetztes
System von Zeichen. Ihr Wert bemisst sich einzig und allein daran, in
welchem Maße sie es einem konkreten Sprecher ermöglicht, seine Gedanken
präzis und unverfälscht auszudrücken. Für Montaigne steht somit der
Sprecher - nicht der Zuhörer oder eine Klasse von Zuhörern - im Vordergrund.

Dies ist nicht erstaunlich, da jeder Sprecher ja über seine eigenen
Erscheinungen verfügt, auch über seine eigene Interpretation der
Erscheinungen.

Zweitens vermittelt Montaigne nicht einfach scholastisches Wissen in
der Volkssprache. Wie sich gezeigt hat, greift er nicht die Auseinandersetzung

zwischen Realisten und Nominalisten auf und transferiert nicht
die nominalistische Theorie von einem lateinischen in einen französischen
Kontext. Er durchbricht die traditionelle Debatte, indem er die grundsätzliche

Frage aufwirft, ob es überhaupt möglich ist, eine allgemeine
Beschreibung der Dinge in der Welt zu geben.

Drittens schließlich wäre es auch unangebracht, von einer bloßen
Vermittlung zu sprechen, weil Montaigne durch die Verwendung literarischer
und historischer Quellen eine Fülle von Texten zugänglich macht, die den
scholastischen Autoren nicht zur Verfügung standen. Vor allem aber
macht er Phänomenbeschreibungen zugänglich, die vorher nicht beachtet

41 Essais I.26, 175a: „cette langue estoist la mienne maternelle [...]."
42 Essais I.26, i7ia-d: „Le parler que j'ayme, c'est un parler simple et naif, tel sur le papier

qu'à la bouche; un parler succulent et nerveux, court et serré, non tant délicat et peigné
comme vehement et brusque."

43 Essais II.17, 639a-c.



514 Dominik Perler

wurden, etwa indem er anhand konkreter Beispiele zeigt, dass es einen
unauflöslichen Konflikt zwischen rationalen Überlegungen und nicht-rationalen

Strebungen gibt. Scholastische Autoren, ob nun Realisten oder
Nominalisten, gingen ja immer davon aus, dass die Vernunft als das höchste
Vermögen die nicht-rationalen Strebungen leiten und kontrollieren kann.
An diesem Punkt geht Montaigne über die scholastische Debatte hinaus,
und zwar gerade dadurch, dass er sich einer Fülle von nicht-scholastischen,

nicht-lateinischen Quellen bedient.44
Es gilt aber noch einen weiteren, eher methodischen Punkt zu beachten.

In seinem Buch Laien in der Philosophie des Mittelalters hat Ruedi
Imbach darauf hingewiesen, dass die Annahme, Philosophieren in der
Volkssprache sei nur eine Form von Wissensvermittlung, häufig von einem
„Piatonismus der Philosophiegeschichte" geprägt ist.45 Es wird dann suggeriert,

philosophische Gedanken und Argumente seien wie platonische
Ideen zeitlose, ortlose und universale Entitäten, die mal hier und mal da

präsent sein können. Einzelne Denker partizipieren dann bloß an diesen
Ideen und vermitteln sie weiter. Das heißt natürlich, dass ein volkssprachlicher

Denker wie Montaigne nur an jenen Ideen partizipiert, an denen vor
ihm auch Ockham, Buridan und andere partizipiert haben. Wenn es dann
einen Dialog zwischen diesen Denkern gibt, so nur in Form von
„Gipfelgesprächen", wie Imbach pointiert festhält,46 in denen herausragende Gestalten

gleichsam auf dem Gipfel der Berge zu denselben Ideen am platonischen

Ideenhimmel greifen. Manchmal wird sogar suggeriert, volkssprachliche

Denker würden nicht einmal den Gipfel erreichen, sondern sich in
irgendwelchen Höhlen mit dem bloßen Schatten der zeitlosen Ideen
befassen.

Am Beispiel Montaignes wird deutlich, dass dieses platonische Bild
grundsätzlich verfehlt ist. Montaigne partizipiert nicht an der zeitlosen
Idee des Nominalismus, weder auf einem Gipfel noch in einer Höhle.
Innerhalb seines Kontextes, der durch die Wiederentdeckung antiker skeptischer

Texte ebenso geprägt ist wie durch die Präsenz scholastischer Texte,
aber auch literarischer und historischer Quellen, wählt er einen eigenen,
methodisch reflektierten Zugang zu philosophischen Problemen. Will man
diesen Zugang verstehen, muss man den konkreten Kontext in den Blick

44 Besonders deutlich zeigt sich dies in der „Apologie", in der er auf Beispiele von
Plutarch, Sextus Empiricus und anderen antiken Autoren zurückgreift, um zu verdeutlichen,
dass einerseits Tiere sich manchmal genauso rational verhalten wie Menschen und
andererseits Menschen gelegentlich genauso von irrationalen Begierden und Trieben geleitet
werden wie Tiere. Der gezielte Einsatz dieser Quellen destabilisiert die rationalistische
Konzeption von einer übergeordneten Stellung des Menschen; dazu ausführlich WILD: Die
anthropologische Differenz, 83-105.

45 IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters. Hinweise und Anregungen zu
einem vernachlässigten Thema. Amsterdam: Grüner 1989, 79.

46 IMBACH: Laien, 79.



Ein Nominalismus in der Volkssprache? Überlegungen zu Montaigne 515

nehmen und darauf achten, wie Montaigne durch die Verwendung
lateinischer und volkssprachlicher Quellen sowie durch den Rückgriff auf die

pyrrhonische Methode zu einer Fülle von Phänomenbeschreibungen
gelangt und damit gezielt die Festlegung auf eine ontologische Theorie über
die Welt vermeidet. An die Stelle eines „Piatonismus der Philosophiegeschichte"

muss ein Bewusstsein für die Kontextgebundenheit philosophischer

Gedanken treten. Oder um es mit Montaigne selber zu sagen: Man
sollte sich am Leitspruch distingo orientieren und einzelne Gedanken in
konkreten Kontexten sorgfaltig voneinander unterscheiden.47 Entscheidend

ist nicht, ob diese Gedanken einer allgemeinen Idee untergeordnet
werden können, sondern wie sie durch die Verbindung verschiedener
Phänomenbeschreibungen im jeweiligen Kontext entstanden sind und wie
dadurch die einzelnen Phänomene präziser analysiert werden können.48

47 Essais II.i, 335b. Bemerkenswert ist dabei, dass Montaigne den traditionellen
scholastischen Leitspruch übernimmt, ihn aber inhaltlich transformiert. Während für die
Scholastiker eine Distinktion dazu dienen sollte, verschiedene Arten von Entitäten zu unterteilen
und letztendlich zu einer allgemeinen Klassifikation zu gelangen (idealerweise in Gattungen
und Arten), verfolgt Montaigne das Ziel, verschiedene Phänomene zu unterscheiden, die
sich aufgrund ihres wechselhaften Charakters nie endgültig klassifizieren lassen. Vgl. zu dieser

Transformation MACLEAN, lan: Montaigne and the Truth of the Schools, in: LANGER,
Ullrich (Hg.): The Cambridge Companion to Montaigne. Cambridge: Cambridge University Press,

142-162 (vor allem 148-150).
48 Ich danke den Teilnehmern des Kolloquiums „Filosofare in lingua volgare" für Fragen

und Bemerkungen zu einer früheren italienischen Fassung dieses Textes. Paolo Rubini,
Markus Wild und Stephan Schmid bin ich für ausführliche schriftliche Kommentare dankbar.


	Ein Nominalismus in der Volkssprache? : Überlegungen zu Montaigne

