Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 2

Artikel: "Avegna che pochi, per male camminare, compiano la giornata” :
I'ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco

Autor: Porro, Pasquale

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PASQUALE PORRO

«Avegna che pochi, per male camminare,
compiano la giornata»
L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel
Convivio dantesco

A Ruedi Imbach,

maestro e amico prezioso

1. Tra i tanti meriti di Ruedi Imbach c’¢ anche quello di aver messo nel
giusto rilievo I'importanza che Dante attribuisce al quantificatore ,tutti’
nel riproporre, all'inizio del proprio Convivio, nulla di meno che l'incipit
della Metafisica aristotelica: ,tutti li uomini naturalmente desiderano di
sapere” (Conv., I, i, 1).1 ,La célébre sentence sur laquelle s'ouvre la Méta-
physique® - sottolinea ulteriormente Imbach in La dimension politique de
Uintellect humain chez Dante - ,trouve [..] une interprétation nouvelle,
comme en témoigne le début du Convivio. Dante comprend la philosophie
elle-méme comme une nourriture destinée a des milliers d’hommes,
comme une lumiere nouvelle éclairant ceux précisément qui ne font pas
partie de la communauté des savants et des doctes”.2 Vorrei qui provare a
seguire la traccia di questa indicazione, accogliendo l'invito a prendere sul
serio il modo in cui Dante ha sentito il dovere di attribuire un valore
performativo, se non prescrittivo, all’affermazione aristotelica, assumendo-
si il compito di divulgare (in volgare, per l'appunto) alcuni contenuti
essenziali del sapere filosofico. Certo, il fatto di richiamare I'esordio della
Metafisica aristotelica in sede proemiale e tutt’altro che isolato nella pro-
duzione coeva a Dante, ed é sufficiente rivolgere lo sguardo al materiale
raccolto da Gianfranco Fioravanti e Sonia Gentili a questo proposito per
rendersene conto: per non citare che un solo esempio, riportato da en-

1 Cf. IMBACH, Ruedi: Dante et la philosophie, in: DERS.: Dante, la philosophie et les laics.
Paris: Cerf 1996, 135: ,A ma connaissance, Dante est le seul exégéte médiéval de cet exorde
de la Métaphysique qui se soit soucié de bien comprendre la signification du quantificateur
,tous’ par lequel débute 'ouvrage du Stagirite“ [trad. it. Dante e la filosofia, in DERS.: Dante,
la filosofia e i laici. Ediz. ital. a cura di PORRO, Pasquale. Milano: Marietti 2003, 137]. Per
quanto riguarda il testo del Convivio, faccio riferimento, qui come in seguito, all’edizione
nazionale: DANTE ALIGHIERI: Convivio (= Le Opere di Dante Alighieri. Edizione nazionale a
cura della Societa Dantesca Italiana 3), a cura di BRAMBILLA AGENO, Franca. Firenze: Le
Lettere 1995.

2 IMBACH, Ruedi: La dimension politigue de l'intellect humain chez Dante, in: DERS.:
Dante, la philosophie et les laics, 189 [trad. it. La dimensione politica dell'intelletto umano in
Dante, in DERS.: Dante, la filosofia e i laici, 166].



390 Pasquale Porro

trambi, le Quaestiones disputatae super III De anima di Graziadio da Asco-
li.3 E tuttavia la stessa Sonia Gentili, che tanto insiste sul ruolo quasi for-
mulare di questo ,topos retorico esordiale“,4 come lo definisce, riconosce
altresi che Dante ,ne trae una personale conclusione®: il tema dell'impedi-
mento alla scienza ,genera ,misericordia‘ per coloro che in questo stato si
trovano®, e tale misericordia ,¢é a sua volta ,madre di beneficio” - un bene-
ficio che ,coincide, nel caso specifico, con l'atto divulgativo concretizzato
nel Convivio“.5 Il desiderio di conoscenza si lega cosi, fin dalla presenta-
zione del progetto del Convivio, al dovere di diffondere la conoscenza stessa.
Questo nesso, che come detto e di per sé particolarmente innovativo,
mi sembra tuttavia attraversato da una tensione sotterranea, quella che si
viene a creare, come spero di poter mostrare, tra l'universalita e la natura-
lita del desiderio di conoscenza - le due caratteristiche evocate congiun-
tamente dalla citazione aristotelica. Si potrebbe in effetti osservare che an-
che nei confronti di questa beatitudine terrena o salvezza intramondana
molti sono i chiamati, e pochi gli eletti: perché per quanto tutti e per natu-
ra desiderino conoscere, pochi riescono poi a compiere ,la giornata“ (come
si dice in Convivio, 1V, xiii, 7), ovvero pochi riescono a conquistare la su-
prema felicita in cui consiste il compimento di tale desiderio naturale:

»,Manifestamente adunque puo vedere chi bene considera, che pochi riman-
gono quelli che all’abito da tutti desiderato possano pervenire, e innumerabili
quasi sono li 'mpediti che di questo cibo sempre vivono affamati“ (Conv., I, i,
6).

Questo scarto o discrepanza lascia insinuare il dubbio che la natura sia
orientata in questo caso verso qualcosa che dovrebbe corrispondere all’es-
senza specifica di ogni uomo, ma che resta di fatto precluso alla maggior
parte degli individui. Ma puo essere o chiamarsi ,naturale’ cid che non
raggiunge il proprio fine hés epi to poly, ut in pluribus, nella maggior parte
dei casi? Si pu0 veramente chiamare ,naturale‘ cio che spinge, come reci-
tano le prime linee del Convivio, verso qualcosa che si rivela poi fin troppo
spesso irraggiungibile? E questa la difficolta che mi sembra emergere dal

3 Cf. GENTILI, Sonia: Il fondamento aristotelico del programma divulgativo dantesco: Conv.
I, in: PICONE, Michelangelo/CACHEY, Theodore ]. Jr./MESIRCA, Margherita (Hgg.): Le culture
di Dante. Studi in onore di Robert Hollander. Firenze: Franco Cesati 2004, 179, n. 1; GENTILI,
Sonia: L'uomo aristotelico alle origini della letteratura italiana. Roma: Carocci - Universita
degli Studi di Roma La Sapienza 2005, 133-134; FIORAVANTI, Gianfranco: Desiderio e limite
della conoscenza in Dante, in: BIANCHI, Luca/CRISCIANI, Chiara (Hgg.): Forme e oggetti della
conoscenza nel XIV secolo. Tavarnuzze (Firenze): Sismel-Edizioni del Galluzzo [in corso di
pubblicazione]. Sulla presenza dell'incipit aristotelico in alcuni sermoni anonimi della prima
meta del XIV secolo si veda anche FIORAVANTI, Gianfranco: ,Sermones* in lode della filosofia
e della logica, in: BUZZETTI, Dino/FERRIANI, Maurizio/TABARRONI, Andrea (Hgg.): L’insegna-
mento della logica a Bologna nel XIV secolo. Bologna: Istituto per la storia dell’Universita
1992, 165-18s5.

4 GENTILI: L'uomo aristotelico, 134.

5 GENTILI: L'uomo aristotelico, 143.



L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 391

progetto stesso del Convivio, e che vorrei appunto provare a considerare,
esaminando dapprima il modo in cui Dante imposta la questione degli im-
pedimenti o limiti che si oppongono al desiderio universale/naturale di
conoscenza, e aggiungendo poi, nelle conclusioni, qualche osservazione in-
torno a cio che da questa tensione é forse possibile ricavare intorno all’an-
nosa questione del rapporto di Dante con il cosiddetto ,averroismo‘.

2. Si potrebbe preliminarmente osservare che i limiti che impediscono o
circoscrivono l'appagamento universale del desiderio di conoscere sono,
nel Convivio, di due tipi: alcuni sono soggettivi, nel senso moderno del ter-
mine, riguardano cioe gli individui che desiderano o dovrebbero desidera-
re la conoscenza; altri sono oggettivi, nel senso che riguardano la natura
stessa di cio che puo o deve essere conosciuto. Dante si sofferma sui limiti
soggettivi subito dopo l'esordio cosi esplicitamente aristotelico che abbia-
mo considerato finora. Anche questa non € una novita in senso assoluto, o
una peculiarita esclusivamente dantesca, dal momento che il tema com-
pare tanto nella produzione dei teologi quanto in quella degli artistae. Sara
tuttavia sufficiente mettere rapidamente a confronto I'approccio dantesco
con tre degli esempi piu noti che & possibile produrre in proposito - tratti
rispettivamente uno dall’ambito teologico (la Summa contra Gentiles di
Tommaso) e due da quello medico-filosofico (la Quaestio de felicitate di
Giacomo da Pistoia, riedita con passione e perizia da Irene Zavattero, e il
De summo bono di Boezio di Dacia) - per cogliere gia forse qualche diffe-
renza significativa.

Com’e ben noto, i limiti principali che impediscono a molti o alla
maggior parte degli uomini di acquisire un abito propriamente scientifico,
in modo da rispondere al loro fine essenziale e specifico, sono per Dante di
quattro tipi, due intrinseci e due estrinseci:

,Veramente da questa nobilissima perfezione molti sono privati per diverse
cagioni, che dentro all'uomo e di fuori da esso lui rimovono dall’abito di
scienza. Dentro dall'uomo possono essere due difetti e impedi[men]ti: I'uno
dalla parte del corpo, l'altro dalla parte dell’anima. Dalla parte del corpo e
quando le parti sono indebitamente disposte, si che nulla ricevere puo, si co-
me sono sordi e muti e loro simili. Dalla parte dell'anima ¢ quando la malizia
vince in essa, si che si fa seguitatrice di viziose dilettazioni, nelle quali riceve
tanto inganno che per quelle ogni cosa tiene a vile. Di fuori dall'uomo pos-
sono essere similemente due cagioni intese, I'una delle quali & induttrice di
necessitade, I'altra di pigrizia. La prima ¢ la cura familiare e civile, la quale
convenevolemente a sé tiene delli uomini lo maggior numero, si che in ozio
di speculazione essere non possono. L’altra e lo difetto del luogo dove la per-
sona € nata e nutrita, che tal ora sara da ogni studio non solamente privato,
ma da gente studiosa lontano“ (Conv., 1, i, 2-4).

Tali limiti hanno per Dante una precisa valenza assiologica:



392 Pasquale Porro

,Le due di queste cagioni, cioé la prima dalla parte [di dentro e la prima dalla
parte] di fuori, non sono da vituperare, ma da escusare e di perdono degne; le
due altre, avegna che l'una pit, sono degne di biasimo e d’abominazione®
(Conv., 1, i, 5).

Sono dunque da scusare i difetti corporei e gli impegni dettati dalla cura
famigliare e civile; non sono scusabili, ma degni di riprovazione, la pigrizia
che fa si che non si cerchino luoghi provvisti di studio e gente studiosa, e
la malizia che distoglie I'anima da cio che invece essa dovrebbe natural-
mente perseguire. Questa griglia assiologica serve a Dante per identificare
con precisione anche i destinatari dell’opera, ovvero del proprio progetto
di divulgazione: in primo luogo i laici distolti dall’attivita contemplativa a
causa degli impegni famigliari e civili, e in modo subordinato e secondario
i,pigri“.

Proviamo ora a considerare il luogo della Summa contra Gentiles che
viene spesso evocato come fonte pitt immediata di questa distinzione dan-
tesca, e cioe il c. 4 del I libro. E superfluo sottolineare come il contesto e lo
scopo siano in questo caso evidentemente assai diversi: dopo aver distinto
due diverse serie di verita, Tommaso non intende spiegare, in negativo,
come mai alcuni non arrivino al possesso della conoscenza e della felicita
che da essa consegue, ma, in positivo, come mai anche cid che e raggiun-
gibile con la sola ragione venga presentato dal cristianesimo come oggetto
di fede; il problema, quindi, & quello di spiegare come mai ci6 che puo
essere conosciuto debba essere anche creduto. Tommaso fornisce a questo
riguardo tre ragioni principali; se infatti tali verita fossero affidate alla sola
indagine razionale:

a) solo pochi uomini potrebbero raggiungere la conoscenza di Dio, dal
momento che la gran parte dell'umanita non avrebbe i mezzi per perve-
nirvi scientificamente;6

6 THOMAS DE AQUINO: Liber de veritate catholicae Fidei contra errores infidelium seu
Summa contra Gentiles. Textus Leoninus diligenter recognitus, cura et studio P. MARC,
coadiuv. C. PERA et P. CARAMELLO. Taurini-Romae: Marietti 1961-1967, I, c. 4: ,Hoc autem de
illa primo ostendendum est quae inquisitioni rationis pervia esse potest: ne forte alicui
videatur, ex quo ratione haberi potest, frustra id supernaturali inspiratione credendum tra-
ditum esse. Sequerentur autem tria inconvenientia si huiusmodi veritas solummodo rationi
inquirenda relinqueretur. Unum est quod paucis hominibus Dei cognitio inesset“. Il rimando
a questo capitolo della Contra Gentiles (insieme a quello all'’Exp. in Metaph. dello stesso
Tommaso, I, lect. 1, 4) si ritrova, per non citare che due esempi classici, nel commento di
Busnelli e Vandelli e in quello di Vasoli e De Robertis. Come giustamente rilevato ancora da
Imbach, Tommaso potrebbe aver tenuto anche in considerazione gli impedimenti (citati
esplicitamente nel Super Boetium De Trinitate, q. 11, art. 1) elencati da Mosé Maimonide - a
proposito della ,scienza divina“ - nel c. 34 della Prima Parte della Guida dei perplessi: 1. la
difficolta della cosa in sé; 2. la pochezza di tutte le menti umane ai loro inizi; 3. la lunghezza
degli studi preliminari; 4. le predisposizioni naturali e il carattere, da correggere preliminar-
mente attraverso le virtu etiche; 5. il fatto di doversi occupare delle necessita del corpo, che
rappresenta la ,prima perfezione®, unito al fatto di doversi occupare della moglie e dei figli.
Cf. MOSE MAIMONIDE: La guida dei perplessi. A cura di ZONTA, Mauro. Torino: Utet 2003,



L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 393

b) quei pochi che sarebbero in grado di giungervi, vi arriverebbero a
loro volta dopo molto tempo e con grande fatica, dal momento che la co-
noscenza razionale delle realta divine presuppone (tra l'altro) un lunghis-
simo tirocinio filosofico;7

c) in terzo luogo, molte delle verita raggiunte non sarebbero del tutto
immuni dal dubbio, data la debolezza della ragione umana, che si lascia
spesso condizionare dall'immaginazione e cade cosi nella falsita e nell’er-
rore.8

E la prima motivazione quella che qui maggiormente ci interessa: a so-
stegno di essa, Tommaso adduce ulteriormente tre motivi:

»A fructu enim studiosae inquisitionis, qui est inventio veritatis, plurimi
impediuntur tribus de causis. Quidam siquidem propter complexionis indis-
positionem, ex qua multi naturaliter sunt indispositi ad sciendum: unde nullo
studio ad hoc pertingere possent ut summum gradum humanae cognitionis
attingerent, qui in cognoscendo Deum consistit. Quidam vero impediuntur
necessitate rei familiaris. Oportet enim esse inter homines aliquos qui tem-
poralibus administrandis insistant, qui tantum tempus in otio contemplativae
inquisitionis non possent expendere ut ad summum fastigium humanae in-
quisitionis pertingerent, scilicet Dei cognitionem. Quidam autem impediun-
tur pigritia. Ad cognitionem enim eorum quae de Deo ratio investigare po-
test, multa praecognoscere oportet: cum fere totius philosophiae consideratio
ad Dei cognitionem ordinetur; propter quod metaphysica, quae circa divina
versatur, inter philosophiae partes ultima remanet addiscenda. Sic ergo non
nisi cum magno labore studii ad praedictae veritatis inquisitionem perveniri

144-151; IMBACH, Ruedi: Ut ait Rabbi Moyses. Maimonidische Philosopheme bei Thomas von
Aquin und Meister Eckhart, in: Collectanea Franciscana 60 (1990) 99-115, poi anche in: DERS.:
Quodlibeta. Ausgewdhlte Artikel / Articles choisis. Freiburg Schweiz: Universitdtsverlag 1996,
333-349 (in part. 339-340).

7 THOMAS DE AQUINO: Summa contra Gentiles, 1, c. 4: ,Secundum inconveniens est quod
illi qui ad praedictae veritatis inventionem pervenirent, vix post longum tempus pertin-
gerent. Tum propter huius veritatis profunditatem, ad quam capiendam per viam rationis
non nisi post longum exercitium intellectus humanus idoneus invenitur. Tum etiam propter
multa quae praeexiguntur, ut dictum est. Tum etiam propter hoc quod tempore iuventutis,
dum diversis motibus passionum anima fluctuat, non est apta ad tam altae veritatis cogni-
tionem, sed in quiescendo fit prudens et sciens, ut dicitur in VII Physic. Remaneret igitur
humanum genus, si sola rationis via ad Deum cognoscendum pateret, in maximis ignoran-
tiae tenebris: cum Dei cognitio, quae homines maxime perfectos et bonos facit, non nisi
quibusdam paucis, et his etiam post temporis longitudinem proveniret®.

8 THOMAS DE AQUINO: Summa contra Gentiles, 1, c. 4: ,Tertium inconveniens est quod
investigationi rationis humanae plerumque falsitas admiscetur, propter debilitatem intellec-
tus nostri in iudicando, et phantasmatum permixtionem. Et ideo apud multos in dubitatione
remanerent ea quae sunt etiam verissime demonstrata, dum vim demonstrationis ignorant;
et praecipue cum videant a diversis qui sapientes dicuntur, diversa doceri. Inter multa etiam
vera quae demonstrantur, immiscetur aliquando aliquid falsum, quod non demonstratur, sed
aliqua probabili vel sophistica ratione asseritur, quae interdum demonstratio reputatur. Et
ideo oportuit per viam fidei fixam certitudinem et puram veritatem de rebus divinis homini-
bus exhiberi®.



394 Pasquale Porro

potest. Quem quidem laborem pauci subire volunt pro amore scientiae, cuius
tamen mentibus hominum naturalem Deus inseruit appetitum®.9

Le differenze rispetto alla successiva esposizione dantesca possono essere
colte con relativa facilita: innanzi tutto, i limiti per Tommaso non sono
quattro, come per Dante, ma tre; in secondo luogo, cid6 che Tommaso non
menziona é per altro proprio la causa che per Dante & piu riprovevole (il
predominio delle passioni); infine, la pigrizia € intesa da Tommaso in rife-
rimento all’applicazione di ciascuno allo studio, e non al fatto di non
volersi spostare, qualora nella propria citta manchino le istituzioni o le
persone che rendano possibili lo studio. Veramente in comune sono dun-
que solo i riferimenti alla complessione corporea e alla cura delle cose fa-
migliari e civili. Ma soprattutto, non si puo fare a meno di sottolineare co-
me per Tommaso i limiti si riferiscano alla possibilita di praticare una
sorta di tirocinio filosofico per giungere alla conoscenza di Dio, mentre
Dante intende porre in evidenza i limiti che impediscono agli uomini di
realizzare la propria essenza. E che non si tratti affatto della stessa cosa, a
dispetto delle apparenze, € confermato in modo palese dal fatto che Tom-
maso chiude le sue osservazioni intorno agli impedimenti facendo riferi-
mento al desiderio naturale di conoscere Dio, che é invece proprio cio che
il Dante del Convivio, com’é noto e come avremo modo di ricordare ancora
tra poco, nega. Gli impedimenti a cui fa riferimento Tommaso non sono
cosi ostacoli inaggirabili: essi presuppongono piuttosto il fatto che il desi-
derio naturale di conoscenza sia destinato a essere appagato soprannatu-
ralmente, mentre Dante parla della felicita conseguibile in questo mondo.

E questo ci riporterebbe immediatamente, piuttosto, in direzione degli
artistae. 1l tema dei limiti della conoscenza, come gia si diceva, ¢ ben pre-
sente ad esempio in Giacomo da Pistoia:

»Ad perveniendum igitur ad nobilissimum intelligere speculando prius opor-
tet amovere impedimenta quae retrahunt hominem a veritatis speculatione,
secundo gradatim procedere secundum ordinem speculabilium®.1e

Tali impedimenta sono per Giacomo principalmente due: I'affectio et passio
appetitus sensitivi, ovvero le passioni dell'anima (e in particolare quelle
collegate all’amore, all'ira e all’avarizia) e l'infirmitas et disgressio corpo-
ris.t Ugualmente, anche Boezio di Dacia sottolinea esplicitamente il ruolo
negativo delle passioni e soprattutto quello dell'inordinata concupiscen-

9 THOMAS DE AQUINO: Summa contra Gentiles, |, c. 4.

10 JACOBUS DE PISTORIO: Quaestio de felicitate, in: ZAVATTERO, Irene: La ,Quaestio de
felicitate“ di Giacomo da Pistoia. Un tentativo di interpretazione alla luce di una nuova edizio-
ne critica del testo, in: BETTETINI, Maria/PAPARELLA, Francesco D. (Hgg.): Le felicita nel Me-
dioevo. Louvain-la-Neuve: FIDEM 2005, 402-403, 1l. 217-220.

1 JACOBUS DE PISTORIO: Quaestio de felicitate, 403, 11. 222-224.



L'ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 395

tia.2 Si tratta dunque di limiti intrinseci: al contrario di Dante e Tommaso,
non sono invece menzionati gli impedimenti estrinseci (anche se & vero
che Giacomo dichiara di citare solo alcuni degli impedimenti effettivi:
Impedientia autem a veritatis speculatione et si multa sint, duo videntur
esse precipua).3 L'insistenza sui limiti fisici, dato anche il tenore
complessivo della Quaestio di Giacomo, non desta alcuna sorpresa: d’altra
parte, come mostrato da Luca Bianchi, si tratta di un luogo che ricorre fre-
quentemente nei testi degli artistae, in riferimento soprattutto agli orbati
di Eustrazio.4 E invece degno di nota il fatto che gli artistae sembrano
prestare meno attenzione ai fattori esterni: essi non risultano del tutto
taciuti o trascurati, ma vengono ridotti principalmente o all’eccessiva indi-
genza o all’azione negativa dei condizionamenti sociali (ovvero, per usare
le parole dello stesso Luca Bianchi, al ,peso dei pregiudizi assorbiti duran-
te I'infanzia e consolidati dalla consuetudo®)s. Ad esempio, Sigieri di Bra-
bante (in un frammento della reportatio di Monaco relativo al II libro della
Metafisica) concede che coloro che ,non dant se inquisitioni veritatis, quia
occupati sunt in quaerendo necessaria ad vitam [...] non sunt vituperan-
di“.16 Ma in generale, per continuare a citare cio che molto efficacemente
scriveva Bianchi, il ,destino del vulgus non suscitava apprensioni®, anzi
,2nemmeno diveniva quel problema teorico che parrebbe ovvio a noi: imba-
razzati dalla proposta di un obiettivo dato per universale e ,naturale’ pur
sapendolo concretamente irraggiungibile ai piu, sorpresi dall’equivalenza
fra filosofo e uomo, che mentre le proponeva un’ideale ,divinizzazione’, re-
legava 'umanita reale, nella sua stragrande maggioranza, ad un livello sub-
umano“.’7 L'ascesi filosofica, a differenza del tirocinio filosofico-teologico
richiamato da Tommaso, non sembra cosi per gli artistae ammettere I'in-
terferenza di cause esterne — o come anche si potrebbe dire: i teologi si
mostrano piu indulgenti e comprensivi dei ,filosofi’, e non potrebbe essere
diversamente, per non compromettere fin dal principio la pretesa all'uni-
versalita della fede cattolica...

12 BOETHIUS DACUS: De summo bono (= Corpus Philosophorum Danicorum Medii Aevi.
Boethii Daci Opera 6/2). Ed. GREEN-PEDERSEN, Niels Jorgen. Hauniae [Kebenhavn]: G.E.C.
Gad 1976, 373, 1l. 106-112.

13 JACOBUS DE PISTORIO: Quaestio de felicitate, 403, 11. 222-223.

14 BIANCHI, Luca: Filosofi, uomini e bruti. Note per la storia di un’antropologia ,averroista’,
in: DERS.: Studi sull’aristotelismo del Rinascimento (= Subsidia Mediaevalia Patavina 5). Pa-
dova: Il Poligrafo 2003, 46-47 e soprattutto n. 16.

15 BIANCHI, Luca: Il vescovo e i filosofi. La condanna parigina del 1277 e l'evoluzione
dell’aristotelismo scolastico (= Quodlibet 6). Bergamo: Pierluigi Lubrina Editore 1990, 156.

16 SIGERUS DE BRABANTIA: In II Metaph. (fragmenta) [CIm 9559]. Ed. DUNPHY, William, in:
Siger de Brabant. Quaestiones in Metaphysicam. Edition revue de la reportation de Munich.
Texte inédit de la reportation de Vienne. Louvain-la-Neuve: Editions de I'Institut Supérieur
de Philosophie 1981, 419, 1. 63-65.

17 BIANCHI: Il vescovo e i filosofi, 156-157.



396 Pasquale Porro

Ora, sono proprio questi limiti esterni — gli impedimenti cioé forse me-
no chiamati in causa dagli artistae - quelli che Dante intende rimuovere.
Gia qui si manifesta, come credo, uno scarto rispetto alla produzione che
secondo l'opinione corrente avrebbe prevalentemente ispirato il progetto
del Convivio - uno scarto che non mi sembra essere stato notato a suffi-
cienza, ad eccezione di Cheneval nel suo commento alla traduzione tede-
sca dell’opera.i® La vera peculiarita dell’approccio dantesco sta dunque nel
fatto che, dopo aver richiamato il desiderio universale di conoscenza, Dan-
te sposta immediatamente 'attenzione sulle condizioni effettive di accesso
al sapere filosofico, individuando i limiti interni e soprattutto esterni che
impediscono di fatto a tutti gli uomini di poter perseguire tale fine, e ancor
pit decidendo di contribuire in prima persona alla rimozione di alcuni di
questi limiti attraverso I'elaborazione di un trattato di divulgazione filoso-
fica in lingua volgare. La stessa idea di divulgazione si oppone del resto
intrinsecamente a ogni forma di elitarismo filosofico. Se insomma, secon-
do la celebre tesi di Wieland,9 il vero evento che segna la riflessione etica
nella seconda meta del XIII secolo e 'abolizione dell’originaria differenza
aristotelica tra ,filosofo’ e ,uomo‘ - evento che Wieland riconduceva agli
artistae e in particolare a Boezio di Dacia -, il discrimine tra Dante e molti
dei suoi contemporanei passa attraverso la determinazione del modo in cui
si puo o deve intendere questa nuova identificazione tra ,uomo’ e ,filosofo":
come espulsione dei non-filosofi dall’ambito ristretto della vera umanita,
cosi come sembrano suggerire alcuni artistae, oppure - in direzione esatta-
mente opposta — come il tentativo di riportare il pitt possibile dell'umanita
alla mensa dei filosofi. Se insomma i cosiddetti ,averroisti latini‘, o per
meglio dire quelli che per un certo periodo sono stati chiamati ,averroisti
latini’, scelgono dichiaratamente la prima strada o non si pongono affatto
il problema, Dante tenta invece di intraprendere la seconda. E gia questo -

18 Cf. DANTE ALIGHIERI: Das Gastmahl. Erstes Buch, iibersetzt v. RICKLIN, Thomas, einge-
leitet und kommentiert von CHENEVAL, Francis (= Philosophische Bibliothek 466). Hamburg:
Felix Meiner Verlag 1996, 80-81: ,Im Gegensatz zu Thomas von Aquino oder Johannes von
Jandun, die die hochste Gliickseligkeit entweder erst in einem Leben nach dem Tode oder in
einer elitiren Gruppe von Philosophen verwirklicht sehen, und fiir die die einfithrenden
Uberlegungen zur Verhinderung der Wissenschaft weiter keine wissenschaftliche Bedeutung
haben, sondern dazu dienen mdgen, ihren Status als Kleriker oder Universitatslehrer zu
zelebrieren, macht Dante die Reflexionen iiber die Verhinderung von Wissenschaft zum
eigentlichen Anlaf seines philosophischen Unternehmens. Zum Ausdruck kommt dabei
Dantes grundsatzlich praktische Einstellung zur Philosophie, der es nicht geniigt, die theo-
retische Moglichkeit des Wissenshabitus bei allen Menschen zu bedenken, sondern die ver-
sucht, diese zu aktualisieren. Es geht Dante um das durch Wissenschaft zu erlangende Gliick
der grofdtmoglichen Zahl aller Menschen®.

19 Cf. WIELAND, Georg: Happiness. The Perfection of Man, in: KRETZMANN, Norman/
KENNY, Anthony/PINBORG, Jan (Hgg.): The Cambridge History of Later Medieval Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 1982, 681: ,Thus Boethius abolishes the difference
between ,man‘ and ,philosopher’, which was so important in Aristotelian ethics: the philo-

o

sopher is the epitome of man; all others simply ,do not lead the right life*.



L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 397

mi sembra - & un ulteriore segno di una distanza essenziale tra Dante e un
certo ambiente collegato alle artes.

3. Certo, non si puo dire che Dante sia del tutto immune dalla tentazione
dell’elitarismo, come proprio alcune espressioni del Convivio sembrano
testimoniare. Cosi come, d’altra parte, bisognerebbe anche ricordare come
I'elitarismo difeso, pitt 0 meno esplicitamente, da alcuni Maestri delle Arti,
non abbia nessuna valenza immediatamente ,classista‘: una volta crollato il
mito dell’esistenza di un presunto ,averroismo politico’, &€ diventato possi-
bile mostrare, come ha fatto ancora Luca Bianchi nel suo bel saggio su
Filosofi, uomini e bruti, che ,malgrado un profondo aristocratismo intellet-
tualistico, che poneva una rigida equivalenza fra filosofo e uomo, i cosid-
detti ,averroisti‘ del XIII e XIV secolo non elaborarono una vera teoria
della disuguaglianza, e anzi lasciarono in genere cadere alcuni spunti pre-
senti in Averroé che spingevano in questa direzione“: - spunti che
sarebbero invece stati ripresi nel Rinascimento. Cid non annulla tuttavia —
a mio giudizio - le differenze: I'elitarismo a cui Dante sembra far ancora
riferimento, o che sembra comunque riaffacciarsi nel Convivio, ha la valen-
za di un monito etico - lo stesso monito che Alberto Magno e Boezio di
Dacia avevano rilanciato appropriandosi dell’anatema di Davide Giudeo
Vae vobis hominibus qui computatis estis in numero bestiarum...,2 ovvero
un appello a riappropriarsi della propria natura. Se il vero uomo é filosofo,
non ci si puo limitare a lamentarsi, come abbiamo letto in Boezio di Dacia,
che ,paucissimi hominum, de quo dolor est, studio sapientiae vacant inor-
dinata concupiscentia [...] et isti sunt philosophi“,22 ma occorre adoperarsi
per rimuovere gli ostacoli esterni che si frappongono a questa nuova
identificazione (la costruzione di un’umanita filosofica), vituperando solo
coloro che vi rinunciano o per pigrizia o per seguire le passioni dell’anima
sensitiva. Per Dante, ,uomo‘ non é termine equivoco, che si dice impro-
priamente di chi non é filosofo: non c’é nessuna differenza specifica tra il
filosofo e il resto dei bipedi mortali dotati di intelletto; c’¢ piuttosto il
dovere per tutti di coltivare I’essenza specifica e di soccorrere, se possibile,
chi vi & impedito.

20 BIANCHI: Filosofi, uomini e bruti, 43.

21 Cf. in proposito BIANCHI: Il vescovo e i filosofi, 183, n. 47; FIORAVANTI, Gianfranco: Desi-
derio di sapere e vita filosofica nelle Questioni sulla Metafisica del ms. 1386 Universitdts-
bibliothek Leipzig, in: MOJSISCH, Burckhardt/PLUTA, Olaf (Hgg.): Historia Philosophiae Medii
Aevi. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Amsterdam: B.R. Griiner 1992,
271-283, in part. 282-283; RICKLIN, Thomas: Von den ,beatiores philosophi‘ zum ,optimus sta-
tus hominis‘. Zur Entradikalisierung der radikalen Aristoteliker, in: AERTSEN, Jan A./SPEER,
Andreas (Hgg.): Geistesleben im 13. Jahrhundert (= Miscellanea Mediaevalia 27). Berlin: W. de
Gruyter 2000, in part. 221-222.

22 BOETHIUS DACUS: De summo bono, 373, ll. no-111; 374, 1l. 138-139.



398 Pasquale Porro

Dante conosce bene i passaggi di Averroe intorno all’equivocita del ter-
mine ,uomo’ (il Proemio del Commento alla Fisica e soprattutto il Grande
Commento al III libro del De anima) e anzi, come vedremo, cita uno di
questi passaggi in uno dei luoghi piu delicati del Convivio, ma la novita
della sua interpretazione é che i confini tra filosofi e uomini non sono fissi;
e proprio perché si possono forzare, come Dante cerca appunto di fare, si
pud ammettere un’osmosi tra bestie e veri uomini:

,Oh beati quelli pochi che seggiono a quella mensa dove lo pane delli angeli
si manuca! e miseri quelli che colle pecore hanno comune cibo! Ma pero che
ciascuno uomo a ciascuno uomo naturalmente ¢ amico, e ciascuno amico si
duole del difetto di colui ch’elli ama, coloro che a cosi alta mensa sono cibati
non sanza misericordia sono inver di quelli che in bestiale pastura veggiono
erba e ghiande se[n] gire mangiando“ (Conv., I, i, 7-8).

Qui non c’e soltanto un appello generico alla misericordia, o alla giustizia
intesa agostinianamente come necessita di subvenire miseris; c’¢ anche e
soprattutto il resoconto di un’esperienza: il passaggio dagli uomini in
senso equivoco o debole ai filosofi & per Dante possibile poiché egli stesso
I'ha compiuto; per averne fatto esperienza, puo teorizzarlo come compito e
assumersene il carico, cosi come |’Agostino delle Confessioni racconta
I'esperienza della grazia immeritata e irresistibile e si assume il compito di
prepararvi gli altri (non & un caso che Dante, nel purgare il pane del
Convivio dalle sue macule accidentali, paragoni il suo tentativo proprio alle
Confessioni: é lecito parlare di sé per essere di ammaestramento ed esem-
pio agli altri).23 Insomma, Dante stesso ha attraversato il confine, e dunque
I'osmosi é possibile:

,E io adunque, che non seggio alla beata mensa, ma, fuggito della pastura del
vulgo, a’ piedi di coloro che seggiono ricolgo di quello che da loro cade, e co-
nosco la misera vita di quelli che dietro m’ho lasciati, per la dolcezza ch’io
sento in quello che a poco a poco ricolgo, misericordievolemente mosso, non
me dimenticando, per li miseri alcuna cosa ho riservata, la quale alli occhi lo-
ro, gia ¢ piu tempo, ho dimostrata; e in cio li ho fatti maggiormente vogliosi®
(Conv., 1, i, 10).

Il progetto del Convivio ¢ dunque, se mi si consente I'espressione, quello di
un ,allargamento dell'umanita“, nel senso tecnico in cui ne parla oggi ad
esempio Martha Nussbaum, e cio forse spiega il tono messianico che
spesso |'opera assume, soprattutto nella chiusa del I trattato.

4. Ma quanto é in concreto realistico o fattibile questo progetto? E quali
riaggiustamenti comporta rispetto al modo stesso di intendere la filosofia?

Il principale - mi sembra - consiste proprio nel ridimensionamento
dell’oggetto e della stessa finalita della filosofia, con la drastica e inaudita

23 Conv., I, ii, 14.



L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 399

esclusione dal suo ambito e dal suo intento della conoscenza delle
sostanze separate. Nel passo prima citato della Summa contra Gentiles di
Tommaso, come si ricordera, I'essenziale della filosofia veniva riportato al
fatto di occuparsi quasi interamente di Dio. Non & evidentemente sorpren-
dente che i teologi si esprimano in questo modo. Ma in realta, e questo &
quel che piti mi interessa, lo stesso e cio che affermano gli artistae, se si
rinuncia evidentemente alla caratterizzazione ideologica e anacronistica
che ne fa degli atei o illuministi ante litteram. Se prendiamo ad esempio
ancora il De summo bono di Boezio di Dacia, troviamo senz’altro all’inizio
qualcosa che ci sembra affine alla clamorosa rinuncia dantesca (,oportet
quod aliquod summum bonum sit homini possibile. Non dico summum
bonum absolute, sed summum sibi, bona enim possibilia homini finem
habent nec procedunt in infinitum®“)24, ma di fatto le cose stanno poi assai
diversamente: il cuore dell’opuscolo é costituito da una sezione in cui si
pone che l'intento essenziale e proprio della filosofia & la conoscenza del
primo principio. Analogamente, nella Quaestio di Giacomo da Pistoia si
afferma chiaramente che la felicita ,non ¢ altro che pensare con continui-
ta, per quanto possibile all'uomo, le sostanze separate e soprattutto Dio“.2s
Dio & ,l'intelligibile ottimo e nobilissimo“:26 l'intelligibile supremo (I’,idea-
le della ragione“, si sarebbe tentati di dire) che appaga 'umano desiderio
naturale di conoscenza.

Credo che questo nuovo scarto dantesco rispetto ai sostenitori della
,felicita mentale“ debba essere ricollegato proprio alla persistenza di
un’ulteriore limitazione che agli occhi di Dante sembra ostacolare una
compiuta e perfetta realizzazione di questo stesso desiderio: una limitazio-
ne questa volta oggettiva, e cioé I'impossibilita di conseguire, in questa vi-
ta, una piena conoscenza delle sostanze separate (difficolta che Dante cer-
ca appunto di risolvere espellendo tale conoscenza dal perimetro dello
stesso desiderio naturale: Convivio, III, xv, 7-10). Poiché Paolo Falzone ha
appena pubblicato un libro imprescindibile sull’argomento,27 e io stesso mi
sono gia occupato altrove di tale questione,?® non intendo ritornarci in
questa sede: vorrei perd almeno ribadire che questa tesi — che e una delle
piu forti e originali del Convivio e che per quel che mi e stato possibile
verificare ha il suo retroterra in un dibattito tra teologi, piu che tra artistae

24 BOETHIUS DACUS: De summo bono, 370, ll. 2—5.

25 JACOBUS DE PISTORIO: Quaestio de felicitate, 401, 1l. 184-186: ,relinquitur quod felicitas
nihil aliud sit quam continue, sicut possibile est homini, intelligere substantias separatas et
praecipue ipsum Deum®.

26 JACOBUS DE PISTORIO: Quaestio de felicitate, 400, 11. 170-171.

27 Cf. FALZONE, Paolo: Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel Convivio di Dante (=
Pubblicazioni dell’Istituto Italiano per gli Studi Storici). Bologna: il Mulino 2010.

28 Cf. PORRO, Pasquale: Tra il ,Convivio‘ e la ,Commedia‘. Dante e il ,forte dubitare intor-
no al desiderio naturale di conoscere le sostanze separate, in: SPEER, Andreas/WIRMER, David
(Hgg.): 1308. Eine Topographie historischer Gleichzeitigkeit (= Miscellanea Mediaevalia 35).
Berlin: W. de Gruyter 2010, 629-660.



400 Pasquale Porro

- ha una portata radicalmente antiaverroista, e per di pit a proposito di un
punto in cui proprio i teologi ritenevano la posizione averroista preferibile
a quella di chi, come il Simonide di Aristotele, avrebbe suggerito la stessa
scelta fatta poi propria da Dante: & meglio che i mortali si occupino di cose
mortali. Certo, ci si potrebbe chiedere se la presa di posizione dantesca sia
comunque aristotelica, sebbene non averroista, ma francamente mi sembra
difficile sostenere anche questa posizione.

Conviene tuttavia soffermarsi sulle motivazioni di tale scelta, che per
altro sono richiamate, molto meglio di quanto possa fare io, da Ruedi Im-
bach nel suo contributo a questo stesso volume:

,Veramente puo qui alcuno forte dubitare come cio sia, che la sapienza possa
fare 'uomo beato, non potendo a lui perfettamente certe cose mostrare; con
cio sia cosa che 'l naturale desiderio sia [nel]l’ uomo di sapere, e sanza com-
piere lo desiderio beato essere non possa. A cid si pud chiaramente rispon-
dere che lo desiderio naturale in ciascuna cosa ¢ misurato secondo la possibi-
litade della cosa desiderante: altrimenti anderebbe in contrario di se me-
desimo, che impossibile ¢&; e la Natura I'averebbe fatto indarno, che e anche
impossibile. In contrario anderebbe: ché, desiderando la sua perfezione, desi-
derrebbe la sua imperfezione; impero che desiderrebbe sé sempre desiderare
e non compiere mai suo desiderio (e in questo errore cade ’avaro maladetto,
e non s'acorge che desidera sé sempre desiderare, andando dietro al numero
impossibile a giugnere). Averebbe[lo] anco la Natura fatto indarno, pero che
non sarebbe ad alcuno fine ordinato. E pero 'umano desiderio ¢ misurato in
questa vita a quella scienza che qui avere si pud, e quello punto non passa se
non per errore, lo quale e di fuori di naturale intenzione. E cosi & misurato
nella natura angelica e terminato, in quanto, in quella sapienza che la natura
di ciascuno puo apprendere. E questa é la ragione per che li Santi non hanno
tra loro invidia, pero che ciascuno aggiugne lo fine del suo desiderio, lo quale
desiderio ¢ colla bontd della natura misurato. Onde, con cid sia cosa che
conoscere di Dio, e di certe altre cose, quello esso &, non sia possibile alla
nostra natura, quello da noi naturalmente non é desiderato di sapere. E per
questo e la dubitazione soluta“ (Conv., I1I, xv, 7-10).

La contrazione o automutilazione del desiderio naturale di conoscenza (un
vero e proprio sacrificium intellectus) dovrebbe cosi garantire, dal punto di
vista oggettivo, che tutti o molti possano pervenire alla conoscenza di cio
che I'uvomo desidera naturalmente, e dunque alla vera felicita. In conse-
guenza di questa attitudine deflazionistica, come si direbbe oggi, la filoso-
fia e la scienza vengono a configurarsi come un orizzonte finito o un insie-
me chiuso. Dante lo ribadisce esplicitamente quando, nel IV trattato,
mette il desiderio di acquisizione del sapere a confronto con il desiderio di
acquisire sempre nuove ricchezze, ovvero mette a confronto la scienza con
I'avarizia. In un caso come nell’altro, potrebbe obiettare qualcuno, non si
tratta di un desiderio infinito e percio vizioso? La replica di Dante lascia
pochi margini di dubbio:



L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 401

,Ben puote ancora calunniare l'aversario dicendo che, avegna che molti
desiderii si compiano nello acquisto della scienza, mai non si viene all'ultimo:
che & quasi simile alla [im]perfezione di quello che non si termina e che & pur
uno.

" Ancora qui si risponde che non e vero cio che si oppone, cioé che mai non
si viene all’'ultimo: ché li nostri desiderii naturali, si come di sopra nel terzo
trattato € mostrato, sono a certo termine discendenti; e quello della scienza e
naturale, si che certo termine quello compie, avegna che pochi, per male
camminare, compiano la giornata“ (Conv., 1V, xiii, 6-7).

Ma qui sta tutto il vero problema del Convivio: nonostante il desiderio di
sapere sia limitato e finito, nonostante anche il campo stesso dello scibile
sia (dal punto di vista della conoscenza naturale) limitato e finito, solo
pochi, ,per male camminare®, ,compiono la giornata“, ovvero lo percorro-
no davvero nella sua interezza. In verita, anche questa constatazione non e
una novita dantesca, e il materiale raccolto e esaminato da Luca Bianchi lo
prova a sufficienza: ma, di nuovo, la grande cesura che separa Dante dagli
artistae e che per questi ultimi la giornata si compirebbe con il raggiungi-
mento del vertice stesso della speculazione, ovvero con la conoscenza del
primo principio e delle altre sostanze separate, mentre per Dante la gior-
nata é assai piu corta, e si chiude gia in tarda mattinata, per restare alla
stessa metafora: la giornata di Dante non ¢ altro che la piena conoscenza
naturale del mondo - un ideale certo vasto e ambizioso, ma comunque ben
pit modesto, infinitamente pitt modesto di quello, coltivato sia da Averroeé
che dagli artistae, di pervenire in vita a una conoscenza sufficiente delle
sostanze separate.

Cosi, anche indipendentemente dai limiti ,soggettivi‘ considerati in
precedenza e contro i quali e costruito il progetto del Convivio, il rico-
noscimento del fatto che sono poi effettivamente in pochi anche coloro
che riescono a ,compiere la giornata“, cioé a pervenire al possesso comple-
to del sapere filosofico, ripropone anche a proposito di quest'ultimo esat-
tamente la medesima obiezione che aveva portato all’espulsione dall’am-
bito naturale del desiderio di conoscere le sostanze separate: non si deve
forse ammettere che gli uomini, o almeno la maggior parte di essi, sono
fatti in vista di un fine che non riescono a raggiungere? Se la natura non fa
nulla indarno, e ciascuno e spinto dalla propria natura a conoscere, come
mai tale fine si realizza solo in paucioribus, in minore parte, e non in
pluribus? Questa obiezione appare ancora piu insidiosa e potenzialmente
distruttiva se si considera che I'insieme delle scienze filosofiche rappresen-
ta appunto per Dante un orizzonte chiuso, o finito, proprio per non
eccedere i confini del desiderio naturale. L’autolimitazione di quest’ultimo,
il sacrificio dell'intelletto prima richiamato, non sembra cosi mettere al ri-
paro dal rischio di fare dell'uomo un ente votato all'impossibilita di conse-
guire (salvo rare eccezioni) il proprio fine essenziale - un rischio (dilatato
dalla parziale inutilita del sacrificio compiuto) che minaccia la stessa fatti-



402 Pasquale Porro

bilita del progetto del Convivio, cosi come viene esposto nelle sue righe
iniziali.

5. Questa é appunto la tensione irrisolta tra universalita e naturalita a cui
accennavo inizialmente, e che mi sembra permeare l'intero Convivio: la
presa in carico del compito dell’allargamento dell'umanita, ovvero l'opzio-
ne pratica verso 'effettiva universalita del sapere, porta Dante a scegliere il
volgare per aggirare parzialmente gli impedimenti soggettivi, e a contrarre
il desiderio naturale per aggirare parzialmente gli impedimenti oggettivi,
ma tutto cid é ancora insufficiente, perché solo pochi uomini conducono a
buon fine questo percorso facilitato e ridotto, pochi uomini diventano
filosofi, e pochi uomini - di conseguenza - diventano veramente felici.

Si deve allora ammettere che Dante rompe decisamente con uno dei
punti nodali dell’averroismo (la possibilita di conoscere in questa vita,
attraverso l'esercizio stesso della speculazione, le sostanze separate), ma
non riesce tuttavia, a dispetto delle sue stesse intenzioni, a liberarsi com-
pletamente di alcuni tratti dell’elitarismo antropologico di fondo della
tradizione averroista (solo i filosofi sono pienamente uomini, ma solo
pochi uomini diventano filosofi)? L'unica possibilita di conciliare questi
elementi diversi, se non contrastanti, non va forse rintracciata nello stesso
Convivio, ma - come ancora Ruedi Imbach aveva gia suggerito - nella
prospettiva storico-politica della Monarchia, in cui il conseguimento della
felicita filosofica sembra essere inteso come un fine specifico, pit che
individuale. Riprendiamo in considerazione l'intero passo cruciale della
Monarchia:

,Propter quod sciendum primo quod Deus et natura nil otiosum facit, sed
quicquid prodit in esse est ad aliquam operationem. Non enim essentia ulla
creata ultimus finis est in intentione creantis, in quantum creans, sed propria
essentie operatio; unde est quod non operatio propria propter essentiam, sed
hec propter illam habet ut sit. Est ergo aliqua propria operatio humane
universitatis, ad quam ipsa universitas hominum in tanta multitudine ordina-
tur; ad quam quidem operationem nec homo unus, nec domus una, nec una
vicinia, nec una civitas, nec regnum particulare pertingere potest. Que autem
sit illa, manifestum fiet si ultimum de potentia totius humanitatis appareat.
[...]

Nam, etsi alie sunt essentie intellectum participantes, non tamen intellectus
earum est possibilis ut hominis, quia essentie tales speties quedam sunt in-
tellectuales et non aliud, et earum esse nichil est aliud quam intelligere quod
est quod sunt; quod est sine interpolatione, aliter sempiterne non essent.
Patet igitur quod ultimum de potentia ipsius humanitatis est potentia sive
virtus intellectiva. Et quia potentia ista per unum hominem seu per aliquam
particularium comunitatum superius distinctarum tota simul in actum reduci
non potest, necesse est multitudinem esse in humano genere, per quam qui-
dem tota potentia hec actuetur; sicut necesse est multitudinem rerum gene-
rabilium ut potentia tota materie prime semper sub actu sit: aliter esset dare



L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 403

potentiam separatam, quod est inpossibile. Et huic sententie concordat Aver-
rois in comento super hiis que De anima. Potentia etiam intellectiva, de qua
loquor, non solum est ad formas universales aut speties, sed etiam per
quandam extensionem ad particulares: unde solet dici quod intellectus spe-
culativus extensione fit practicus, cuius finis est agere atque facere“ (Mon., I,

iii, 3-4, 7-9).29
L’'uomo e fatto in vista della sua operazione e della sua potenza precipua,
che e lintelletto: ma poiché nessun intelletto pud essere interamente
attualizzato da un singolo uomo o anche da una qualsiasi comunita limi-
tata, & necessario che esso sia attualizzato dall'uomo in quanto specie. Ora,
é chiaro che Dante non sta facendo qui una professione esplicita di mono-
psichismo, come proprio il paragone con il caso della materia prima
chiarisce (aliter esset dare potentiam separatam, quod est inpossibile), e che
questa tesi si allinea a quella pitt generalmente aristotelica e peripatetica
del primato della specie sullindividuo (primato ben evidente anche in
Tommaso). Ma il successivo riferimento esplicito ad Averroé ¢ comunque
degno di nota: per potersi estendere a tutto, anche ai particolari, l'in-
telletto ha bisogno di essere attualizzato al massimo grado, e dunque di far
leva sull’intera specie umana.

Come leggere questo rimando esplicito al Grande Commento al De
anima, che pure compare nello stesso Convivio (,chi intende lo Comenta-
tore nel terzo dell’Anima, questo intende da lui“; Conv., IV, xiii, 8)? Dob-
biamo forse supporre che alla presa di distanza dall’averroismo intorno al
tema capitale della felicita mentale corrisponda un riavvicinamento sul
piano pratico-politico? Anche su questo, in verita, & possibile nutrire pit di
una perplessita.

Il ruolo e l'utilita di un regime politico stanno per Dante nella capacita
di rimuovere alcuni impedimenti esterni del desiderio di conoscere: garan-
tendo la pace, I'Impero pud assicurare le condizioni essenziali non solo per
I'esercizio delle virtu (come gia nel De regno di Tommaso), ma per lo stu-
dio e la conseguente felicita del maggior numero di persone. Ma se si guar-
da ad Averroe, e in particolare all’Averroé che i Latini non hanno cono-
sciuto o hanno conosciuto assai tardi - I'’Averroé del Trattato decisivo
sull’accordo tra la Legge e la filosofia - il ruolo politico attribuito ai princi-
pi & esattamente opposto: tenere le distanze tra i filosofi e le masse. Gli uo-
mini dell'interpretazione vera, cioé gli uomini dimostrativi (che, come
scrive Averroe, sono tali per predisposizione naturale o per addestramento
nell’arte della filosofia), costituiscono comunque un gruppo a sé: l'inter-
pretazione avanzata da quest’ultimo gruppo non deve essere comunicata ai
dialettici, né tanto meno alle masse. Se dunque Dante, relativamente ai

29 Anche per la Monarchia faccio riferimento al testo dell’edizione nazionale: DANTE
ALIGHIERI: Monarchia (= Le Opere di Dante Alighieri. Edizione nazionale a cura della Societa
Dantesca Italiana 5). A cura di SHAW, Prue. Firenze: Le Lettere 2009, qui 340-342.



404 Pasquale Porro

punti cruciali del desiderio di conoscenza e della felicita mentale, non &
averroista, non puo essere considerato neppure — per riprendere una di-
stinzione terminologica adoperata con successo da Alain de Libera - ,rus-
diano’, cioé fedele a uno dei punti di forza della speculazione di Ibn Rusd,
indipendentemente da cido che i Latini hanno potuto poi effettivamente
leggere in seguito negli scritti di ,Averroé‘. In un’ottica genuinamente rus-
diana, un progetto di divulgazione come quello del Convivio rappresente-
rebbe un gravissimo errore, se non una vera e propria forma di miscreden-
za. Come Ibn Rusd scrive espressamente, & obbligatorio evitare di inserire
interpretazioni allegoriche, pur se corrette, in libri rivolti alle masse. O
ancora: ¢ indispensabile che i capi dei musulmani proibiscano la lettura
dei libri che contengono elementi di scienza, tranne a coloro che sono esper-
ti di scienza. Analogamente, i capi dei musulmani devono proibire tutti i
libri che contengono ragionamenti dimostrativi, tranne a coloro che sono
addestrati a questo tipo di argomentazione. E infine, per citare 'espressio-
ne forse piu forte: ,E un fatto di giustizia verso la specie piu eccellente
degli esseri esistenti che ne riconosca il valore solo chi e pronto a prestare
tale riconoscimento, cioé la specie piu eccellente degli uomini“3e E giusto,
per Ibn Rusd, che si dia questa disuguaglianza: in questa singolare rifor-
mulazione dell’'arbor porphyriana in termini di sociologia della co-
noscenza, i filosofi rappresentano di fatto una specie diversa all'interno del
genere umano.

6. Quali indicazioni si possono cogliere dall’esame, sia pur breve, di questi
scarti e queste peculiarita dantesche? La prima di quelle che vorrei pro-
porre, in forma brusca e inevitabilmente provvisoria, e che, a distanza or-
mai di alcuni decenni, é forse giunto il momento di cominciare a ripensare
il rapporto di Dante con l'averroismo, chiedendoci se non sia parador-
salmente proprio il tema della ,felicita mentale” a separare Dante dai co-
siddetti ,averroisti latini“. Ammesso che sia esistito qualcosa come un
yaverroismo latino“, ci6 di cui ormai & piu che lecito dubitare, la sua
specificita dovrebbe essere individuata proprio nella fiducia philosophan-
tium, ovvero nella capacita di poter pensare, in questa vita, le sostanze se-
parate. Non e affatto detto che questa possibilita debba passare attraverso
la coniunctio o copulatio dell'intelletto possibile con le altre sostanze sepa-
rate: come Gianfranco Fioravanti ha notato, il tema della copulatio & anzi
per lo piu assente nei testi di quelli che sono stati tradizionalmente consi-
derati ,averroisti latini“,3 e gia alcuni anni fa Alain de Libera aveva notato
come il monopsichismo averroista fosse incompatibile con I'etica averroi-

30 AVERROE [IBN RUSD]: Il trattato decisivo sull’accordo della religione con la filosofia,
introd., trad. e note di CAMPANINI, Massimo. Testo arabo a fronte. Milano: Biblioteca Univer-
sale Rizzoli 1994, 9go-93.

31 Cf. FIORAVANTI, Gianfranco: La felicita intellettuale: storiografia e precisazioni, in:
BETTETINI/PAPARELLA (Hgg.): Le felicita nel Medioevo, 1-12, in part. 10-12.



L’ideale della felicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 405

sta della contemplazione: il paradosso dell’,averroismo etico®, per de Libe-
ra, consisteva esattamente nel fatto che per essere ,etico’ doveva cessare di
essere ,averroista‘.3> Ma al di la di queste opportune e preziose indicazioni,
non si pud negare che gli artistae pitt noti attribuiscano alla filosofia la
funzione primaria di arrivare alla conoscenza del primo principio e della
dipendenza di tutte le cose dal primo principio, e che facciano coincidere
tale conoscenza con la massima felicita conseguibile dall'uomo in questa
vita: che & esattamente quanto Dante rifiuta nel Convivio. Accomunare
queste due diverse prospettive sotto I'etichetta comune di ,felicita men-
tale® rischia di far perdere di vista la tesi pitt audace, scandalosa e originale
del Convivio stesso. Forse non é mai esistito neppure, nel mondo latino, un
,averroismo etico“, categoria storiografica che gli stessi Luca Bianchi e
Alain de Libera hanno cominciato a incrinare o demolire, ma se anche
fosse esistito, non credo che Dante vi potrebbe essere a giusta ragione assi-
milato.

In secondo luogo, si potrebbe osservare che se Dante non & - almeno
intorno a questi punti cruciali - ,averroista’, non &, come detto, neppure
,rusdiano’ (nel senso tecnico precisato in precedenza), nella misura in cui
il progetto di divulgazione tentato nel Convivio ¢ esattamente I'opposto del
progetto di ,isolamento‘ dei dotti suggerito da Ibn Rusd nel suo Trattato
decisivo: portare la filosofia a un pubblico pit vasto é quanto Ibn Rusd
mette esplicitamente in guardia dal fare.

In terzo e ultimo luogo, se mai ci fosse stata una ragione intrinseca,
teorica, per l'interruzione del progetto del Convivio (e non solo una causa
estrinseca o accidentale), sarei portato a credere che essa si potrebbe anni-
dare proprio nella difficolta di governare questa tensione tra universalita e
naturalita del desiderio di conoscenza con cui si apre 'opera - in questa
sproporzione tra la sua ambizione e la sua fattibilita. I segni di questa
difficolta mi sembrano possano essere individuati nel ridimensionamento
delle pretese della filosofia - ridimensionamento che, contrariamente a
quanto suggerito da Maria Corti, nessun aristotelico avrebbe mai concesso,
e men che meno nessun ,averroista’ — e nella successiva ammissione che,
anche all'interno di un orizzonte cosi ristretto, solo in pochi ,compiano la
giornata“. Valeva allora davvero la pena di operare questa drammatica
automutilazione del desiderio di conoscere per l'intera umanita a van-
taggio di quei pochi che danno prova di saper camminare? Valeva la pena
tentare di imbandire un simile convivio, mai tentato in precedenza, se solo
pochi avrebbero comunque potuto prendervi parte? E valeva la pena
mettere in cantiere un gigantesco esperimento linguistico sulla capacita

32 Cf. DE LIBERA, Alain: Averroisme éthique et philosophie mystique. De la felicité
intellectuelle a la vie bienheurese, in: BIANCHI, Luca (Hg.): Filosofia e teologia nel Trecento.
Studi in ricordo di Eugenio Randi (= Textes et Etudes du Moyen Age 1). Louvain-la-Neuve:

FIDEM 1994, 33-56, in part. 39.



406 Pasquale Porro

del volgare di veicolare contenuti filosofici, a fronte di un uditorio
comunque cosi ristretto? Se questi interrogativi hanno un senso, proprio la
frizione tra l'incipit del Convivio e le tesi deflazionistiche avanzate nel III e
IV trattato potrebbe aver spinto Dante a riconsiderare e riaprire i limiti del
desiderio naturale di conoscenza, fino a parlare nella Commedia, in aperta
antitesi con il Convivio, di ,sete natural che mai non sazia“ (Pg., XXI, 1).

E se cosi davvero fosse, il senso della transizione tra il Convivio e la
Commedia andrebbe quasi rovesciato: ad essere in gioco non sarebbe tanto
I'abbandono del meramente naturale in vista della grazia, ma proprio la
riapertura ovvero laffrancamento del naturale dai limiti in cui era stato
rinchiuso, costretto a chiedere troppo poco e per troppo pochi: se insomma
si voleva davvero prendere sul serio il ,tutti“ dell'inizio della Metafisica
aristotelica, bisognava ripensare 'ambito del ,naturale’, facendo si che esso
stesso spingesse verso il proprio superamento. La prospettiva inaugurata
nel Convivio sarebbe cosi andata incontro a un duplice, parallelo sviluppo:
da una parte, a un allargamento ,politico’ del progetto di rimozione degli
impedimenti esterni al sapere (la sola divulgazione in volgare doveva risul-
tare insufficiente, senza la condizione generale di pace), dall’altra, alla
riattivazione - oltre i limiti nei quali era stato confinato - del desiderio na-
turale di conoscere.

Che Dante abbia realmente percepito questa tensione, e che questa
possa essere stata una delle ragioni dell’interruzione del Convivio, rimane
naturalmente nulla di pit di un’ipotesi assolutamente provvisoria e del
tutto personale: ma come scriveva icasticamente la Corti nella chiusa di
Quel rompicapo del finale della Vita nuova (che chiudeva a sua volta La
felicita mentale) ,si cammina in fondo sempre in una proprieta privata“s. E
nella straordinaria proprieta privata dell'opera dantesca si dovra sempre
distinguere tra chi si muove con la tranquilla eleganza di chi é ospite fami-
liare e gradito, come Ruedi Imbach, e chi si muove da intruso in modo gof-
fo e maldestro, come chi scrive.

33 CORTI, Maria: Quel rompicapo del finale della Vita Nuova, in: DIES.: Scritti su Caval-
canti e Dante. La felicita mentale, Percorsi dell’invenzione e altri saggi (= Biblioteca Einaudi
149). Torino: Einaudi 2003, 175.



	"Avegna che pochi, per male camminare, compiano la giornata" : l'ideale della felicità filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco

