
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 2

Artikel: "Avegna che pochi, per male camminare, compiano la giornata" :
l'ideale della felicità filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco

Autor: Porro, Pasquale

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pasquale Porro

«Avegna che pochi, per male camminare,
compiano la giornata»

L'ideale délia félicita filosofica e i suoi limiti nel
Convivio dantesco

A Ruedi Imbach,
maestro e amico prezioso

l. Tra i tanti meriti di Ruedi Imbach c'è anche quello di aver messo nel
giusto rilievo l'importanza che Dante attribuisce al quantificatore ,tutti'
nel riproporre, all'inizio del proprio Convivio, nulla di meno che Yincipit
della Metafisica aristotelica: „tutti Ii uomini naturalmente desiderano di
sapere" (Conv., I, i, 1).1 „La célèbre sentence sur laquelle s'ouvre la
Métaphysique" - sottolinea ulteriormente Imbach in La dimension politique de

l'intellect humain chez Dante - „trouve [...] une interprétation nouvelle,
comme en témoigne le début du Convivio. Dante comprend la philosophie
elle-même comme une nourriture destinée à des milliers d'hommes,
comme une lumière nouvelle éclairant ceux précisément qui ne font pas
partie de la communauté des savants et des doctes".2 Vorrei qui provare a

seguire la traccia di questa indicazione, accogliendo l'invito a prendere sul
serio il modo in cui Dante ha sentito il dovere di attribuire un valore
performativo, se non prescrittivo, all'affermazione aristotelica, assumendo-
si il compito di divulgare (in volgare, per l'appunto) alcuni contenuti
essenziali del sapere filosofico. Certo, il fatto di richiamare l'esordio della
Metafisica aristotelica in sede proemiale è tutt'altro che isolato nella pro-
duzione coeva a Dante, ed è sufficiente rivolgere lo sguardo al materiale
raccolto da Gianfranco Fioravanti e Sonia Gentili a questo proposito per
rendersene conto: per non citare che un solo esempio, riportato da en-

1 Cf. IMBACH, Ruedi: Dante et la philosophie, in: DerS.: Dante, la philosophie et les laïcs.
Paris: Cerf 1996, 135: „À ma connaissance, Dante est le seul exégète médiéval de cet exorde
de la Métaphysique qui se soit soucié de bien comprendre la signification du quantificateur
,tous' par lequel débute l'ouvrage du Stagirite" [trad. it. Dante e la filosofia, in DERS.: Dante,
la filosofia e i laici. Ediz. ital. a cura di PORRO, Pasquale. Milano: Marietti 2003, 137]. Per

quanto riguarda il testo del Convivio, faccio riferimento, qui come in seguito, all'edizione
nazionale: DANTE ALIGHIERI: Convivio Le Opere di Dante Alighieri. Edizione nazionale a

cura della Société Dantesca Italiana 3), a cura di Brambilla Ageno, Franca. Firenze: Le

Lettere 1995.
2 IMBACH, Ruedi: La dimension politique de l'intellect humain chez Dante, in: DERS.:

Dante, la philosophie et les laïcs, 189 [trad. it. La dimensione politico dell'intelletto umano in
Dante, in DERS.: Dante, la filosofia e i laici, 166].



390 Pasquale Porro

trambi, le Quaestiones disputatae super III De anima di Graziadio da Asco-
li.3 E tuttavia la stessa Sonia Gentiii, che tanto insiste sul ruolo quasi for-
mulare di questo „topos retorico esordiale",4 come lo definisce, riconosce
altresi che Dante „ne trae una personale conclusione": il tema dell'impedi-
mento alia scienza „genera .misericordia' per coloro che in questo stato si

trovano", e tale misericordia „è a sua volta ,madre di beneficio'" - un bene-
ficio che „coincide, nel caso specifico, con l'atto divulgativo concretizzato
nel Convivio".5 II desiderio di conoscenza si lega cosi, fin dalla presenta-
zione del progetto del Convivio, al dovere di diffondere la conoscenza stessa.

Questo nesso, che come detto è di per sé particolarmente innovativo,
mi sembra tuttavia attraversato da una tensione sotterranea, quella che si
viene a creare, come spero di poter mostrare, tra Yuniversalità e la natura-
lità del desiderio di conoscenza - le due caratteristiche evocate congiun-
tamente dalla citazione aristotelica. Si potrebbe in effetti osservare che
anche nei confronti di questa beatitudine terrena o salvezza intramondana
molti sono i chiamati, e pochi gli eletti: perché per quanto tutti e per natura

desiderino conoscere, pochi riescono poi a compiere „la giornata" (come
si dice in Convivio, IV, xiii, 7), owero pochi riescono a conquistare la su-
prema félicita in cui consiste il compimento di tale desiderio naturale:

„Manifestamente adunque puô vedere chi bene considéra, che pochi riman-
gono quelli che all'abito da tutti desiderato possano pervenire, e innumerabili
quasi sono Ii 'mpediti che di questo cibo sempre vivono affamati" (Conv., I, i,
6).

Questo scarto o discrepanza lascia insinuare il dubbio che la natura sia

orientata in questo caso verso qualcosa che dovrebbe corrispondere all'es-
senza specifica di ogni uomo, ma che resta di fatto precluso alia maggior
parte degli individui. Ma puô essere o chiamarsi .naturale' ciö che non
raggiunge il proprio fine hôs ep\ tà poly, ut in pluribus, nella maggior parte
dei casi? Si puô veramente chiamare .naturale' ciô che spinge, corne reci-
tano le prime linee del Convivio, verso qualcosa che si rivela poi fin troppo
spesso irraggiungibile? È questa la difficoltà che mi sembra emergere dal

3 Cf. GENTILl, Sonia: Ilfondamento aristotelico del programma divulgativo dantesco: Conv.

I, in: PlCONE, Michelangeio/CACHEY, Theodore J. Jr./MESIRCA, Margherita (Hgg.): Le culture
di Dante. Studi in onore di Robert Hollander. Firenze: Franco Cesati 2004, 179, n. 1; GENTILl,
Sonia: L'uomo aristotelico alle origini délia letteratura italiana. Roma: Carocci - Université
degli Studi di Roma La Sapienza 2005, 133-134; FlORAVANTI, Gianfranco: Desiderio e limite
délia conoscenza in Dante, in: BlANCHI, Luca/CRISCIANI, Chiara (Hgg.): Forme e oggetti délia
conoscenza nel XIV secolo. Tavarnuzze (Firenze): Sismel-Edizioni del Galluzzo [in corso di
pubblicazione]. Sulla presenza dell'incipit aristotelico in alcuni sermoni anonimi délia prima
metà del XIV secolo si veda anche FlORAVANTI, Gianfranco: „Sermones" in Iode délia filosofia
e délia logica, in: BUZZETTI, Dino/FERRIANI, Maurizio/TABARRONI, Andrea (Hgg.): L'insegna-
mento délia logica a Bologna nel XIV secolo. Bologna: Istituto per la storia dell'Università
1992, 165-185.

4 GENTILl: L'uomo aristotelico, 134.
5 GENTILl: L'uomo aristotelico, 143.



L'ideale délia félicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 391

progetto stesso del Convivio, e che vorrei appunto provare a considerare,
esaminando dapprima il modo in cui Dante imposta la questione degli im-
pedimenti o limiti che si oppongono al desiderio universale/naturale di
conoscenza, e aggiungendo poi, nelle conclusioni, qualche osservazione in-
torno a ciö che da questa tensione è forse possibile ricavare intorno all'an-
nosa questione del rapporto di Dante con il cosiddetto ,averroismo'.

2. Si potrebbe preliminarmente osservare che i limiti che impediscono o
circoscrivono l'appagamento universale del desiderio di conoscere sono,
nel Convivio, di due tipi: alcuni sono soggettivi, nel senso moderno del
termine, riguardano cioè gli individui che desiderano o dovrebbero desidera-
re la conoscenza; altri sono oggettivi, nel senso che riguardano la natura
stessa di ciö che puö o deve essere conosciuto. Dante si sofferma sui limiti
soggettivi subito dopo l'esordio cosi esplicitamente aristotelico che abbia-
mo considerato finora. Anche questa non è una novità in senso assoluto, o

una peculiarità esclusivamente dantesca, dal momento che il tema compare

tanto nella produzione dei teologi quanto in quella degli artistae. Sarà

tuttavia sufficiente mettere rapidamente a confronto l'approccio dantesco
con tre degli esempi più noti che è possibile produrre in proposito - tratti
rispettivamente uno dall'ambito teologico (la Summa contra Gentiles di
Tommaso) e due da quello medico-filosofico (la Quaestio de felicitate di
Giacomo da Pistoia, riedita con passione e perizia da Irene Zavattero, e il
De summo bono di Boezio di Dacia) - per cogliere già forse qualche diffe-
renza significativa.

Com'è ben noto, i limiti principali che impediscono a molti o alla
maggior parte degli uomini di acquisire un abito propriamente scientifico,
in modo da rispondere al loro fine essenziale e specifico, sono per Dante di
quattro tipi, due intrinseci e due estrinseci:

„Veramente da questa nobilissima perfezione molti sono privati per diverse
cagioni, che dentro all'uomo e di fuori da esso lui rimovono dall'abito di
scienza. Dentro dall'uomo possono essere due difetti e impedi[men]t/: l'uno
dalla parte del corpo, l'altro dalla parte dell'anima. Dalla parte del corpo è

quando le parti sono indebitamente disposte, si che nulla ricevere puö, si come

sono sordi e muti e loro simili. Dalla parte dell'anima è quando la malizia
vince in essa, si che si fa seguitatrice di viziose dilettazioni, nelle quali riceve
tanto inganno che per quelle ogni cosa tiene a vile. Di fuori dall'uomo
possono essere similemente due cagioni intese, l'una delle quali è induttrice di
necessitade, l'altra di pigrizia. La prima è la cura familiare e civile, la quale
convenevolemente a sé tiene delli uomini lo maggior numéro, si che in ozio
di speculazione essere non possono. L'altra è lo difetto del luogo dove la
persona è nata e nutrita, che tal ora sarà da ogni studio non solamente privato,
ma da gente studiosa lontano" (Conv., I, i, 2-4).

Tali limiti hanno per Dante una précisa valenza assiologica:



392 Pasquale Porro

„Le due di queste cagioni, cioè la prima dalla parte [di dentro e la prima dalla
parte] di fuori, non sono da vituperare, ma da escusare e di perdono degne; le
due altre, avegna che l'una più, sono degne di biasimo e d'abominazione"
(Conv., I, i, 5).

Sono dunque da scusare i difetti corporei e gli impegni dettati dalla cura
famigliare e civile; non sono scusabili, ma degni di riprovazione, la pigrizia
che fa si che non si cerchino luoghi prowisti di studio e gente studiosa, e

la malizia che distoglie l'anima da ciô che invece essa dovrebbe natural-
mente perseguire. Questa griglia assiologica serve a Dante per identificare
con precisione anche i destinatari dell'opera, owero del proprio progetto
di divulgazione: in primo luogo i laici distolti dall'attività contemplativa a

causa degli impegni famigliari e civili, e in modo subordinato e secondario
i „pigri".

Proviamo ora a considerare il luogo della Summa contra Gentiles che
viene spesso evocato corne fonte più immediata di questa distinzione dan-
tesca, e cioè il c. 4 del I libro. È superfluo sottolineare come il contesto e lo

scopo siano in questo caso evidentemente assai diversi: dopo aver distinto
due diverse serie di verità, Tommaso non intende spiegare, in negativo,
corne mai alcuni non arrivino al possesso della conoscenza e della félicita
che da essa consegue, ma, in positivo, corne mai anche ciô che è raggiun-
gibile con la sola ragione venga presentato dal cristianesimo corne oggetto
di fede; il problema, quindi, è quello di spiegare corne mai ciô che puô
essere conosciuto debba essere anche creduto. Tommaso fornisce a questo
riguardo tre ragioni principali; se infatti tali verità fossero affidate alla sola

indagine razionale:
a) solo pochi uomini potrebbero raggiungere la conoscenza di Dio, dal

momento che la gran parte dell'umanità non avrebbe i mezzi per perve-
nirvi scientificamente;6

6 THOMAS DE AQUINO: Liber de veritate catholicae Fidei contra errores infidelium seu
Summa contra Gentiles. Textus Leoninus diligenter recognitus, cura et studio P. MARC,
coadiuv. C. PERA et P. CaramellO. Taurini-Romae: Marietti 1961-1967, I, c. 4: „Hoc autem de

illa primo ostendendum est quae inquisitioni rationis pervia esse potest: ne forte alicui
videatur, ex quo ratione haberi potest, frustra id supernaturali inspiratione credendum tra-
ditum esse. Sequerentur autem tria inconvenientia si huiusmodi Veritas solummodo rationi
inquirenda relinqueretur. Unum est quod paucis hominibus Dei cognitio inesset". II rimando
a questo capitolo della Contra Gentiles (insieme a quello all 'Exp. in Metaph. dello stesso
Tommaso, I, lect. 1, 4) si ritrova, per non citare che due esempi classici, nel commento di
Busnelli e Vandelli e in quello di Vasoli e De Robertis. Corne giustamente rilevato ancora da

Imbach, Tommaso potrebbe aver tenuto anche in considerazione gli impedimenti (citati
esplicitamente nel Super Boetium De Trinitate, q. Ill, art. 1) elencati da Mosè Maimonide - a

proposito della „scienza divina" - nel c. 34 della Prima Parte della Guida dei perplessi: 1. la
difficoltà della cosa in sé; 2. la pochezza di tutte le menti umane ai loro inizi; 3. la lunghezza
degli studi preliminari; 4. le predisposizioni naturali e il carattere, da correggere preliminar-
mente attraverso le virtù etiche; 5. il fatto di doversi occupare delle nécessité del corpo, che

rappresenta la „prima perfezione", unito al fatto di doversi occupare della moglie e dei figli.
Cf. MOSÈ MAIMONIDE: La guida dei perplessi. A cura di ZONTA, Mauro. Torino: Utet 2003,



L'ideale délia felicità filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 393

b) quei pochi che sarebbero in grado di giungervi, vi arriverebbero a

loro volta dopo molto tempo e con grande fatica, dal momento che la co-
noscenza razionale delle realtà divine presuppone (tra l'altro) un lunghis-
simo tirocinio filosofico;7

c) in terzo luogo, moite delle verità raggiunte non sarebbero del tutto
immuni dal dubbio, data la debolezza délia ragione umana, che si lascia

spesso condizionare daU'immaginazione e cade cosi nella falsità e nell'er-
rore.8

È la prima motivazione quella che qui maggiormente ci intéressa: a so-
stegno di essa, Tommaso adduce ulteriormente tre motivi:

„A fructu enim studiosae inquisitionis, qui est inventio veritatis, plurimi
impediuntur tribus de causis. Quidam siquidem propter complexionis indis-
positionem, ex qua multi naturaliter sunt indispositi ad sciendum: unde nullo
studio ad hoc pertingere possent ut summum gradum humanae cognitionis
attingerent, qui in cognoscendo Deum consistit. Quidam vero impediuntur
necessitate rei familiaris. Oportet enim esse inter homines aliquos qui tem-
poralibus administrandis insistant, qui tantum tempus in otio contemplativae
inquisitionis non possent expendere ut ad summum fastigium humanae
inquisitionis pertingerent, scilicet Dei cognitionem. Quidam autem impediuntur

pigritia. Ad cognitionem enim eorum quae de Deo ratio investigare
potest, multa praecognoscere oportet: cum fere totius philosophiae consideratio
ad Dei cognitionem ordinetur; propter quod metaphysica, quae circa divina
versatur, inter philosophiae partes ultima remanet addiscenda. Sic ergo non
nisi cum magno labore studii ad praedictae veritatis inquisitionem perveniri

144-151; IMBACH, Ruedi: Ut ait Rabbi Moyses. Maimonidische Philosopheme bei Thomas von
Aquin und Meister Eckhart, in: Collectanea Franciscana 60 (1990) 99-115, poi anche in: DERS.:

Quodlibeta. Ausgewählte Artikel / Articles choisis. Freiburg Schweiz: Universitätsverlag 1996,

333-349 (in Part- 339-34°).
7 THOMAS DE Aquino: Summa contra Gentiles, I, c. 4: „Secundum inconveniens est quod

illi qui ad praedictae veritatis inventionem pervenirent, vix post longum tempus pertingerent.

Tum propter huius veritatis profunditatem, ad quam capiendam per viam rationis
non nisi post longum exercitium intellectus humanus idoneus invenitur. Tum etiam propter
multa quae praeexiguntur, ut dictum est. Tum etiam propter hoc quod tempore iuventutis,
dum diversis motibus passionum anima fluctuât, non est apta ad tarn altae veritatis
cognitionem, sed in quiescendo fit prudens et sciens, ut dicitur in VII Physic. Remaneret igitur
humanum genus, si sola rationis via ad Deum cognoscendum pateret, in maximis ignoran-
tiae tenebris: cum Dei cognitio, quae homines maxime perfectos et bonos facit, non nisi
quibusdam paucis, et his etiam post temporis longitudinem proveniret".

8 THOMAS DE Aquino: Summa contra Gentiles, I, c. 4: „Tertium inconveniens est quod
investigationi rationis humanae plerumque falsitas admiscetur, propter debilitatem intellectus

nostri in iudicando, et phantasmatum permixtionem. Et ideo apud multos in dubitatione
remanerent ea quae sunt etiam verissime demonstrata, dum vim demonstrationis ignorant;
et praecipue cum videant a diversis qui sapientes dicuntur, diversa doceri. Inter multa etiam
vera quae demonstrantur, immiscetur aliquando aliquid falsum, quod non demonstratur, sed

aliqua probabili vel sophistica ratione asseritur, quae interdum demonstratio reputatur. Et
ideo oportuit per viam fidei fixam certitudinem et puram veritatem de rebus divinis homini-
bus exhiberi".



394 Pasquale Porro

potest. Quem quidem laborem pauci subire volunt pro amore scientiae, cuius
tarnen mentibus hominum naturalem Deus inseruit appetitum".9

Le differenze rispetto alia successiva esposizione dantesca possono essere
colte con relativa facilita: innanzi tutto, i limiti per Tommaso non sono
quattro, come per Dante, ma tre; in secondo luogo, cid che Tommaso non
menziona è per altro proprio la causa che per Dante è più riprovevole (il
predominio delle passioni); infine, la pigrizia è intesa da Tommaso in rife-
rimento all'applicazione di ciascuno alio studio, e non al fatto di non
volersi spostare, qualora nella propria città manchino le istituzioni o le

persone che rendano possibili lo studio. Veramente in comune sono dun-
que solo i riferimenti alla complessione corporea e alla cura delle cose fa-
migliari e civili. Ma soprattutto, non si pud fare a meno di sottolineare come

per Tommaso i limiti si riferiscano alla possibilité di praticare una
sorta di tirocinio filosofico per giungere alia conoscenza di Dio, mentre
Dante intende porre in evidenza i limiti che impediscono agli uomini di
realizzare la propria essenza. E che non si tratti affatto della stessa cosa, a

dispetto delle apparenze, è confermato in modo palese dal fatto che Tommaso

chiude le sue osservazioni intorno agli impedimenti facendo riferi-
mento al desiderio naturale di conoscere Dio, che è invece proprio cid che
il Dante del Convivio, com'è noto e come avremo modo di ricordare ancora
tra poco, nega. Gli impedimenti a cui fa riferimento Tommaso non sono
cosi ostacoli inaggirabili: essi presuppongono piuttosto il fatto che il
desiderio naturale di conoscenza sia destinato a essere appagato soprannatu-
ralmente, mentre Dante parla della félicité conseguibile in questo mondo.

E questo ci riporterebbe immediatamente, piuttosto, in direzione degli
artistae. Il tema dei limiti della conoscenza, corne gié si diceva, è ben
présente ad esempio in Giacomo da Pistoia:

„Ad perveniendum igitur ad nobilissimum intelligere speculando prius oportet

amovere impedimenta quae retrahunt hominem a veritatis speculatione,
secundo gradatim procedere secundum ordinem speculabilium".10

Tali impedimenta sono per Giacomo principalmente due: Yaffectio et passio
appetitus sensitivi, owero le passioni dell'anima (e in particolare quelle
collegate all'amore, all'ira e all'avarizia) e l'infirmitas et disgressio corporis.11

Ugualmente, anche Boezio di Dacia sottolinea esplicitamente il ruolo
negativo delle passioni e soprattutto quello dell'inordinata concupiscen-

9 THOMAS DE Aquino: Summa contra Gentiles, I, c. 4.
10 lACOBUS DE PlSTORIO: Quaestio de felicitate, in: ZAVATTERO, Irene: La „Quaestio de

felicitate" di Giacomo da Pistoia. Un tentativo di interpretazione alla luce di una nuova edizio-
ne critica del testo, in: BETTETINI, Maria/PAPARELLA, Francesco D. (Hgg.): Le félicita nel Me-
dioevo. Louvain-la-Neuve: Fidem 2005, 402-403, 11. 217-220.

11 lACOBUS DE PlSTORIO: Quaestio de felicitate, 403, 11. 222-224.



L'ideale délia félicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 395

tia.a Si tratta dunque di limiti intrinseci: al contrario di Dante e Tommaso,
non sono invece menzionati gli impedimenti estrinseci (anche se è vero
che Giacomo dichiara di citare solo alcuni degli impedimenti effettivi:
Impedientia autem a veritatis speculatione et si multa sint, duo videntur
esse precipua).o L'insistenza sui limiti fisici, dato anche il tenore
complessivo délia Quaestio di Giacomo, non desta alcuna sorpresa: d'altra
parte, corne mostrato da Luca Bianchi, si tratta di un luogo che ricorre fre-
quentemente nei testi degli artistae, in riferimento soprattutto agli orbati
di Eustrazio.H È invece degno di nota il fatto che gli artistae sembrano

prestare meno attenzione ai fattori esterni: essi non risultano del tutto
taciuti o trascurati, ma vengono ridotti principalmente o all'eccessiva indi-
genza o all'azione negativa dei condizionamenti sociali (owero, per usare
le parole dello stesso Luca Bianchi, al „peso dei pregiudizi assorbiti durante

l'infanzia e consolidai dalla consuetudo")^. Ad esempio, Sigieri di Bra-
bante (in un frammento délia reportatio di Monaco relativo al II libro délia
Metafisica) concede che coloro che „non dant se inquisitioni veritatis, quia
occupati sunt in quaerendo necessaria ad vitam [...] non sunt vituperan-
di".16 Ma in generale, per continuare a citare ciö che molto efficacemente
scriveva Bianchi, il „destino del vulgus non suscitava apprensioni", anzi
„nemmeno diveniva quel problema teorico che parrebbe owio a noi: imba-
razzati dalla proposta di un obiettivo dato per universale e .naturale' pur
sapendolo concretamente irraggiungibile ai più, sorpresi dall'equivalenza
fra fdosofo e uomo, che mentre le proponeva un'ideale ,divinizzazione', re-
legava l'umanità reale, nella sua stragrande maggioranza, ad un livello sub-
umano".1? L'ascesi filosofica, a differenza del tirocinio filosofico-teologico
richiamato da Tommaso, non sembra cosi per gli artistae ammettere l'in-
terferenza di cause esterne - o corne anche si potrebbe dire: i teologi si

mostrano più indulgenti e comprensivi dei ,filosofi', e non potrebbe essere
diversamente, per non compromettere fin dal principio la pretesa all'uni-
versalità délia fede cattolica...

12 BOETHIUS DACUS: De summo bono Corpus Philosophorum Danicorum Medii Aevi.
Boethii Daci Opera 6/2). Ed. GREEN-PEDERSEN, Niels Jorgen. Hauniae [Kobenhavn]: G.E.C.
Gad 1976, 373, 11. io6-ri2.

13 IACOBUS DE PlSTORIO: Quaestio de felicitate, 403, 11. 222-223.
H BIANCHI, Luca: Filosofi, uomini e bruti. Note per la storia di un'antropologia ,averroista',

in: DERS.: Studi sull'aristotelismo del Rinascimento Subsidia Mediaevalia Patavina 5). Pa-
dova: II Poligrafo 2003, 46-47 e soprattutto n. 16.

*5 BIANCHI, Luca: II vescovo e i filosofi. La condanna parigina del J277 e l'evoluzione
dell'aristotelismo scolastico Quodlibet 6). Bergamo: Pierluigi Lubrina Editore 1990, 156.

*6 SlGERUS DE BrabantiA: In II Metaph. (fragmenta) [C!m 9559]. Ed. DUNPHY, William, in:
Siger de Brabant. Quaestiones in Metaphysicam. Édition revue de la reportation de Munich.
Texte inédit de la reportation de Vienne. Louvain-la-Neuve: Éditions de l'Institut Supérieur
de Philosophie r98r, 419, 11. 63-65.

'7 BIANCHI: II vescovo e i filosofi, 156-157.



396 Pasquale Porro

Ora, sono proprio questi limiti esterni - gli impedimenti cioè forse me-
no chiamati in causa dagli artistae - quelli che Dante intende rimuovere.
Già qui si manifesta, come credo, uno scarto rispetto alia produzione che
secondo l'opinione corrente avrebbe prevalentemente ispirato il progetto
del Convivio - uno scarto che non mi sembra essere stato notato a suffi-
cienza, ad eccezione di Cheneval nel suo commento alia traduzione tede-
sca dell'opera.18 La vera peculiarità dell'approccio dantesco sta dunque nel
fatto che, dopo aver richiamato il desiderio universale di conoscenza, Dante

sposta immediatamente l'attenzione sulle condizioni effettive di accesso
al sapere filosofico, individuando i limiti interni e soprattutto esterni che

impediscono di fatto a tutti gli uomini di poter perseguire tale fine, e ancor
più decidendo di contribuire in prima persona alia rimozione di alcuni di
questi limiti attraverso l'elaborazione di un trattato di divulgazione filoso-
fica in lingua volgare. La stessa idea di divulgazione si oppone del resto
intrinsecamente a ogni forma di elitarismo filosofico. Se insomma, secondo

la celebre tesi di Wieland,'9 il vero evento che segna la riflessione etica
nella seconda meta del XIII secolo è l'abolizione dell'originaria differenza
aristotelica tra ,filosofo' e ,uomo' - evento che Wieland riconduceva agli
artistae e in particolare a Boezio di Dacia -, il discrimine tra Dante e molti
dei suoi contemporanei passa attraverso la determinazione del modo in cui
si pud o deve intendere questa nuova identificazione tra ,uomo' e ,filosofo':
come espulsione dei non-filosofi dall'ambito ristretto della vera umanità,
cosi come sembrano suggerire alcuni artistae, oppure - in direzione esatta-
mente opposta - come il tentativo di riportare il più possibile dell'umanità
alla mensa dei filosofi. Se insomma i cosiddetti ,averroisti latini', o per
meglio dire quelli che per un certo periodo sono stati chiamati ,averroisti
latini', scelgono dichiaratamente la prima strada o non si pongono affatto
il problema, Dante tenta invece di intraprendere la seconda. E già questo -

18 Cf. Dante Alighieri: Das Gastmahl. Erstes Buch, übersetzt v. RiCKLIN, Thomas, eingeleitet

und kommentiert von CHENEVAL, Francis Philosophische Bibliothek 466). Hamburg:
Felix Meiner Verlag 1996, 80-81: „Im Gegensatz zu Thomas von Aquino oder Johannes von
Jandun, die die höchste Glückseligkeit entweder erst in einem Leben nach dem Tode oder in
einer elitären Gruppe von Philosophen verwirklicht sehen, und für die die einführenden
Überlegungen zur Verhinderung der Wissenschaft weiter keine wissenschaftliche Bedeutung
haben, sondern dazu dienen mögen, ihren Status als Kleriker oder Universitätslehrer zu
zelebrieren, macht Dante die Reflexionen über die Verhinderung von Wissenschaft zum
eigentlichen Anlaß seines philosophischen Unternehmens. Zum Ausdruck kommt dabei
Dantes grundsätzlich praktische Einstellung zur Philosophie, der es nicht genügt, die
theoretische Möglichkeit des Wissenshabitus bei allen Menschen zu bedenken, sondern die
versucht, diese zu aktualisieren. Es geht Dante um das durch Wissenschaft zu erlangende Glück
der größtmöglichen Zahl aller Menschen".

•9 Cf. WIELAND, Georg: Happiness. The Perfection of Man, in: KRETZMANN, Norman/
KENNY, Anthony/PlNBORG, Jan (Hgg.): The Cambridge History of Later Medieval Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 1982, 681: „Thus Boethius abolishes the difference
between ,man' and .philosopher', which was so important in Aristotelian ethics: the
philosopher is the epitome of man; all others simply ,do not lead the right life'".



L'ideale délia félicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 397

mi sembra - è un ulteriore segno di una distanza essenziale tra Dante e un
certo ambiente collegato aile artes.

3. Certo, non si puô dire che Dante sia del tutto immune dalla tentazione
delFelitarismo, corne proprio alcune espressioni del Convivio sembrano
testimoniare. Cosi corne, d'altra parte, bisognerebbe anche ricordare corne
l'elitarismo difeso, più o meno esplicitamente, da alcuni Maestri delle Arti,
non abbia nessuna valenza immediatamente ,classista': una volta crollato il
mito dell'esistenza di un presunto ,averroismo politico', è diventato possi-
bile mostrare, come ha fatto ancora Luca Bianchi nel suo bel saggio su
Filosofi, uomini e bruti, che „malgrado un profondo aristocratismo intellet-
tualistico, che poneva una rigida equivalenza fra filosofo e uomo, i cosid-
detti ,averroisti' del XIII e XIV secolo non elaborarono una vera teoria
délia disuguaglianza, e anzi lasciarono in genere cadere alcuni spunti pre-
senti in Averroè che spingevano in questa direzione"20 - spunti che
sarebbero invece stati ripresi nel Rinascimento. Ciô non annulla tuttavia -
a mio giudizio - le differenze: l'elitarismo a cui Dante sembra far ancora
riferimento, o che sembra comunque riaffacciarsi nel Convivio, ha la valenza

di un monito etico - lo stesso monito che Alberto Magno e Boezio di
Dacia avevano rilanciato appropriandosi dell'anatema di Davide Giudeo
Vae vobis hominibus qui computatis estis in numéro bestiarum...,21 owero
un appello a riappropriarsi délia propria natura. Se il vero uomo è filosofo,
non ci si puô limitare a lamentarsi, come abbiamo letto in Boezio di Dacia,
che „paucissimi hominum, de quo dolor est, studio sapientiae vacant inor-
dinata concupiscentia [...] et isti sunt philosophi",22 ma occorre adoperarsi
per rimuovere gli ostacoli esterni che si frappongono a questa nuova
identificazione (la costruzione di un'umanità filosofica), vituperando solo
coloro che vi rinunciano o per pigrizia o per seguire le passioni deU'anima
sensitiva. Per Dante, ,uomo' non è termine equivoco, che si dice impro-
priamente di chi non è filosofo: non c'è nessuna differenza specifica tra il
fdosofo e il resto dei bipedi mortali dotati di intelletto; c'è piuttosto il
dovere per tutti di coltivare l'essenza specifica e di soccorrere, se possibile,
chi vi è impedito.

20 BIANCHI: Filosofi, uomini e bruti, 43.
21 Cf. in proposito BIANCHI: Il vescovo e i filosofi, 183, n. 47; FlORAVANTI, Gianfranco: Desi-

derio di sapere e vita filosofica nelle Questioni sulla Metafisica del ms. 1386 Universitätsbibliothek

Leipzig, in: MOJSISCH, Burckhardt/PLUTA, Olaf (Hgg.): Historia Philosophiae Medii
Aevi. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Amsterdam: B.R. Grüner 1992,
271-283, in part. 282-283; RlCKLIN, Thomas: Von den ,beatiores philosophi' zum ,optimus status

hominis'. Zur Entradikalisierung der radikalen Aristoteliker, in: AERTSEN, Jan A./SPEER,
Andreas (Hgg.): Geistesleben im 13. Jahrhundert Miscellanea Mediaevalia 27). Berlin: W. de

Gruyter 2000, in part. 221-222.
22 BOETHIUS DACUS: De summo bono, 373, 11. 110-111; 374,11.138-139.



398 Pasquale Porro

Dante conosce bene i passaggi di Averroè intorno all'equivocità del
termine ,uomo' (il Proemio del Commento alla Fisica e soprattutto il Grande
Commente/ al III libro del De anima) e anzi, come vedremo, cita uno di
questi passaggi in uno dei luoghi più delicati del Convivio, ma la novità
della sua interpretazione è che i confïni tra fdosofi e uomini non sono fissi;
e proprio perché si possono forzare, corne Dante cerca appunto di fare, si

puô ammettere un'osmosi tra bestie e veri uomini:

„Oh beati quelli pochi che seggiono a quella mensa dove lo pane delli angeli
si manuca! e miseri quelli che colle pecore hanno comune cibo! Ma perô che
ciascuno uomo a ciascuno uomo naturalmente è amico, e ciascuno amico si
duole del difetto di colui ch'elli ama, coloro che a cosi alta mensa sono cibati
non sanza misericordia sono inver di quelli che in bestiale pastura veggiono
erba e ghiande se[n] gire mangiando" (Conv., I, i, 7-8).

Qui non c'è soltanto un appello generico alla misericordia, o alla giustizia
intesa agostinianamente corne nécessita di subvenire miseris; c'è anche e

soprattutto il resoconto di un'esperienza: il passaggio dagli uomini in
senso equivoco o debole ai filosofi è per Dante possibile poiché egli stesso
l'ha compiuto; per averne fatto esperienza, puô teorizzarlo come compito e

assumersene il carico, cosi corne l'Agostino delle Confessioni racconta
l'esperienza della grazia immeritata e irresistibile e si assume il compito di
prepararvi gli altri (non è un caso che Dante, nel purgare il pane del
Convivio dalle sue macule accidentali, paragoni il suo tentativo proprio alle
Confessioni: è lecito parlare di sé per essere di ammaestramento ed esem-
pio agli altri).23 Insomma, Dante stesso ha attraversato il confine, e dunque
l'osmosi è possibile:

„E io adunque, che non seggio alla beata mensa, ma, fuggito della pastura del
vulgo, a' piedi di coloro che seggiono ricolgo di quello che da loro cade, e co-
nosco la misera vita di quelli che dietro m'ho lasciati, per la dolcezza ch'io
sento in quello che a poco a poco ricolgo, misericordievolemente mosso, non
me dimenticando, per li miseri alcuna cosa ho riservata, la quale alii occhi
loro, già è più tempo, ho dimostrata; e in cio li ho fatti maggiormente vogliosi"
(Conv., I, i, 10).

II progetto del Convivio è dunque, se mi si consente l'espressione, quello di
un „allargamento dell'umanità", nel senso tecnico in cui ne parla oggi ad

esempio Martha Nussbaum, e ciö forse spiega il tono messianico che

spesso l'opera assume, soprattutto nella chiusa del I trattato.

4. Ma quanto è in concreto realistico o fattibile questo progetto? E quali
riaggiustamenti comporta rispetto al modo stesso di intendere la filosofia?

Il principale - mi sembra - consiste proprio nel ridimensionamento
dell'oggetto e della stessa finalité della filosofia, con la drastica e inaudita

23 Conv., I, ii, 14.



L'ideale délia felicità filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 399

esclusione dal suo ambito e dal suo intento délia conoscenza delle
sostanze separate. Nel passo prima citato délia Summa contra Gentiles di
Tommaso, come si ricorderà, l'essenziale délia filosofia veniva riportato al
fatto di occuparsi quasi interamente di Dio. Non è evidentemente sorpren-
dente che i teologi si esprimano in questo modo. Ma in realtà, e questo è

quel che più mi intéressa, lo stesso è ciè che affermano gli artistae, se si
rinuncia evidentemente alla caratterizzazione ideologica e anacronistica
che ne fa degli atei o illuministi ante litteram. Se prendiamo ad esempio
ancora il De summo bono di Boezio di Dacia, troviamo senz'altro all'inizio
qualcosa che ci sembra affine alla clamorosa rinuncia dantesca („oportet
quod aliquod summum bonum sit homini possibile. Non dico summum
bonum absolute, sed summum sibi, bona enim possibilia homini finem
habent nec procedunt in infinitum")24, ma di fatto le cose stanno poi assai
diversamente: il cuore dell'opuscolo è costituito da una sezione in cui si

pone che l'intento essenziale e proprio della filosofia è la conoscenza del
primo principio. Analogamente, nella Quaestio di Giacomo da Pistoia si
afferma chiaramente che la felicità „non è altro che pensare con continuité,

per quanto possibile all'uomo, le sostanze separate e soprattutto Dio".25
Dio è ,,1'intelligibile ottimo e nobilissimo":26 l'intelligibile supremo (l'„idea-
le della ragione", si sarebbe tentati di dire) che appaga l'umano desiderio
naturale di conoscenza.

Credo che questo nuovo scarto dantesco rispetto ai sostenitori della
„felicità mentale" debba essere ricollegato proprio alla persistenza di
un'ulteriore limitazione che agli occhi di Dante sembra ostacolare una
compiuta e perfetta realizzazione di questo stesso desiderio: una limitazione

questa volta oggettiva, e cioè l'impossibilità di conseguire, in questa vita,

una piena conoscenza delle sostanze separate (difficoltà che Dante cer-
ca appunto di risolvere espellendo tale conoscenza dal perimetro dello
stesso desiderio naturale: Convivio, III, xv, 7-10). Poiché Paolo Falzone ha

appena pubblicato un libro imprescindibile sull'argomento,27 e io stesso mi
sono già occupato altrove di tale questione,28 non intendo ritornarci in
questa sede: vorrei perö almeno ribadire che questa tesi - che è una delle
più forti e originali del Convivio e che per quel che mi è stato possibile
verificare ha il suo retroterra in un dibattito tra teologi, più che tra artistae

24 BOETHIUS DACUS: De summo bono, 370, 11. 2-5.
25 IACOBUS DE PlSTORIO: Quaestio de felicitate, 401, 11. 184-186: „relinquitur quod félicitas

nihil aliud sit quam continue, sicut possibile est homini, intelligere substantias separatas et
praecipue ipsum Deum".

28 lACOBUS DE PlSTORIO: Quaestio de felicitate, 400, 11. 170-171.
27 Cf. FALZONE, Paolo: Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel Convivio di Dante

Pubblicazioni dell'Istituto Italiano per gli Studi Storici). Bologna: il Mulino 2010.
28 Cf. PORRO, Pasquale: Tra il,Convivio' e la ,Commedia'. Dante e il „forte dubitare" intor-

no al desiderio naturale di conoscere le sostanze separate, in: SPEER, Andreas/WlRMER, David
(Hgg.): 1308. Eine Topographie historischer Gleichzeitigkeit Miscellanea Mediaevalia 35).
Berlin: W. de Gruyter 2010, 629-660.



40O Pasquale Porro

- ha una portata radicalmente antiaverroista, e per di più a proposito di un
punto in cui proprio i teologi ritenevano la posizione averroista preferibile
a quella di chi, come il Simonide di Aristotele, avrebbe suggerito la stessa
scelta fatta poi propria da Dante: è meglio che i mortali si occupino di cose
mortali. Certo, ci si potrebbe chiedere se la presa di posizione dantesca sia

comunque aristotelica, sebbene non averroista, ma francamente mi sembra
difficile sostenere anche questa posizione.

Conviene tuttavia soffermarsi sulle motivazioni di tale scelta, che per
altro sono richiamate, molto meglio di quanto possa fare io, da Ruedi
Imbach nel suo contributo a questo stesso volume:

„Veramente puo qui alcuno forte dubitare come ciö sia, che la sapienza possa
fare l'uomo beato, non potendo a lui perfettamente certe cose mostrare; con
ciô sia cosa che '1 naturale desiderio sia [nel]f uomo di sapere, e sanza com-
piere lo desiderio beato essere non possa. A ciô si puô chiaramente rispon-
dere che lo desiderio naturale in ciascuna cosa è misurato secondo la possibi-
litade della cosa desiderante: altrimenti anderebbe in contrario di se me-
desimo, che impossibile è; e la Natura l'averebbe fatto indarno, che è anche
impossibile. In contrario anderebbe: ché, desiderando la sua perfezione, desi-
derrebbe la sua imperfezione; imperö che desiderrebbe sé sempre desiderare
e non compiere mai suo desiderio (e in questo errore cade l'avaro maladetto,
e non s'acorge che desidera sé sempre desiderare, andando dietro al numéro
impossibile a giugnere). Averebbe[lo] anco la Natura fatto indarno, perö che

non sarebbe ad alcuno fine ordinato. E perö l'umano desiderio è misurato in
questa vita a quella scienza che qui avere si puô, e quello punto non passa se

non per errore, lo quale è di fuori di naturale intenzione. E cosi è misurato
nella natura angelica e terminato, in quanto, in quella sapienza che la natura
di ciascuno puô apprendere. E questa è la ragione per che Ii Santi non hanno
tra loro invidia, perô che ciascuno aggiugne lo fine del suo desiderio, lo quale
desiderio è colla bontà délia natura misurato. Onde, con ciô sia cosa che

conoscere di Dio, e di certe altre cose, quello esso è, non sia possibile alla
nostra natura, quello da noi naturalmente non è desiderato di sapere. E per
questo è la dubitazione soluta" (Conv., III, xv, 7-10).

La contrazione o automutilazione del desiderio naturale di conoscenza (un
vero e proprio sacrifîcium intellectus) dovrebbe cosi garantire, dal punto di
vista oggettivo, che tutti o molti possano pervenire alla conoscenza di ciô
che l'uomo desidera naturalmente, e dunque alla vera felicità. In conse-
guenza di questa attitudine deflazionistica, corne si direbbe oggi, la filoso-
fia e la scienza vengono a configurarsi come un orizzonte finito o un insie-
me chiuso. Dante lo ribadisce esplicitamente quando, nel IV trattato,
mette il desiderio di acquisizione del sapere a confronto con il desiderio di
acquisire sempre nuove ricchezze, owero mette a confronto la scienza con
l'avarizia. In un caso corne nell'altro, potrebbe obiettare qualcuno, non si

tratta di un desiderio infinito e perciô vizioso? La replica di Dante lascia
pochi margini di dubbio:



L'ideale délia félicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 401

„Ben puote ancora calunniare l'aversario dicendo che, avegna che molti
desiderii si compiano nello acquisto délia scienza, mai non si viene all'ultimo:
che è quasi simile alla [im]perfezione di quello che non si termina e che è pur
uno.

Ancora qui si risponde che non è vero cid che si oppone, cioè che mai non
si viene all'ultimo: ché li nostri desiderii naturali, si corne di sopra nel terzo
trattato è mostrato, sono a certo termine discendenti; e quello délia scienza è

naturale, si che certo termine quello compie, avegna che pochi, per male
camminare, compiano la giornata" (Conv., IV, xiii, 6-7).

Ma qui sta tutto il vero problema del Convivio: nonostante il desiderio di
sapere sia limitato e finito, nonostante anche il campo stesso dello scibile
sia (dal punto di vista délia conoscenza naturale) limitato e finito, solo
pochi, „per male camminare", „compiono la giornata", owero lo percorro-
no dawero nella sua interezza. In verità, anche questa constatazione non è

una novità dantesca, e il materiale raccolto e esaminato da Luca Bianchi lo

prova a sufficienza: ma, di nuovo, la grande cesura che sépara Dante dagli
artistae è che per questi ultimi la giornata si compirebbe con il raggiungi-
mento del vertice stesso délia speculazione, owero con la conoscenza del
primo principio e delle altre sostanze separate, mentre per Dante la giornata

è assai più corta, e si chiude già in tarda mattinata, per restare alla
stessa metafora: la giornata di Dante non è altro che la piena conoscenza
naturale del mondo - un ideale certo vasto e ambizioso, ma comunque ben
più modesto, infinitamente più modesto di quello, coltivato sia da Averroè
che dagli artistae, di pervenire in vita a una conoscenza sufficiente delle
sostanze separate.

Cosi, anche indipendentemente dai limiti ,soggettivi' considerati in
precedenza e contro i quali è costruito il progetto del Convivio, il rico-
noscimento del fatto che sono poi effettivamente in pochi anche coloro
che riescono a „compiere la giornata", cioè a pervenire al possesso comple-
to del sapere filosofico, ripropone anche a proposito di quest'ultimo esat-
tamente la medesima obiezione che aveva portato all'espulsione dall'am-
bito naturale del desiderio di conoscere le sostanze separate: non si deve
forse ammettere che gli uomini, o almeno la maggior parte di essi, sono
fatti in vista di un fine che non riescono a raggiungere? Se la natura non fa
nulla indarno, e ciascuno è spinto dalla propria natura a conoscere, corne
mai taie fine si realizza solo in paucioribus, in minore parte, e non in
pluribus? Questa obiezione appare ancora più insidiosa e potenzialmente
distruttiva se si considéra che l'insieme delle scienze filosofiche rappresen-
ta appunto per Dante un orizzonte chiuso, o finito, proprio per non
eccedere i confîni del desiderio naturale. L'autolimitazione di quest'ultimo,
il sacrificio dell'intelletto prima richiamato, non sembra cosi mettere al ri-
paro dal rischio di fare dell'uomo un ente votato all'impossibilità di conse-
guire (salvo rare eccezioni) il proprio fine essenziale - un rischio (dilatato
dalla parziale inutilité del sacrificio compiuto) che minaccia la stessa fatti-



402 Pasquale Porro

bilità del progetto del Convivio, cosi come viene esposto nelle sue righe
iniziali.

5. Questa è appunto la tensione irrisolta tra universalité e naturalità a cui
accennavo inizialmente, e che mi sembra permeare l'intero Convivio: la

presa in carico del compito deH'allargamento dell'umanità, owero l'opzio-
ne pratica verso l'effettiva universalité del sapere, porta Dante a scegliere il
volgare per aggirare parzialmente gli impedimenti soggettivi, e a contrarre
il desiderio naturale per aggirare parzialmente gli impedimenti oggettivi,
ma tutto ciô è ancora insufficiente, perché solo pochi uomini conducono a

buon fine questo percorso facilitato e ridotto, pochi uomini diventano
filosofi, e pochi uomini - di conseguenza - diventano veramente felici.

Si deve allora ammettere che Dante rompe decisamente con uno dei
punti nodali dell'averroismo (la possibilité di conoscere in questa vita,
attraverso l'esercizio stesso délia speculazione, le sostanze separate), ma
non riesce tuttavia, a dispetto delle sue Stesse intenzioni, a liberarsi com-
pletamente di alcuni tratti dell'elitarismo antropologico di fondo della
tradizione averroista (solo i filosofi sono pienamente uomini, ma solo
pochi uomini diventano filosofi)? L'unica possibilité di conciliare questi
elementi diversi, se non contrastanti, non va forse rintracciata nello stesso
Convivio, ma - come ancora Ruedi Imbach aveva gié suggerito - nella
prospettiva storico-politica della Monorchia, in cui il conseguimento della
félicité filosofica sembra essere inteso come un fine specifico, più che
individuale. Riprendiamo in considerazione l'intero passo cruciale della
Monorchia:

„Propter quod sciendum primo quod Deus et natura nil otiosum facit, sed

quicquid prodit in esse est ad aliquam operationem. Non enim essentia ulla
creata ultimus finis est in intentione creantis, in quantum creans, sed propria
essentie operatio; unde est quod non operatio propria propter essentiam, sed
hec propter illam habet ut sit. Est ergo aliqua propria operatio humane
universitatis, ad quam ipsa universitas hominum in tanta multitudine ordina-
tur; ad quam quidem operationem nec homo unus, nec domus una, nec una
vicinia, nec una civitas, nec regnum particulare pertingere potest. Que autem
sit ilia, manifestum fiet si ultimum de potentia totius humanitatis appareat.
[...]
Nam, etsi alie sunt essentie intellectum participantes, non tarnen intellectus
earum est possibilis ut hominis, quia essentie tales speties quedam sunt in-
tellectuales et non aliud, et earum esse nichil est aliud quam intelligere quod
est quod sunt; quod est sine interpolatione, aliter sempiterne non essent.
Patet igitur quod ultimum de potentia ipsius humanitatis est potentia sive
virtus intellectiva. Et quia potentia ista per unum hominem seu per aliquam
particularium comunitatum superius distinctarum tota simul in actum reduci
non potest, necesse est multitudinem esse in humano genere, per quam
quidem tota potentia hec actuetur; sicut necesse est multitudinem rerum gene-
rabilium ut potentia tota materie prime semper sub actu sit: aliter esset dare



L'ideale délia félicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 403

potentiam separatam, quod est inpossibile. Et huic sententie concordat Aver-
rois in comento super hiis que De anima. Potentia etiam intellectiva, de qua
loquor, non solum est ad formas universales aut speties, sed etiam per
quandam extensionem ad particulares: unde solet dici quod intellectus
speculative extensione fit practicus, cuius finis est agere atque facere" (Mon., 1,

iii, 3-4, 7-9).29

L'uomo è fatto in vista délia sua operazione e délia sua potenza precipua,
che è l'intelletto: ma poiché nessun intelletto puô essere interamente
attualizzato da un singolo uomo o anche da una qualsiasi comunità limi-
tata, è necessario che esso sia attualizzato dall'uomo in quanto specie. Ora,
è chiaro che Dante non sta facendo qui una professione esplicita di mono-
psichismo, come proprio il paragone con il caso délia materia prima
chiarisce (aliter esset dare potentiam separatam, quod est inpossibile), e che

questa tesi si allinea a quella più generalmente aristotelica e peripatetica
del primato délia specie sull'individuo (primato ben evidente anche in
Tommaso). Ma il successivo riferimento esplicito ad Averroè è comunque
degno di nota: per potersi estendere a tutto, anche ai particolari,
l'intelletto ha bisogno di essere attualizzato al massimo grado, e dunque di far
leva sull'intera specie umana.

Corne leggere questo rimando esplicito al Grande Commento al De
anima, che pure compare nello stesso Convivio (,,chi intende lo Comenta-
tore nel terzo dell'Anima, questo intende da lui"; Conv., IV, xiii, 8)? Dob-
biamo forse supporre che alla presa di distanza dall'averroismo intorno al
tema capitale délia felicità mentale corrisponda un riawicinamento sul
piano pratico-politico? Anche su questo, in verità, è possibile nutrire più di
una perplessità.

Il ruolo e l'utilità di un regime politico stanno per Dante nella capacità
di rimuovere alcuni impedimenti esterni del desiderio di conoscere: garan-
tendo la pace, l'Impero puô assicurare le condizioni essenziali non solo per
l'esercizio delle virtù (come già nel De regno di Tommaso), ma per lo studio

e la conseguente felicità del maggior numéro di persone. Ma se si guar-
da ad Averroè, e in particolare all'Averroè che i Latini non hanno cono-
sciuto o hanno conosciuto assai tardi - l'Averroè del Trattato decisivo
sull'accordo tra la Legge e la fdosofia - il ruolo politico attribuito ai princi-
pi è esattamente opposto: tenere le distanze tra i fdosofi e le masse. Gli uo-
mini dell'interpretazione vera, cioè gli uomini dimostrativi (che, come
scrive Averroè, sono tali per predisposizione naturale o per addestramento
nell'arte della fdosofia), costituiscono comunque un gruppo a sé: l'inter-
pretazione avanzata da quest'ultimo gruppo non deve essere comunicata ai
dialettici, né tanto meno alle masse. Se dunque Dante, relativamente ai

29 Anche per la Monorchia faccio riferimento al testo dell'edizione nazionale: DANTE
ALIGHIERI: Monorchia Le Opere di Dante Alighieri. Edizione nazionale a cura della Società
Dantesca Italiana 5). A cura di SHAW, Prue. Firenze: Le Lettere 2009, qui 340-342.



404 Pasquale Porro

punti cruciali del desiderio di conoscenza e délia félicita mentale, non è

averroista, non puô essere considerato neppure - per riprendere una di-
stinzione terminologica adoperata con successo da Alain de Libera - ,rus-
diano', cioè fedele a uno dei punti di forza délia speculazione di Ibn Rusd,
indipendentemente da cid che i Latini hanno potuto poi effettivamente
leggere in seguito negli scritti di ,Averroè'. In un'ottica genuinamente rus-
diana, un progetto di divulgazione come quello del Convivio rappresente-
rebbe un gravissimo errore, se non una vera e propria forma di miscreden-
za. Come Ibn Rusd scrive espressamente, è obbligatorio evitare di inserire
interpretazioni allegoriche, pur se corrette, in libri rivolti aile masse. O

ancora: è indispensabile che i capi dei musulmani proibiscano la lettura
dei libri che contengono elementi di scienza, tranne a coloro che sono esper-
ti di scienza. Analogamente, i capi dei musulmani devono proibire tutti i
libri che contengono ragionamenti dimostrativi, tranne a coloro che sono
addestrati a questo tipo di argomentazione. E infine, per citare l'espressio-
ne forse più forte: ,,È un fatto di giustizia verso la specie più eccellente
degli esseri esistenti che ne riconosca il valore solo chi è pronto a prestare
taie riconoscimento, cioè la specie più eccellente degli uomini".3o g giusto,
per Ibn Rusd, che si dia questa disuguaglianza: in questa singolare rifor-
mulazione dell'arbor porphyriana in termini di sociologia délia
conoscenza, i filosofi rappresentano di fatto una specie diversa all'interno del

genere umano.

6. Quali indicazioni si possono cogliere dall'esame, sia pur breve, di questi
scarti e queste peculiarità dantesche? La prima di quelle che vorrei pro-
porre, in forma brusca e inevitabilmente prowisoria, è che, a distanza or-
mai di alcuni decenni, è forse giunto il momento di cominciare a ripensare
il rapporto di Dante con l'averroismo, chiedendoci se non sia parador-
salmente proprio il tema délia „felicità mentale" a separare Dante dai co-
siddetti „averroisti latini". Ammesso che sia esistito qualcosa corne un
„averroismo latino", ciè di cui ormai è più che lecito dubitare, la sua
spécificité dovrebbe essere individuata proprio nella fiducia philosophan-
tium, owero nella capacité di poter pensare, in questa vita, le sostanze
separate. Non è affatto detto che questa possibilité debba passare attraverso
la coniunctio o copulatio dell'intelletto possibile con le altre sostanze separate:

come Gianfranco Fioravanti ha notato, il tema délia copulatio è anzi

per lo più assente nei testi di quelli che sono stati tradizionalmente consi-
derati „averroisti latini",3> e gié alcuni anni fa Alain de Libera aveva notato
corne il monopsichismo averroista fosse incompatibile con l'etica averroi-

3° AVERROÈ [Ibn RuSd]: Il trattato decisivo sull'accordo délia religione con la filosofia,
introd., trad, e note di CAMPANINI, Massimo. Testo arabo a fronte. Milano: Biblioteca Universale

Rizzoli 1994, 90-93.
31 Cf. FIORAVANTI, Gianfranco: La felicità intellettuale: storiografia e precisazioni, in:

BETTETINI/PAPARELLA (Hgg.): Le felicità nel Medioevo, 1-12, in part. 10-12.



L'ideale délia félicita filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco 405

sta délia contemplazione: il paradosso deH'„averroismo etico", per de Libera,

consisteva esattamente nel fatto che per essere ,etico' doveva cessare di
essere ,averroista'.32 Ma al di là di queste opportune e preziose indicazioni,
non si puô negare che gli artistae più noti attribuiscano alla filosofia la
funzione primaria di arrivare alla conoscenza del primo principio e délia
dipendenza di tutte le cose dal primo principio, e che facciano coincidere
taie conoscenza con la massima felicità conseguibile dall'uomo in questa
vita: che è esattamente quanto Dante rifiuta nel Convivio. Accomunare
queste due diverse prospettive sotto l'etichetta comune di „félicita mentale"

rischia di far perdere di vista la tesi più audace, scandalosa e originale
del Convivio stesso. Forse non è mai esistito neppure, nel mondo latino, un
„averroismo etico", categoria storiografica che gli stessi Luca Bianchi e

Alain de Libera hanno cominciato a incrinare o demolire, ma se anche
fosse esistito, non credo che Dante vi potrebbe essere a giusta ragione assi-
milato.

In secondo luogo, si potrebbe osservare che se Dante non è - almeno
intorno a questi punti cruciali - ,averroista', non è, corne detto, neppure
,rusdiano' (nel senso tecnico precisato in precedenza), nella misura in cui
il progetto di divulgazione tentato nel Convivio è esattamente l'opposto del

progetto di ,isolamento' dei dotti suggerito da Ibn Rusd nel suo Trattato
decisivo: portare la filosofia a un pubblico più vasto è quanto Ibn Rusd
mette esplicitamente in guardia dal fare.

In terzo e ultimo luogo, se mai ci fosse stata una ragione intrinseca,
teorica, per l'interruzione del progetto del Convivio (e non solo una causa
estrinseca o accidentale), sarei portato a credere che essa si potrebbe anni-
dare proprio nella difficoltà di governare questa tensione tra universalità e

naturalità del desiderio di conoscenza con cui si apre l'opéra - in questa
sproporzione tra la sua ambizione e la sua fattibilità. I segni di questa
difficoltà mi sembrano possano essere individuati nel ridimensionamento
delle pretese délia filosofia - ridimensionamento che, contrariamente a

quanto suggerito da Maria Corti, nessun aristotelico avrebbe mai concesso,
e men che meno nessun ,averroista' - e nella successiva ammissione che,
anche all'interno di un orizzonte cosi ristretto, solo in pochi „compiano la
giornata". Valeva allora dawero la pena di operare questa drammatica
automutilazione del desiderio di conoscere per l'intera umanità a van-
taggio di quei pochi che danno prova di saper camminare? Valeva la pena
tentare di imbandire un simile convivio, mai tentato in precedenza, se solo
pochi avrebbero comunque potuto prendervi parte? E valeva la pena
mettere in cantiere un gigantesco esperimento linguistico sulla capacità

32 Cf. DE LIBERA, Alain: Averroïsme éthique et philosophie mystique. De la félicité
intellectuelle à la vie bienheurese, in: BlANCHI, Luca (Hg.): Filosofia e teologia nel Trecento.
Studi in ricordo di Eugenia Randi Textes et Études du Moyen Âge 1). Louvain-la-Neuve:
FlDEM 1994, 33-56, in part. 39.



4O6 Pasquale Porro

del volgare di veicolare contenuti fdosofici, a fronte di un uditorio
comunque cosi ristretto? Se questi interrogativi hanno un senso, proprio la
frizione tra Yincipit del Convivio e le tesi deflazionistiche avanzate nel III e

IV trattato potrebbe aver spinto Dante a riconsiderare e riaprire i limiti del
desiderio naturale di conoscenza, fino a parlare nella Commedia, in aperta
antitesi con il Convivio, di „sete natural che mai non sazia" (Pp., XXI, 1).

E se cosi dawero fosse, il senso délia transizione tra il Convivio e la
Commedia andrebbe quasi rovesciato: ad essere in gioco non sarebbe tanto
l'abbandono del meramente naturale in vista della grazia, ma proprio la

riapertura owero I'affrancamento del naturale dai limiti in cui era stato
rinchiuso, costretto a chiedere troppo poco e per troppo pochi: se insomma
si voleva dawero prendere sul serio il „tutti" dell'inizio della Metafisica
aristotelica, bisognava ripensare l'ambito del ,naturale', facendo si che esso
stesso spingesse verso il proprio superamento. La prospettiva inaugurata
nel Convivio sarebbe cosi andata incontro a un duplice, parallelo sviluppo:
da una parte, a un allargamento ,politico' del progetto di rimozione degli
impedimenti esterni al sapere (la sola divulgazione in volgare doveva risul-
tare insufficiente, senza la condizione generale di pace), dall'altra, alia
riattivazione - oltre i limiti nei quali era stato confinato - del desiderio
naturale di conoscere.

Che Dante abbia realmente percepito questa tensione, e che questa
possa essere stata una delle ragioni dell'interruzione del Convivio, rimane
naturalmente nulla di più di un'ipotesi assolutamente prowisoria e del
tutto personale: ma come scriveva icasticamente la Corti nella chiusa di
Quel rompicapo del finale della Vita nuova (che chiudeva a sua volta La

felicità mentale) „si cammina in fondo sempre in una propriété privata"33. E

nella straordinaria propriété privata dell'opera dantesca si dovré sempre
distinguere tra chi si muove con la tranquilla eleganza di chi è ospite familiäre

e gradito, come Ruedi Imbach, e chi si muove da intruso in modo gof-
fo e maldestro, come chi scrive.

33 CORTI, Maria: Quel rompicapo del finale delta Vita Nuova, in: DIES.: Scritti su Caval-
canti e Dante. La felicità mentale, Percorsi dell'invenzione e altri saggi Biblioteca Einaudi
149). Torino: Einaudi 2003,175.


	"Avegna che pochi, per male camminare, compiano la giornata" : l'ideale della felicità filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco

