
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 2

Artikel: Raimundo Lullo, i demoni e gli averroisti

Autor: Suarez-Nani, Tiziana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tiziana Suarez-Nani

Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti

„Très sabios hubo en el mundo :

Adan, Salomon y Raimundo"

Considerate» come uno dei pensatori laici più significativi del Medioevo
latino,1 Raimondo Lullo ha redatto buona parte dei suoi scritti tanto in
latino quanto in volgare. In questa sede prenderemo in esame uno dei suoi
ultimi trattati, che riprende, in veste di compendio, un ampio scritto cata-
lano: il Libre dels Angels, che risale agli anni 1274-1283.

Sulla scia dei vari studi relativi alia polemica antiaverroista di Lullo - e

di quello di Ruedi Imbach2 in particolare -, questo contributo intende
aggiungere un piccolo tassello al mosaico ricostituito fin qui, esaminando
la presenza di questa polemica in un breve trattato di angelologia: il De
locutione angelorum, redatto nel 1312.3 Questo esame consentira di con-
statare come la polemica antiaverroista di Lullo non si fermi nel 1311, quan-
do egli lascia Parigi, ma si protragga almeno nel 1312 durante il suo soggior-
no a Montpellier e a Palma di Mallorca. Il nostro intento sarà quindi di
contribuire a documentare con una testimonianza ulteriore l'impresa
antiaverroista di Lullo, tentando peraltro di articolarla a quello che fu il suo
progetto culturale d'insieme.

Tale progetto, il suo significato e la sua coerenza sono già stati ampia-
mente indagati: daremo quindi per scontate le indicazioni che troviamo
negli studi più recenti e accreditati del pensiero di Lullo, quali quelli di R.

Pring-Mill, di A. Bonner,4 di J. Gayà Estelrichs o di C. Llinàs.6 Tra questi, il

1 Cfr. IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters. Amsterdam: Grüner 1989,
102.

2 Cfr. IMBACH, Ruedi: Lulle face aux Averroïstes parisiens, in: Raymond Lulle et le Pays
d'Oc Cahiers de Fanjeaux 22). Toulouse: Privat 1987, 261-282, e la bibliografia ivi indicata;
H. Riedlinger, Introductio generalis a: RAIMUNDI LuLLI: Opera latina. Opera Parisiensia, anno
1309 composita Palma de Mallorca (ROL V), ed. H. Riedlinger. Palma de Mallorca: Maioricen-
sis Schola Lullistica 1967, 141-145; nonché STEENBERGHEN, Fernand van: Introduction à l'étude
de la philosophie médiévale. Louvain: Peeters 1974, 456-470; ma prima di costoro, già i fratelli
Carreras y Artau avevano dedicato ampio spazio a questo ambito del pensiero lulliano: cfr.
CARRERAS Y Artau, Tomas y Joachin: Historia de la fdosofîa espanola. Madrid: Real academia
de ciencias exactas, fisicas y naturales 1939, 525-531.

3 Questo trattatello è stato pubblicato in edizione critica nel 1988 (ROL XVI, ed. A.
Oliver [et al.]. Turnhout: Brepols): esso poteva quindi essere difficilmente preso in consi-
derazione negli studi precedenti sull' antiaverroismo di Lullo.

4 Tra i suoi numerosi lavori, rimandiamo qui in particolare a: BONNER, Anthony: Obres
selectes de Ramon Llull (1232-1316), 2 vol. Palma de Mallorca: Moll 1989.



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 361

saggio di Pring-Mill sul Microcosmo lullianoi ha fornito una lettura
d'insieme dell'impresa di Lullo che ha saputo integrare le ipotesi interpretative

più significative - da quella tradizionale, che riportava essenzial-
mente il pensiero lulliano alla matrice agostiniano-francescana,8 a quella
„razionalista",9 che proponeva una lettura incentrata sull'Arte e sulla sua
ricezione nel Rinascimento e nella prima età moderna. Uno dei meriti di
Pring-Mill è stato proprio quello di superare le varie compartimentazioni
dell'opera lulliana - tra scritti latini e opere in volgare, tra teoria e pratica
missionaria, tra opere filosofiche e opere letterarie - e di disegnarne un
quadro globale e coerente,10 più adeguato al progetto di Lullo e maggior-
mente in grado di restituire alla straordinaria varietà della sua produzione
un significato unitario.11 Sulle orme di Pring-Mill, la ricerca più recente si è

quindi adoperata a ricucire lo strappo tra due immagini dominanti di
Lullo: il missionario un pô strambo, ingenuo e sognatore - il „vir phantas-
ticus"12 - da un lato, e il filosofo razionalista e precursore di metodologie
moderne - quale Parte combinatoria di Leibniz - dall'altro. In questa pro-
spettiva, questo breve percorso tenterà di fornire qualche indicazione in
merito all'articolazione dell'angelologia all'intento che anima il progetto
lulliano.

I. iL progetto missionario e il suo strumento

Nella Vita coetaneav leggiamo che a seguito di cinque apparizioni divine,
Raimondo si sente ormai investito di una missione che consisterà, tra l'altro,

5 Di quest'ultimo segnaliamo la sua „Homepage" che fornisce una presentazione esaus-
tiva dell'attività e della produzione di Lullo:
<http://www.jordigaya.com/llull/biografia/biografia_cronologia.htm>.

6 Cfr. LLINAS, Caries: Ars angelica. La gnoseologia de Ramon Hull. Barcelona: Inst, d'
Estudis Catalans 2000.

7 Cfr. PRING-MILL, Robert: Microcosm os lul-lià. Palma de Mallorca: Moll 1961; questo
saggio è stato tradotto in francese da I. Atucha: cfr. PRING-MILL, Robert: Le microcosme
lullien. Introduction à la pensée de Raymond Lulle. Fribourg: Academic Press 2008, 39-169.

8 Iniziatore di questo filone interpretativo fu: L0NGPRÉ, Efrem: Raymond Lulle
Dictionnaire de théologie catholique IX). Paris: Letouzey et Ané 1926, 1072-1141.

9 Si pensi all'interpretazione di YATES, Frances A.: The Art of Ramon Llull. An Approach
to it through Lull's theory of the elements, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institute
17 (i954) 115-173-

10 Cfr. BONNER, Anthony: Introduction, in: PRING-MILL, R.: Le microcosme Lullien.
Introduction à la pensée de Raymond Lulle Vestigia 30). Fribourg: Academic Press 2008, 11-26

(supra, nota 7).
11 Per una presentazione dei principali indirizzi interpretativi dell'opera di Lullo riman-

diamo a: LLINAS: Ars Angelica, 23-72.
12 E' con questo epiteto che Lullo si qualifica nella „Disputatio Petri clerici et Raymundi

Phantastici" (ottobre 1311), in: ROLXVI, 1-30.
U Autorizzata da Lullo stesso, questa biografia fu redatta probabilmente da un amico

monaco durante l'estate del 1311: cfr. BONNER: Obres selectes de Ramon Llull, vol. I, 10 sg.



362 Tiziana Suarez-Nani

nella conversione degli infedeli.>4 Questa svolta farà nascere un pro-
gramma articolato in tre momenti: convertire i mussulmani alia fede cris-
tiana, scrivere il miglior libro possibile contro gli errori degli infedeli e

coinvolgere il papa e i sovrani cristiani nel progetto di evangelizzazioneds
La messa a punto di questo programma esigeva l'apprendimento del latino
e dell'arabo16 - un'esigenza dalla quale scaturi la richiesta, sottoposta al
Concilio di Vienne, di aprire scuole di lingua.

Non sarà inutile ricordare come quest'ultimo aspetto - che costituiva
un nervo essenziale del progetto missionario - rispondesse ad un'istanza
già ben présente nel contesto culturale e politico nel quale Lullo visse e si
formö. Lo sviluppo notevole degli scambi con i territori nordafricani sotto
il regno di Giacomo 1° di Aragona {1225-1276)^ favori l'impresa missionaria,
alia quale i generali dell'ordine domenicano Raimondo di Penafort (1238-
1240) e Umberto di Romans (1254-1263) diedero un forte impulso attraver-
so numerose iniziative, tra le quali la fondazione di scuole per l'apprendimento

delle lingue orientali tanto su suolo spagnolo che africano.18 Alia
figura di Raimondo di Penafort si riallaciano due importanti testimonianze
del progetto missionario domenicano: la Summa contra Gentiles di Tom-
maso d'Aquino^ e il Pugio fidei di Ramön Marti20 - opere entrambe redatte

H Cfr. Vita coetanea: ci riferiamo alia traduzione francese curata da R. Sugranyes de
Franch, pubblicata in: PRING-MILL: Le microcosme lullien, 173.

*5 Cfr. BONNER, Anthony/LOHR, Charles: Raymond Lulle Dictionnaire de spiritualité,
fasc. 86-88). Paris: Beauchesne 1987, 171. Per quanto riguarda la dimensione utopica dell'opera
di Lullo rimandiamo alio studio di CERVERA, Vicente: Utopie et histoire. Les postulats
théoriques de la praxis missionnaire, in: Cahiers de Fanjeaux 22 (1987) 191-229.

Cfr. BADIA, Lola: Scienza e letteratura nella produzione volgare di Raimondo Lullo, in:
Francescanesimo in volgare (secoli XIII-XIV). Atti del XXIV Convegno Internazionale. Assisi,
17-19 ottobre 1996. Spoleto: Centro Italiano di Studi sull'Alto Medioevo 1997, 251. Per il pluri-
linguismo praticato da Lullo rmandiamo a PEREIRA, Michela: Comunicare la verità: Ramon
Hull e la filosofia in volgare, in: ALBERNI, Anna/BADIA, Lola/ClFUENTES, Lluis/FlDORA, Alexander

(ed.): El saber i les llengiies vernacles a l'època de Llull i Eximenis. Barcelona: Publicacions
Abadia Montserrat 2012, 21-44.

rj Cfr. TOLAN, John: Les Sarrasins - L'islam dans l'imagination européenne au Moyen Age.
Paris: Aubier 2003, 241 e 245-246; TraveLLETI, Damien: Raymond Martin, al-Gazali et les

philosophes. Analyse de la structure et des sources du premier livre du Pugio Fidei : Tesi di dot-
torato presentata all'Università di Friburgo (Svizzera) nel marzo 2011 e accessibile sul sito:
RERO.DOC (Rete delle biblioteche délia Svizzera occidentale).

18 Cfr. TEETAERT, Amedeus: Raymond de Penyafort Dictionnaire de théologie catholique

XIII). Paris: Letouzey et Ané 1937, 1806-1823; CORTABARRIA, Angel: L'étude des langues
au Moyen Age chez les dominicains, in: MIDEO 10 (1970) 189-248; BERTHIER, André: Les écoles
de langues orientales fondées au XlIIe siècle par les dominicains en Espagne et en Afrique, in:
Revue africaine 73 (1932) 84-104.

29 Rispetto agli infedeli, Tommaso preconizzava il ricorso alla ragione „naturale" quale
terreno comune di intesa: vôlta alla ricerca délia verità, la ragione non poteva tuttavia pre-
tendere al possesso délia verità compiuta in merito alla realtà divina; per questo, raggiunti
quei limiti che la ragione non poteva oltrepassare (si pensi al dogma trinitario), l'opéra di
convincimento degli infedeli assumeva una forma indiretta e negativa: si trattava cioè di di-
mostrare la non-falsità délia fede cristiana e di lottare contro l'errore. Cfr. Summa contra



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 363

su invito di Raimondo di Penafort.21 Come noto, Lullo non condivideva la

strategia missionaria di Ramon Marti, ritenendola poco ragionevole e

soprattutto perdente, come risulta da un celebre aneddoto riportato in vari
scritti.22 Lullo auspicava dal canto suo un'impresa missionaria facente capo
all'argomentazione razionale, ed è proprio da tale esigenza che scaturi il
metodo preconizzato dall'Ars inveniendi veritatem, la quale costituisce il
versante razionale e universalistico del suo progetto missionario. Corne ri-
sulterà da questo breve percorso, il trattato angelologico di cui ci occupe-
remo si articola ad entrambe le dimensioni del progetto lulliano: a quella
apologetica attraverso la sua carica polemica, e a quella universalistica
attraverso un procedimento incentrato sull'Arte, di cui si fà il portavoce.

II. Elementi dell'angelologia di Lullo

Il De locutione angelorum riprende alcuni elementi dell'angelologia elabo-
rata precedentemente nel Llibre dels angels:2? sarà quindi opportuno ricor-
darne i terni salienti.24 II trattato catalano si présenta come una vera e

Gentiles, 1. I, c. 2: „Convenienter ergo ex ore Sapientiae duplex sapientis officium in verbis
propositis demonstratur: scilicet veritatem divinam, quae antonomastice est Veritas, medi-
tatam eloqui [...] et errorem contra veritatem impugnare". Si veda in proposito: CERVERA:

Utopie et histoire, 215.
20 II „Pugnale délia fede", che risale al 1278, colpiva principalmente la religione ebraica,

ma il 1° libro criticava gli errori dei filosofi seguendo la strategia di Tommaso: Marti pren-
deva infatti a prestito numerosi argomenti délia Summa contra Gentiles, che confermava poi
con motivi derivati da Al-Gazali (un'accurata analisi del primo libro del Pugio fidei è ora
disponibile: cfr. Travelletti: Raymond Martin, al-Gazali et les philosophes). Anche nella sua
attività missionaria, R. Marté seguiva quindi la strategia domenicana, che faceva leva sulla
lotta contro l'errore e su una critica acerba délia figura di Maometto e délia fede mussulma-
na.

21 Sulla strategia missionaria di Raimondo di Penafort rimandiamo a: BONNER, Anthony:
L'apologetica de Ramàn Marti i Ramon Llull davant del Islam i del Judaisme, in: El Débat
intercultural aïs segles 13 i 14. Actes de les Jornades de Filosofîa Catalana, Girona 25-27 d'Abril
de ig88. Girona: Collegi Universitari 1989, 171-185; BONNER: Obres de Ramon Llull, 3-10.

22 Come ad esempio nel „Liber de acquisitione Terrae Sanctae" cfr. LONGPRÉ, Efrem: Le
Bienheureux Raymond Lulle et Raymond Marti, in: BSAL 24 (1933) 269-271. Sul rapporto tra
Raimondo Lullo e Raimondo Marti segnaliamo, tra gli studi più recenti: LAVAJO, Joachim
Ch.: The apological method ofRaymond Marti according to the Problematic of Raymond Lull,
in: Islamochristiana 11 (1985) 155-176; COLOMER, Eusebi: El pensament als Països Catalans
durant l'Edat Mitjana i el Renaixement. Barcelona: Institut d'Estudis Catalans 1997, 181-238.

23 LLULL, Ramon: Obres de Ramon Llull. Libre de home. Libre de anima racional. Libre dels

àngels. Ed. Miquel Tous Gayà and Rafel Ginard Bauçà ORL XXI). Palma de Mallorca: S.

Galmés 1950, 305-375. Ringrazio Alexander Fidora di avermi gentilmente inviato una copia
di questo scritto. Esiste anche una versione latina di quest'opera: il Liber de angelis, tuttora
inedito. A nostra conoscenza, l'unica traduzione di questo scritto in lingua moderna è quella
portoghese: Llull, Ramon: O livro dosAnjos. A cura di R. Costa et al.:

http://www.ricardocosta.com/grupos/anjpro.htm.
24 Per una presentazione compléta dell'angelologia di Lullo rimandiamo alio studio di

LLINAS: Ars angelica. Nell'ultimo decennio l'angelologia medievale ha conosciuto un rinno-
vato interesse, come testimoniato dai seguenti studi: SUAREZ-NANI, Tiziana: Les anges et la



364 Tiziana Suarez-Nani

propria ontologia degli enti spirituali, centrata sulla dimostrazione della
loro esistenza, sulla determinazione della loro essenza e sulla chiarifica
delle loro propriété.

Le prove in favore dell'esistenza degli angeli sono elaborate secondo lo
schema indicato dallVlrte:25 a partire dalla considerazione di una dignité
divina (Bonté, Grandezza, Potere, ecc.) e della sua convertibilité con le al-
tre dignité, Lullo deduce la nécessité di enti puramente spirituali che si

rapportino da sempre e per sempre a tali dignité come al loro oggetto
proprio.26

Nel Liber de ascensu et descensu intellectus - redatto nel 1305 - trovia-
mo una dimostrazione analoga, che fa leva sulle dignité quali fondamento
dell'agire divino: la Grandezza, convertibile con la Bonté divina e con le
altre dignité, è posta come il fondamento in virtù del quale Dio ha pro-
dotto cose buone e grandi; ora, quanto più grande è il bene prodotto, tanto
più la Bonté divina saré magnificata; per questo, posto che creando l'ange-
lo Dio ha prodotto un bene più grande di tutti gli altri, è necessario che

l'angelo esista.27

philosophie. Paris: Vrin 2002; Suarez-Nani, Tiziana: Connaissance et langage des anges chez
Thomas d'Aquin et Gilles de Rome Etudes de philosophie médiévale). Paris: Vrin 2003;
IRIBARREN, Isabel/LENZ, Martin (ed.): Angels in Medieval Philosophical Inquiry Ashgate
Studies in Medieval Philosophy). Aldershot: Ashgate 2008; AGAMBEN, Giorgio/COCCIA, Ema-
nuele (a cura di): Gli angeli. Ebraismo Cristianesimo, Islam. Milano: Neri Pozza 2009 (questo
imponente volume di 2012 p. si présenta come un'antologia di testi tradotti in italiano e pre-
ceduti da introduzioni oltremodo istruttive e documentate); HOFFMANN, Tobias: A Companion

to Angels in Medieval Philosophy. Leiden: Brill 2012: va tuttavia osservato che nessuno di
questi volumi prende in considerazione l'angelologia di Raimondo Lullo.

25 Cfr. BONNER: Obres de Ramon Llull, vol. I, 63-65; come Bonner, anche K. Flasch
attribuisce la modernité dell'Arte di Lullo alia „Mathematisierung und Mechanisierung von
Begriffsbeziehungen", cfr. FLASCH, Kurt: Das philosophische Denken im Mittelalter. Stuttgart:
Reclam 1986, 389.

26 Cfr. Llibre dels angels, in: ORL XXI, 310: „Bonea es en Deu ab granea, poder, saviesa,

amor, justicia e perfecciö, la quai bonea es amable com sia cosa que amabilitat se convenga
ab bonea en granea, poder, e cetera [...]. E cor bonea e amabilitat se convenguen, e sens in-
telligencia nos porien convenir en granea, saviesa, amor, justicia e perfecciö, donchs coves
de nécessitât, segons les condicions e la concordança de bonea, granea, e cetera, e de amabilitat

e intelligencia, que Deus haja creat ens on sia intelligencia, a la quai sia objecta bonea
en granea, poder, e cetera, lo quai ens es angel, lo qual encercam ab los actus de les divines
dignitats".

27 Cfr. Liber de ascensu et descensu intellectus, dist. VIII, in: ROL IX, ed. A. Madre,
Turnoult: Brepols 1981, 138: „De ratione magnitudinis Deo est producere magnum creatum;
et sic ipsa magnitudo est ratio Deo, quod ipse producat magnum creatum, ut Deus in creando

habeat magnum magnificare. Et bonitas divina ponit ipsum magnificare esse bonum;
quae est ratio Deo, quod producat bonum. Et ideo cognoscit intellectus, quod angeli sunt
produeti". In questo scritto troviamo anche una prova dell'esistenza degli angeli che si in-
contra in buona parte degli trattati angelologici medievali: si tratta dell'argomento che fa
leva sul prineipio di pienezza. In virtù di questo prineipio, l'universo non potrebbe adem-
piere alia sua funzione di immagine di Dio se in esso non fossero presenti tutti i gradi
dell'essere. Lullo ne identifica quattro: gli enti corporei uniti a dei corpi (i corpi uniti agli
elementi), gli enti corporei non uniti a dei corpi (le sfere celesti), gli enti spirituali uniti a



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 365

In breve, le prove dell'esistenza delle creature spirituali convergono
tutte nell'idea che gli angeli sono necessari in quanto creature più somi-
glianti a Dio e per questo capaci di rapportarvisi riflettendo in se stessi le

sue dignità come in uno specchio.
Anche la natura degli angeli è chiarita in relazione a tali dignità. Spiriti

non uniti ad un corpo („spiritus non coniunctus"),28 essi sono costituiti da

intelligenza, memoria e volontà, grazie alle quali l'angelo conosce, ama e

ricorda sempre Dio.29 Malgrado questa struttura triadica, ogni angelo costi-
tuisce tuttavia un'essenza semplice grazie alia forma universale dell'„ange-
licità" („angelitas"), che è comune a tutte le sue propriété e che svolge nei
loro confronti una funzione unificatrice. L'insieme delle propriété della
natura angelica è considerato come una materia (rispetto a tale forma) che
fonda la diversificazione dei suoi atti e delle sue propriété; tale materia è

tuttavia semplice e adeguata alia condizione spirituale dell'angelo: per
questo, essa non è principio di diversificazione numerica all'interno di una
medesima specie, sicché ogni angelo costituisce una specie a sè stante.3°

Esaminando le condizioni che accompagnano la sostanza angelica,
Lullo chiarisce che l'angelo è determinato temporalmente, ma che il suo
non è un tempo continuo e successivo, bensi un tempo „intenso" o istan-
taneo.31 Parimenti, l'angelo è localizzato senza tuttavia essere circoscritto

dei corpi (l'anima umana) e gli enti spirituali non uniti a dei corpi, cioè gli angeli; senza gli
angeli l'universo non sarebbe quindi compiuto e perfetto. Come indicato da: LLINÀS: Ars
angelica, 300, una dimostrazione analoga è formulata nella „Metafisica nova et compendiosa",
in: ROL VI, ed. H. Riedlinger. Turnoult: Brepols 1978, 22. Nella „Art Breu" leggiamo che: „Es
demanat si angells son. E es responedor que hoc, car si aquella cosa la quai es vista esser

menys semblant a Deu és, molt més aquella cosa és la quai es vista semblant mès a Deu.
Encara mes avant, si alguna cosa es, composta de corporal e de intel.lectual, molt mès es

aquella cosa la quai es composta de intel.lectual e intel.lectual. Mès avant, car si angels no
eren, la scala de diferencia e de conconrdança séria evacuada, e per consegüent lo môn, la
quai cosa es imposible" (citiamo l'edizione di BONNER: Obres selectes de Ramon Llull, vol. 1,

590.
28 Cfr. Liber de ascensu et descensu intellectus, dist. VIII, in: ROL IX, 128, lin. 13.

29 Cfr. Liber de ascensu et descensu intellectus, dist. VIII, in: ROL IX, 131, lin. 107-109;
Llibre des angels, in: ORL XXI, 322-323.

3° Cfr. Liber de ascensu et descensu intellectus, dist. VIII, in: ROL IX, 136: „Et de specie-
bus angelorum non est sic, quoniam quilibet angélus est suamet species". La teoria della
materia e della forma in ambito angelico è sviluppata nel „Arbre de ciencia" e nel „Liber de
deo ignoto et de mundo ignoto": si vedano in proposito le analisi di: LLINÀS: Ars angelica,
311-316, che rimanda all'ipotesi di R. Pring-Mill riguardo alla dipendenza di Lullo da Ibn
Gabirol. La tesi di una materia spirituale interviene anche quale supporto nella critica della
teoria averroista dell'unicità dell'intelletto: cfr. « Liber de ente », in: ROL VIII, ed. H.
Harada. Turnoult: Brepols 1980, 226.

3l Cfr. Llibre dels angels, in: ORL XXI, 341: „On, con aço sia enaxi, donc la eternitat de
Deu enferma en temps d angel pus fortement sa durabletat e sa semblança que en altra
creatura, en la quai semblança son condicionats angel e temps, entenent e amant e mem-
brant angel, en tot son temps, ab granea de bonea, poder e cetera"; Liber de ascensu et
descensu intellectus, dist. VIII, in: ROL IX, 132-133: „Angelus est in tempore, eo quia est
novus et inceptus. [...] Et tune cognoscit intellectus quod angélus non est in tempore



366 Tiziana Suarez-Nani

in un luogo: la sua presenza in un luogo è analoga a quella di una causa nel
suo effetto, si tratta cioè di una presenza che non implica alcun rapporto
di contenenza.32 Queste considerazioni sul tempo ed il luogo delle creature
spirituali - che si discostano dal\'„opinio communis" della tradizione fran-
cescana - derivano dalla tesi più ricorrente negli scritti angelologici di
Lullo, e cioè che l'angelo è al di sopra dei sensi e dell'immaginazione:
„angélus non est sensibilis neque imaginabilis". Egli si situa infatti a quel livedo
dell'ordine delle cose che è caratterizzato dalla pura intellettualità: ne ri-
sulta un rapporto alle dimensioni spaziale e temporale che rispecchia la sua
condizione di immagine più fedele e più prossima a Dio.

Da tale collocazione nell'ordine delle cose dipende anche lo statuto del
linguaggio angelico. Nella quarta parte del Llibre dels angels, Lullo lo esa-
mina in funzione dei tre destinatari che sono l'angelo stesso, i suoi simili
(gli angeli buoni cosi come quelli malvagi) e gli esseri umani. La parola
interiore degli angeli scaturisce immediatamente dagli atti che ne caratte-
rizzano l'essenza e coincide con essi: egli parla quindi a se stesso quando la

sua memoria ricorda, il suo intelletto conosce e la sua volontà ama. Tale
discorso interiore risulta pertanto dalla mutua partecipazione e dalla tras-
parenza che caratterizzano le sue facoltà e i loro atti.33 II funzionamento

successive, sed in instanti mutât se de uno loco ad alium". Per un approccio della proble-
matica del tempo degli angeli rimandiamo a SUAREZ-NANI, T.: Tempo ed essere nell'autunno
del Medioevo. Amsterdam: John Benjamins Publishing 1989, 23-44.

32 Cfr. Llibre dels angels, in: ORL XXI, 340: „e cor loch de coses corporals no pusca esser
loch d angel, qui es incorporai, per asö pot angel esser en son loch en lo loch de les coses
corporals, cor si no ho era, seguir sia que con séria en lo loch on son les coses corporals,
lexes son loch, e del loch on séria privas los cors conlogat; e cor açô sia inpossible, per assö

es assats bestantment dit de loch angelical, lo quai non es embargat per lo loch corporal, a

significar que Deus es en tot loch e part loch, per ço cor es infinit e sens cantitat; per la quai
cantitat tot ço en que sia cové esser finit en loch, sia que sia de natura corporal o intellectual";

Liber de ascensu et descensu inteUectus, dist. VIII, in: ROL IX, 133: „Angelus est in loco,
sicut causa in effectu; non quod sit collocatus in effectu suo, eo quia non habet superficies.
Et est sic in loco, sicut hic et nunc, et ibi et nunc, ita quod quando est hic, non est alibi, et e

converso". L'argomentazione di Lullo ricorda quella di Tommaso d'Aquino, che considerava
il rapporto dell'angelo al luogo come un rapporto di causalità (cfr. Summa theologiae I, q. 52,
a. 3): in proposito rimandiamo a SUAREZ-NANI, Tiziana: Les anges et la philosophie. Paris:
Vrin 2002, 87-90; SUAREZ-NANI, Tiziana: Vers le dépassement du lieu: l'ange, l'espace et le

point, in: SUAREZ-NANI, T./ROHDE, M. (ed.): Représentations et conceptions de l'espace dans
la culture médiévale Scrinium Friburgense 30). Berlin: De Gruyter 2011, 121-146. Come per
il tempo, nell'„Ars mystica", dist. IV, 2, in: ROL V, 408-409, n. 146-147, Lullo attribuisce agli
angeli un luogo „intenso": „Sicut angélus est in tempore intenso, sic in suo loco intenso, in
quo est collocatus. Et est locus a linea et omni angulo et superficie separatus. Ad istum
verum locum nec sensus nec imaginatio ullo modo consurgit, sed virtus altior, quam dicimus
intellectus". Si vedano in merito le osservazioni di: LLINÀS: Ars angelica, 321.

33 Cfr. Llibre dels angels, in: ORL XXI, 354: „Cor enaxi com home sensualment ab

paraules certifica altre home en so que menbra e ama e enten, enaxi entellectualment angel
parla ab si mateix con la memoria membra per ço que 1 enteniment entena e la volentat am,
e 1 enteniment entèn per ço que la memoria menbre <e la volentat am>, e la volentat ama per
so que 1 enteniment entena e que la memoria membre". Questa mutua compenetrazione e

réciprocité ricorda celebri passi del De trinitate di Agostino.



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 367

armonioso di tali atti fonda anche la comunicazione di ogni angelo con i

suoi simili, una comunicazione che si dispiega per mezzo di una parola
interiore (o „mentale") che non nécessita alcun segno: gli angeli parlano
quindi tra di loro in quanto si amano, si ricordano e si comprendono gli
uni gli altri.34 La modalità di questa comunicazione è quella di un'illumina-
zione che non è volontaria, bensi naturale. Lullo va cosi oltre la distinzione
- comunemente ammessa - tra linguaggio e illuminazione: il parlare degli
angeli scaturisce infatti in maniera del tutto naturale dai loro atti specifici
e ne rappresenta la diffusione e la manifestazione.

Trattandosi quindi del rapporto con l'essere umano, Lullo spiega che

l'angelo ne coglie il linguaggio in virtù délia continuité che lega i vari gradi
e livelli di conoscenza: posto che l'immaginazione coglie ciè che le è

inferiore - cioè i dati o il „linguaggio" dei sensi - e che l'intelletto coglie il
discorso dell'immaginazione, bisogna dedurne che quello angelico capta le

parole mentali dell'intelletto umano.35 Inversamente, a causa délia supériorité

dell'intelletto angelico, quello umano non potré cogliere la parola
degli angeli, mentre costoro potranno manifestarsi all'uomo attraverso
suoni o parole sensibili.36

Per concludere questa breve rassegna, possiamo osservare come Lullo
riprenda buona parte dei motivi presenti nelle angelologie del suo tempo,
senza tuttavia operare una selezione che privilegi un indirizzo di pensiero
piuttosto che un altro. Ne risulta che la novité délia concezione lulliana

34 Si vedano in merito le brevi osservazioni di ROLING, Bernd: „Locutio angelica". Die
Diskussion der Engelsprache als Antizipation einer Sprechakttheorie in Mittelalter und früher
Neuzeit Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 97). Leiden: Brill 2008,

90-93.
35 Cfr. Llibre dels angels, in: ORL XXI, 360-361: „Cor enaxi con yimaginaciö e enteniment

d ome participen en les paraules sensuals, ymaginant aqueles la ymaginaciö e entement
aquelles 1 enteniment, enaxi bonea d angel e bonea d ome participen con 1 angel comunica
sa bonea et cetera, a la bonea e cetera, d ome, per la quai comunicaciö se parlen bonea d

angel e d ome e cetera, en 1 enteniment de cascù e en la volentat e en la memoria ab granea
de bonea, poder e cetera. <E> enaxi con les iij potencies de 1 anima quis parlen en la theorica
mentalment, sens paraules sensuals, home proceex en ses paraules mentals per potencia e

habit e actu, e en 1 abit es son secret de les paraules que home tè secretes a angel per ço cor
no coneix ses paraules sinô en los actus de les potecies, los quais coneix segons que ab home
se cové en bonea, granea e cetera, a alcuna particular obra e fi; e per açô angel parla ab home

per tal quel pusca endressar a aquela fi e que, 1 ome per actu de potencies en bonea, granea e

cetera, li revel les paraules que ha en potencia e en habit per tal que li ajut <ab> aqueles a

muntiplicar la granea de sa bonea, poder e cetera, per ço que mils pusca reebre influencia de
la bonea, granea e cetera, de Deu; enaxi con unes paraules sensuals se parlen eb altres
paraules sensuals, enaxi les mentais paraules de 1 anima se parlen ab les del angel".

36 Cfr. Llibre dels angels, in: ORL XXI, 361: „enaxi con los uulls corporals no poden veer
con no han espay dàer, enaxi 1 umà enteniment no pot entendre les paraules dels angels, per
la gran propinquitat en que son a sa intelligencia e a sa bonea, granea e cetera, e per açô 1

ome no sap detriar enfre ses paraules e les paraules dels angels, e si detriar les pudia, seria

per aquel detriament corrumput lo franch arbitre d ome, en la quai corrupcio seria corrum-
puda la granea de justicia en angel e en home contra granea de bonea, poder e cetera".



368 Tiziana Suarez-Nani

non sta tanto in contenuti nuovi o diversi, quanto piuttosto nell'inserire
motivi già presenti nelle angelologie del suo tempo nel quadro di un'„Arfe
del ragionare" che conferiva loro la forza di ragioni necessarie e ne faceva

uno strumento adeguato ed efficace del progetto missionario.

III. GLI ANGELI, I DEMONI E GLI AVERROISTI

E' quanto emerge nel De locutione angelorum, che riformula temi presenti
nel Llibre dels angels secondo il metodo rigoroso prescritto dall'Arte, cioè
sotto forma di sillogismi dimostrativi necessari.37 Come rilevato dai suoi
editori, dal punto di vista dottrinale il trattatello latino non aggiunge nulla
di originale a quello catalano:38 la sua novità consiste invece nell'articolare
il tema del linguaggio angelico alia polemica antiaverroista.

Lo stretto legame del De locutione angelorum con l'impresa missionaria
è il primo aspetto che salta agli occhi del lettore: lo scritto, che si présenta
sotto forma di dialogo tra gli angeli Michele e Gabriele, si apre con un breve

racconto che vede Raimondo coricato nel suo letto mentre si accinge ad
addormentarsi. Lullo va ricordando le petizioni da lui sottoposte ad Conci-
lio di Vienne39 e nel sonno gli appaiono gli angeli Michele e Gabriele che

parlano tra di loro di queste cose. Questa finzione letteraria fornisce lo
spunto per chiarire la ragione dello scritto: non capendo ciö che gli angeli
si dicono, una volta risvegliato egli decide di comporre un trattato sul loro
linguaggio secondo il metodo dettato dallArte: si tratta infatti di andare
oltre la conoscenza di fede e di produrre una scienza vera e propria del
linguaggio angelico, una „scienza dimostrativa" conforme alle regole dellArs
generalisA0 L'operetta latina risulta in tal modo articolata tanto alia di-
mensione apologetica e missionaria quanto a quella filosofico-universalis-
tica del progetto lulliano.

Lo scritto comprende un prologo e quattro distinzioni, di cui la prima
definisce il linguaggio angelico, la seconda vi applica lo schema delle ques-
tioni definite nell'Arfe, la terza tratta del linguaggio degli angeli a propo-

37 Tra i numerosi esempi, segnaliamo quello che apre la prima distinzione di questo
trattato: „Ait angelus beatus Michael beato Gabrieli: Ponere quod sit bonum et magnum
Deum esse, hoc intelligere et amare est bonum esse; et intelligere et amare oppositum esset

magnum malum esse. Et quia bonum magnum convenit cum esse, et malum magnum cum
non esse, concluditur necessario Deum esse", ROL XVI, p. 217.

38 Cfr. l'Introduzione al De locutione angelorum, in: ROL XVI, 210.

39 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 216: „Raimundus iacens in lecto suo, volens
se condormire, consideravbit super aliquibus, quae facta sunt in Concilio generali Vianae, et
potissime supra duae petitiones, quas summo Pontifici ipse dedit et suo collegio".

4° Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 216: „Qua de causa, cum evigilatus fuisset,
proposuit facere istum librum, qui De locutione angelorum nominatur. De qua collocutione
angelorum non facta erat scientia causativa intelligendo sed positiva in credendo. Unde

super hoc fecit de praedicta locutione scientiam probativam, ad hoc ut talis locutio esset

cognita, procedendo secundum principia et quaestiones sive régulas Artis suae generalis,
faciendo positiones oppositas ad se invicem intelligere et amare idem obiectum".



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 369

sito di Dio e la quarta del linguaggio con cui gli angeli si rivolgono agli
esseri umani. Come precisato, in questa sede esamineremo il trattato uni-
camente nell'ottica della polemica antiaverroista4', che - come rilevato da
R. Imbach - rappresenta per Lullo una vera e propria missione interna alia
cultura latina.42 Ci soffermeremo in particolare sui passi in cui compare il
termine „averroista", che interviene in tre delle quattro distinzioni, secon-
do la ripartizione seguente:

Distinzioni:

Ia distinzione: „De positionibus oppositis"
IIa distinzione: „De decern quaestionibus"
lila distinzione: „Loquela angelorum de Deo
et Iesu Christo"
IVa distinzione: „De locutione quam habent
angeli cum hominibus"

Occorrenze del termine
„averroista"

1

1

8

Come risulta da questi dati, la polemica antiaverroista emerge prevalente-
mente nella distinzione che tratta del linguaggio indirizzato agli uomini.
Prima di esaminare questi passi, è opportuno rilevare un altro elemento
che emerge con forza nel prologo e che dominera l'intero trattato: sul piano

argomentativo, la nécessita di una scienza del linguaggio angelico è in-
fatti dedotta dalla sua inaccessibilità, dovuta a sua volte al fatto che l'ange-
lo è „inimaginabilis et insensibilis". Questo motivo ricorre con altissima fre-
quenza negli scritti di Lullo e nel De locutione angelorum esso costituisce il
filo conduttore della polemica antiaverroista.

Capire il linguaggio angelico significa cogliere una realtà che si situa
oltre i limiti della conoscenza umana. Nell'ottica di Lullo, questa dispro-
porzione rende necessario un cambiamento radicale di metodo reso possi-
bile soltanto dallVlrs generalise soltanto essa consente infatti di accedere
aile verità necessarie sulle quali fondare la vera scienza. Taie esigenza di
rifondazione della scienza pervade l'intero trattato e fa del De locutione
angelorum una sorta di manifesto propagandistico per il sapere inaugurato
dall'v4rfe e per la rivoluzione metodologica che esso promuove.

E' in quest'ordine di idee che occorre situare il primo riferimento pole-
mico agli averroisti. Esso interviene nella prima distinzione, dove si legge
che „uomini ignoranti" delle conoscenze e del linguaggio angelico sosten-

41 Per un esame dettagliato del contenuto del De locutione angelorum rimandiamo alio
studio di: LLINÀS: ,4rs angelica, 334-346.

42 Cfr. IMBACH: Lulle face aux averroistes, 270; elementi di questo studio sono ripresi in:
IMBACH: Laien in der Philosophie des Mittelalters, 112-119.

43 Per questo la metafisica di Lullo è una „metafisica discendente": cfr. COLOMER, Eusebi:
El ascenso a Diàs en el pensamiento de Ramon Hull, in: WlLPERT, Paul (ed.): Die Metaphysik
im Mittelalter, vol. 2. Berlin: De Gruyter 1963, 582.



37° Tiziana Suarez-Nani

gono posizioni del tutto erronee: si tratta di quei „falsi filosofi" secondo i
quali la conoscenza intellettuale non puè che far seguito a quella dei sensi
e deH'immaginazione. Servendosi dell'esempio della vergine che partorisce
un figlio - un esempio già evocato in altri scritthw -, Raimondo stigmatizza
l'errore e la cecità di un sapere fondato su basi esclusivamente empiriche.

Tale errore caratterizza proprio il procedimento degli averroisti, il cui
metodo impedisce l'accesso ad una conoscenza puramente intellettuale
quale quella degli angeli.45 Come già illustrato nella Disputatio Raimundi
et averroistae,46 costoro elaborano un sapere sostanzialmente limitato e si
affidano alla fede quando esso non sia più in grado di cogliere contenuti
che vanno oltre i dati empirici. In tal modo, essi incorrono tuttavia in
un'evidente contraddizione,47 come quando affermano filosoficamente che
il mondo è eterno ma dichiarano di credere che esso abbia un inizio.

44 Cfr., ad esempio, la „Disputatio Raimundi et averroista", in: ROL VII. Turnhout:
Brepols 1975, 11; e le osservazioni di: IMBACH: Lulle face aux averro'istes, 267. Questo esempio
ha fatto pensare a Giovanni di Jandun come possibile bersaglio di Lullo (cfr. RIEDLINGER:

ROL V, 55-60; e IMBACH: Lulle face aux averro'istes, 274-276), anche se - come avanzato dallo
stesso IMBACH: Lulle face aux averro'istes, 279 - Lullo sembra colpire un atteggiamento filoso-
fico piuttosto che argomenti e autori identificabili con certezza. Il riferimento a Giovanni di
Jandun rimane tuttavia plausibile e rinforzato dal fatto che Lullo si serve della terminologia
di Giovanni quando tratta del continuum e dello statuto del punto entità per certi versi ana-
loghe a quella dell'angelo: cfr. Gayà, Jordi: La conception luliana de „punctum", in: Estudios
lulianos 19 (1975) 41-51.

45 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 218: „Dixit Michael: Et nescis tu, quod
homines ignorantes quoad positiones et loquelas nostras ponunt maximos errores, et maxime
falsi philosophi, dicentes, quod non est aliud intelligibile, nisi per sensum et imaginationem;
ut puta, non est intelligibile, quod puella possit parere sine viro? Et sic asserunt tales
positiones, sic dicentes, quod non est bonum neque magnum mutare esse naturale; et hoc intel-
ligere et amare oppositum esset magnum malum esse. Et quia bonum magnum convenit
cum esse et malum magnum conveniret cum non esse, demonstratum est, quod puella non
posset parere sine viro. Et hoc asserunt Parisius Averroistae per modum intelligendi, sed

quia fîngunt se esse christianos, dicunt, quod credunt, quod puella posset parere sine viro et
sic implicant contradictionem; quoniam qui intelligit se esse hominem, non potest vere
credere se non esse hominem, quia contradictio sequeretur".

46 Cfr. Disputatio Raimundi et averroistae, in: ROL VII, 10: „Ait Averroista: Intellectus
humanus non exit extra naturam humanam, cum ipse sit clausius in ipsa natura, existendo et
agendo. [...] Ad quod sequitur, quod intellectus quidquid agit, agit per sensum et imaginationem,

et hoc naturaliter secundum modum intelligendi. [...] Sed albedo et dulcedo non sunt
obiecta sensus et imaginationis, cum sint principia abstracta, sed tantummodo sunt obiecta
intellectus, qui est altior per intelligibile, quod est suum proprium obiectum quam sensus

per sensibile et imaginatio per imaginabile. Verumtamen cognosco, quod sensus et imagina-
tio sunt potentiae dispositivae et praeparativae ipsius intellectus, ut intelligat abstracta, sed

non sunt causae; quia si sic, causarent intelligibilitates, et intelligere non essset proprius
actus intellectus, sed communis sensui et imaginationi et ipsi intellectui; quod est impossi-
bile".

47 Cfr. Disputatio Raimundi et averroistae, in: ROL VII, 12; Errores contra Averrois, in:
ROL VII, 246: „Humanus intellectus duobus modis intelligit. Primus modus est cum sensu et
imaginatione et etiam cum sua propria natura; secundus est, quando intelligit cum divinis
rationibus et cum sua natura. Hoc dico, pro tanto quia consequaces Averrois dicunt, quod
secundum modum intelligendi fides catholica est impossibilis, sed credunt ipsam esse possi-



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 371

La critica formulata in questo passo colpisce cosi lo iato tra sapere e

credere, tra scienza e fede, uno iato la cui radice risiede in un'impostazio-
ne di metodo fondamentalmente errata: secondo Lullo, infatti, „intellectus
non potest facere scientiam per sensum et imaginationem".48 Superare questo

errore esige quel cambiamento radicale di prospettiva che consiste nel

passare dalla credenza alia scienza di cio che si crede: „hoc credere est
mutabile in intelligere".49 E' questo in definitiva il compito affidato al trat-
tato sul linguaggio angelico: si tratta di promuovere un sapere diverso, un
sapere di natura esclusivamente intellettuale, di cui la condizione angelica
è remblema. Soltanto essa infatti è proporzionata all'intelligibile astratto
che ne è l'oggetto proprio; pertanto, soltanto essa è capace di produrre una
scienza dimostrativa, necessaria e universalmente valida. Nell'ambito del
creato la condizione angelica è perciö la sola a rispondere pienamente alle
esigenze del sapere filosofico in quanto sapere puramente intellettuale:5°
per questo, nella terza distinzione leggiamo che „circumscriptis sensu et
imaginatione, adhuc beatus Michael et beatus Gabriel possunt facere de Deo
scientiam".51 Un intelletto che si attiene al sapere mediato dai sensi e

dall'immaginazione sarà quindi „confuso e ostinato", come lo sono l'intel-
letto dell'averroista e quello del demone, ormai incapaci di darsi quali
oggetti le dignità divine e di cogliere le ragioni necessarie che ne derivano.

E' quanto ribadito nel secondo rimando: Lullo torna a denunciare la
contraddizione nella quale incorrono i seguaci latini di Averroè per il fatto
di non saper elaborare una conoscenza di tipo intellettuale.52 II terzo passo

bilem. Et ideo faciunt aequivocationem in philosophia secundum modum credendi et intelli-
gendi implicando contradictionem".

48 Cfr. Disputatio Raimundi et averroistae, in: ROL VII, 11.

49 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 218.

5° Cfr. Liber de fide sancta et catholica, in: ROL VI, 342: „Intellectus reflectendo se super
suam naturam cognoscit se esse ens spirituale, altius in vigore et virtute, quam sit ens sensi-
bile et imaginabile. Et sic iudicat, quod magis est proportionatum obiectum intelligibile,
quam sensibile vel imaginabile. Ratione cuius considérât, quod in inferioribus non est eius
finis atque quies, cum ipse sit altior. Unde propter hoc intendit se facere philosophum cum
intelligibilibus superioribus, cognoscendo se et suam naturam et naturam divinam et eius
rationes, denudando se obiective ab imaginabilibus et sensibilibus".

51 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 224.
52 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 223-224: „Ait Raimundus: Probatio supra

dicta est in mente accepta, et in voce vociferata, et in auditu audita; non autem quod per
sensum et imaginationem dicta probatio in mente sit objectata neque acquisita, sed per
vocem, quia aliter non potuit extra significari, nisi sit auditui repraesentata. Et ideo maie di-
cunt dicentes, quod de Deo non possit fieri scientia nisi per sensum et imaginationem, quia
fit per Deum et per dignitates suas, ut supra significatum est. Iterum, circumscriptis sensu et
imaginatione, adhuc beatus Michael et beatus Gabriel possunt facere de Deo scientiam ante
dictam, videlicet quod sit unus et trinus. Unde secundum quod datum est exemplum, quod
scientia potest de Deo fieri supra sensum et imaginationem cum divina bonitate et magni-
tudine, sic potest fieri cum divina aeternitate et potestate; et sic de aliis dignitatibus. Et in
isto passu cognoscitur, per quem modum intellectus est confusus et obstinatus in illis, qui
nesciunt ipsum ascendere supra sensum et imaginationem, objectando divinas rationes, et



372 Tiziana Suarez-Nani

associa quindi in maniera del tutto esplicita la figura dell'averroista e

quella del demone: vi si legge infatti che colui che nega il sapere vero e di-
mostrativo procurato dallVlrte subisce l'influenza degli angeli maligni, i

quali, cosi come gli „homines erronei", producono un linguaggio che riflet-
te un sapere limitato ai sensi e aH'immaginazione.53

E' ancora questo motivo a dominare il passo seguente, nel quale l'epite-
to di „averroista" interviene due volte. L'angelo Gabriele si rivolge a

Michele per sottolineare che il suo „sillogismo è vero e necessario", poiché
fondato sulle dignità divine. In quest'ottica, gli averroisti sono associati a

coloro che negano la validité del sillogismo angelico proprio e sempre per
il fatto di rimanere prigionieri del fondamento empirico della loro cono-
scenza. Condizionati irrimediabilmente da tale fondamento, essi applicano
al principio primo criteri validi unicamente nell'ambito della realtà mate-
riale, giungendo a conclusioni tanto assurde quanto quella che nega a Dio
un potere infinito per evitare di attribuirgli la creazione di una „formica
immensa e infinita"M

Come nel precedente, anche in questo passo la conoscenza intellettuale
è associata alla parola degli angeli buoni: la falsa conoscenza degli averroisti

è invece il riflesso di una parola di segno opposto, quella degli angeli
„viziosi" di cui gli averroisti sono il portavoce. II linguaggio viene cosi

sottoposto ad un giudizio di valore in funzione della conoscenza che
trasmette: esso non è per Lullo un semplice strumento, un sistema di segni
neutro rispetto al messaggio veicolato, bensi una parola qualificata dal suo
contenuto. In altri termini, cosi come esiste un unico sapere vero e dimos-

relinquendo sensibilia et imaginabilia objective. Unde sequitur, quod Averroistae implicant
contradictionem, ut in prima disctinctione dictum est".

53 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 232: „Dixit Gabriel: Syllogismus tuus est
verus et necessarius, et est intelligibilis et amabilis per te et per me super sensum et imagi-
nationem, quae proprie non sunt objecta nostra; et homo, qui ipsum syllogismum intelligit
et diligit in mente sine voce, loquitur nobiscum, quia participamus cum ipso tali homine in
voce mentali. Homo autem, qui negat talem syllogismum esse verum, loquitur cum angelis
malignis, sicut Averroistae, qui dicunt, quod Deus non est causa efficiens angelorum, caeli et
huiusmodi. Et ipsi maligni angeli et homines erronei générant illam loquelam, quam habent
quoad sensum et imaginationem, cum factio angelorum et caeli non sit sensibilis nec imagi-
nabilis, eo quia ponunt quod angeli et caelum sunt ab aeterno, et hoc faciunt maligni, ut
homines possint deviare a fine, quare sunt".

54 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 233: „Dixit Gabriel : Syllogismus tuus est
verus et necessarius. Sed Averroistae negant et tenent oppositum, per hoc quia stant ad sen-
sum et imaginationem; et hoc, quia non sentiunt nec imaginantur agens infinitum in creatis,
sed finitum. Et ideo loquela, quae est inter angelum potentem et magnum cum homine
potente et magno in virtute est directa ad dictum syllogismum et inhaerens, et loquela opposi-
ta est per angelum paruum et impotentem et vitiosum. Sic dicunt Averroistae, quod si Deus
haberet actionem infinitam, causeret formicam infinitam et immensam; et sic de aliis. Sed

ad hoc respondendum est, quod sicut forma plus potest agere quoad se in materia, quam
materia quoad se recipere possit, sicut Deus, qui est causa efficiens, cum actione infinita
potest plus agere, quam subjectum recipere".



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 373

trativo derivato dagli esemplari divini, alio stesso modo esiste un'unica
parola vera che ne è la manifestazione.

Nel passo seguente questo nesso appare in maniera ancor più evidente.
L'angelo Gabriele dice infatti a Michèle che „la parola consiste nel cono-
scere e neU'amare il tuo sillogismo". La parola vera è perciô una manifestazione

naturale délia conoscenza e dell'amore délia verità, alio stesso modo
in cui la conoscenza intellettuale degli angeli è una manifestazione naturale

délia loro partecipazione aile dignità divine. Inversamente, quanto
asserito dagli averroisti è la manifestazione délia parola erronea e men-
zognera risultante dal loro commercio con i demoni.55

E' quanto risulta dal seguente rimando, nel quale si legge che „il demo-
nio parla con gli averroisti in termini opposti", inducendoli a negare la
conoscenza divina delle realtà singolari. Anche in questo caso lo strumento
adeguato per combattere l'errore sta nel ricorrere alla parola degli angeli
buoni, che puè essere trasmessa mentalmente agli uomini in virtù délia
loro comune partecipazione aile dignità divine.56 Questa partecipazione
implica peraltro la conoscenza délia convertibilità di tali dignità, una
conoscenza che non puö risultare in alcun modo dall'esperienza. Per

questo motivo, gli averroisti sono incapaci di concepire la coincidenza in
Dio di potere e volontà ed errano a tal punto da negare che Dio possa
creare dal nulla.57

La convertibilità delle dignità divine è il motivo saliente anche del

passo seguente, nel quale si ribadisce che coloro che negano taie convertibilità

comunicano con i demoni. Questa osservazione fa eco ad un passo

55 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 233: „Dixit Gabriel: Intelligere et amare tu-
um syllogismum per hominem est locutio, cum qua loquor tecum per ilium syllogismum.
Averroistae autem ponunt, quod Deus [non] est infiniti vigoris in possificatione, in causando

potestates infinitas, sed est solum infinitus duratione, eo quia est aeternus, qui causat aeter-
nitates, videlicet aeternitatem angelorum et caeli, motum, genera et species. Isti tales habent
loquelam cum daemonibus, qui deviant ipsos a fine, quare sunt, concludentes, quod divina
aeternitas est superius, et divina potestas inferius effective. Et hoc accidit eis, quia stant ad

sensum et imaginationem tantummodo, et non transeunt super sensum et imaginationem,
sicut illi, qui concludunt per tuum syllogismum". Abbiamo aggiunto il [non], assente
nell'edizione citata, senza il quale il passo non sarebbe comprensibile.

56 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 231: „Distinctio ista est de locutione, quam
habent angeli cum hominibus mentaliter et vocaliter. Mentaliter, quia principia innata
angelorum et hominum, ut puta bonitas, magnitudo, etc., se repraesentant ad se invicem, sicut
bonitas angeli bonitati hominis et e converso. [...] Vocaliter, sicut beatus Gabriel, qui locutus
fuit beatae Mariae, quando earn salutavit, assumendo corpus fictum, cum quo habuit Organa
necessaria ad loquendum".

57 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 234: „Dixit Gabriel: Syllogismus tuus est
verus et necessarius; et hoc per conversionem divinae potestatis et voluntatis, quia, quod
divina voluntas vult, potestas potest. Et quia talis conversio non est sensibilis nec imagina-
bilis, et Averroistae stant ad sensum et imaginationem, dicunt, quod Deus non potest ali-
quid de nihilo, ut puta creare mundum de nihilo".



374 Tiziana Suarez-Nani

nel quale gli angeli maligni sono associati ai saraceni:58 Lullo pone cosi una
chiara analogia tra la falsa credenza dei mussulmani e il sapere erroneo de-

gli averroisti. Anche in questo caso, il superamento dell'errore e dell'in-
ganno è affidato esclusivamente al sapere procurato dall'Arfe e trasmesso
dagli angeli buoni sotto forma di sillogismi veri e necessari.59

L'ultimo passo in cui ricorre il termine „averroista" va letto come una
vera e propria promozione del sapere angelico: l'angelo Gabriele risponde
infatti a Michele che „l'intelletto divino non potrebbe pensare il contrario,
nè la volontà divina volere il contrario, nè l'intelletto umano negarlo, nè la
volontà umana odiarlo".60 In questa affermazione emerge con forza il va-
lore di verità attribuito al sapere degli angeli, nonché il legame di nécessita
che unisce le dignità divine e le loro manifestazioni nell'angelo e

nell'essere umano. Nell'ottica di Lullo è da tale intima connessione che
scaturisce l'unico sapere vero - quello intellettuale degli angeli - e l'unica
parola vera - quella degli angeli buoni che comunicano con gli uomini
buoni. Per questo motivo, chiunque si situi al di fuori di questo nesso e di
questa logica - che è la logica deduttiva insegnata dall'Arte - non puè che

errare, come accade agli averroisti, che sono irrimediabilmente incatenati
al „modum intelligendi naturaliter". Corne già accennato, il loro attacca-
mento al dato empirico va letto corne un atteggiamento analogo all'ostina-
zione dei demoni, ormai incapaci di conoscere, di volere e di amare la verità.

Ne risulta che il sapere degli averroisti non è soltanto manchevole a

causa dei limiti del suo fondamento, ma che esso è anche marcato da una
falsità la cui espressione massima è la contraddizione nella quale
irrimediabilmente incorre.

Di fronte ad esso, la scienza del linguaggio angelico fornisce lo stru-
mento più adatto e qualificato per combattere l'errore e difendere la verità

58 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 235: „Ipsi autem saraceni loquuntur cum
angelo maligno, qui decipit ipsos".

59 Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 235: „Dixit Gabriel: Verum est, quod dicis.
Et homo qui vere intelligit et vociférât syllogismum istum, vere locutus est tecum; non
tarnen quod vocaliter, sed mentaliter loquatur tecum. Illi autem, qui dicunt, quod divinae
dignitates non sunt aequales quoad existere et agere, cum daemonibus sunt locuti; sicut
Averroistae, qui dicunt, quod sola aeternitas habet actum infinitum in duratione, scilicet
aeternare et non potestas possificare, neque Veritas verificare, neque bonitas bonificare, etc.
Daemones autem loquuntur cum ipsis sic, ut non habeant notitiam de divina trinitate, quam
probavimus in tertia distinctione".

6° Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 235-236: „Dixit Gabriel Michaeli: Vere
concludis. Et divinus intellectus oppositum non potest intelligere, neque divina voluntas
velle, neque intellectus humanus intelligendo negare, neque humana voluntas consecutiva
intellectum odire. Et hoc idem sequitur de tuo intellectu et de tua voluntate. Averroistae
autem tenent, quod Deus non potest eundem hominem resurgere neque esse novum perpetua-
re, et quod quando homo moritur, quidquid habet, perdit. Et hoc asserunt secundum
modum intelligendi naturaliter. Tarnen credunt oppositum, quia dicunt se esse fideles. Et sic
asserunt, quod verum sit falsum, et gloriosum poenosum; quare sibi ipsis contradicunt".



Raimondo Lullo, i demoni e gli averroisti 375

della fede cristiana.61 Si conferma cosi come l'angelologia sia strettamente
articolata al progetto missionario di Lullo: essa fornisce anzi l'arma più
adatta alla missione interna contro gli averroisti, poiché il sapere intellet-
tuale degli angeli costituisce l'unica vera alternativa alla filosofia empirica
promossa dai seguaci latini di Averroè. Questo emergere del sapere ange-
lico quale unica alternativa offre una chiara testimonianza del fatto che

per Lullo la vera filosofia si situasse esclusivamente sul piano della co-
noscenza intellettuale.62 Paradigma di tale conoscenza, l'angelo è l'unico
soggetto creato capace di adempiere perfettamente i dettami dell'Ars
inveniendi veritatem:63 in quest'ottica, produrre una scienza dimostrativa
del linguaggio angelico significava aprire la porta ai segreti dell'Arte.

Possiamo quindi concludere questo breve percorso formulando due
osservazioni: innanzitutto, attraverso la figura dell'averroista delineata in
questo scritto Lullo colpisce principalmente un metodo, cioè quel modo
sbagliato di fare filosofia che sceglie il dato empirico quale suo fonda-
mento. Questa scelta è la fonte di tutti gli errori e della contraddizione che

segna la posizione averroista (e l'aristotelismo in generale). Per questo,
Lullo accenna ad alcune tesi erronee senza preoccuparsi di confutarle,
poiché il vero bersaglio è il procedimento da cui derivano. Abbiamo qui
una conferma di quanto già rilevato da R. Imbach, e cioè che „L'objet de sa

critique [...] est une attitude philosophique".64 Questo atteggiamento è

responsabile della spaccatura tra ragione e fede che Lullo identifica corne
uno dei mali maggiori nell'ambito della cultura cristiana.

In second luogo, occorre rilevare il valore strumentale della polemica
antiaverroista perseguita nel trattato angelologico del 1312: da quanto
abbiamo visto risulta infatti che questa polemica ha fornito uno strumento
efficace di promozione della scienza del linguaggio angelico quale momen-
to essenziale del progetto di rifondazione del sapere filosofico. Questa ri-
fondazione era resa necessaria da un'impresa missionaria la cui riuscita
dipendeva da un metodo capace di rimediare aile manchevolezze di tenta-
tivi come quello di Ramon Marti: in definitiva, nell'ottica di Lullo, il dome-
nicano falli la sua missione poiché non seppe trasmettere un sapere di
natura intellettuale conforme al paradigma angelico.

6' Cfr. De locutione angelorum, in: ROL XVI, 236: „Per quam librum possunt destrui
omnes positiones factae contra divinam trinitatem et incarnationem, et fieri positiones in-
destructibiles pro sancta fide catholica exaltanda in libro isto manifeste implicatae".

62 Cfr. COLOMER: El ascenso a Dios, 583: „El momento crucial del metodo luliano se

encuentra en la dimensiôn de la inteligencia". Questo è peraltro palese nel Llibre del gentil e

dels très savis, nel quale dama Intelligenza spiega i significati degli alberi del sapere e introduce

ai segreti dell'Arte.
63 Rimandiamo in proposito aile osservazioni di BONNER: Obres selectes de Ramon Llull,

63-71.
64 Cfr. IMBACH: Lulle face aux averroïstes parisiens, 279.


	Raimundo Lullo, i demoni e gli averroisti

