
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 2

Artikel: I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum

Autor: Zavattero, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irene Zavattero

I volgarizzamenti duecenteschi della Summa
Alexandrinorum

L'epitome dell'Ethica Nicomachea (EN) chiamata comunemente Summa
Alexandrinorum (SA) riscosse un successo degno di nota della seconda
meta del XIII secolo, quando Taddeo Alderotti (1223-1295) e Brunetto Lati-
ni (1220/30-1293) la tradussero rispettivamente in volgare toscano e fran-
cese, negli anni fra il 1260 e il 1295. Il volgarizzamento di Taddeo costi-
tuisce un trattato a sé che chiamiamo "Etica volgare", mentre quello di
Brunetto si trova incastonato nel secondo libro del Tresor dove occupa i
capitoli 2-49 e sembra essere la versione oitanica del volgarizzamento
dell'Alderotti.1 Inoltre, nelle sue Lettere, Guittone d'Arezzo (1230/40-1294)
traduce in toscano alcuni escerti della SA che si inseriscono nel suo pro-
getto di volgarizzazione per fini didattico-morali del fiore della sapienza
antica.

La scelta di volgarizzare la SA anziché l'intera EN - disponibile nella
versione che Roberto Grossatesta ultimo nel 1246-1247 e che ebbe subito
un'ampia diffusione - è molto significativa2. I motivi di questa scelta3 sono
da cercare probabilmente nella qualità e nell'impostazione della sintesi
dell'EN che la SA offre, ma anche nel proposito che i volgarizzatori si erano
prefisso e nei probabili destinatari dell'opera. Questi due ultimi aspetti
sono strettamente legati: se il proposito degli autori è, corne vedremo, la
divulgazione e l'insegnamento morale, esso assume importanza soltanto in
relazione al pubblico reale o ideale a cui questi volgarizzamenti sono desti-
nati. In effetti, corne insegna Ruedi Imbach, l'approccio storico alio studio
del pensiero filosofico deve tenere conto della funzione sociale e politica
che riveste un certo testo filosofico nel momento e nel luogo in cui è stato
composto, nonché valutare l'esistenza di un'interazione fra il ruolo sociale

* Desidero ringraziare per i loro preziosi suggerimenti Valérie Cordonier, Paolo Evan-
gelisti, Andrea A. Robiglio e Riccardo Saccenti. Un ringraziamento particolare va a Sonia
Gentiii per la generosità con cui mi ha messo a disposizione la sua trascrizione prowisoria
dell'Erica volgare di Taddeo (condotta sul ms. Firenze, Bibl. Naz. II.iv.274), dalla quale cito i
passi ancora inediti indicando, dopo GENT1LI, libro, cap. e f. manoscritto.

1 Cf. i par. 2.1 e 2.2.
2 Una scelta compiuta, alio stato attuale della ricerca, soltanto da questi tre autori e

forse nel Quattrocento da Alfonso di Burgos che volgarizzd la SA in castigliano, cf. GENTILI,
Sonia: L'uomo aristotelico aile origini della letteratura italiana. Roma: Carocci 2005, 47-49.

3 Secondo GENTILI: L'uomo aristotelico, 28-29 i motivi risiedono nella natura stessa dei
compendi che "lasciavano più spazio alla reinterpretazione, alla divulgazione, in breve alla
trattazione 'attiva' del testo" e quindi i volgarizzatori potevano integrare nella traduzione
anche elementi esegetici.



334 Irene Zavattero

dell'autore, il contenuto del testo filosofîco e il suo destinatario.4 Nel caso
dei volgarizzamenti, inoltre, si deve considerare che la trasposizione in
lingua volgare rappresenta un atto di politica culturale che rende fruibile un
certo testo ad un pubblico molto più ampio e diverso da quello della lingua
dell'originale.

Cercando di seguire questa impostazione metodologica, mi propongo di
individuare i motivi che probabilmente spinsero Taddeo, Brunetto e Guit-
tone a volgarizzare la SA. Dopo la presentazione della tradizione latina
dell'epitome (1) e l'identificazione dei probabili destinatari dei volgarizzamenti

(2), verranno messe in luce alcune peculiarità dell'epitome (3) e ana-
lizzati alcuni temi di particolare intéressé per il pubblico a cui i tre autori
si rivolgevano (4 e 5).

1. La tradizione latina della SA

L'epitome alessandrina è giunta al medioevo latino attraverso varie fasi di
traduzione: redatta forse da Nicola Damasceno nel I secolo a.C., venne tra-
dotta anonimamente in siriaco e poi in arabo da Ibn Zur'ah, un cristiano
giacobita della Bagdad del X secolo e infine volta dall'arabo in latino da

Ermanno il Tedesco nel 1243/44.5 L'originale greco è andato perduto, cosi

come la versione siriaca,6 e della traduzione araba si conservano soltanto
alcuni frammenti dei libri I, VII e VIII,7 mentre quella latina ci è giunta
integralmente8 e tramandata da tredici codici completi più uno frammen-

4 Cf. IMBACH, Ruedi: Dante, la philosophie et les laïcs. Fribourg: Éditions Universitaires
1996,1-8; 75-78; 87-89.

5 Cf. DUNLOP, Douglas M.: Introduction, in: AKASOY, Anna A./FlDORA, Alexander (eds.):
Aristotle. The Arabie Version of the Nicomachean Ethics. Brill: Leiden 2005, 1-109, in part.
62-79. Per 'e difficoltà cronologiche derivanti dall'attribuzione a Nicola Damasceno, efr Fl-
DORA, Alexander: Die Behandlung der Unbeherrschtheit in der 'Summa Alexandrinorum', in:
Hoffmann, Tobias/MÜLLER, Jörn/PERKAMS, Matthias (Hgg.): Das Problem der Willensschwäche

in der mittelalterlichen Philosophie. Leuven: Peeters 2006, 173-195, in part. 177, n. 14.

Recentemente è apparso il volume ULLMANN, Manfred: Die Nikomachische Ethik des Aristoteles

in arabischer Übersetzung. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2012, nel quale l'autore
rivede in modo significativo le posizioni di Dunlop (Teil 2: Überlieferung Textkritik Grammatik,

15-122). Purtroppo, data l'imminenza dell'andata in stampa di questo saggio, non mi è

possibile illustrare in dettaglio i dati forniti da Ullmann.
6 Ne resta soltanto una citazione nell'enciclopedia filosofica di Gregorio Bar-Hebraeus

(1225-1286), cf. ZONTA, Mauro: Structure and sources ofBar-Hebraeus's "Practical philosophy"
in "The cream of science", in: LAVENANT, René (ed.): Symposium Syriacum VII. Roma: Edi-
zioni Orientalia Christiana 1998, 279-292.

7 Per l'edizione cf. DUNLOP, Douglas M.: The Manuscript Taimur Pasha 290 Ahlaq and the
Summa Alexandrinorum, in: Arabica 21 (1974) 252-263. Lunghi escerti della versione araba
furono tradotti (intorno al 1250-60) in ebraico da Shem Tob Ibn Falaquera inserendoli in
alcuni suoi scritti, cf. ZONTA, Mauro: Aristote de Stagire. Les Éthiques. Tradition syriaque et
arabe, in: DPhA Supplément, Paris 2003, 191-198, in part. 198.

8 In alcuni codici (quali quelli usati dal Fowler, cf. n. 16) risulta composta di XI libri
perché fra le sintesi del VI e del VII libro delI'EN è inserita la sintesi del cosiddetto "settimo



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 335

tario.9 Non disponiamo di un'edizione critica che tenga conto di tutti i tes-
timoni, bensi di due edizioni basate soltanto su singoli codici che tra-
smettono due redazioni diverse del testo. Testimone della prima reda-
zione, la più antica, chiamata versio communis, è il codice della Biblioteca
Laurenziana di Firenze (Gadd. Plut. LXXIX inf. 41, ff. 134-144, sec. XIII2)
usato da Concetto Marchesi nella sua edizione del 1904.10 Questo codice
riproduce la versione, in parte corrotta da errori di trasmissione, traman-
data dal più antico dei codici superstiti, il manoscritto parigino (BnF, lat.
16581, ff. 3-50V) appartenente alia collezione di libri di Richard de Four-
nival e copiato a Parigi prima del 1250 direttamente dal testo che Ermanno
stesso sembra aver portato alio Studium parigino.11 Una seconda versione,
tramandata da un codice conservato presso l'Abbazia di Admont (Stifts-
bibl. 608, ff. 43-60V, sec. XIII2), è stata denominata dagli specialisti redac-
tio Patavina perché in passato si è ritenuto che tale codice fosse stato
copiato a Padova su istanza di Engelbert di Admont durante il suo soggior-
no presso lo Studium padovano (1278-1287).12 Le ricerche di Karl Ubl hanno
perô dimostrato che questo codice composito è stato copiato nell'ultimo
decennio del XIII secoloo in parte per mano stessa di Engelberte che lo ha

libro" della versione araba dell'HV, il quale sembra essere un frammento del commento di
Porfirio all'EN, cf. DUNLOP: Introduction, 55-67. Per l'edizione del "settimo libro" della SA
basata sui codici di Parigi e di Firenze (cf. nn. 10-11), cf. SACCENTI, Riccardo: La Summa
Alexandrinorum. Storia e contenuto di un'epitome delPEtica Nicomachea, in: RThPhM 77,2
(2010) 201-234, in part. 231-234.

9 Cf. ARISTOTELES LatinuS: Codices descripserunt. G. Lacombe, A. Birkenmajer, M. Du-
long, A. Franceschini. Roma: La Libreria dello Stato 1939, I, 68-69; 157-158-

10 MARCHESI, Concetto: II Compendio Alessandrino-Arabo [=MARCHESl], in: ID.: L'Etica
Nicomachea nella tradizione latina Medievale (Documenti ed Appunti). Messina: Libreria Editrice

Ant. Trimarchi 1904, XLI-LXXXVI.
11 D'ALVERNY, Marie-Thérèse: Remarques sur la tradition manuscrite de la «Summa

Alexandrinorum», in: AHDLMA 57 (1982) 265-272, in part. 270-271; alla stessa tradizione testu-
ale appartiene anche il ms. Paris, BnF, lat. 12954, ff. 3V-27V (sec. XIII2). Cf. GENTIU: L'uomo
aristotelico, 34-35 circa il rapporto fra i due codici parigini.

12 Cf. FOWLER, George B.: Manuscript Admont 608 and Engelbert ofAdmont (c. 1250-1331),
in: AHDLMA 44 (1977) 149-242, in part. 162; 152-161 per la descrizione del codice e del ms. di
Oxford citato alla n. 16. Basandosi sulle ricerche di Fowler, D'ALVERNY: Remarques, 271 ha
coniato la fortunata denominazione di redactio Patavina. Per la biografia e le opere di
Engelbert cf. UBL, Karl: Engelbert von Admont. Ein Gelehrter im Spannungsfeld von Aristote-
lismus und christlicher Überlieferung. Wien: Oldenbourg 2000, 12-24.

'3 UBL, Karl: Zur Entstehung der Fürstenspiegel Engelberts von Admont (f 1331), in: DAEM
55 (1999) 499-548, in part. 512-3 précisa i termini post quem (1295) e ante quem (1297) della
composizione del codice sulla base della datazione di due frammenti in esso contenuti,
quello degli Oeconomica ps.-aristotelici, dérivante dalla traduzione di Durando di Alvernia
conclusa nel 1295 ad Anagni, e quello relativo ad un aneddoto su sanctus Ludwicus owero
Ludovico IX di Francia canonizzato nel 1297. Tuttavia Ubl ritiene che, sulla base di elementi
paleografici, la datazione potrebbe slittare ad una data di poco posteriore al volgere del
secolo.



336 Irene Zavattero

rivisto, glossato e rubricato negli anni del suo abbaziato a Salzburg (1287-
1297) e ad Admont (1297-1331).u Questa versione della SA, che ci sembra
più opportuno chiamare redactio Admontensis, di cui George B. Fowler ha

curato l'edizione nel 1982,16 è il frutto di un progetto di revisione della ver-
sio communis, condotto sulla base delle "varie traduzioni deWEN",^ fina-
lizzato a restituirne una forma più fedele al dettato aristotelico18 e a ren-
derla più intelligibile migliorandone lo stile, aggiungendo o sopprimendo
delle parti. La paternité di questa revisione sembra non sia da attribuire a

Engelbert che probabilmente si limité a copiarne una parte - come fece,
nel ms. di Admont, per altre opere di particolare importanza - ad inserire
delle glosse esplicative, a dividere il testo in capitoli rubricandoli con un
titolo.'9

II raffronto testuale condotto su alcuni brani significativi, di cui si puo
trovare un esempio nelle sinossi delle tabelle 1-3, ci sembra dimostrare che

Taddeo, Brunetto e Guittone tradussero la versio communis della SA:20 i

volgarizzamenti non accolgono né le frequenti riformulazioni né i passi

]4 II quadro riassuntivo delle parti autografe del ms. di Admont (UBL: Zur Entstehung,
510, n.35) mostra che della raano di Engelbert sono una parte della SA (ff. 55r-6ov), le corre-
zioni, le glosse e le rubriche in tutta la SA.

*5 UBL: Zur Entstehung, 512-513 non soltanto data le sezioni autografe del ms. all'ultimo
decennio del XIII secolo, quindi sicuramente non al periodo italiano di Engelbert, ma in-
dividua la scrittura degli altri due copisti, responsabili delle altre sezioni del codice (quindi
anche dei ff. 43ra-55ra della SA), come appartenente all'area tedesca méridionale.

18 FOWLER, George B.: Manuscript Admont 60S and Engelbert of Admont (c. 1250-1331).

Appendix 14: Summa Alexandrinorum [= FOWLER], in: AHDLMA 57 (1982) 195-252 collaziona
il ms. di Admont con il ms. Oxford, Bod/. Canon, lat. class. 271, ff. 218-245 (XV sec.) recante
la stessa versione. UBL: Zur Entstehung, 511 ritiene che il codice di Oxford sia originario
dell'area austriaca e non italiana, come è stato a lungo sostenuto sottolineando l'affinità geo-
grafica con il ms. di Admont creduto di origine padovana.

'7 L'affermazione generica è di D'ALVERNY: Remarques, 271. L'edizione del Fowler, priva di
introduzione, rinvia sporadicamente in apparato a luoghi dell'EJV indicati soltanto secondo
la suddivisione di I. Bekker, senza alcun riferimento alle versioni latine dell'Anstote/es La-
tinus. Inoltre tali rinvii non sono sistematici (non sarebbe stato superfluo, visti i cospicui
tagli rispetto all 'EN, indicare ad ogni inizio di par. il corrispondente passo dell'B/V ivi rias-
sunto) e solo in rari casi servono a rintracciare nell'BN il contenuto delle aggiunte della
redactio Admontensis (mai esplicitamente evidenziate come tali, sebbene numerose). L'edizione

di Fowler si limita, quindi, alia collazione dei due codici recanti la redazione di
Admont.

18 I passi aggiuntivi della redactio Admontensis che analizziamo nel par. 3 smentiscono,
tuttavia, questo proposito.

•9 Cf. UBL: Zur Entstehung, 513-514 non si esprime nello specifico circa l'attribuzione
della versione della SA bensi formula un parère generale riguardante tutti i testi contenuti
nel codice di Admont mettendo in discussione l'opinione di Fowler, che, al contrario, sebbene

non apertamente, considerava Engelbert l'autore di tutti questi testi, corne dimostra
l'edizione integrale dei frammenti del codice, cf. FOWLER: Manuscript Admont 60S, in: AHDLMA
44 (1977) 149-242; 45 (1978) 225-306; 50 (1983) 195-222. Stante l'opinione di Ubl, che, co-
munque, non risolve definitivamente la questione, preferiamo fare riferimento aile riformulazioni

e agli interventi aggiuntivi della redactio Admontensis senza attribuirli ad Engelbert.
2° per quanto riguarda Guittone, cf. par. 2.3 e n. 74.



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 337

aggiuntivi presenti nella redactio Admontensis21. Tuttavia, poiché l'edizio-
ne del Marchesi trasmette la lezione del solo manoscritto di Firenze, spes-
so corrotto, soltanto un'edizione critica che tenga conto di tutti i testimoni
della SA potrà costituire una base solida di confronto. Inoltre, sebbene la
redactio Admontensis sia stata copiata nel codice austriaco dopo la morte
dei tre volgarizzatori, non sappiamo se sia stata redatta in quegli anni op-
pure riproduca una versione preesistente, questione questa che potrebbe
venire risolta dirimendo il problema della sua attribuzione ad Engelbert.

2. GL! INTENTI DIVULGATIVI DEI TRE VOLGARIZZATORI E I LORO PROBABILI DE-

STINATARI

2.1 LTtica volgare di Taddeo Alderotti: un codice di etica per laici litterati e

illitterati

L'attribuzione deW'Etica volgare a Taddeo Alderotti - medico fiorentino di
grande fama - stabilita da Concetto Marchesi all'inizio del Novecento22 e

confermata da Sonia Gentili, impegnata nella preparazione dell'edizione
critica del testo,23 è stata messa in dubbio per lungo tempo24. II testo
veniva considerato una costola staccatasi dal Tesoro toscano, volgarizza-
mento italiano del Tresor di Brunetto, dove occupa il VI libro.25 In realtà,
1 'Etica volgare ebbe un'ampia tradizione isolata, come dimostrano i tren-

21 GENTILI: L'uomo aristotelico, 43-46 confrontando I'Etica volgare di Taddeo con le due
redazioni della SA, evidenzia qualche eccezione che ci induce alla prudenza, tuttavia, in
assenza dell'auspicata edizione compléta della SA, non siamo in grado di stabilire se le va-
rianti della redactio Admontensis siano presenti anche in qualche ms. della versio communis
(cf. n. 86).

22 MARCHESI, Concetto: II compendia volgare dell'Etica aristotelica e le fonti del VI libro
del "Tresor", in: GSLI 42 (1903) 1-74.

23 Per una prima anticipazione cf. GENTILI, Sonia: L'«Etica» volgarizzata da Taddeo
Alderotti (m. 1295). Saggio di commenta, in: Documenti e Studi sulla tradizione filosofica me-
dievale 17 (2006) 249-281 contenente la trascrizione dei capp. 1-10 del I libro sulla base del
ms. Firenze, Bibl. Naz., II.iv.274.

24 Cf. MARCHESI: II compendio volgare, 3-5 per una sintesi delle posizioni precedenti il
1900; per il dibattito storiografico successivo SlRAISI, Nancy G.: Taddeo Alderotti and his
pupils. Two generations of italian medical learning, Princeton: Princeton University Press

1981, 78-82 (per la biografia di Taddeo, 27-42). Particolare autorevolezza viene assegnata al

parere di CARMODY, Francis: Li livres dou Trésor de Brunetto Latini. Berkeley: University of
California Press 1948 che in una nota (XXVIII, n.2) afferma perentoriamente, senza fornire
alcuna prova, che "le prétendu texte de Taddeo n'est autre que le Tesoro italien". Da questo
parere sembra dipendere anche quello dell'editore più recente del Tresor, Pietro G. Beltrami,
cf. n. 28 e 31.

25 Un primo motivo contrario a questa ipotesi è costituito dalle numerose espressioni
latine trasposte nell'Efica volgare che provano la sua dipendenza diretta dal testo latino, non
dal francese, cf. MARCHESI: Il compendio volgare, 26-27 e GENTILI: L'uomo aristotelico, 36-41.



33« Irene Zavattero

tatré codici superstiti che la tramandano.26 Inoltre, secondo il Marchesi, il
VI libro del Tesoro non sarebbe altro che 1 'Etica volgare di Taddeo incasto-
nata dal traduttore - un tempo identificato in Bono Giamboni27 - nel pun-
to in cui egli avrebbe dovuto tradurre la versione francese del compen-
dio.28 II traduttore29 del Tesoro, anziché cimentarsi in una propria tradu-
zione, potrebbe aver preferito la versione di ottima qualità di Taddeo già
molto diffusa, come comprovano tre codici trecenteschi del Tesoro conser-
vati a Firenze, che, oltre alla solita attribuzione a Brunetto posta all'inizio
di tutta l'opéra, recano alla fine del VI libro un explicit con la specifi-
cazione "translata a magistro Taddeo in vulgari".3° L'inserzione dell 'Etica
volgare dentro il Tesoro toscano ha determinato, per un verso, la grande
fortuna del volgarizzamento alderottiano, ma per un altro verso ne ha

nascosto per secoli la reale identité.
L'attribuzione a Taddeo dell'Etica volgare è confermata inoltre dalla

testimonianza diretta di Dante che nel Convivio (I x 10) critica vivacemente
il volgare dei suoi predecessori, Taddeo e Brunetto, e in particolare
definisce 'laido' il volgare di "quelli che trasmutö il latino dell'Etica, ciö fu
Taddeo Ippocratista".3i Questa dichiarazione esplicita, considerata da alcu-
ni studiosi come un'interpolazione di origine glossematica, in realtà è da
considerarsi autentica non solo perché l'inciso è présente nell'archetipo
del testo,32 ma anche perché Dante dimostra di conoscere bene l'opera di
Taddeo di cui parla come dell'unico, comunemente noto, volgarizzamento
esistente a quel tempo dell'etica latina.33

26 GENTILI: L'uomo aristotelico, 32, n.8 segnala altri 4 codici da aggiungere ai 29 mss.
censiti da MARCHESI: II compendio volgare, 65-72: un terzo dei mss. attribuisce a Taddeo il
testo che, nei restanti due terzi, è adespoto.

27 L'attribuzione è respinta da Segre, Cesare: Prosa del Duecento, Milano: Ricciardi 1959,
311-312 e discussa da SAPEGNO, Marina S.: II trattato politico e utopico, in: ASOR ROSA, Alberto
(a cura di): Letteratura Italiana, III, 2. Torino: Einaudi 1984, 949-1010, in part. 953.

28 Si vedano gli "indizi gravi e sicuri" che MARCHESI: II compendio volgare, 15-6 (e 26-27)
ricava dall'esame dei codici del Tesoro (uno degli indizi è la lacuna a cui accenniamo alia n.
54). Tuttavia, data la complessità della tradizione manoscritta del Tesoro, BELTRAMI, Pietro
G.: Introduzione, in: BRUNETTO LATINI: Tresor. Torino: Einaudi 2007, XVII, n.32 ritiene giu-
stamente necessario "verificare se i mss. che portano il nome di Taddeo contengano sempre
lo stesso testo o se corrispondano a versioni diverse del Tesoro".

29 Come nota MARCHESI: II compendio volgare, 30, forse sarebbe più giusto dire che "gli
amanuensi" preferirono inserire la versione di Taddeo perché del VI libro del Tesoro è

attestata anche una versione dal francese in toscano conservata in almeno due mss. del '400
(si veda la sinossi in MARCHESI: 31-34).

3° Cf. GENTILI: L'uomo aristotelico, 36, n.19.
31 Per un'analisi complessiva del passo, cf. GENTILI: L'uomo aristotelico, 156-160. Secondo

alcuni studiosi, la fama di Taddeo testimoniata da Dante avrebbe determinato l'apposizione
del suo nome da parte dei copisti a copie di versioni toscane del Tresor. BELTRAMI:

Introduzione, XVII, n.32 ritiene questa ipotesi "ragionevole" e quindi risolleva il "problema dell'esi-
stenza stessa del volgarizzamento di Taddeo nella tradizione manoscritta".

32 Cf. GENTILI: L'uomo aristotelico, 33, n.12 e SlRAISI: Taddeo Alderotti, 78-79.
33 MARCHESI: II compendio volgare, 18.



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 339

Mediante approfonditi raffronti testuali, Sonia Gentili ha sottolineato il
lavoro critico condotto da Taddeo che attinse, per ricostruire il dettato
aristotelico, alia versione dell'SV del Grossatesta e della Sententia libri Ethi-
corum di Tommaso d'Aquino,34 e inoltre ha ribadito l'ipotesi già formulata
da Marchesi35 secondo cui Brunetto si servi della versione di Taddeo
facendo costante ricorso al testo latino del compendio soprattutto in
corrispondenza ai passi in cui Taddeo utilizza le fonti secondarie.36 L'indi-
viduazione del commento di Tommaso (1271-1272) come fonte secondaria
di Taddeo rimette in discussione la datazione dell'Et/ca volgare (1260 ca.) -
non senza creare evidenti problemi cronologici per la dipendenza del
Tresor (1260-1266) dall'istica volgare37 - e suggerisce di considerare l'intero
periodo del magistero di Taddeo a Bologna (1260-1295) come limite crono-
logico per la sua composizione.38

All'università di Bologna, dove Taddeo insegnô logica e medicina, è

attestato un interesse marcato per l'etica aristotelica, e più in generale per
la filosofia pratica, che lascia supporre la circolazione, in quegli anni, non
solo dell'agile compendio alessandrino, ma anche della versione integrale
deH'EN.39 Benché i medici-filosofi bolognesi fossero in grado di fruire di-
rettamente del pensiero aristotelico, in quanto ottimi esperti di latino, non
è da escludere che Taddeo Ii considérasse destinatari del suo volgarizza-
mento, alio scopo di trasmettere loro un lessico filosofico in lingua volgare
o, corne afferma la Gentili, per dotarli di "un compendiario ma rigoroso
«codice» di etica" in volgare.40 Secondo la studiosa, Taddeo compie

34 GENTILI: L'uomo aristotelico, 38-41 e 44-45. Mentre il ricorso alla versione del Grossatesta

ci sembra evidente, l'uso della parafrasi di Tommaso è ipotizzata dalla Gentili sulla
base di pochi esempi, relativi all'inizio dell'£tica volgare, dove la versione di Taddeo condi-
vide con la Sententia soltanto singole parole. Si veda la nostra osservazione alla fine del par.
4 e n. 104.

35 MARCHESI: Il compendio volgare, 26-29;
36 GENTILI; L'uomo aristotelico, 42-49.
37 Come sottolinea BELTRAMI: Introduzione, XVII, n.32.
38 GENTILI: L'uomo aristotelico, 41: "poiché le cronologie assolute di Tresor, Etica volgare

e commento alla Nicomachea di Tommaso sono incerte, non è lecito tradurre la dipendenza
- verosimile fino a contraria prova - di Taddeo da Tommaso in elemento di datazione del
volgarizzamento". Poiché gli specialisti, al contrario, ritengono sicure e indiscutibili le data-
zioni della Sententia di Tommaso e del Tresor, per datare l'Etica volgare è necessario
proseguire lo studio delle fonti secondarie, in particolare verificare la dipendenza dalla
Sententia o, corne suggerisce la stessa Gentili, l'esistenza di "un'ipotetica fonte comune" a Taddeo

e Tommaso.
39 Giacomo da Pistoia nella Quaestio de felicitate, che disputé a Bologna (1290^300), usa

la traduzione dell'EN del Grossatesta, cf. ZAVATTERO, Irene: La Quaestio de felicitate di
Giacomo da Pistoia: un tentativo di interpretazione alla luce di una nuova lettura critica del testo,
in: BETTETTINI, Maria/PAPARELLA, Francesco (a cura di): Le félicita nel Medioevo. Louvain-la-
Neuve: Fidem 2005, 355-409, in part. 382-383 per la circolazione dei libri morales a Bologna.

4° GENTILI: L'uomo aristotelico, 28. Sottolineando il comune progetto di recupero del
dettato aristotelico che caratterizza l'Etica volgare e la seconda redactio della SA e basandosi
sulla presunta origine padovana di quest'ultima, la Gentili ha ipotizzato che l'Etica volgare



340 Irene Zavattero

un'attenta scelta lessicale che rispetta i concetti filosofici della versione la-
tina, rivelandosi un interprète preoccupato di restituire fedelmente il
contenuto deW'ENA1 Poiché tale ricerca lessicale caratterizza anche le

opere mediche di Taddeo, quale I'EpistoIa sulla conservazione della salute
redatta sia in volgare che in latino, la Gentiii suppone che "le particolari
esigenze espressive determinatesi in campo medico possono aver contribu-
ito a sollecitare la creazione di un volgare di uso filosofico e scientifico".42

Proprio neU'Episto/a Taddeo esprime la sua idea di divulgazione scien-
tifica: essa ha valore universale perché serve a Tutilità comune d'ogni uo-
mo, il quale vive a costume delle bestie".43 In questa affermazione che anticipa

la definizione dantesca, contenuta nel Convivio I i 8, della divulgazione

di utilité universale volta a sollevare gli uomini dalla "bestiale pa-
stura", Taddeo esprime il proposito di rivolgersi ad un pubblico simile a

quello ammesso alia tavola dantesca, owero a coloro che non hanno potu-
to, per colpa di vari impedimenti, dedicarsi alla conoscenza e quindi sono
vissuti in una condizione "bestiale". L'epistola, tuttavia, ha anche un dedi-
catario particolare, Corso Donati, che conobbe Taddeo a Bologna negli
anni precedenti il proprio ritorno trionfale a Firenze con la fazione dei
Neri.44 Dunque Taddeo, prevedendo anche la divulgazione a beneficio del
singolo - un uomo politico, in questo caso - considerava il suo volgare utile

anche ad un pubblico non universitario per il quale l'accesso al latino
poteva risultare difficile.45

Nelle intenzioni di Taddeo, quindi, il destinatario del volgare filosofico,
forgiato nella sua traduzione della SA e nelle sue opere mediche, era pro-
babilmente non solo il pubblico litteratus della cerchia universitaria, ma
anche quello illitteratus dell'ambiente comunale, come sembrano mostrare
i passi analizzati nel par. 5 che tradiscono una certa partecipazione civile

fosse destinata alio stesso pubblico colto e universitario a cui si indirizzava la cosiddetta
redactio Patavina, ipotesi awalorata dal fatto che i due ambienti, bolognese e padovano,
erano probabilmente in contatto, come testimonia dalla figura di Guglielmo da Brescia (cf.
GENTILI 34, n.17). Sebbene l'origine Admontensis della revisione infici parzialmente questa
ipotesi, resta comunque verosimile la destinazione dell'Etica volgare anche ad un pubblico
colto.

41 Per alcuni esempi che, mediante il confronto delle versioni di Taddeo e di Brunetto,
mettono in luce il tecnicismo filosofico di Taddeo abbandonato poi da Brunetto, cf. GENTILI:
L'uomo aristotelico, 42, 46-47. Tuttavia la sinossi della Tab. 2 sembra evidenziare un atteggia-
mento opposto (cf. par. 4).

42 GENTILI: L'uomo aristotelico, 30.
43 ALDEROTTI, Taddeo: Libella per conservare la sanità del corpo fatto per Maestro Taddeo

da Firenze. Imola: Galeati 1852, 3, cf. GENTILI: L'uomo aristotelico, 49-55.
44 GENTILI: L'uomo aristotelico, 155-160.
45 Taddeo applica le due tipologie dell'istanza divulgativa, quella a vantaggio di un

singolo, al quale si è spesso legati da amicizia ma anche da interesse, e quella a vantaggio di
tutti che, invece, è operata disinteressatamente al solo scopo di portare beneficio al
destinatario; entrambe possono essere assolte soltanto mediante l'uso della lingua volgare.
Sui principi etici dell'atto divulgativo cf. GENTILI: L'uomo aristotelico, 127-160.



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 341

di Taddeo alia vita politica.46 Un pubblico laico - nelle due accezioni di
"non-religioso" e di "non colto", cioè non esperto di latino -,47 con il quale
Taddeo è in costante contatto grazie alia pratica della professione me-
dica.48

2.2 Tresor 11,2-49 di Brunetto Latini: principi etico-pratici per la classe

dirigente dell'Italia comunale

Nello stesso passaggio in cui critica il volgare di Taddeo, Dante non rispar-
mia le critiche nemmeno al suo maestro Brunetto Latini, notaio e uomo
politico fiorentino,49 colpevole di non conoscere adeguatamente il volgare
italiano e di aggirare l'ostacolo facendo ricorso al volgare "di lingua d'oco,
dicendo che è più bello e migliore" (Convivio I x 10). Queste parole ripren-
dono alla lettera la motivazione che Brunetto dà in apertura del Tresor
della scelta di scrivere in volgare francese: le ragioni sono due «l'une ke

nous somes en France, l'autre por çou que la parleure est plus delitable et
plus commune a tous langages» (Tresor 1,1,7). Se ne ricavano due dati im-
portanti, l'uno per la datazione dell'opera: Brunetto si trova in Francia e

quindi compone il Tresor durante il suo esilio (1260-1266); l'altro per il
proposito divulgativo perseguito da Brunetto: sceglie il francese in quanto
il suo rango di lingua internazionale risponde aile esigenze della divulga-
zione universale per un "pubblico sovranazionale di laici".5° In effetti, ben-
ché Brunetto offra il Tresor a un "caro dolce amico" (Tresor 1,1,4), ü desti-
natario dell'enciclopedia è il mondo laico e in particolare "quella categoria
di persone che nell'Italia comunale del Duecento gestivano professional-
mente incarichi pubblicF'.s1 soprattutto i podestà che governavano le città.
Lo dimostra la particolare attenzione che Brunetto riserva alla retorica e

alla political2 a cui dedica il libro III, e dove include anche un trattato sul

governo delle città, elogiando il sistema podestarile italiano.
Il secondo libro del Tresor, dedicato alla filosofia pratica, costituisce un

manuale di etica per l'uomo politico che puô rintracciarvi, nella seconda

46 Cf. le considerazioni collegate aile nn. 112 e 118.

47 Per le accezioni di laicus, cf. IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters.
Amsterdam: Grüner 1989, 16-26. Anche i medici-filosofi bolognesi erano per lo più dei laici,
corne dimostra il fatto che potessero essere indagati e processati dalla giustizia podestarile al
pari dei comuni cittadini, a differenza dei maestri e degli studenti parigini che, in virtù del
loro status di clerici, ricadevano sotto la giurisdizione ecclesiastica.

48 Cf. SlRAISI: Taddeo Alderotti, 37-39.
49 Per la biografia e l'impegno politico di Brunetto, cf. 1NGLESE, Giorgio: Brunetto Latini,

in: DBI 64 (2005) 4-12. Per le citazioni dal Tresor usiamo la nuova edizione indicata alla n.
28.

5° BELTRAMI: Introduzione, VIII. Per le citazioni del Tresor usiamo l'edizione indicata alla
n. 28.

51 BELTRAMI: Introduzione, VIII.
52 Cf. par. 5., n. 108 circa la priorité della politica nella sua divisione delle scienze.



342 Irene Zavattero

parte (cap. 50-131), i precetti morali da seguire53 e, nella prima parte, owe-
ro nella SA (cap. 2-49), il fondamento teorico dell'etica pratica, come si
legge nelle linee introduttive al volgarizzamento: "Brunet Latin [...] viaut il
fonder son edifice sor le livre de Aristote, et il le tranlatera de latin en
romans" (Tresor II 1 4). Questa affermazione viene spesso sottolineata a

sostegno délia tesi secondo cui Brunetto tradusse la SA dal latino e non dal
volgare toscano di Taddeo. Tuttavia, pur ammettendo la dipendenza
daïï'Etica volgare, la dichiarazione di Brunetto non risulta falsa, in quanto
egli fa costante ricorso alla SA e spesso preferisce tradurre alla lettera la
versione latina completando anche le lacune lasciate da Taddeo.54 Questo
suo mantenersi fedele all'originale détermina, secondo la Gentili, l'abban-
dono da parte di Brunetto del "tecnicismo filosofico" di Taddeoss di cui
forse non capisce, o non condivide, alcune scelte lessicali che si allonta-
nano dal dettato délia SA perché derivanti dal confronto che l'Alderotti
opera frequentemente fra la SA e la versione dell'EN del Grossatesta o la
Sententia di Tommaso. Brunetto, quindi, sembra non avere sotto mano la
versione del Grossatesta sebbene, a Parigi,56 negli anni '60 del Duecento,
sia già da tempo testo di insegnamento e di commento.57 Proprio il rap-
porto di Brunetto con le fonti secondarie svelerebbe, secondo la Gentili, la
dipendenza délia sua traduzione dall'fitica volgare: "la filigrana aristotelica
o tomasiana che l'Alderotti inserisce nel tessuto dell'epitome si présenta in
Brunetto parzialmente perduta" per cosi dire "bucherellata da espressioni
generiche che sostituiscono l'originario termine tecnico".58 II volgare di

53 In Tresor III, 97,5 c'è un rinvio esplicito ai precetti morali esposti nel II libro. La
seconda parte del II libro è una compilazione morale basata su più fonti mediolatine (in
particolare sulia Summa virtutum ac vitiorum di Guglielmo Peraldo) che Brunetto présenta
(II, 50,1) come una sorta di commento al pensiero di Aristotele sintentizzato nella SA.

54 Si veda l'esempio délia Tab. 2, par. 4. Inoltre Brunetto traduce la SA fino alla fine,
mentre Taddeo si ferma prima (forse in ragione délia frase per lui scomoda sui medici,
Tresor 11,49,3), tralasciando quelle che corrispondono aile ultime trenta righe dell'edizione
Marchesi. Tale lacuna è attestata sia nei mss. dell'£fica volgare sin in quelli del Tesoro che si
chiudono alio stesso modo con le Stesse parole, cf. MARCHESI: II compendio volgare, 27.

55 GENTILI: L'uomo aristotelica, 42 porta alcuni esempi in cui Brunetto preferisce le voces
mediae e generiche del volgare per rendere concetti filosofici più complessi, cf. nella defi-
nizione di félicita nella Tab. 1, la traduzione di actus con chose.

56 Dove è attestata la sua presenza in un atto notarile del 1263, cf. INGLESE: Brunetto
Latini, 4.

57 Corne dimostra un'introduzione alla filosofia redatta da un maestro délia facoltà delle
arti di Parigi intorno al 1250 che usa la versione del Grossatesta e il commento di Eustrazio
di Nicea: ARNULFUS PROVINCIALIS: Divisio Scientiarum, in: LAFLEUR, Claude: Quatre
introductions à la philosophie au XlIIe siècle. Montréal: Institut d'Études Médiévales 1988, 297-
347-

58 GENTILI: L'uomo aristotelica, 41-42. In aggiunta agli esempi citati dalla studiosa (41-
46) segnaliamo un altro caso significativo: l'espressione "amator Dei" délia SA (MARCHESI

LXXXV,7, FOWLER 250,13) viene corretto da Taddeo, ristabilendo il senso corretto délia frase,
con "amato da Dio" (GENTILI XI, 7,f. 44ra) grazie al ricorso alla traduzione di Grossatesta



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 343

Brunetto si présenta, dunque, "più superficiale, livellante e generico nella
resa dei concetti" e caratterizzato da un andamento scorrevole e fluido, pe-
culiarità queste che valsero al Tresor un grande successo nell'Europa
tardo-medievale59 ma che smantellarono le basi del progetto di costruzio-
ne di un volgare filosofico intrapreso da Taddeo.60 Brunetto restituisce una
versione della SA più adatta alla realtà mercantile e comunale, awiando
cosi "una fruizione dell'FN meno filosofica, ma più precettistica e compor-
tamentale".61

2.3 Le Lettere di Guittone d'Arezzo: I'insegnamento morale per la nuova
classe borghese comunale

Famoso per la sua produzione poetica, Guittone è anche autore di un
epistolario composto per la maggior parte dopo il suo ingresso, nel 1265,

nell'Ordine dei cavalieri di Santa Maria gloriosa,62 al quale aderi, dopo un
giovanile periodo di militanza politica nella fazione guelfa della sua città
natale, perché deluso dal profondo declino politico, e soprattutto morale,
che Arezzo viveva in quegli anni. Si trattava di un ordine religioso e ca-
valleresco - conosciuto ben presto come Ordine dei frati gaudenti, per la
dissolutezza di alcuni confratelli - che ebbe "carattere laicale e un'accentu-
ata propensione politica, lontana dal fervore mistico".63 L'ingresso nell'or-
dine - aperto ai membri dei nascenti patriziati cittadini, celibi o coniugati
che fossero, come nel caso di Guittone che era sposato e aveva tre figli -
non trasformava gli adepti in sacerdoti, bensi in milites al servizio dell'orto-
dossia, con l'obbligo di astenersi dal ricoprire cariche pubbliche, di non
commettere eresia e usura, di fare voto di obbedienza e di castità coniu-
gale. Guittone, probabilmente, non divenne clericus, ma uno dei cavalieri
laici dell'ordine e la sua conversione spirituale ebbe un orientamento pra-
tico e attivo, caratterizzato da un estremo rigore morale e da un rinnovato
impegno sociale.64

(364,13 dell'ed. citata alia n. 104), "Deo amatissimus", di EN X, 8,1179331, mentre Brunetto
segue alla lettera SA e traduce "aime Dieu" (Tresor II, 47,14).

59 Per la larga fortuna del Tresor, cf. MAFFIA SCARIATI, Irene (a cura di): A scuola con Ser

Brunetto: Indagini sulla ricezione di Brunetto Latini dal Medioevo al Rinascimento. Firenze:
SISMEL Edizioni del Galluzzo 2008.

6° GENTILI: L'uomo aristotelico, 47.
6l'GENTILI: L'uomo aristotelico, 47-48.
62 Dall'esaustiva nota biografica di CERRONI, Monica: Guittone d'Arezzo, in: DBI 58 (2001)

770-772 attingiamo le notizie riportate in questo paragrafo.
63 CERRONI: Guittone d'Arezzo, 771. Cf. MARGUERON, Claude: Recherches sur Guittone

d'Arezzo. Sa vie, son époque, sa culture. Paris: Presses Universitaires de France 1966, 22 sotto-
linea gli obiettivi politici e sociali dell'ordine fondati su uno spirito religioso, ma né ascetico
né mistico.

64 CERRONI: Guittone d'Arezzo, 770. Sulla conversione di Guittone, cf. MARGUERON:

Recherches, 17, 36-40.



344 Irene Zavattero

L'adesione all'Ordine ha coinciso con l'abbandono del tema erotico,
présente nella produzione poetica giovanile, a vantaggio deü'impegno di-
dattico-morale che caratterizza invece i componimenti délia maturità e

l'intero epistolario.65 II maggior numéro di citazioni délia SA si trova nella
III lettera dell'epistolario dedicata al poeta Monte Andrea, uno dei guitto-
niani di maggior spicco, alio scopo di confortarlo per un'ingente perdita
pecuniaria che probabilmente subi negli anni in cui fu banchiere a

Bologna.66 Scritta fra il 1266 e il 1276, questa lettera risponde ad una
canzone in cui Monte racconta i suoi guai economici e si inserisce in uno
scambio epistolare più ampio a cui partecipô anche Chiaro Davanzati au-
tore a sua volta di una lettera confortatoria per Monte.67 II tono della lettera

di Guittone rivela che non si tratta di un mero gioco stilistico, bensi del
proposito di insegnare a Monte che Tunica vera ricchezza è la virtù, un
bene spirituale, contrapposto alle ricchezze materiali, che indica all'uomo
la strada per la vera félicita. L'epistola esprime l'essenza della didattica
morale di Guittone, è un centone delle più svariate massime, sacre e
profane, classiche e medievali, riguardanti la povertà, la ricchezza, la félicita e

la virtù.
Nella SA Guittone trovö dei punti di riferimento, dei temi-chiave che si

armonizzavano con l'orientamento morale del suo programma di direzione
spirituale.68 Le massime aristoteliche con le quali rafforza la sua argomen-
tazione sono inserite senza alcun commento e non vi si trova nessuna eco
delle dispute sollevate dall'insegnamento della fdosofia aristotelica nelle
université del XIII secolo.69 Questo è dovuto alia tecnica centonaria con
cui rédigé le sue Lettere, ma è anche indice di una conoscenza di Aristotele
acquisita non a scuola,7o ma grazie alle letture dell'età matura, a florilegi,
raccolte di exempta e summe, senza mai attingere al sistema filosofico
originale dell'EN. Probabilmente Guittone poté consultare queste raccolte
grazie alia circolazione di manoscritti esistente fra istituzioni religiose op-
pure presso le biblioteche dei conventi domenicani, ai quali la cavalleria

65 MARGUERON: Recherches, 37 sottolinea che la sua conversione fu religiosa e letteraria.
Si veda la Lettera I a Gianni Bentivegna in: GUITTONE D'AREZZO: Lettere, ed. a cura di Claude
Margueron. Bologna: Commissione per i testi di lingua 1990, 3-30 che sintetizza la fdosofia
morale di Guittone: la vita è un interminabile perfezionamento morale.

66 GUITTONE D'AREZZO: Lettera III a Monte Andrea, 38-77. Cf. MARGUERON: Recherches,
319-328 per un quadro complessivo delle citazioni dalla SA nelle Lettere e in alcuni componimenti

poetici.
67 cf. Guittone d'Arezzo: Lettera III, 36-37.
68 MARGUERON: Recherches, 321.
69 Cf. MARGUERON, Claude: Réflexions sur un moraliste du XIIle siècle: Guittone d'Arezzo,

in: Studi in onore di Italo Siciliano. Firenze: Olschki 1966, 743-751, in part. 744.
7° Nessun documento testimonia la sua frequenza di un corso di studi universitari,

benché fin dal 1255 fosse attivo ad Arezzo uno Studium generale, dove si insegnava gramma-
tica e retorica, diritto e medicina, e che godeva di un certo prestigio culturale, cf. STELLA,

Francesco (a cura di): 750 anni degli statuti aretini. Firenze: Edizioni del Galluzzo 2006.



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 345

gaudente era particolarmente legata. È verosimile che Guittone abbia avu-
to accesso alia SA proprio attraverso questi scambi, in quanto una copia
delFepitome era posseduta, a partire dal 1248, dal convento dei domenicani
di Santa Caterina di Pisa.71

Oltre ad Aristotele, per rafforzare e completare le sue affermazioni, ma
anche per l'attitudine, del tutto medievale, di ostentazione enciclopedica,
Guittone cita le dottrine di Agostino, Seneca, Cicerone, le Sacre Scritture e

soprattutto la Summa virtutum ac vitiorum di Guglielmo Peraldo. Per tutte
queste citazioni, egli "non ha utilizzato versioni preesistenti in lingua
volgare ed ha dato prova di un'attività originale di traduttore",72 in parti-
colare la sua traduzione degli escerti della SA differisce in tutti i casi dalle
versioni di Taddeo e di Brunetto, mostrando cosi di aver attinto diretta-
mente al testo latino.73 Come ha notato Claude Margueron, editore delle
Lettere, Guittone ha usato un manoscritto della SA imparentato con il co-
dice parigino lat. 16581 traducendo escerti della versio communis.

Nel suo epistolario, Guittone trasmette in lingua volgare il fiore della
saggezza antica unita alia dottrina tradizionale del cristianesimo. Seppur
modesto, quindi, un posto spetta a Guittone fra i volgarizzatori duecenteschi

poiché egli fu "doppiamente un «volgarizzatore»: mise alla portata
dei suoi contemporanei dei tesori di morale e li tradusse a favore della
nuova classe borghese che stava per prendere in mano gli affari delle città
italiane e sapeva poco o niente di latino".75 Guittone persegue un proposito
pratico, che anima tutta la sua produzione morale: insegnare ed esortare la
borghesia nascente ad una buona condotta privata e pubblica perché in
questo consiste la perfezione dell'uomo.

3. La SA a confronto con l'EN

Marchesi défini la SA un "compendio elementarissimo, semplice e piano,
ridotto a una esposizione riassuntiva molto breve e talvolta efficace, no-
nostante l'incertezza e la poca fedeltà di talune espressioni e le frequenti
inversioni nell'ordine della materia".76 Nella SA sono omesse tutte le parti
dottrinali dell'EN più impegnative e difficili - corne la confutazione della

71 MARGUERON, Recherches, 315-316: la SA era probabilmente contenuta nei libri Loycales
et Ethicales in uno volumine elencati nell'inventario dei mss. del convento pisano.

72 Cf. MARGUERON: Recherches, 355, in part. 332-346 per le fonti della produzione morale
e religiosa di Guittone.

73 Corne si vede nella Tab. 2, par. 4.
74 Cf. MARGUERON: Recherches, 319 e le annotazioni in GUITTONE d'ArezzO: Lettera III,

67, 70, 72. Margueron nell'edizione delle Lettere (1990) mostra di non conoscere l'edizione
del Fowler, tuttavia nessuno degli escerti segue la redactio Admontensis.

75 Margueron: Réflexions, 751. È degno di nota che, come Brunetto nel Tresor, anche
Guittone volgarizzi, sebbene limitatamente a pochi brani, la SA e la Summa del Peraldo.

76 MARCHESI: L'Etica Nicomachea, 109.



346 Irene Zavattero

dottrina platonica delle idee, in parte reintegrata dalla redactio Admon-
tensis -,~n i riferimenti metafisici e logici nonché le lunghe rassegne di opi-
nioni e di argomenti favorevoli o contrari ad un certo problema. Sono perö
presenti anche delle aggiunte dichiarative che ampliano il passaggio aristo-
telico e lo chiariscono, non senza inserire qualche elemento estraneo al

pensiero di Aristotele.
Degna di nota è l'inserzione di frequenti riferimenti a Dio corredati da

aggettivi di lode - una particolarità tipica, secondo il Dunlop, degli scritti
arabes - che sono mantenuti e tradotti anche da Taddeo e Brunetto. Tali
riferimenti sono, nella maggior parte dei casi, una riformulazione in chiave
monoteistica dei vari accenni agli dei inseriti da Aristotele nell'£N. Tutta-
via, per il modo in cui vengono riassunti79 e a causa dell'inserimento di
qualche inciso esplicativo,80 si trasformano in asserzioni teologiche che
alterano il significato originale dei corrispondenti passi aristotelici. In
alcuni casi, inoltre, si tratta di aggiunte che non trovano alcuna corri-
spondenza nell'£N, ma che anche in questo caso vengono tradotte senza
alterazioni da Taddeo e Brunetto.81 Come vedremo fra poco, non sembra

77 cf. Fowler 199,31-200,6.
78 Cf. DUNLOP: Introduction, 67-68; FlDORA: Die Behandlung, 177, n. 14 ritiene che queste

lodi siano state inserite, al pari del "Settimo Libro", forse dallo sconosciuto traduttore siriaco
o da Ibn Zur'ah. Dio è definito "excelsus et gloriosus" (MARCHESI XL.IV,18; FOWLER 200,33),
"benedictus et excelsus" (MARCHESI XLV.6-7; FOWLER 202,5), excelsus et gloriosus" (MARCHESI

LVII,31-32; FOWLER 216,15-16), "sublimis et excelsus" (MARCHESI LXIII,11-12; FOWLER

222,24), "gloriosus" (MARCHESI LXIV.23; LXXXIV.22; FOWLER 224,8; 249,22).
79 Ad es. MARCHESI XLIV,17-20: "si aliqua rerum donata est hominibus a deo excelsa et

gloriosa [FOWLER 200,33 "a deo glorioso et excelso"], dignum est ut beatitudo siue félicitas
donum sit diuinum secundum quod ipsa est optima omnium rerum humanarum" riassume
EN l,io,K>99bn-i8 dove Aristotele accenna, non senza ironia, ad una discussione sui "doni
degli dei" di cui rinvia in modo indefinito la trattazione (cf. GAUTHIER, René Antoine:
L'Éthique à Nicomaque, II,1: Commentaire. Louvain 1970,73) per ribadire nelle linee seguenti
il suo vero punto di vista: la félicita non è donata, ma conquistata dall'uomo mediante virtù,
apprendimento e esercizio, e tuttavia è un bene talmente sommo da essere "divino". La SA

omette queste riflessioni e conclude, in contraddizione con quanto espresso nelle linee pre-
cedenti, che la felicità è "complementum uirtutis siue forma et fructus ipsius".

80 Ad es. MARCHESI LUV, 10-12: "dei dilectio patris dilectioni prepollere debet iuxta collati
beneficii nobilitatem et amplitudinem" [Fowler 236,4-5 "dilectio dei prepollere debet pa-
trum dilectionem iuxta collati ab ipso beneficii nobilitatem et amplitudinem"] stabilisée una
priorité dell'amore per Dio rispetto all'amore per i genitori assente in EN VIII,12,116234-7. In
Taddeo questo breve passo costituisce un paragrafo a sé intitolato: "Dell'amore dell'uomo a

messer domenedio" (GENTILI VIII,14,f. 38va).
81 Sono le seguenti: 1) "Lex maior est deus sublimis et excelsus cum ipse ductor sit legum

uniuersarum" (MARCHESI LXIII,11-2; FOWLER 222,23-24); Taddeo: "E domenedio glorioso si è

legge universale a tucte le cose" (GENTILI V,4,f. 30ra); Brunetto: "Dieu glorious est loi
universel de toutes choses" (Tresor 11,29,2); 2) "uera magnanimitas est [...] in rebus per quas
servitur deo excelso et glorioso" (MARCHESI LVIL30-2; FOWLER 216,15-16); Taddeo: "La vera
magnanimitade si è [...] nelle cose per le quali l'uomo serve a messer domenedio glorioso"
(GENTILI IV,7,f. 27ra); Brunetto: "La droite magnanimitez n'est pas se non es grandismes
choses, si com est servir a nostre Soverain Pere" (Tresor 11,23,2); 3) "Equus distributor hono-
rum est deus, unicuique secundum sue capacitatis mensuram impertiens" (MARCHESI, LXXV1I;



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 347

che le inserzioni teologiche scalfiscano la qualità della sintesi dell'üTV

poiché non innescano alterazioni dottrinali nella resa dei passaggi succes-
sivi, tuttavia è innegabile che essi, inseriti senza alcun distinguo critico nel
tessuto del discorso, si trasformino in affermazioni di Aristotele. Non ci
troviamo, infatti, di fronte ad un commento o ad un'interpretazione
dell'üTV, quindi al punto di vista soggettivo di un interprète, bensi ad un
compendio che, in quanto tale, ascrive il suo contenuto ad Aristotele.82
Inoltre, la redactio Admontensis non corregge questi passaggi della versio
communis, ma, anzi, sembra sottolinearne ulteriormente la caratterizzazi-
one teologica,83 come si vede nella sinossi che proponiamo qui di seguito,
dove le righe in corsivo sono quelle aggiuntive rispetto alia versio communis.

Indichiamo anche la traduzione di Taddeo e di Brunetto perché utili
per alcune successive osservazioni.

Tab. 1

SA (Marchesi
XLIV,37-XLV,u)

Quedam autem
actionum ma-
litie difficile
sunt ad suffe-
rendum: sed

quando acci-
derint homini et
eas sustinuerit,
demonstrant
eius magnani-
mitatem. Alie
uero quedam
facile possunt
sufferri et hee

cum inciderint
homini et eas
sustinuerit, non
demonstrant ei-

SA (Fowler 201,19-202,19)

Quedam autem malitie eventuum
difficiles sunt ad sufferendum, et
quando acciderint homini et decen-
ter sustinueret eas, demonstrant
magnanimitatem et longanimitatem
eius. Alie vero facile possunt
sufferri et hee cum acciderint et homo
fugerit et concussus et avulsus fue-
rit; propter eas demonstrant pusilla-
nimitatem et mollitiem ipsius. Vere
enim virtuosus oportet ut res difficiles

et longa tempora absque metu
et tedio rationabiliter exspectaret.
Ideoque beatitudo nostra non sine

pugna, tarnen cum victoria permanet
in bac vita, ac propter hoc recte
dictum videtur, quod cum rectos maxime

contingat in hac vita calamitati-

Taddeo Alde-
rotti, Etica
(Gentili 1,12-

4,f.i8vb-i9ra)

Sono cose le

quali sono
molto forti a

sostenere, ma
quando l'uomo
l'à sostenute
paçientemente
si ssi dimostra la

grandeçça del
suo chuore, e

sono altre cose
le quali sono
lievi a

sostene<re>, e

perché l'uomo le
sostengha non si
dimostra grande
forteça in lui,

Brunetto La-

tini, Tresor
11,7,6-8
(Beltrami 340-2)

Aucunes
choses sont
moult
gre[v]ables a

sostenir, mes
quant l'en l'a
bien sostenue
lors apert et
se moustre la
hautesce de

son coraige.
Et sont autres
choses qui ne
sont griés a
sostenir a nul
home : qui le
soffre ne
moustre pas

mancante in Fowler); Taddeo: "L'iguale partitore delli beni si è messer domenedio, lo quale
dàe a ciaschuno secondo che la sua natura puote ricevere" (GENTILI IX,4,f. 39vb); Brunetto:
"Li justes despensiers de toz biens est Domedieu, qui done a chascun son convenable"
(Tresor 11,44,24).

82 Come sottolinea GENTILI: L'uomo aristotelico, 29 i compendi sono spesso "sintesi di
testo e di commento", tuttavia resta il fatto che per un pubblico ignaro del testo originario, i
compendi trasmettono il pensiero autentico dell'autore antico.

83 Questa osservazione vale per i contesti recanti le ascrizioni a Dio. In generale, invece,
le integrazioni ampliano la versio communis sanandone i salti logici e chiarendo la
traduzione senza aggiungere elementi teologici, cf. ad es. la tab. 2, la n. 77 e l'aggiunta (Fowler
248,36-38): "patet igitur quod alia est félicitas virtutum politicarum et practicarum et alia
speculativarum. Veruntamen ad unam felicitatem simpliciter ordinantur".



348 Irene Zavattero

us magnammi-
tatem; et
mortuis ex bo-
nitate actionum
filiorum et ex
malitia ipsarum
contingit
[modicum aliquid
tante, inquam,
quantitatis] **
transmittet feli-
ces a sua felicitate

ad infelici-
tatem, neque
infelices a sua
infelicitate ad
felicitatem. Bo-

num et félicitas
atque felices et
deus benedictus
et excelsus
digniora sunt et
honoratiora
quam ut lau-
dentur. Immo
conuenit
quidem uenera-
ri deum et ip-
sum singulariter
magnificare et
eius intuitu
felicitatem et
felices et bonum,
cum sint res
diuine, et gratia
quorum omnia
alia aguntur; et
creditur de eo

quod est princi-
pium bonorum
et ipsorum causa,

quod sit res
diuina.
Felicitas est
quidem actus
anime
procedens a

uirtute perfecta,
non corporis
sed anime.

bus subiacere, sicut Humerus refert
de Hectore. Beatitudo simplex et vera

non in hac vita sed in aliqua futu-
ra speranda est et hoc quidem de be-

atitudine, que est uniuscuiusque ad

se ipsum. De ea vero que est ad alte-
rum et propter in alio delectari hoc
dictum est quod mortuis ex bonitate
et malitia actionum filiorum suo-
rum contingat in tantum quod
neque felices transmutet a sua felicitate

ad infelicitatem neque infelices a

sua infelicitate ad felicitatem propter
bonitatem vel malitiam actionum

filiorum.
VI. Utrum félicitas sit de numéro
laudabilibus.
Quoniam autem virtus laudabilium
est, virtus autem circa bonum est et
félicitas in virtute. Utrum ergo
beatitudo et félicitas laudabilium sit
non irrationabiliter dubitatur.
Deus itaque gloriosus et excelsus
non laudabilium quid set honora-
bilium et prehonorabilium esse vide-
tur. Non enim laudabile quid est nisi
quod bene se habet cum tarnen posset

aliter se habere. Deus autem de

necessitate optimum et summum
bonum est. Ideoque non laudandus
sed honorandus, magnificandus et
superexaltandus super omnia esse
videtur. Beatitudo autem et félicitas
divinum donum sunt, ideoque
digniora et honorabiliora sunt quam
ut laudentur. Et propter hoc conve-
nit laudare deum et magnificare
ipsum singulariter et eius intuitu
felicitatem et felices et bonum, cum
hec sint res divine singulariter quorum

gratia omnia alia aguntur. De
deo enim creditur quod ipse est

principium omnium bonorum et

ipsorum finis cuius causa singula
sunt et fiunt et precipue res divine.
VII Diffinitio et felicitatis humane
uel moralis.
Felicitas igitur quidam delectabilis
actus anime procedens a virtute
perfecta non corporis sed anime.

siccome morte
de' figliuoli per
loro malitia.
Queste cose,
avegna ch'elle
sieno forti, non
promutano
l'uomo dalla sua
felicitade.[I,ifi
Corne àe

similitudine l'uomo

filice con
Dio. Cap. XIII.
La felicitade e

l'uomo felice e

domenedio be-
nedetto e [i9va]
glorioso sono
tanto degna
cosa e tanto da
honorare, che le
loro Iode non si

possono dicere.
E spetialmente
si conviene a noi
di reverire e di
glorifichare e di
magnificare
messer domenedio

sopra tucte
l'altre cose. E

dee l'uomo pen-
sare di lui che
nel suo pensare
si à l'uomo tucto
bene, e tucta
felicitade, perciô
ch'egli è comin-
ciamento e cha-

gione di tucto
bene.
[1,14] Onde
procédé felicitade.

Capitolo
XIIII.
Felicitade si è

uno acto il quale
procédé da
perfecta virtude
dell'anima e non
del corpo.

en lui soit
force.
7. Et ja soit ce

que mort et
maladies de
fiz soient
griefs a soste-
nir, ne
doivent pas
remuer l'orne
de sa félicité;
car bien et
félicité et
home felix et
Dieus glou-
riox et bene-
oit sont tant
digne chose
et tant honorable

que nul
pris ne nulle
loenge ne lor
soufist pas ;

et nos devons
reverir et
magnefier et
glorifier Dieu
sor toutes
choses, et si
devons croire
que en lui
soit tot biens
et toute
félicité, por ce

qu'il est
comencement
et achoisons
de toz biens.
8. Félicité est
une chose qui
vient par
vertu de
l'ame, non
pas dou cors.

Nella prima parte dell'aggiunta, la redactio Admontensis inserisce la con-
trapposizione fra una "beatitudo nostra [...] in hac vita" e la "beatitudo



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 349

simplex et vera in aliqua futura speranda".84 II riferimento alia vita futura
nasce dal passo in cui Aristotele (EN 1,10,1100314-27) si domanda se le

azioni buone o malvagie dei figli abbiano ripercussioni sui defunti alteran-
done la félicita o l'infelicità esperite in vita. La revisione di Admont resti-
tuisce in modo corretto la risposta di Aristotele al problema di Solone, ov-
vero che le vicende dei figli non possono mutare la félicita in infelicità e

viceversa, ma classifica questa riflessione nella categoria della beatitudine
"que est ad alteram", distinta da quella "que est uniuscuiusque ad se ip-
sum" che coincide con la beatitudine della vita futura. Mediante questa
distinzione, assente in Aristotele, la beatitudine futura viene salvaguardata
dalle considerazioni aristoteliche sulla félicita dopo la morte e ne viene
ribadita la natura "semplice e vera" per contrasto con la beatitudine terre-
na, conquistata in mezzo a moite difficoltà. Anziché questa distinzione, ci
si aspetterebbe dal revisore di un compendio dell'EN, che ebbe accesso alla
versione del Grossatesta, il rispetto del testo originario85 o quantomeno un
intervento simile a quello dei commentatori dell'SV della seconda meta
del XIII secolo che, discutendo 1'affermazione di Solone, inseriscono la
distinzione fra félicita terrena e ultraterrena ma sottolineano la negazione
da parte di Aristotele della possibilité di una félicité futura.86

La seconda parte dell'aggiunta, che coincide con l'inizio di un nuovo
capitolo, amplia un passaggio della versio communis relativo al fatto che la
félicité sia degna d'onore più che di lode. Si tratta di una rielaborazione in
chiave cristiana del riferimento agli dei présente nel passo corrispondente
dell'fN (I,n,noib20-25) dove Aristotele spiega che gli dei non devono esse-

84 II termine beatitudo non è usato soltanto per esprimere la félicita futura, bensi, al pari
di félicitas, anche quella terrena: i due termini sono usati con valore sinonimico come accade
in gran parte della produzione fdosofica medievale, cf. ZAVATTERO, Irene: Eelicitas-beatitudo,
in: ATUCHA, Inigo/CALMA, Dragos/KÖNIG-PRALONG, Catherine/ZAVATTERO, Irene (eds.): Mots
médiévaux offerts à Ruedi Imbach. Porto: FIDEM 2011, 291-302.

85 Aristotele afferma con chiarezza che è assurdo immaginare l'uomo felice dopo la

morte giacché la félicita è un'attività (EN I,u,iiooaii-i4). Poiché non è da escludere che

l'aggiunta esprima una personale interpretazione del revisore, sarebbe utile, anche per ap-
profondire la questione della paternité della Admontensis, confrontare questa e le altre parti
aggiuntive della redactio con gli scritti di Engelbert, per indagare eventuali affinité con il suo
pensiero filosofico; in particolare per la dottrina della félicité cf. UBL: Engelbert von Admont,
40-9 e UBL, Karl: Engelbert von Admont als kritischer Leser der Schrift "De summo bono" des

Boethius von Dacien, in: AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (Hgg.): Was ist Philosophie im
Mittelalter. Berlin: de Gruyter 414-420.

86 Cf. ad es. COSTA, Iacopo: Le quaestiones di Radulfo Brito sull'«Etica Nicomachea». In-
troduzione e testo critico. Turnhout: Brepols 2008, q. 34, 258,14-24. II commento (1289-
1298/9) appartiene ad una 'famiglia' di sei commenti prodotti alla Facoltà delle arti di Parigi
fra 1280-1310, dipendenti da un commento-archetipo comune (ante 1277). Radulfo cita per tre
volte in una forma corrotta un passo della SA (MARCHESI LXXI,32; FOWLER 232,17-18), intro-
dotto da: "Armannus in abreuiatione sua [...]", che usa anche nelle questioni sui Meteorolo-
gica e sul De anima (COSTA 126-132). Costa ritiene che nell'edizione di Marchesi il passo sia

corrotto, mentre la redactio Admontensis concorda con le lezioni dei due codici parigini più
antichi. Questo esempio comprova quanto detto alle nn. 21 e 103.



350 Irene Zavattero

re lodati perché la lode si addice ad un bene relativo, bensi devono essere
proclamati beati e felici, owero onorati in quanto beni assoluti. Mentre
perô Aristotele estende l'affermazione alla félicita perché anch'essa è un
bene sommo, nella redactio Admontensis si legge che la felicità è degna di
onore per il fatto che dériva da Dio. Lo dimostra l'inciso "divinum donum
sunt" che fa da cerniera fra le considerazioni su Dio e quelle su beatitudine
e felicità: queste sono doni divini quindi (ideoque) più nobili e più da

onorare di quanto siano da lodare. Nelle righe seguenti entrambe le versio-
ni aggiungono la raccomandazione di magnificare Dio e concludono alte-
rando la littera aristotelica (110231-5): non la felicità è "principio", come
voleva Aristotele perché in vista di essa noi agiamo, bensi Dio.

Da quanto detto risulta evidente che l'aggiunta della redactio Admontensis

offre un'interpretazione in chiave teologica del passo aristotelico
sviluppando a chiare lettere alcuni accenni già presenti nella versio
communis dove, in due passi, inalterati nella Admontensis, si legge che "se un
qualche dono è stato fatto da Dio agli uomini questa è la felicità",87 e che
Tatto perfetto dell'intelletto speculativo è il fine dell'umana felicità e

esempio (exemplar) della vera beatitudine".88 Sembra quindi che l'epitome
preveda due tipi di felicità, quella terrena e quella futura. Tuttavia, sebbe-

ne quest'ultima, nei passi esaminati, sia qualificata corne la vera beatitudine,
la felicità umana, in tutti gli altri luoghi inerenti alla felicità, è

connotata corne perfetta, secondo il pensiero di Aristotele fedelmente
riportato: essa è "atto dell'anima che procédé da virtù perfetta", come si

legge nelle ultime righe del brano in sinossi (Tab. 1) e, corne viene più volte

ribadito,89 è compiuta in sé stessa, autosufficiente, piacevole al massimo
grado.90 In questo modo, gli accenni alla felicità futura, cosi corne gli altri
elementi teologici,9i non costituiscono che delle brevi inserzioni

87 Cf. n. 79.
88 Marchesi LXXXIV,20-21; Fowler 249,20-21.
89 cf. Marchesi LXXXII,29-30 (Fowler 247,20); LXXXIII,8 (248,8).
9° Cf. Marchesi XLIII,12-14 (Fowler 198,26-29); XLIV,11-12 (200,26-27). Si veda anche il

brano in sinossi nella tab. 2.
91 Oltre agli esempi citati aile nn. 78-80, segnaliamo (MARCHESI LXVI11,33-37; LXIX,i7~

18; FOWLER 229,6-12; 33-34) la trasformazione della virtù eroica in virtù divina (che viene a
costituire una terza tipologia di virtù accanto a quella morale e intellettuale) sulla base di
EN VII,1,1145320-4: gli uomini che possiedono un grado di virtù superiore al normale, la virtù
eroica, sono uomini divini. La SA sopprime virtus heroica e sottolinea la natura divina di tali
uomini, che chiama anche angelici. Questo passo della SA sembra usato in Convivio III vii 6-
7 da Dante che fa ricorso, sebbene in modo periferico, alla SA anche nel catalogo delle 11

virtù in Convivio IV xvii 4-6. Ringrazio di questi riferimenti Gianfranco Fioravanti che mi ha

gentilmente anticipato i brani corrispondenti del suo commento al Convivio (in corso di
pubblicazione nei Meridiani Mondadori). Essendo questi gli unici debiti danteschi alla SA, è

necessario ridimensionare le affermazioni di CORTI, Maria: Il «Liber Ethicorum» alessandrino
arabo, il «Tresor» e il «Convivio», in: EAD: Scritti su Cavalcanti e Dante. La felicità mentale.
Torino: Einaudi 2003, 121-131.



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 351

giustapposte all'autentico pensiero aristotelico, nettamente prevalente
nell'economia generale della SA.

Oltre a questi passaggi, utili ad evidenziare le differenze che separano
la SA dall'£N92 nonché le due redazioni latine fra di loro - sui quali torne-
remo per alcune brevi osservazioni sulla traduzione offertane da Taddeo e

Brunetto -, molti altri passi dovrebbero essere analizzati per delineare la
fisionomia della SA owero le caratteristiche con cui il pensiero etico
aristotelico si presentô a Taddeo e Brunetto e, mediante le loro traduzioni,
all'ambiente culturale italiano e francese. Ai fini del nostro studio ci soffer-
meremo, nei paragrafi successivi, soltanto su alcuni contenuti di carattere
etico e politico che probabilmente costituirono per i volgarizzatori una ra-
gione di intéressé per l'epitome.

Da uno sguardo d'insieme, la SA, privata delle discussioni e degli appro-
fondimenti teorici, si présenta come un agile manuale di etica contenente
le definizioni dei principi etici fondamentali e i capisaldi per una vita
sociale armonica, dove le lodi a Dio assumono il carattere di semplici dichia-
razioni di fede. Ci sembra di poter quindi ribadire il parere di Marchesi
secondo cui il compendio offre una sintesi chiara e ben riuscita del testo
aristotelico,93 adatto ad un pubblico colto ma senza particolari esigenze di
penetrazione nelle sottigliezze filosofiche dell'originale aristotelico.94 Tali
qualité costituiscono una delle ragioni che spinsero Taddeo e Brunetto a

volgarizzare la SA anziché la versione integrale dell'JSN: la sintesi era più
adatta al pubblico della borghesia nascente che poteva trovarvi, in forma
semplificata e chiara, i principi teorici di una pratica etica individuale e

collettiva. Per Guittone, invece, la SA costitui probabilmente uno strumen-
to di facile consultazione da cui estrarre le massime del "Filosofo", al pari di
altri compendia e summae che utilizzè per le citazioni dei classici dell'anti-
chità.

92 Restano da sondare i passi in cui la SA si discosta dall'EN a causa della probabile
influenza di altre fonti, quale la parafrasi di Averroè (di cui Ermanno tradusse nel 1240 il
Commento medio), come segnala MARCHESI LXIX in nota.

93 Non ci sembra condivisibile il parere di SACCENTI: La Summa Alexandrinorum, 212-230
secondo cui nella SA sarebbero presenti elementi neoplatonici rintracciabili, in particolare,
nella trattazione del tema della félicita, delle virtù e della figura dell'uomo politico. Le

tematiche ritenute neoplatoniche - quali ad esempio: l'"identificazione di felicità umana e

félicita intellettuale [...] présente anche in un frammento porfiriano del commento alia Nico-
machea" (215); il "nesso strettissimo fra piano etico e piano dianoetico" sostenuto da Plotino
(216); "la virtù [...] presentata in termini più platonici come «scienza» del giusto mezzo" (217)

- sono, in realtà, idee aristoteliche esposte nell'EN. Inoltre, la presenza della dottrina
platonica del "filosofo-re" (218-224) è, a nostro awiso, del tutto assente nella SA, come in
parte dimostrano Ie nostre riflessioni sui temi politici (par. 5).

94 MARCHESI: L'Etica Nicomachea, 112-113.



352 Irene Zavattero

4. Sulla felicità negli escerti tradotti da Guittone e nei volgarizza-
MENTI DI TADDEO E BRUNETTO.

I passi della SA che Guittone sceglie di tradurre nella lettera a Monte
Andrea riguardano soprattutto la dottrina della felicità.95 II proposito didatti-
co-morale e consolatorio della lettera, nonché il contesto in cui i passi
dell'epitome vengono inseriti, owero fra le citazioni esplicite di massime
di Seneca, Agostino, Cicerone e quelle implicite tratte dalla Summa virtu-
tum ac vitiarum di Guglielmo Peraldo, conferiscono a questi escerti un
tono di esortazione morale estraneo all'£JV. Ad esempio, il passo - riporta-
to in sinossi nelle diverse traduzioni (Tab. 2) - in cui la felicità è descritta
come autosufficiente, perfetta in sé stessa e senza nécessité di altro all'in-
fuori di sé viene scelto da Guittone per 1'ammonimento implicito che con-
tiene: chi non sperimenta questa autosufficienza dentro di sé e quindi non
conosce il diletto procurato dall'attività intellettuale, la più nobile attività
dell'uomo, allora si rifugerà nel piacere, illusorio, procurato dal corpo, perché

di questo ha esperienza.

Tab. 2

SA (Marchesi
LXXXIL31-
LXXXIII.i)

Felicitas enim
in se ipsa
compléta est,
sufficiens est,
nullius egens
ab extrinseco.
Qui non ha-
bent sufficien-
tiam intra, eo
quod non um-
quam gustau-
erint proprie
naturalis de-
lectationis su-
auitatem que
est delectatio
actuum intel-
lectuum perti-
nentium nobi-
liori parti
hominis, ad

delectationes
corporales
confugiunt,

SA (FOWLER 247, 21-32)

Felicitas enim in se con-
pleta et sufficiens est, et
nullius egens ab extrinseco.

Nichil autem in acti-
bus humanis perfectius
est actu sapiencie et virtu-
tum, nichil etiam nobilius
aut delectabilius. Nobi-
liorum enim actuum nobi-
liores sunt delectationes.
lgitur in actu sapiencie et
virtutis tota humana
félicitas consistit. Neque
separabilis est aut amitti
potest ista félicitas; sa-
piencia enim et virtus
intra nos est. Qui vero non
habet sapienciam et vir-
tu-tem intra, eo quod
nunquam gustaverit pro-
prie et perfecte naturalis
delectationis eius sua-
vitatem que est delectatio
artium intellectualium

Taddeo Al- Brunetto La- Guittone
derotti, Etica tini, Tresor d'Arezzo,
Let(GENTILI 11,47.1-2 tera III, § 51-
XI,i,f. 42vb) 2:

[...] 11a Félicitez est E '1 Filosafo
beatitudine chose comdice: «Felicità
si è chosa pile et sou- compiuta è 'n
compiuta e fisant qui n'a se stessa,
sofficiente, beseingne de sufficiente è

la quale nonulle autre tanto che
ne abisognia chose hors nulla cosa
niuna cosa de soi. L'orne brama di fore.
di fuori da qui n'a de- Ma chi non
sé. L'uomo denz soi la sufficienza ha
lo quale non sofisance des intra sé, ché
àe assaggia- choses, por non gustô
to della ce qu'il n'a propia de-
dolceça di pas asavoré lettazione
naquesta beala douçor turale, la

titudine, la dou propre quale è delet-
quale si è délit de natazione

dilettamento ture, qui est d'operazione
dello intel- l'uevre intelintellettuale

letto dell'uolectuel et qui che a la più
mo, si ri- apartient a la nobele parte
fugge alle plus noble de l'omo per-
dilettationi partie de tene, unde
corporali l'orne, si tor- cunfugge a

95 MARGUERON: Recherches, 322-326.



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 353

pertinencium nobiliori
parti hominis, ad

delectationes corporales
confugit quarum propin-
quior est experiencia et
adeptio.

delle quali
elli àe presa
la sperieça.

ne et cort au
délit dou

cors, dont
esperience
est plus
prochaine.

corporale de-
lettazione, de
la quale
aprossimava
asperienza.

Guittone sottolinea il ruolo dell'anima razionale non solo in quanto sede

dell'attività responsabile della félicita, ma anche in quanto componente
che distingue l'uomo dalle bestie96 con il proposito di esortare Monte,
dopo avergli ricordato che è una "creatura razionale", a "ragione seguire"
affinché scelga il bene e rifugga il maie. Cosi facendo, la perdita pecuniaria
gli sembrerà poca cosa e "de fango" delle difficoltà saprà trarre "auro, cioè
d'auro vertù".97 Guittone seleziona i passi del compendio utili a convincere
l'amico che la felicità non risiede nelle ricchezze e negli onori perduti98 e a

spronarlo affinché diventi "saggio, giusto e vertuoso, sapienza, giustizia,
vertù amando"-99 Egli non cita i passi della felicità connotati teologica-
mente non solo perché traduce dalla versio communis,100 ma anche perché
considéra il compendio come una fonte della saggezza antica e, dunque,
per esprimere il punto di vista cristiano fa ricorso ad altre fonti, in
particolare alla Summa del Peraldo che raccoglie il fiore della saggezza
cristiana.101 Del resto, in generale, nelle sue Lettere manca qualsiasi allu-
sione alla preghiera e alla contemplazione, mentre domina l'attenzione per
la praxis, motivo per cui offre un insegnamento morale.102

Corne risulta evidente dalla sinossi e corne conferma la verifïca di tutte
le altre citazioni, Guittone traduce in modo letterale i passi della SA

facendo ricorso direttamente al testo latino dimostrando di non conoscere
le versioni di Taddeo e di Brunetto. Pur non entrando nel merito delle
scelte lessicali e stilistiche dei volgarizzatori, possiamo notare, nel brano
della Tab. 2, che le traduzioni di Guittone e di Brunetto si mostrano fedeli
alla SA conservando due concetti molto importanti: il "diletto naturale" e

la precisazione secondo cui taie diletto è prodotto "dall'atto dell'intelletto
appartenente alla parte più nobile dell'uomo". Nella versione di Taddeo, il

96 Guittone d'ArezzO: Lettera III, § 43 traduce MARCHESI XLIII,17-21.
97 Guittone d'Arezzo: Lettera III, § 46.
98 Guittone d'Arezzo: Lettera III, § 40.
99 GUITTONE D'Arezzo: Lettera III, § 58. Guittone sottolinea l'importanza della virtù

anche mediante alcuni passi della SA: cf. § 39 [MARCHESI XLIV, 10-11]; § 60 [XLVIII,32-34]; §

63 [XLIV 30-4]; § 64 [LVIIL3-5]. La lettera si chiude (§ 76) con il passo della SA [MARCHESI

LXXXV,22-25] ln CU1 g'1 uomini "buoni per dottrina" (contrapposti ai "buoni per natura")
sono paragonati alla terra buona che fa moltiplicare la semenza che vi è gettata. Cosi
Guittone si augura che la dottrina di cui ha disseminato la sua lettera possa portare frutto in
Monte.

100 Cf. n. 74.
101 Per l'uso della Summa virtutum ac vitiorum cf. MARGUERON: Recherches, 332-336.
102 MARGUERON: Réflexions, 748.



354 Irene Zavattero

primo è sostituito con "beatitudine", mentre il secondo è omesso e la para-
frasi del passo sintetizza i due concetti semplificandoli in "diletto intellet-
tuale". In questo modo, la traduzione di Taddeo svuota il passo della sua

pregnanza filosofica perché la naturalità del piacere intellettuale e il fatto
che Yoperazione dell'intelletto (che è la facoltà più nobile dell'uomo) pro-
duca la félicita costituiscono dei capisaldi della dottrina aristotelica.

Se in questo passaggio le versioni di Taddeo e di Brunetto si discostano
in ragione della scelta, rispettivamente, di minore o maggiore fedeltà al
dettato della SA, al contrario, nel brano della tab. 1, assente in Guittone,
esse mostrano una evidente somiglianza condividendo anche il fraintendi-
mento del senso del passo. Il riferimento ai defunti (mortuis) viene equi-
vocato e reso da Taddeo con "la morte dei figli" che rientra fra le cir-
costanze "lievi a sostenere" quando sia awenuta "per loro malitia", mentre
è tradotto da Brunetto con "mort et maladies des fiz" che sono un esempio
di circostanza difficile da sopportare ma non tanto da smuovere l'uomo
dalla sua félicita. Il fraintendimento, che potrebbe derivare da un passo
guasto nel manoscritto della versio communis da cui traducono,103 solleva
dei dubbi sul ricorso alla versione del Grossatesta o, nel caso di Taddeo,
all'esposizione di Tommaso dove il brano dell'fN è molto chiaro.104 Nelle
ultime righe della versione di Brunetto riportata nella Tab. 1 si nota l'uso di
chose per rendere actus che Taddeo invece rispetta traducendo acto: un
esempio di semplificazione del tecnicismo filosofico a cui abbiamo
accennato, benché in altri passi simili Brunetto traduca più adeguatamente
actus con huevre.105

5. I TEMI POLITICI DELLA SA: CONSIGLI ETICO-PRATICI PER LE AUTORITÀ POLI-
TICHE.

Il tema della supériorité della politica e del suo ruolo 'architettonico' nei
confronti delle altre scienze, trattato da Aristotele (EN 1,1,1094327-1094^10)
e ribadito nella SA,106 riscuote un'attenzione particolare in Taddeo e in
Brunetto come dimostrano gli aggettivi usati dai due volgarizzatori per
esprimere questa supériorité. L'espressione princeps artium dell'epitome
viene arricchita con altri attributi: Taddeo traduce "principale e sovrana",

103 Nel ms. fiorentino usato da Marchesi c'è una lacuna segnalata con ** e un luogo
evidentemente guasto che lo studioso riporta fra parentesi quadre. D'ALVERNY: Remarques,
270-271 nota che i codici parigini trasmettono una versio communis più corretta, mentre il
ms. fiorentino è corrotto da frequenti omissioni per omeoteleuto.

104 ARISTOTELES LatinuS: Ethica Nicomachea. Translatio Roberti Grosseteste Lincolniensis
sive 'Liber ethicorum'. A. Recensio pura, ed. R.A. Gauthier. Leiden: Brill 1972, 158,14-27.
THOMAS de AQUINO: Sententia in librum ethicorum, I, lect. 17, n. 4-8.

105 Cf. il testo della Tab. 2 e Tresor 11,47,4 e 12-

106 Cf. Marchesi XLI,24-XLII,4; Fowler 196,27-197,1.



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 355

Brunetto "principal et soveraine et dame".107 II Latini chiama la politica
dame cosi come fa all'inizio del Tresor per descrivere la filosofia, sull'esem-
pio di Boezio (Tresor 1,1,6). Poche righe dopo entrambi introducono un
altro attributo assente nell'epitome: la politica è nobile/noble perché ordi-
na e orienta tutte le altre arti. In questo passo della SA, Brunetto trova una
conferma della supériorité della politica che egli sostiene nella divisione
della filosofia esposta all'inizio del primo libro, dove rovescia la gerarchia
classica delle scienze e assegna alia politica il primato su tutte le altre, in
virtu del ruolo che essa riveste nella vita comunitaria e nella société. 108

Questo rovesciamento, come ha notato Imbach, ha senza dubbio un nesso
con lo status laico dell'autore e del suo destinatario: Brunetto formula una
filosofia per i laici e adatta a questo scopo l'idea stessa di filosofia.109

Degna di nota è la traduzione di Taddeo e di Brunetto del passo della
SA in cui si distinguono tre forme di governo, dei re, dei buoni e delle co-
munité.110 Nella SA si legge che la migliore è quella dei re, cosi come
afferma Aristotele (EN VIII,10,1160331-34) secondo cui la monarchia è pre-
feribile all'aristocrazia e alia timocrazia. L'espressione principatus comuni-
tatum - che non esprime correttamente il concetto di timocrazia, reso da
Grossatesta con il termine timocratia, ma piuttosto quello di democrazia -
costituisce per Taddeo e Brunetto un riferimento alla realté politica della
Toscana dell'epoca, quindi, fieri della loro vita comunale, essi sostengono
che il governo migliore è quello dei comuni.111 Mold studiosi hanno segna-
lato la correzione inserita da Brunetto - e, aggiungiamo noi, da Taddeo -
come il primo esempio della difesa della repubblica112 che nell'Italia tardo
medievale e rinascimentale trovö vari sostenitori.m

107 GENTILI: L'«Etica», 254,25-26; Tresor II,3,1.
108 Tresor 1,1,4: "la science de bien parler et de governer genz plus noble de nulle art dou

monde", anche 1,4,5 e HI.73.i- Brunetto assegna un ruolo cardine anche alla retorica che è

una parte della politica, cf. Tresor 1,4,6-9. Sulla divisione delle scienze, cf. BeLTRAMI, Pietro
G.: Tre Schede sul Tresor, in: Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa 23 (1993) 115-190.

109 IMBACH: Dante, 40.
110 Cf. Marchesi LXXIII, 31-33; Fowler 234,18-20.
111 GENTILI VIII,6,f. 37va: "lo terço si è principato delle comunitadi. E questo si è optimo

intra gli altri"; Tresor II, 44,1: "la tierce est des communes, laquele est la très millour entre
ces autres". Nonostante questa correzione, Taddeo e Brunetto rispettano, nelle righe successive

dedicate alle degenerazioni delle tre forme di governo, il testo della SA, benché vi si

legga che il governo dei comuni è degenerazione del governo dei buoni (boni siue magnates)
owero dell'aristocrazia. Entrambe le versioni della SA (concordi in questo brano) non
sintetizzano fedelmente il passo dell'EN forse corrotto da un salto per omeoteleuto indotto
dalla ricorrenza della parola principatus (cf. nota 63 alla traduzione del corrispondente passo
in Tresor II, 44,2).

112 Cf. BLACK, Robert: Republicanism, in: CENGARLE, Federica (a cura di): L'italia alla fine
del Medioevo. I caratteri originali nel quadro europeo. Firenze: Firenze University Press 2006,
11,1-20, in part. 14 e la bibliografia ivi indicata.

u3 Quali Tolomeo da Lucca, Marsilio da Padova, Coluccio Salutati, Leonardo Bruni,
Machiavelli, cf. Black: Republicanism, 14-20.



356 Irene Zavattero

Nel passo in cui la SA delinea la figura del princeps i nostri volga-
rizzatori colgono probabilmente un riferimento alle discussioni del tempo
intorno alla figura dell'uomo politico:

Tab. 3

SA (Marchesi
LXIII,11-12)

Princeps con-
seruator est iustitie
et [per consequens]
conseruator
equitatis. Cumque
fuerit equitatis
conseruator non dabit
sibi ipsi de bono
commediato
plusquam alii:
ideoque dictum est
quod honores siue
principatus patefa-
ciunt hominem. Et
populi quidem
ponunt [animum]
principatus liberali-
tatem; et quidem
eorum causam eius

ponunt diuicias alii
uero generis nobi-
litatem. Sapiens
uero intelligens dis-
cretus causam in
hoc ut quis dignus
sit principatu ponit
uirtutem. Hec enim
est que confert
dominium et princi-
patum secundum
veritatem.

SA (Fowler 222,31-
223.4)

Princeps vero
conservator est
iusticie et per
consequens
conservator equitatis.
Cumque fuerit
conservator equitatis
non dabit sibi ipsi de

bono commediato
plusquam alii.
Ideoque dictum est
quod honores sive

principatus
patefaciunt hominem

non mutant.
Igitur ipsius quidem
ponunt causam
principatus
liberalitatem et
quidam causam eius

ponunt divicias alii
vero generis nobi-
litatem. Sapiens vero
et intelligens et dis-
cretus, causam in
hoc ut quis dignus
principatu sic ponit
virtutem. Hec enim
est que confert
dominium et princi-
patum secundum
veritatem.

Taddeo Alderotti,
Etica (GENTIL! V,4,f.
3°ra)

E il prencipe si è

oservatore di
giustitia, e somi-
gliantemente
oservatore d'aguagliança,
e perciô non dàe a sé

medesimo del bene il
quale egli à in
signoria più che agli
altri. E perciô è detto
che Hi honori e lie
signorie fanno l'uomo
imanifesto. §[9] E il
popolo si pone che lia
libéralité sia chagione
del principato e della
signoria. E tali sono
di loro che dicono
che lia cagione si è

riccheçça. E tali sono
che ponghono nobiltà
di sangue. Ma l'uomo
savio si crede e dice
che la chagione per la

quale l'uomo è degnio
d'essere principe e

signiore si è la vertù
la quale l'uomo àe in
sé, e questa si è la
vera chagione.

Brunetto Latini,
Tresor II, 29,4

Et li sires en est
cil qui mantien[t]
justice, et quant il
mantient droit
igalment, et ne
done dou bien
comun plus a soi

que a autrui: et

por ce dient les

saiges que les

dignetez et les

seignories font
conoistre l'orne.
Les [menues]
genz dient que
cortoisie est
achoison de

seignorie, et les

autres dient que
l'achoison est
richesce, et les

autres dient de
nobleté de sanc,
mes le saige dit
que la veraie
achoison por quoi
l'en est digne
d'estre prince et
sire si est la vertu
que il a en soi.

Dopo aver caratterizzato colui che esercita l'autorità politica, owero il
princeps, termine usato anche da Grossatesta, come colui che è custode
della giustizia e delfequità, la SA aggiunge rispetto all'EN (¥,10,1134335^5)
alcune opinioni inerenti alla causa del potere owero le "ragioni" in base
aile quali si ottiene l'autorità politica (principatus): secondo il popolo taie
ragione risiede nella liberalità, secondo altri nella ricchezza o ancora nella
nobiltà di sangue. Sono opinioni fallaci, si legge nel compendio, perché,
corne il saggio sa, è la virtù a rendere degni dell'autorità politica e taie
virtù è soprattutto quella della giustizia. Questa aggiunta della SA, cosi



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 357

come quella delle righe precedenti in cui si riporta il detto popolare "gli
onori e gli incarichi politici fanno conoscere l'uomo", colloca la trattazione
in un contesto di pratica di vita e di comune sentire che rende la discus-
sione sul princeps 'attuale' in ogni tempo e probabilmente anche nella vita
politica della Toscana del Duecento. Benché Taddeo e Brunetto non abbia-
no forse consapevolezza del fatto che si tratti di un'aggiunta rispetto
all'EN, essi possono avervi trovato un riferimento alle discussioni dell'epo-
ca sulla nobiltà d'animo, di censo e di sangue."4 Inoltre la scelta di
Brunetto di tradurre liberalitas con courtoisie è un'attestazione del diverso
significato che il termine "cortesia" assume nel Duecento coincidendo con
la libéralité e la magnanimité piuttosto che con curialitas.115 In altri passi
del Tresor Brunetto critica queste forme di nobilté di sangue e di censo per
sottolineare che soltanto les nobles oevres de vertu rendono l'uomo no-
bile,116 quale dev'essere il princeps, l'uomo politico che regge la citté.

Altri passi della SA tratteggiano la figura dell'uomo politico arricchendo
i luoghi corrispondenti dell'£N di alcune connotazioni che bene si addi-
cono al governatore delle citté comunali. II politicus, che in EN I,i3,no2ai8-
24 deve conoscere l'anima perché è sede della virtù e produce la félicité,
viene reso nella SA con il plurale ciuitatum rectores.111 Questi devono vigi-
lare e sollecitare i cittadini affinché acquisiscano e conservino la félicité,
prodotta dalla parte intellettiva dell'anima, oltre che incoraggiarli a prati-
care la virtù, il cui fine e frutto è la félicité. In Taddeo il passo, privato
dell'inciso relativo alla facolté intellettiva, mantenuto invece da Brunetto,
assume un tono esortativo che tradisce la preoccupazione di Taddeo a che
i governanti si occupino dei cittadini: "li buoni e studiosi reggitori della
cittade si vegghino e stieno atenti e studinsi di conservare la forma della
félicité dell'anima de loro cittadini, e confortalli a fare bene l'opere delle
virtudi, lo fructo delle quali si è felicitade".118

La figura del rector civitatis è trattata anche in chiusura dell'epitome
dove assume la caratterizzazione che Aristotele assegna, alla fine dell'£N
(X,9,ii8oa5-n8ibi2) al legispositor/legispositivus.ll9 II "reggitore della citté"
è descritto corne colui che rende nobili i cittadini, facendo loro praticare il

"4 Sulla questione della nobiltà nel Medioevo cf. ROBIGLIO, Andrea A.: The Thinker as a
Noble Man (vir bene natusj. Preliminary Remarks on the Mediaeval Schools of Thought and
'Nobility', in: Vivarium 44,2 (2006) 205-247.

n5 Cf. VIOLANTE, Cinzio: La 'Cortesia' cléricale e borghese nel Duecento. Firenze: Olschki
!994- Quindi Brunetto non traduce male, come affermato nella n. 49 in calce a Tresor 11,29,4,
bensi sceglie un termine d'uso corrente nel Duecento. Tuttavia, in Tresor II,21 dove è sinte-
tizzata la trattazione aristotelica sulla liberalitas, Brunetto traduce il termine con largesce (e
Taddeo con largheça) e poco dopo in 11,35 con liberalitez (e Taddeo con liberalita).

116 Tresor II,2,1 e 11,2,96.

u7 Cf. Marchesi XLV,16-19; Fowler 202,25-29.
118 GENTILI 1,14, f. igva; in Tresor 11,7,8 il passo è reso più pacato dal ricorso a due

proposizioni relative.
"9 Marchesi LXXXV,35-LXXXVI,3O; FOWLER 251,17-252,15.



35« Irene Zavattero

bene e osservare la legge, ma anche come il peritus legislator - "maistre de
la loi" nella traduzione di Brunetto120 - che possiede non solo la conoscen-
za teorica delle leggi ma ne ha anche esperienza pratica. Taie duplice for-
mazione, teorica e pratica, sarà posseduta - si legge nella SA - da chi cono-
scerà il contenuto di questo libro perché vi avrà appreso a distinguere le

regole universali da quelle particolari.121 Costui sarà idoneo alla costitu-
zione del tipo di governo più adatto agli uomini consistente nell'applica-
zione all'intera comunità di quella condotta privata che ciascun individuo
esercita per governare sé stesso, i suoi famigliari e gli amici. Nei passi
corrispondenti dell'EN, Aristotele non afferma che il suo libro insegna la

conoscenza teorica e pratica necessaria all'uomo politico, anzi, egli demanda

la dimostrazione che teoria e pratica sono alla base di un buon sistema
legislativo ad un trattato successivo, la Politico. È il compendiatore, o

qualche traduttore successivo, a ritenere la SA una sintesi di teoria e

pratica utile al buon rector civitatis. Forse in queste parole Taddeo e

Brunetto leggono lo scopo délia SA e l'utilità di volgerla in volgare: essa
costituisce un manuale etico, teorico e pratico, per chi, nell'Italia comuna-
le, si prefigge di governare le città.122

CONCLUSIONI

Trattandosi di traduzioni, è nelle scelte lessicali, nei passaggi omessi e in
quelli aggiunti, nelle sottili trasformazioni apportate al testo che si deve

cercare il contributo filosofico apportato dai volgarizzamenti di Taddeo,
Brunetto e Guittone. Le loro versioni costituiscono uno dei primi tasselli
délia storia délia filosofia in lingua volgare123 e inaugurano la ricezione in
volgare dell'£7V.

120 Tresor 11,49,3. Assente in Taddeo perché la sua versione si conclude qualche riga
prima, cf. n. 54.

121 MARCHESI LXXXVI,4; FOWLER 251,25: "Et precipue ydoneus ad talis regiminis constitu-
tionem est ille qui sciuerit quod dictum est in hoc libro. Seiet canones uniuersales ad

particularia distrahere [Fowler: seiet enim per ipsum canones universales legum civilium
distare a particularibus]"; Taddeo: "E lo buono ponitore della legge si è quelli lo quale fae le
regole universali le quali sono diterminate in questo libro, e fannole congiugnere alle cose
partichulari" (GENTILI XII,4, f. 44vb); Brunetto: "E cil puet covenablement mantenir genz qui
aura la science de cest livre, por ce que il saura joindre les enseignement universels avec les

particuliers" (Tresor 11,49,2).
122 Si noti (cf. n. precedente) che Taddeo e Brunetto trasformano distrahere/distare in

congiungere/joindre sottolineando che teoria e pratica devono andare a braccetto.
123 Per una produzione originale, dal punto di vista speculativo, in lingua volgare, salvo

rare eccezioni, quale il Convivio, "dobbiamo lasciarci aile spalle il Medioevo e giungere al
pieno Cinquecento", cf. COCO, Alessandra/GUALDO, Riccardo: Enciclopedismo ed erudizione
nei volgari italiani: una panoramica sugli studi recenti, in: BRAY, Nadia/STURLESE, Loris (a

cura di): Filosofia in volgare nei Medioevo. Louvain-la-Neuve: FIDEM 2003, 265-317, in part.
266. I due "settori pilota" in cui prende awio la filosofia in volgare sono l'enciclopedismo e



I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum 359

L'identità laica dei tre autori, impegnati nella vita sociale e politica dei
comuni toscani, e il loro proposito di istruire il ceto borghese sui principi
etici fondamentali riguardanti l'individuo e il suo ruolo nella società sono
fra i fattori decisivi della loro scelta di volgarizzare l'etica aristotelica -
fino ad allora oggetto di studio e di commento all'interno delle université e

quindi accessibile soltanto agli eruditi conoscitori del latino - consegnan-
dola ad un pubblico più ampio, laico nelle due accezioni che il termine
possedeva in latino: nel senso di non religioso, quindi laico per posizione
sociale, e nel senso di non erudito (illitteratus), owero laico per la sua
incapacité di comprendere il latino.124 La sintesi ordinata e schematica che
la SA forniva dell'EN costituiva, in traduzione volgare, un testo facilmente
fruibile da un pubblico mosso da interessi pratici più che speculativi e le-
gati al mondo delle professioni, quale era la borghesia dell'Italia comunale
del Duecento. II beneficio che questa classe sociale poteva trarne non con-
sisteva soltanto nell'apprendimento di un sapere nuovo, ma anche nell'in-
segnamento morale, tanto più importante per chi ricopriva incarichi
pubblici e di governo.

Grazie ai volgarizzamenti di Taddeo, Brunetto e Guittone, si verifico,
parallelamente alia circolazione universitaria del testo latino integrale
dell'EN, una "diffusione popolare"125 in volgare toscano e francese del suo
compendio che, incorporato nel Tresor, circolö ampiamente nell'Europa
tardo-medievale.126

la trattatistica morale e religiosa, di cui Brunetto e Guittone sono, rispettivamente, degli
esponenti.

124 Cf. n. 47.
125 MARCHESI: L'Etica Nicomachea, 128.
126 Cf. INGLESE: Brunetto Latini, 10: il Tresor fu tradotto in castigliano (fine sec. XIII), in

catalano (sec. XV), in latino, in francese dal toscano, in lombardo-veneto (inizio sec. XV), in
siciliano (sec. XV), versificato in italiano all'inizio del sec. XIV.


	I volgarizzamenti duecenteschi della Summa Alexandrinorum

