Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUES

REZENSIONSARTIKEL
LucA GILI
Per una nuova lettura di Socrate: una prospettiva non platonica:

Questo volume raccoglie gli atti della seconda edizione di Socratica, svoltasi
a Napoli tra I'n e il 13 dicembre 2008. La conferenza internazionale Socratica
ebbe una prima edizione nel 2005, a Senigallia, i cui atti furono pubblicati
dall’editore Levante di Bari nel 2008, grazie alle cure di Livio Rossetti e di
Alessandro Stavru, che della conferenza furono anche gli organizzatori. An-
che il volume della seconda conferenza ¢ uscito presso Levante a cura di
Rossetti e Stavru. Una terza edizione di Socratica si ¢ svolta a Trento tra il 23
e il 25 febbraio 2012.

Questa pregevole iniziativa e ispirata dal motto “non solo Platone”, ossia
dall'idea che Platone non fu il solo a riproporre 'immagine e I'insegnamento
di Socrate. Di conseguenza, sembrano suggerire i curatori, soffermarsi sul
solo Platone per conoscere Socrate, senza tener conto del contesto e delle
altre fonti, puo essere imprudente, benché una tale imprudenza sembra che
debba essere imputata agli studiosi mainstream, che effettivamente tendono
a privilegiare le fonti platoniche per la ricostruzione del pensiero socratico.
Questa prospettiva storiografica ebbe, come ¢ noto, un autorevole difensore
in Gregory Vlastos, che ha molto influenzato le ricerche che sono state pro-
dotte in lingua inglese. E quindi piti che lodevole I'iniziativa di organizzare
una conferenza che coinvolga anche illustri studiosi americani, come Donald
Morrison, la cui strategia di analisi dei testi ¢ indubbiamente diversa (e forse
complementare) rispetto a quella degli altri contributori del volume, ma
pure si concentra su un testo di Senofonte, quale utile e preziosa fonte per la
ricostruzione del pensiero di Socrate.

Vediamo quindi in dettaglio il contenuto del libro che raccoglie le rela-
zioni presentate nella seconda edizione di Socratica (Napoli, 2008). 1l vo-
lume si apre con un’ampia introduzione, nella quale Alessandro Stavru
presenta la letteratura critica contemporanea relativa alla figura di Socrate, e
in cui Livio Rossetti presenta sinteticamente i contributi nel volume (11-46).
I contributi sono seguiti da un affettuoso ricordo, da parte di Aniello
Montano, del professor Mario Montuori (1921-2008), scomparso a poco pri-
ma della conferenza: Montuori fu autore di numerosi contributi per la com-
prensione della figura e del pensiero di Socrate, e non era vicino soltanto
umanamente a molti dei contributori del volume, ma con loro condivise an-

1 ROSSETTI, Livio/STRAVU, Alessandro (ed.): Socratica 2008: Studies in Ancient Socratic
Literature (= le Rane 54). Bari: Levante 2010. Pp. 353. ISBN 978-88-7949-558-5.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 287

che l'idea che fosse necessario superare il paradigma di Vlastos e dei suoi
allievi, per i quali i dialoghi di Platone erano la fonte privilegiata per la com-
prensione della figura di Socrate.

I vari contributi, pur essendo legati dalla comune prospettiva che ho
sintenticamente delineato, sono abbastanza indipendenti I'uno dall’altro:
ciascuno ha la sua bibliografia e non ci sono indici tematici comuni.

L’'introduzione, scritta dai due curatori del volume, rappresenta una cor-
nice molto appropriata, dal momento che contiene una dettaglia descrizione
dello stato dell’arte intorno a Socrate, e mi pare anch’essa animata dallo
spirito con il quale é stato concepito il simposio ed il libro che ad esso &
seguito: valorizzare cioé anche le fonti alternative ai dialoghi platonici (e alle
considerazioni che si incontrano nelle opere di Aristotele) per ricostruire la
figura di Socrate. Naturalmente una simile linea interpretativa e aperta alle
critiche degli storici della filosofia antica che si riconoscono nel ‘mainstream’
a la Vlastos: ci si pud chiedere infatti se le fonti alternative rispetto a Platone
e ad Aristotele presentino qualcosa di filosoficamente significativo, per quel
che concerne il pensiero socratico2. L'introduzione presenta quindi gli studi
pil recenti intorno a Socrate dividendoli per la fonte che essi privilegiano;
abbiamo cosi studi sul Socrate conosciuto attraverso la lente di Aristofane
(11-21), quella di Antistene (22-23), quella di Euclide di Megara (24-25),
quella di Senofonte (25-35) e quella, preponderante, di Platone (36-46).
Ammetto che mi sarei aspettato anche una sezione sul Socrate di Aristotele,
che perdo manca (é mia persuasione infatti che Aristotele non sia del tutto
condizionato dal suo diretto maestro nella presentazione del pensiero socra-
tico - ma questo & un pensiero che richiederebbe uno svolgimento assai pit
lungo di quel che mi concede questo breve spazio). La seconda parte
dell'introduzione, invece, presenta i contributi del volume.

Il primo di essi, a firma di Livio Rossetti, & dedicato a I Socratici ‘primi
filosofi’ e Socrate ‘primo filosofo’ (59-70)3: Rossetti riconsidera I'antica ques-
tione della nascita della filosofia, alla luce dell’'uso dei termini ‘filosofia’ e
‘filosofo’ nei testi di lingua greca del V e del IV secolo a.C. a noi pervenuti.
Dato che questi termini sono usati con molto maggiore frequenza dopo il
399 a.C., Rossetti suggerisce che la filosofia nacque al momento della morte
di Socrate, o immediatamente dopo tale fatto. Secondo Rossetti, infatti, fu
Aristotele a considerare ‘filosofia’ il sapere intorno alla natura esposto da
quei pensatori che la storiografia chiamo ‘Presocratici’: costoro infatti non si
definirono mai in questo modo (o, almeno, cid non consta dai testi che di
loro ci sono pervenuti); essi si ritenevano piuttosto dei sapienti, non dei cer-
catori della sapienza. | Socratici, invece, definirono esplicitamente se stessi

2 In verita Vlastos non fu certo il primo ad indicare che il vero Socrate doveva essere
cercato nei dialoghi giovanili di Platone: prima di lui gia H. Maier si fece sostenitore di
questa linea interpretativa (A. Stavru cita i lavori di Maier a p. 12, n. 5). In ogni caso & cor-
retto sottolineare il ruolo di Vlastos, che & stato sicuramente determinante nell’influen-
zare la piu recente scholarship angloamericana su questo argomento.

3 11 saggio, tradotto in francese, & stato ripubblicato in L. ROSSETTI: Le dialogue socra-
tique. Paris: Les Belles Lettres (encre marine) 2011, 265-277.



288 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

‘filosofi’, per distinguersi dai ‘Sofisti’, che avevano la presunzione di pos-
sedere la sapienza, e non semplicemente di ricercarla e di tendere ad essa -
come invece i Socratici dicevano di se stessi. Per quel che mi consta, la tesi
di Rossetti circa una nascita ‘tarda’ della filosofia non & completamente nuo-
va, dal momento che fu gia proposta, con argomenti non molto dissimili, da
Giorgio Colli4; il contributo di Rossetti, tuttavia, ha 'apprezzabile vantaggio
di evitare le oscure considerazioni di Colli circa la necessita di riscoprire la
sapienza presocratica - idee che forse derivarono a Colli dai suoi studi nie-
tzscheani, e che probabilmente contribuirono al rapido oblio delle proposte
che Colli aveva avanzato in sede storiografica con una certa perspicacia, nas-
costa purtroppo dai ragionamenti poco comprensibili di cui si & detto. Il
contributo di Rossetti, inoltre, puo essere visto in qualche misura come una
riflessione conclusiva rispetto alle sue indagini intorno alle strutture macro-
retoriche del dialogo socratico: lo storico della filosofia perugino da tempo
conduce ricerche intorno a questo tema avvincente e una summa delle sue
fatiche puo essere ritenuto il bel volume Le dialogue socratique (Paris, 2011),
che e apparso a poca distanza da Socratica 2008.

Il secondo saggio contenuto in Socratica 2008, scritto da Noburu Notomi,
si intitola Socrates versus Sophists: Plato’s Invention? (71-88) e argomenta,
con nitore e linearita (e, forse, con soverchia nettezza), che la risposta a
questa domanda dovrebbe essere affermativa. Come si vede, la tesi e pres-
soché opposta rispetto a quella avanzata da Rossetti. Secondo Notomi, in-
fatti, Socrate e i Socratici non erano assai diversi dai Sofisti, per quel che
riguarda il loro modo di comportarsi, né si puod dire che dai Sofisti volessero
distinguersi. Notomi prende in esame due interessanti analogie tra i Socra-
tici e i Sofisti: a) il fatto che entrambi i gruppi di filosofi insegnassero dietro
compenso; b) il fatto che tutti si siano avvalsi dei mezzi della retorica e della
dialettica al fine di persuadere i loro interlocutori. Secondo Notomi, fu
Platone il primo a distinguere con vigore la figura di Socrate rispetto a quella
dei Sofisti: benché una simile distinzione non fosse storicamente accurata
(sempre secondo Notomi), essa era tuttavia strumentale alla dimostrazione
che la condanna a morte di Socrate era ingiusta, dal momento che i giudici,
al processo, confusero Socrate con i Sofisti e, di fatto, condannarono un
comportamento tipico di questi ultimi e non del Socrate di Platone. A giu-
dizio di Notomi, senza la distorsione, operata da Platone, della figura di
Socrate e delle sue vicende, “this picture of the history of philosophy would
have been correct” (87). Senza dubbio il saggio di Notomi e argomentato con
passione e dettaglio, ma ammetto di non essere del tutto persuaso dalla tesi
che egli difende: continuo a credere che la ragione fondamentale della oppo-
sizione platonica ai Sofisti fosse filosofica e non strumentale e contingente,
come pare suggerire lo studioso giapponese. Aggiungo anche che & Platone
stesso a presentare la sua critica dei Sofisti sotto questa prospettiva, e non
mi paiono cogenti gli argomenti che Notomi propone, per sostenere che non

4 Cfr. COLLI, G.: La nascita della filosofia. Milano: Adelphi 1975.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 289

dobbiamo dare credito a quanto Platone sostenne in pit opere e con coe-
renza.

Aldo Brancacci, nel suo saggio Sull’etica di Antistene (89-117), presenta
invece una pregevole ricostruzione del pensiero di Antistene, cercando di
spiegare quale ruolo giochi 'etica nella filosofia di questo filosofo. Brancacci
richiama I'importanza di Antistene e la sua preminenza rispetto agli altri dis-
cepoli di Socrate (“é un fatto [...] che, nel periodo immediatamente suc-
cessivo alla morte di Socrate, Antistene fu considerato il piti rappresentativo
esponente della cerchia socratica”, 91). Di conseguenza lo studio del pensiero
di Antistene - suggerisce Brancacci - puo essere utile anche al fine di ricos-
truire i contenuti del pensiero del suo celebre maestro, specialmente per
quel che riguarda gli aspetti piu trascurati dalle altre fonti - e, in primis, da
Platone. Uno di questi aspetti del pensiero socratico investe la ricerca dei
nomi (Enickeyig T@v Ovopdtwv), che € una analisi linguistica, che conduce
alla scoperta della definizione appropriata (oikelog A0yoc) di una cosa. Secon-
do Brancacci - uno studioso che & una indubbia autorita su questi temi -, la
ricerca dell’oikelog AOyog & radicalmente diversa dalla dialettica platonica, dal
momento che tale oikglog A0yoc non & affatto stabilito sulla base di una cor-
rispondenza con l'idea della cosa di cui si cerca la definizione. Si potrebbe
pensare che la dialettica socratica sia quindi pit simile all'idea di dialettica
fornitaci da Antistene che non alla dialettica fortemente caratterizzata per il
suo impegno metafisico di Platone: Socrate infatti, secondo la communis
opionio, non introdusse l'esistenza delle idee e, conseguentemente, doveva
avere una dialettica che alle idee non facesse ricorso. Brancacci a dire il vero
non trae questa conclusione, ma a me sembra che essa possa essere verosi-
milmente inferita dalla sua brillante analisi. Infine, Brancacci rileva che An-
tistene impiegd queste tecniche dialettiche prevalentemente per condurre
una ricerca intorno a temi etici: la conoscenza dell’etica, infatti, induce ad
un comportamento etico e quindi la dialettica - intesa nel senso esposto
sopra - e indirettamente finalizzata al vivere secondo certe norme morali; e
questo e, secondo Antistene (e forse Socrate) il fine della filosofia. Questo
quadro, in altre parole, ci aiuta a comprendere come etica e logica siano con-
nesse nel pensiero di Antistene e come esse concorrano alla costituzione del
pensiero filosofico nel suo complesso.

Con il suo studio intitolato Esquines de Esfeto: las contradicciones del
socratismo (119-133), Domingo Placido si concentra sulla figura di Eschine di
Sfetto, un socratico del quale si possiedono pochissime notizie e che Platone
menziona nel Fedone. Plicido osserva che ben poche sono le fonti utili a
ricostruire il pensiero di Eschine, tuttavia, sulla base del fatto che molti titoli
di dialoghi da lui composti - e, purtroppo, in larga perdutis - sono identici a
titoli di dialoghi platonici, & possibile congetturare una certa analogia anche
nei contenuti. Eschine, inoltre, insegno retorica e dialettica dietro com-

5 1 pochi frammenti a noi pervenuti dei dialoghi di Eschine sono stati riuniti nella
raccolta Socratis et Socraticorum Reliquiae curata da G. Giannantoni (Napoli: Bibliopolis,
1990, VI, A, 1-103); su alcuni di questi frammenti si veda quanto scrive ad esempio ROSSET-
T, L. in: Socrate, questo sconosciuto (Peitho-Examina Antiqua, 2010/1) 26-28.



290 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

penso: non era infatti un aristocratico come Platone, la cui ricchezza perso-
nale gli consentiva di impartire gratuitamente I'insegnamento della filosofia.
Il saggio di Placido e apprezzabile per la chiarezza e la lucidita e per il
tentativo di adottare un approccio biografico, in cui Eschine é segnato in
particolare dall’appartenenza a un ceto svantaggiato - una lettura in qualche
senso ‘politica’, e di sicuro attenta alla dimensione storica entro la quale si
colloca l'attivita intellettuale dei primi socratici.

Luis-André Dorion, scrivendo de L’impossible autarcie du Socrate de
Platon (137-158), suggerisce che il Socrate di Platone (Socrate’) non & una
fonte sufficiente per ricostruire in modo accurato e credibile il Socrate della
storia. Questa tesi, che Dorion ha sviluppato anche in altri suoi pregevoli
contributi, & qui affrontata rispetto alla dottrina dell’aUtdpxeia, che sarebbe
presentata in modo opposto dal Socrate di Senofonte (Socrate™) e da
Socrate’: & evidente che, se entrambe le fonti hanno il medesimo valore, se si
concede che esse presentino un Socrate caratterizzato in modo opposto,
necessariamente una delle due fonti non restituisce il Socrate storico. Ed &
possibile che una di queste fonti deformanti sia proprio Platone - il che,
invece, sarebbe evidentemente escluso se si assumesse che Platone ¢é la fonte
privilegiata per la nostra conoscenza di Socrate. Il personaggio dei dialoghi
platonici, infatti, non si presenta come possessore dell'aUt@pkeia: Socrate’ &
un uomo povero, che ha bisogno dell’aiuto (anche economico) degli amici,
dei quali si circonda e che sono in genere ben disposti a fornirgli sostegno.
Al contrario, Socrate”™ risulta autosufficiente e, dialogando con i suoi seguaci,
cerca di indurre anche loro ad essere autonomi sul piano materiale, per
potersi dedicare alla ricerca filosofica. Mentre Socrate’ fa dell’aUtdpkeia una
virti che si esercita sul piano intellettuale (ogni nostro sapere dovrebbe
essere raggiunto in modo autonomo, e non in virtt di una autorita esterna
che ne garantisca la veridicita), tuttavia ¢ anche consapevole che una per-
fetta aUt@pkeia intellettuale & un beneficio esclusivamente divino. In genera-
le, ho trovato il saggio di Dorion veramente pregevole: I'angolatura partico-
lare attraverso la quale si esaminano Socrate” e Socrate® permette effettiva-
mente di coglierne le contraddizioni, e consente un oggettivo passo avanti
per la comprensione di cio che fu (o meglio che non fu) il Socrate della sto-
ria.

Walter Omar Kohan, nel suo contributo Sdécrates: La paradoja de ensefiar
y aprender (159-184), si sofferma su alcuni aspetti del Socrate platonico, che
da Kohan sono ritenuti ‘paradossali’: da un lato Socrate si presenta come
I'unico che fa politica in modo autentico (cfr. Plat. Gorg. 521d), e d’altra
parte afferma che il suo demone gli impedisce di immischiarsi negli affari
politici (cfr. Plat. Apol., 31c-e); Socrate afferma poi di non essere mai stato un
maestro (cfr. Plat. Apol., 33a), ma i suoi seguaci lo tennero per tale (cfr. Plat.
Apol., 39c-d); sostiene di conoscere molte poche cose (cfr. Plat. Apol., 21b,
23a), ma l'oracolo disse che era 'uomo piu sapiente di tutti (cfr. Plat. Apol.,
20e-21a). Sulla base di questi brani, fra loro divergenti, Kohan non tenta una
spiegazione che appiani le difficolta che essi presentano, ma conclude che
“Socrates es un enigma y una paradoja por las fuerzas contradictorias que su
figura parece portar sin demasiada incomodidad” (181). Kohan inoltre non



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 201

prova particolare simpatia per il metodo educativo che Socrate adotta: se-
condo Kohan, che al tema dell'insegnamento socratico ha gia dedicato un
volume®, Socrate sarebbe reticente sul suo desiderio di insegnare agli altri,
ma di fatto finisce per ammetterlo lui stesso - e d’altra parte non poteva
essere altrimenti, dato che l'interrogare socratico non sembra altro che un
raffinato strumento per comunicare ai propri interlocutori i propri pensieri.
Questa modalita di insegnamento, tuttavia, chiude Socrate all’ascolto delle
persone con cui dialoga, ed ¢ questo particolare ad indurre Kohan a formu-
lare un giudizio limitativo intorno all’attivita educativa socratica:

“[Socrates] impugna las respuestas de Eutifron como si sus preguntas solo
pudiesen ser respondidas como €l espera que sean respondidas. Este modo
violento de proceder despersonaliza el pensamiento, lo abstrae de la existen-
cia y de los sujetos que lo producen, lo desconecta de los afectos y las pasio-
nes que le dan vida y sentido; provoca, en cierto sentido, una anestesia de la
existencia” (177).

Ammetto di non trovare la proposta di Kohan particolarmente attraente.
Lidia Palumbo tratta invece di Socrate e la conoscenza di sé: per una nuo-
va lettura di Alc. I 133a-c (185-209); il suo saggio affronta quindi il Socrate di
Platone, o meglio la figura di Socrate che emerge dal dialogo Alcibiade I, la
cui autenticita e dubbia (Palumbo, pur trattando della questione, non inten-
de risolverla). Secondo l'interpretazione assai stimolante e originale propos-
ta da Palumbo, in Alc. I, 133a-c Socrate intende suggerire che la conoscenza
di sé - che viene ad essere identificata con la conoscenza dell’anima - deve
essere ottenuta attraverso un atto di autoriflessione intorno alla persona
stessa, e in particolare intorno all’anima. In modo assai interessante, Palum-
bo connette questo atto di riflessione con la struttura dialogica che Platone
adotta per fare filosofia. Secondo Palumbo, i dialoghi platonici non
richiedono necessariamente la presenza di una seconda persona reale, per
essere condotti, dal momento che le riflessioni che sviluppano sono, in fon-
do, una sorta di dialogo del filosofo con se stesso7: questa sarebbe la cifra del
dialogo platonico, ed anche la sua differenza fondamentale rispetto al genui-
no dialogo socratico (“io credo che, per quanto sia possibile distinguere
Socrate da Platone, questa curvatura solitaria dell’atto del pensare sia per
cosi dire la cifra platonica, piuttosto che quella socratica, del filosofare”,
202). Palumbo si trova quindi d’accordo con David Sedley nel sostenere che i
dialoghi di Platone sono “an externalization of his own thought-process”s,
ma a mio parere le conclusioni di Palumbo sono persino piu forti, dal
momento che la studiosa sostiene che l'interiorita sia, in qualche misura, il

6 KOHAN, W.O.: Sécrates: el enigma de enseniar. Buenos Aires: Editorial Biblos 2009.

7 Palumbo non cita il caso dei Soliloquia, scritti da un ancor giovane Agostino, imbe-
vuto di filosofia neoplatonica: un esempio eccellente, ancorché tardivo, del fatto che il
modo platonico di fare filosofia puo effettivamente strutturarsi come un dialogo con la
propria anima.

8 SEDLEY, David: Plato’s Cratylus. Cambridge: Cambridge University Press 2003, 2.



292 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

proprium della filosofia platonica9. Trovo davvero interessante l'idea che la
caratteristica fondamentale della filosofia platonica sia una struttura a
domande e risposte, che non richiede la presenza fisica di una seconda per-
sona reale: si potrebbe essere tentati, infatti, su questa base, di considerare
la struttura formale della dialettica platonica una qualche sorta di erotetic
logic. Ma questa ipotesi, che a me ¢ nata leggendo il contributo di Plaumbo,
richiederebbe una ben ampia indagine, per essere saggiata e sostenuta. Quel
che é certo e che il saggio di Palumbo apre prospettive assai stimolanti, che
richiameranno senza dubbio 'attenzione della comunita scientifica.

Gabriele Cornelli e André Leonardi Chevitarese firmano il contributo suc-
cessivo, dal taglio prevalentemente storico e dal titolo Socrate tra golpe oli-
garchico e restaurazione democratica (404-403 a.C.) (211-224). L’articolo
tratta dell’iniziale vicinanza di Socrate al regime dei Trenta tiranni e del suo
successivo allontanamento da questo gruppo di potere. Cornelli e Chevi-
tarese sottolineano il fatto che nella sua Settima lettera Platone difende
Socrate dall’accusa di empieta, ma non dalla seconda accusa rivolta al filoso-
fo, secondo la quale egli sarebbe stato un corruttore della gioventu ateniese.
I due autori chiosano che questa seconda accusa era la pitt importante dal
punto di vista politico, ma era la piu difficile da smentire, dato che, effetti-
vamente, due insigni discepoli di Socrate, come Alcibiade e Crizia, furono
coinvolti nell’oligarchia ribaltata dal regime democratico che condanno a
morte il filosofo ateniese.

Lo studio successivo di Donald Morrison (Xenophon’s Socrates on Sophia
and the Virtues, 227-239) € veramente pregevole nella sua stringatezza.
Morrison analizza alcune difficolta che emergono dalla descrizione che
Senofonte ci offre dell’idea socratica di sapienza: essa risulta o una delle
molte virtt che un uomo puo possedere - virtu che coincidono con essa - o
puo essere una facolta ora buona ora cattiva. Nel primo caso Senofonte pre-
senterebbe la consueta trattazione intellettualistica delle virtu - che anche la
tradizione platonica attribuisce al magistero socratico: se qualcuno possiede
la sapienza, il suo comportamento sara virtuoso; cio tuttavia confligge con
I'idea, pure presente in Senofonte, secondo la quale Socrate pensa che in
alcuni casi (si menzionano Dedalo e Palamede) la sapienza porto chi la pos-
sedeva alla rovina. Con una analisi attenta dei brani di Senofonte (un’analisi
che egli difende a p. 230, n. 8 anche dal punto di vista metodologico), Mor-

9 Probabilmente, date queste conclusioni, che sono derivate, si ricordi, sulla scorta di un
dialogo dalla dubbia autenticita, sarebbe stato opportuno assumere 'autenticita dell’Alcibiade I,
se proprio non cera lo spazio per una dimostrazione di questa tesi, che a me pare richiesta
dall’'argomentazione che Palumbo conduce. In effetti, lasciando aperta la questione
dell’autenticita, si potrebbe pure pensare che 'interiorita sia il proprium del modo di fare
filosofia dello pseudo-Platone, ossia dell’'anonimo autore dell’Alcibiade I.

10 Cornelli e Chevitarese asumono l'autenticita della lettera (cfr. p. 214, n. 7): confesso
di avere trovato un po’ stringata la loro difesa dell’autenticita, soprattutto nei rimandi
bibliografici, che si limitano a segnalare alcune annotazioni di L. Brisson del 1997. D’altra
parte, si deve anche riconoscere che 'oggetto principale della discussione dei due autori
era un altro, ma resta il fatto che la settima lettera é assunta, nella loro argomentazione,
come genuina fonte platonica.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 293

rison risolve questa apparente contraddizione sostenendo che, secondo il
Socrate di Senofonte, la sapienza ¢ una condizione necessaria, ma non suffi-
ciente, per il possesso di tutte le altre virtum.

Nel suo contributo su Essere e apparire in Xen. Mem. III 10.1-8 (241-276),
Alessandro Stavru tratta sempre del Socrate senofonteo, ma affronta I'ideale
estetico del filosofo: il saggio di Stavru prende in esame un brano dei
Memorabili nel quale Socrate dialoga con il pittore Parrasio e con lo scultore
Clitone. Socrate chiede ai due artisti come e possibile che I'arte rappresenti
cio che si propone di ritrarre, ossia il mondo interiore dell'uomo e le sue
passioni. Secondo Socrate, infatti, la pittura é in grado di rappresentare
I'ethos dell'uomo, mentre la scultura ne raffigura il pathos. Da questo
dialogo e possibile inferire che sia Parrasio che Clitone sono in grado di
seguire le argomentazioni di Socrate: essi pensano che la rappresentazione
degli occhi (nel caso della pittura) e dei movimenti (nel caso della scultura)
sia capace di restituire I'apparenza delle qualita interiori e delle passioni del
soggetto rappresentato. Secondo Stavru, questo brano mostra che Senofonte
era a conoscenza degli scritti che i Sofisti avevano dedicato alla necessita di
scegliere le migliori qualita del soggetto che e affrontato in un discorso
retorico. L’arte, come la retorica, deve infatti scegliere le qualita migliori dei
corpi che rappresenta, in modo da creare un certo piacere in coloro che
fruiscono della pittura o della scultura. Sulla base di queste considerazioni,
Stavru suggerisce che Senofonte si sia impegnato a mettere in bocca a
Socrate una trattazione teorica della prassi artistica in voga ai suoi tempi.

Michael Erler, nel saggio La parrhesia da Socrate a Epicuro (279-298),
traccia una distinzione tra il Socrate platonico e il Socrate restituito da
Epicuro, rispetto al tema della “franchezza”: mentre il primo non & sempre
franco, perché talvolta ama celare la sua conoscenza dietro il velo dell’ironia,
Epicuro presenta un Socrate che intende essere franco in ogni occasione.
Queste differenze tra i due ritratti di Socrate sono evidenziate da Filodemo
nel suo trattato De libertate dicendi.

Anche Graziano Ranocchia parla del Socrate di Filodemo, ed in
particolare de Il ritratto di Socrate nel De superbia di Filodemo (PHerc. 1008,
coll. 21-23) (299-320): soffermandosi su un passaggio del De vitiis di Filode-
mo, nel quale l'ironia é presentata in modo negativo, Ranocchia ritiene che
Filodemo non faccia proprio questo giudizio negativo intorno a una celebre
caratteristica della personalita socratica. Il punto di vista qui rappresentato,
infatti, era proprio dello stoico Aristone di Chio e tendeva a svalutare l'ironia
socratica: gli stoici ritenevano che Socrate fosse un filosofo dogmatico e

1 Naturalmente anche la proposta di Morrison, che si fonda sulla sua particolare let-
tura di Senofonte, non é esente da obiezioni. Socrate infatti sta svolgendo una argomen-
tazione dialettica, nella quale ¢ difficile distinguere il suo pensiero autentico, dalle idee
che suggerisce per amore di discussione e di argomentazione. Su questo punto si veda
ROSSETTI, L.: Le dialogue socratique. Paris: Les Belles Lettres (encre marine) 2011, in parti-
colare 113116, in cui Rossetti argomenta che i Memorabili presentano (una possibile) stan-
dardizzazione della modalita socratica del dialogo - ma ci6 non deve naturalmente in-
durre a credere che quanto in questa modalita dialettica é proposto sia tenuto per vero dal
Socrate storico.



294 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

questa raffigurazione era incompatibile con la vena ironica del filosofo; di
qui la svalutazione di questa caratteristica.

L’ultimo saggio, di Michel Narcy, parla invece di Socrate et Euripide: le
point de vue de Diogéne Laérce (321-332). Narcy si concentra su quanto Dio-
gene Laerzio riferisce del rapporto tra Socrate ed Euripide, ed in particolare
si sofferma su un frammento comico, riportato da Diogene (II, 18), dal quale
si puo dedurre che Socrate era stato rappresentato negativamente dall’autore
del frammento - cosi come anche Euripide era un bersaglio polemico abitu-
ale di commediografi come Aristofane; tuttavia, Diogene & persuaso che So-
crate non collaboro con Euripide: benché i due siano stati vittima dei mede-
simi attacchi da parte dei commediografi, Diogene vuole sottolineare la su-
periorita di Socrate rispetto al tragediografo. Questo quadro, come sembra
suggerire Narcy, é tuttavia ideologico e, come tale, deve essere considerato.

La qualita del volume ¢ alta: i saggi sono connessi in un modo coerente
tra loro e presentano un quadro chiaro della linea interpretativa di fondo che
tutti i contributori condividono - linea che cerca di valorizzare anche le
fonti alternative a Platone per la nostra conoscenza di Socrate.

Anche la qualita dei contributi & molto notevole, come ho cercato di mos-
trare: come € naturale alcuni saggi hanno attirato la mia attenzione piu di
altri, ma, credo, é inevitabile che sia cosi; ad altri lettori, probabilmente, pia-
ceranno saggi che meno mi hanno colpito. L'impressione che tutti ricave-
ranno, tuttavia, é che il volume rappresenta un lavoro veramente pregevole,
che, come tale, non manchera di stimolare nuovi studi e nuovi approfondi-
menti da parte dei cultori della filosofia di Socrate. E questo, penso, e il
migliore elogio che un lavoro scientifico possa avere.



CATHERINE KONIG-PRALONG

La réception comme lectures. A propos de
Christian Readings of Aristotle from the Middle Ages to the Renaissance!

Que la philosophie médiévale doive étre approchée par le biais d’'une histoire
de la réception de la philosophie antique au Moyen Age est une thése
historiographique largement théorisée au moins depuis Jacob Brucker, dans
la premiére moitié du XVIII® siecle. Dans I'appréciation négative de Brucker,
le Moyen Age scolastique était sous I'empire tyrannique d’Aristotez. Pour-
tant, le travail de reconstruction et d’examen des modalités concrétes et pré-
cises de cette réception, qui se fragmente en réceptions plurielles, n’est de
loin pas achevé. Deux volumes collectifs sont récemment parus, qui pro-
posent des études de détail : le volume collectif dont il sera ici question et
qui fait suite a un séminaire organisé par Luca Bianchi a I'Universita del
Piemonte Orientale en juin 2009, et les actes du colloque 2010 de la Societa
Italiana per lo studio del Pensiero Medievale3. Si ce dernier titre consideére la
réception de la philosophie antique en général - Aristote domine cependant
-, le volume dirigé par Luca Bianchi s’intéresse a la réception d’Aristote en
contextes intellectuels chrétiens, en milieux universitaires pour les XIII,
XIV® et XV*© siecles, dans les cercles proches du pouvoir pontifical ou dans les
milieux aristocratiques italiens pour les XVI® et XVII® siécles.

Les enquétes réunies dans ce volume contribuent précisément a invalider
I'image historiographique réductrice qui s’est imposée, a force de répéti-
tions, depuis les grandes entreprises d’histoire de la philosophie des XVIII*
et XIX® siécles et qui hante encore, a la maniére d'un présupposé, certaines
histoires de la philosophie médiévale. Dans nombre de ces histoires, la phi-
losophie scolastique est envisagée d'une part comme art de la dispute, d’au-
tre part comme une vaste entreprise de commentaires d'un corpus textuel
identifié a une figure intellectuelle unitaire et a « une pensée » (« ein Den-
ken », « a thought ») reconnaissable a certains traits essentiels : la pensée
d'un Aristote anhistorique, c’est-a-dire contemporain de I'historien, que ce
soit I’Aristote naturaliste de Jacob Brucker en Baviére au XVIII® siécle ou,
depuis 1830, les Aristotes postérieurs a I'édition critique d’Immanuel Bekker.
Dans cette option historiographique, I'histoire de la philosophie prend tres

! BIANCHI, Luca (ed.) : Christian Readings of Aristotle from the Middle Ages to the Re-
naissance (= Studia Artistarum 29). Turnhout : Brepols 2011.

2 BRUCKER, Jacob : Historia Critica Philosophiae. Leipzig: Weidemann 1762 [1743], t. 3,
704 : «Et ita non victoria modo, sed imperio quoque Aristoteles potitus est, cunctaque in
servitutem seculo XIII et XIV redegit». Selon Brucker, les censures et les régulations ecclé-
siastiques ne parviennent pas a éradiquer 'aristotélisme, qui impose la méthode aristoté-
lico-arabe au monde chrétien : «Ab hoc enim tempore ubique locorum Stagirita principa-
tum obtinuit, tantumque abest, ut vel conciliorum canonibus vel pontificum constitu-
tionibus eiiceretur, ut in eius potius philosophia, methodo Arabico-Scholastica adornata
et theologiae adplicata prora puppisque consisteret hierarchiae Ecclesiasticae » (Ibid.).

3 PALAZZO, Alessandro (ed.) : L’'antichita classica nel Pensiero medievale (= TEMA 61).
Turnhout : Brepols 2011.



296 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

souvent la forme d’'une histoire des doctrines ou des problémes. Autant de
lieux essentiels de la pensée aristotélicienne consignés une fois pour toutes
dans un corpus aristotélicien dont les aléas de la transmission ne sont que
des accidents de surface, quand ils ne sont pas complétement occultés. Pour
ne citer qu'un maigre échantillon du vaste questionnaire qui constitue le
fonds immuable des histoires attachées aux « problémes », mentionnons les
universaux (Catégories lues avec I'Isagoge), les questions relatives a la forme
et a la matiére, la controversée éternité du monde, 'unité de l'intellect, le
déterminisme astral ou la distinction de I'étre et de 'essence.

Adoptant une autre voie historiographique, les contributions présentées
dans ce volume historicisent et fragmentent 'image d’Aristote. La notion de
« lecture » invoquée dans le titre doit étre comprise au sens technique qu’elle
revét dans la théorie de la réception promue par I'école de Hans Robert
Jauss. La lecture est performatrice et la réception créatrice de 'ceuvre. Les
différentes lectures « chrétiennes », médiévales et rinascimentales, de cer-
tains lieux du corpus aristotélicien - authentiques ou non - produisent au-
tant d’Aristotes différents et parfois divergents. Le Moyen Age et la Renais-
sance n’apparaissent des lors plus comme des temps ou la figure d’Aristote
déterminait un régime philosophique « réceptif » — ot « réception » signifiait
une soumission intellectuelle a une autorité -, mais des siécles durant les-
quels I'enseignement en arts, préparatoire a toute spécialisation, program-
mait la lecture d'un canon textuel aristotélicien balisé. Ce travail intellectuel
débouchait sur des débats qui débordaient du cadre institutionnel de la
Faculté des arts et dans lesquels les diverses interprétations fragmentaient
Aristote en autant de figures adversatives ou autoritaires.

Depuis cinquante ans, 'Aristoteles Latinus, vaste entreprise d’édition des
traductions arabo-latines et gréco-latines d’Aristote4, contribue a démul-
tiplier Aristote a un certain niveau de l'histoire de la réception : celui de
I'histoire de la traduction, qui est évidemment aussi une histoire de la lec-
ture, dans la mesure ot une traduction est toujours une lecture qui mobilise
traductions et interprétations antérieures. Méme s'il traduit I'Ethique a
Nicomaque de maniére mécanique - de verbo ad verbums —, Robert Grosse-
teste regarde en effet la traduction de Burgundio de Pise, glose certains
termes ou propositions et traduit en lisant (et traduisant) les commentaires
byzantins d’Eustrate de Nicée et de Michel d’Ephése. Le projet intellectuel
qui préside a I'Aristoteles Latinus d’une part, celui d’'une histoire de la philo-
sophie envisagée comme histoire des lectures plutdét qu’histoire des pro-
blémes ou des doctrines d’autre part, sont du méme ordre. Les lectures sont
premiérement déterminées par un certain état de la transmission d'une
ceuvre. Et méme lorsqu’elles portent matériellement sur un méme état d’'un
texte - une méme version d'une traduction arabo-latine de la Métaphysique

4 http://hiw.kuleuven.be/dwmc/al/about/index.html.

5 Voir MERCKEN, Henri Paul Florent : Robert Grosseteste’s Method of Translating. A
Medieval Word Processing Programme?, in : BEYERS, Rita/BRAMS, Jozef/SACRE, Dirk/VER-
RYCKEN, Koenraad (eds) : Tradition et traduction. Les textes philosophiques et scientifiques
grecs au Moyen /ige latin. Leuven : Leuven University Press 1999, 323-370.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 297

par exemple -, ces lectures ne produisent pas une méme image d’Aristote et
un méme contenu doctrinal. Le produit de la lecture est encore déterminé
par I'horizon d’attente du lecteur, par l'outillage intellectuel du commen-
tateur (et donc par le contexte institutionnel), aussi bien que par des micro-
situations qu’il faut décrire de maniére fine (débats sporadiques entre con-
fréres, voyages, mission politique, projet culturel).

Fidele a ce projet, le collectif Christian Readings of Aristotle enquéte sur
des aspects de la réception d’Aristote pour la plupart encore marginaux ou
inconnus de nos histoires de la philosophie. La diversité la plus saillante qu'il
met en évidence est celle des genres littéraires et des pratiques intellectuelles
que résume la notion de lecture. Ces différences formelles correspondent a
diverses options de politique culturelle. Elles mettent en jeu des mondes de
débats intellectuels. Elles produisent enfin des Aristotes divergents ainsi que
de nouvelles ceuvres aristotéliciennes (aujourd’hui pseudo-aristotéliciennes).

La notion de lecture se décline et se glose au fil des contributions. Lire
Aristote peut d’abord signifier le commenter de maniére linéaire, a la ma-
niére d’'un maitre és arts comme dans les commentaires inédits du XIII®
siécle étudiés par lacopo Costa, ou avec un bagage théologique complet, a
I'instar de Marsile d'Inghen au XIV® siécle. Amos Corbini souligne I'im-
portance (288-289) de la formation théologique de Marsile d’Inghen, tout en
montrant que ses commentaires, loin de christianiser Aristote, s’attachent a
distinguer les pertinences théologique et philosophique. Stefano Simonetta
s'intéresse quant a lui a la plus ou moins grande virulence du pessimisme
anthropologique paulinien et augustinien dans les commentaires des Poli-
tiques et des Ethiques. Son enquéte adopte un vaste référentiel temporel, du
commentaire des Politiques du maitre és arts Pierre d’Auvergne a Walter
Burley et Ptolémée de Lucques.

Deuxiémement, lire Aristote peut signifier collecter des théses d'obé-
dience aristotélicienne, pour constituer une sorte de florilege d’erreurs phi-
losophiques, en interdire I'’enseignement et baliser ainsi les futures lectures
du corpus aristotélicien. C’est ainsi que Dragos Calma pense qu’il faut en-
visager la liste de théses proscrites par Tempier dans la censure du 7 mars
1277

Mais lire Aristote peut aussi signifier éditer Aristote. Chiara Crisciani
enquéte sur Roger Bacon éditeur du Secretum secretorum, qu’il attribuait a
Aristote. Dans l'ceuvre de Bacon, cette édition joue un rdle exemplaire :
I'’Aristote agé prétendu auteur d’'un Secretum adressé a Alexandre se reflete
dans la figure de Roger Bacon adressant son Opus maius au pape Clément IV.
Bacon fait un usage politique et culturel de son travail d’édition : il compare
sa propre mission de réforme des savoirs scolastiques a celle d'un Aristote
conseiller d’Alexandre le Grand.

Lire Aristote peut encore signifier traduire et produire une ceuvre inédite :
Valérie Cordonier documente le cas du Liber de bona fortuna composé de
fragments de I'Ethique a Eudéme et des Grandes morales. Elle émet '’hypo-
these que le montage de ce « faux » serait di a 'entreprise conjointe du
traducteur Guillaume de Moerbeke et du théologien Thomas d’Aquin. Dans
le but de produire un livre aristotélicien hostile au déterminisme, Thomas



298 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

aurait saisi 'opportunité offerte par les traductions de Moerbeke pour lier
définitivement sous un méme titre — De bona fortuna - des passages du
corpus aristotélicien transmis conjointement par la tradition manuscrite.

Dans la contribution de Gianfranco Fioravanti, lire Aristote signifie en-
quéter sur un objet invisible, en I'occurrence I'empyrée, a partir des livres
naturels aristotéliciens et de la tradition exégétique. Les mythologies et les
options religieuses antiques et médiévales se rencontrent ou s’affrontent,
lorsque l'exégete médiéval évalue les lieux divins dont parlent les textes
philosophiques antiques a I'aune de sa propre conception du divin.

D’un autre point de vue, lire Aristote peut signifier l'‘appartenance a une
communauté discursive qui s’accorde sur de grandes lignes interprétatives
pour débattre aprement de questions de détail. Pasquale Porro montre
qu'Henri de Gand combat la theése de I'éternité des espéces en discutant
précisément une lecture d’Aristote élaborée par Siger de Brabant. Sa con-
tribution documente aussi la possibilité textuelle d'un débat entre Siger et
Henri ; elle scénarise ainsi une aporie relative a la chronologie des sources
de la seconde moitié du XIII® siecle, qui jette une grande incertitude sur des
données jusqu’ici tenues pour trés probables.

Lire Aristote peut enfin signifier le réévaluer compte tenu d’une nouvelle
situation politique et culturelle, en 'occurrence celle de la réforme puis de la
contre-réforme, c’est-a-dire programmer de nouvelles lectures et un nouvel
usage d’Aristote pour le requalifier contre la critique. A I'étude du cercle du
Cardinal Contarini, en particulier de son secrétaire Ludovico Beccadelli
(1 1572), Pietro B. Rossi documente une requalification d’Aristote dans la
premiére moitié du XVI® siecle. Dans cette lecture, Aristote est assimilé a la
culture catholique du temps par l'effet d'un changement de regard : il de-
vient le philosophe moral par excellence, transmis par le canal grec byzantin
et absout des accusations portées contre lui (320). La lecture d’Aristote
prend la forme du guide introductif (Oényie) a la lecture d’'une ceuvre aristo-
télicienne ou du traité, a l'instar du De immortalitate animae de Ludovico
Beccadelli. Le lexique et la graphie grecs réapparaissent dans la trame du
texte latin. L’enquéte de Luca Bianchi nous porte trois générations plus tard,
au début du XVII® siécle, vers le projet culturel de Cesare Crivellati - un no-
ble intéressé a la médecine, a la musique et a la philosophie - encore absent
des histoires de la philosophie. Le climat intellectuel était alors encore forte-
ment déterminé par les suites du concile de Trente. Du c6té catholique,
Crivellati produit des traductions italiennes et des commentaires de livres
aristotéliciens de philosophie naturelle, dans le but de christianiser la phy-
sique d’Aristote, et non plus seulement sa morale. Sa stratégie de lecture
adopte des tours inattendus et inouis lorsque, commentant le premier livre
de la Physique, il invoque la cosmologie de Galilée pour corriger la cos-
mologie péripatéticienne. Enfin, 'ceuvre de Crivellati témoigne du retour en
grace du dialogue dans le champ des genres littéraires philosophiques (Dia-
logo fra Platone, e Aristotile circa l'origine, e duratione del Mondo).

Avec la liberté offerte par la forme du séminaire, qui permet de proposer
sans obliger a décider, ce collectif trace de nouvelles voies dans une histoire
de la philosophie qui est cependant toujours entendue au sens strict du



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 299

terme « philosophie » et qui est envisagée comme herméneutique des textes.
La nouveauté vient de l'attention portée aux modalités de la transmission
des textes, aux contextes institutionnels, aux stratégies interprétatives mises
en ceuvre et aux intéréts et fins de la lecture professionnelle des textes
aristotéliciens. Enfin, ce volume est généreux. lacopo Costa livre I'édition
critique d’'un important ensemble de morceaux de commentaires de I'Ethique
(235-272), commentaires par questions que sa contribution démontre étre un
groupe isolé des autres recueils produits en Facultés des arts. On peut lire
avec bonheur les prologues des questions sur I'Ethique de Gilles d’Orléans et
de I'anonyme d’Erfurt, ainsi que des questions tirées de I'anonyme d’Erfurt et
d’un supplément a Gilles d’Orléans, qui traitent de I'influence des astres sur
la volonté. A ces textes s'ajoute la table des questions de Gilles d’Orléans, du
supplément a Gilles et de 'anonyme d’Erfurt. Pietro B. Rossi livre quant a lui
la transcription d’extraits de I"'Odnyia in Aristotelis moralia ad illustrissimum
marium columnam (codex Parmen. Pal. 974/8, ff. ir-14r) et de la Censura de
quibusdam libris Aristotelis (codex Parmen. Pal. 974/7, ff. ir-21r) de Becadelli,
ainsi qu'une édition de son traité De immortalitate animae (353-395).



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

HILDESHEIMER, Francoise : Monsieur Descartes ou La Fable de la Raison. Paris :
Flammarion 2010. 511 p. ISBN 978-2-0812-1452-1.

La nouvelle biographie de René Descartes (1596-1650) que nous devons a
’historienne Frangoise Hildesheimer est pour le philosophe stimulante au
moins pour deux raisons :

1) La biographie de Monsieur Descartes est le fruit de recherches remar-
quablement documentées. La structure claire ainsi que la limpidité du style
rendent la lecture de cette biographie non seulement trés instructive, mais
aussi plaisante.

2) F. Hildesheimer entend donner un récit différent et surtout plus réel
que celui que les biographes ont donné jusqu’a présent. Selon 'auteur, de-
puis la biographie d’Adrien Baillet, La vie de Monsieur Des Cartes (1691), les
vitae de Descartes ont soit suivi la tendance hagiographique de Baillet et ont
ainsi contribué a faire de Descartes le héros mythique du rationalisme mo-
derne (cf. 13, 414, 425-426) sans vérifier la véracité de la vita de Baillet. Soit
elles se sont opposées a Baillet en prétant a Descartes des qualités ou des
intentions outrageusement défavorables (cf. 13, 255, 407). Autrement dit,
c’est jusqu’a présent le philosophe élevé au rang de grand homme, et non
'homme historique Descartes que nous connaissons. F. Hildesheimer pro-
pose de corriger ces excés interprétatifs en écrivant une biographie histo-
rique de Descartes : « C'est pourquoi, laissant provisoirement de c6té tout ce
que le monde a compté de commentateurs acharnés a scruter, a interpréter,
voire a mythifier sa philosophie jusqu’a lui faire incarner 'esprit frangais, et
nous gardant de le juger en fonction des développements ultérieurs de la
pensée et de la science, engageons-nous, en humble historien portraitiste |[...]
en tachant de restituer la vérité d'un personnage qui a marqué son époque,
mais qui fut aussi modelé par elle. » (14)

1) La Fable de la Raison est un livre érudit et accessible a un public de non-
spécialistes (le livre est paru chez un éditeur généraliste, Flammarion, dans
la collection « Grandes biographies »). L'histoire de la vie et de la pensée de
Descartes est structuré en quatre grands chapitres selon un ordre chrono-
logique : « Les années d’apprentissage » (15-141) ; « La libération du doute »
(143-223) ; « Le systéme ou la vérité » (225-298) ; « Le maitre de philoso-
phie » (299-435). F. Hildesheimer captive son lecteur tout au long des étapes
de I'élaboration de la pensée et de la vie mouvementée de Descartes dans
une Europe en pleine effervescence. Toutes les ceuvres publiées de Descartes
font 'objet d’'un excellent apercu: le Discours de la méthode (187-207), les
Méditations métaphysiques (229-242), les Principes de la philosophie (257-
269) et les Passions de 'dme (331-340). Une place adéquate est donnée a la
dimension épistolaire de la pensée de Descartes et au dialogue scientifique



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 301

et philosophique qu'il entretient en particulier dans sa correspondance avec
la Princesse Elisabeth de Bohéme (303-311). L’'auteur contextualise exem-
plairement la question de la prudence ou de la pusillanimité de Descartes
qui décide de ne pas publier son traité de physique mécaniste lorsqu'il
apprend la condamnation de Galilée en 1633 (169-176). De méme, I'histo-
rienne aborde de maniére documentée et nuancée la question de I'apparte-
nance de Descartes au mouvement de la Rose-Croix (92-105) et au liberti-
nage érudit (283-298). En outre, I'ouvrage contient en annexe des docu-
ments tres utiles : une carte des Provinces Unies ou Descartes est en exil
volontaire pendant environ 20 ans, la liste de ses nombreuses résidences (au
total 32), une biographie synoptique, une bibliographie exhaustive, un index
nominum et un index locorum. Peut-étre peut-on regretter que I'auteure ne
rende pas plus compte des biographies qui ne tombent pas dans les exces de
la caricature évoqués plus haut. On pense en particulier aux travaux de G.
Boros (René Descartes Werdegang, 2001), de St. Gaukroger (Descartes, an
intellectual biography, 1995), de D. Perler (René Descartes, 1998) et de G.
Rodis-Lewis (Descartes, 1995).

2) Une des questions stimulantes que souléve la lecture de cette biographie
concerne la theése de I'objectivité historique. La méthode revendiquée par
I'historienne qui consiste non pas a interpréter, mais a restituer la vérité
d'un personnage est un pari difficile, voire peut-étre impossible a tenir. De
nombreux passages dans le livre semblent ne pas obéir a cet ascétisme her-
méneutique. Quelques exemples significatifs : « Le Discours donne une mo-
rale provisoire et une physique. Mais aussi illogique que cela puisse paraitre,
c’est la métaphysique, bien qu’absente, qui supporte le propos et en fait
I'originalité. » (206) ; « Au total [a propos des Passions de I’ame], le philo-
sophe puise dans le vieux fond de la sagesse commune pour produire des
passions bien abstraites, des descriptions qui doivent beaucoup a Montaigne
et a Charron et, a travers eux, aux stoiciens, et une conclusion en forme de
lieu commun » (337).

F. Hildesheimer aborde les trois songes de Descartes de 1619 qui furent
I'objet de nombreuses spéculations (77-92). Dans la mesure ou le récit de
cette « nuit d’enthousiasme » est rapporté et traduit seulement dans la bio-
graphie de Baillet (le récit de Descartes en latin est perdu), il est surprenant
que l'historienne en vienne a conclure a partir d'un texte dont la vérité
historique n’est pas attestée qu’« en 1619, Descartes a mis en branle cette
logique de l'imaginaire qui va gouverner toute son ceuvre. » (112) Sans le
citer, 'auteure partage la thése de Claus Zittel, selon laquelle I'imagination
joue un rdle central et ininterrompu dans la pensée de Descartes (voir la
recension sur le livre de Zittel dans ce volume). L’auteur a incontesta-
blement raison de souligner que I'histoire de la réception de la philosophie
de Descartes charrie un nombre de « lectures déviantes » de 'ceuvre et que
la tache de I'historien consiste a reconstruire la genese et I'évolution de ces
idées recues (cf. 427-428). Il est au demeurant moins convaincant pour le
philosophe de faire reposer l'intelligence d'une pensée sur la réception d'un
texte peut-étre apocryphe.



302 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Le dernier mot du livre n’est pas donné a Descartes, mais a Nietzsche et a
sa « dénonciation de la grande illusion de la philosophie » (434). Le passage
de Par-dela bien et mal avec lequel F. Hildesheimer conclut se termine ainsi :
« Ce sont tous [les philosophes] des avocats sans le savoir, et par surcroit des
avocats de leurs préjugés qu’ils baptisent ‘vérités' » (I, §5).

F. Hildesheimer veut-elle dire que Nietzsche dépasse la recherche carté-
sienne de la vérité ? Nietzsche ne poursuit-il pas plutét la critique des pré-
jugés en philosophie, en bon cartésien ?

ISABELLE WIENAND

ZITTEL, Claus : Theatrum philosophicum. Descartes und die Rolle dsthetischer
Formen in der Wissenschaft. Berlin: Akademie Verlag 2009. 431 p. ISBN 978-
3-05-004060-9.

La présente publication est consacrée au « role des formes esthétiques »
dans 'ceuvre de René Descartes. Dans ce travail d’habilitation, Claus Zittel,
professeur de philosophie et de littérature allemande a la Goethe-Universitat
de Francfort et a la Freie Universitat de Berlin, rassemble ses travaux d’'une
impressionnante érudition sur la question épineuse du rapport entre la
raison et 'imagination dans la pensée cartésienne. C’est une thématique qui
oppose typiquement les historiens de la philosophie favorisant une exégese
strictement rationaliste aux tenants d'une approche transdisciplinaire et
culturaliste de la philosophie cartésienne.

L’auteur vise en premier lieu a rétablir les faits textuels, scientifiques et
culturels pour remettre en cause la pertinence de I'image de Descartes véhi-
culée par 'histoire de la philosophie : rationaliste né, a priori étranger et op-
posé a toute autre forme d’acquisition du savoir sinon a l'entendement.
Zittel souligne également l'urgence d’'un plus grand dialogue entre la philo-
sophie et les disciplines de I'histoire des sciences et des sciences de I'image,
« grace auxquelles la philosophie pourrait se comprendre comme une partie
d’une histoire générale du savoir. » (23)

De maniére originale, 'auteur montre que I'ceuvre de Descartes n’est pas
inaugurée par le Discours et qu’elle ne saurait se résumer aux Méditations
métaphysiques. Zittel invoque en particulier les textes écrits entre 1619 et
1628 et les essais relevant de la philosophia naturalis. Ainsi le Frithwerk et les
Essais parus en 1637 (Dioptrique, Météores) ainsi que les textes posthumes
L’'Homme (1662) et Le Monde (1664) constituent-ils le corpus que les histo-
riens de la philosophie devraient étudier pour évaluer a sa juste mesure |'im-
portance que revét I'imagination dans le fondement méme de la science et
dans I'explication des phénomeénes naturels. Cette étude fort bien documen-
tée et richement illustrée (Zittel choisit 127 reproductions représentatives de
dessins, croquis qui accompagnent les textes scientifiques de Descartes) se
structure en trois grandes parties selon un découpage chronologique des
ceuvres de Descartes.

Dans la premiére partie, « Mirabilis Scientiee Fundamenta - Von der wun-
derbaren Wissenschaft zur Wissenschaft der Wunder (1619-1628) » (27-110),



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 303

I'auteur montre dans quelle mesure les trois songes de Descartes de 1619 sont
au fondement méme de la scientia mirabilis. 1l expose fort bien le contexte
culturel, en expliquant par exemple le concept d’enthousiasme et 'influence
du mouvement rosicrucien sur les travaux scientifiques de Descartes (cf.
104-110). On peut étre surpris qu'une place relativement importante soit ac-
cordée aux songes (rapportés et traduits par Baillet ; la version latine du
texte écrit par Descartes est perdue) et qu'un moindre espace soit consacré
aux Regulae et aux réflexions métaphysiques dont Descartes fait mention au
début de la quatriéeme partie du Discours de la méthode et qui furent tres
probablement écrites pendant cette premiére période.

La deuxiéme partie, « Descartes’ Artistenphilosophie (Uberginge und
Transformationen des dsthetischen Frithwerks) » (111-228), couvre la période
qui s’étend jusqu’a la publication du Discours (1637). Trois développements
et transformations de la premiére « période esthétique » sont identifiés - les
formes d’expression (Darstellungsformen), les formes de démonstration
(Schlussformen) et la philosophie expérimentale de Descartes - en vue de
montrer la continuité et la centralité de I'imagination dans 'élaboration et la
transmission du systeme cartésien du savoir : Descartes a recours au langage
imagé, au style du dialogue, il mobilise les facultés de I'imagination et de la
mémoire pour s'adresser a son lecteur et le convaincre (cf. 129-135). Zittel
argue avec raison, contre le préjugé tenace d’'un penseur solitaire et hostile a
la discussion, que la forme dialogique vaut a fortiori pour le Discours et le
dialogue posthume La Recherche de la vérité, mais aussi pour I'ensemble des
écrits de Descartes.

La troisiéme partie est intitulée « Abbilden und iiberzeugen bei Des-
cartes » (229-397). Elle est consacrée au caractére pionnier de la pratique
scientifique cartésienne, plus précisément a I'innovation des images qu'il in-
tégre et au langage pictural qu'’il développe pour rendre compte des phéno-
menes naturels. Cette nouveauté propre a Descartes est remarquable dans la
Dioptrique et dans le Monde, ainsi que dans les Principia philosophiae (1644).
Dans cette derniere partie, I'auteur montre les nombreuses fonctions que
I'image peut servir (i.e. décorative, illustrative, démonstrative) dans l'icono-
graphie scientifique de la Renaissance et de I’Age classique qui précede et
influence Descartes (par ex. W. Gilbert, A. Vésale). Zittel montre avec force
détails qu’il n’est désormais plus possible d’ignorer cet arriére-plan « esthé-
tique » dans la recherche cartésienne. L'auteur a indiscutablement raison de
corriger ce cliché tenace dans I'histoire de la réception de son ceuvre (en par-
ticulier des Méditations) d’'un Descartes fondamentalement méfiant de I'ima-
gination et des sens (cf. 232-241). L'entreprise de réhabilitation a laquelle se
consacre Zittel est louable : les textes et surtout les images sur lesquels est
attirée notre attention sont mal connus et peu commentés. Dans une cer-
taine mesure, on peut comparer ce travail de redécouverte a celui qui a été
entrepris depuis une vingtaine d’années a 1'égard de la réflexion morale car-
tésienne.

En conclusion, on ne peut qu’étre reconnaissant a Claus Zittel pour une
analyse rigoureuse et savante de l'importance et de l'omniprésence des
« formes esthétiques » dans la pensée cartésienne. On peut se demander si la



304 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

centralité de I'image dans I'ceuvre de Descartes autorise a utiliser la désig-
nation - légérement anachronique - « d’esthétique » et s’il ne porte pas a
confusion de nommer la philosophie cartésienne une « Artistenphiloso-
phie ». Dans son intention de faire contrepoids au monopole d’'une exégese
aveuglément rationaliste - au demeurant peu représentée dans la recherche
cartésienne contemporaine - l'auteur force peut-étre parfois les traits de son
« Descartes-Bild ».

ISABELLE WIENAND

JacoB, Christoph: Das Geistige Theater. Asthetik und Moral bei Johannes
Chrysostomus. Aschendorff: Miinster 2010, 263 S. ISBN 978-3-402-12857-2.

Auch tiiber die engeren Fachkreise der Patristik hinaus weckt dieses Buch
Aufmerksamkeit. Die Scientific Community ist hier in einer ungewdhnlichen
Weise prasent: Freunde und Kollegen des Autors, der 1996 kurz nach seiner
Habilitation an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitat
Miinster verstarb, haben die Habilitationsschrift druckreif gemacht, ohne
das Fragmentarische des Werkes vollig zu tilgen; beteiligt waren neben
Judith Kriiger, der Ehefrau des Verstorbenen, Ansgar Franz, Mainz; Benedikt
Kranemann, Erfurt; Georg Schéllgen, Bonn; Thomas Sternberg, Miinster. Thr
Vorwort weist mit Recht darauf hin, dass die Studie ,neue Einsichten und
Perspektiven auch fiir die Theologie in der Gegenwart® eroffnet (7), geht es
doch ,um das Verhiltnis zwischen Glaubensgemeinschaft und Gegenwarts-
kultur“ (8). In der Tat sind die gesellschaftskritischen AufRerungen des Kir-
chenvaters vielfach rezipiert, nicht nur in Botschaften orthodoxer Gemein-
den zur Fastenzeit, sondern auch in sozialpolitischen und sozialethischen
Studien, etwa bei Friedrich Engels und Ernst Troeltsch (vgl. 16 mit Anm. 5).

Klar und eindeutig ist das Bild, das sich aus der Analyse der Quellen
ergibt, keineswegs. Bereits biographisch fillt auf: ,Die Gegner des Johannes
Chrysostomus waren [...] nicht nur Karrieristen oder aus reinem Eigennutz
agierende Menschen: IThm stand auch das urbane Monchtum entgegen,
dessen integre Fiihrungspersonlichkeit, Isaak der Syrer, die lokale Oppo-
sition gegen Johannes Chrysostomus anfiihrte“ (18), und tiber diesen ,unver-
sohnlichen Konflikt zwischen beiden Heiligen“ méchte der Autor nicht hin-
wegsehen. Konflikte gab es auch mit kirchlichen und politischen Fithrungs-
personlichkeiten bis hin zu Kaiserin Eudoxia.

Fiir seine Analysen greift Christoph Jacob das Thema des Theaters heraus,
das einen grofden Teil der Polemik bei Johannes Chrysostomus ausmacht. Das
Wort Theater/theatron deckt ein breites Feld von Phanomenen ab, die von
Theaterauffithrungen im engeren Sinne tiber Kampfe in der Arena und
Wagenrennen bis zu allen Arten offentlicher Feste auch religiosen Charak-
ters reichen. So kann das Wort , Theater” bei Johannes Chrysostomus einfach
fiir ,Offentlichkeit‘ stehen. Uber die Verfallserscheinungen im spétantiken
Theaterwesen ist sich die Forschung einig: ,Das urspriinglich gleichgewich-
tige Verhadltnis von prodesse et delectare hatte sich erheblich zugunsten des
delectare verschoben® (22). Schauspiel und Religion hatten ihre anfangliche



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 305

Verbindung verloren, und der Unterhaltungsbetrieb ging mit einer ,Entpoli-
tisierung” (100) des Volkes einher. Die antiken Kaiser wie auch die christli-
chen Imperatoren gestatteten nicht nur die 6ffentlichen Spiele, sondern ord-
neten sie offiziell an, um sich die Zufriedenheit der Bevilkerung zunutze zu
machen.

Der Autor setzt sich nicht zum Ziel, ,aus den Schriften des Johannes
Chrysostomus neue Erkenntnisse tiber das byzantinische Schauspiel im vier-
ten Jahrhundert zu gewinnen“ (22). Leicht lasst sich exemplarisch aufweisen,
dass die Polemik des Kirchenvaters mehrfach die bekannten Tatbestinde
offenkundig verfalscht (vgl. 83-88). Das Interesse der Studie gilt den Formen
der Entgegensetzung und Uberbietung, die Johannes Chrysostomus zwi-
schen dem Profantheater und dem theatron pneumatikon, dem geistigen
Theater des kirchlichen Lebens, etabliert. Die Untersuchung geht in drei
Schritten vor: Teil 1 prasentiert das Wortfeld theatron im Sprachgebrauch
des Johannes Chrysostomus, Teil Il widmet sich dem Verhdltnis von Theater,
Kirche und Offentlichkeit, und Teil III wertet den Befund unter dem
Gesichtspunkt ,Asthetik und Moral“ aus.

Innerhalb der sorgféltigen und einfithlsamen Textanalysen fallen drei Re-
aktionsweisen von Johannes Chrysostomus auf das Theaterwesen seiner Zeit
auf: Negation - Uberbietung - Ohnmacht.

1. Ein Grundzug der Stellungnahmen des Kirchenvaters ist die polemische
Negation. Der Besuch des Theaters und anderer 6ffentlicher Spiele und Feste
wird nicht nur abgelehnt, sondern ausdriicklich verboten, da er den morali-
schen und geistlichen Verderb bewirke. Die polemischen Schriften des Jo-
hannes Chrysostomus gegen die Juden haben ihren Anlass offenbar weit-
gehend in der bleibenden Attraktivitat jidischer Feste fiir die Christen. Doch
auch ein Uberschwang bei christlichen Festen findet die Kritik des Kirchen-
vaters, dem jegliches Streben nach Vergniigen verdadchtig erscheint: ,Wo
namlich ein Tanz ist, da ist auch der Teufel” (zit. 137).

2. Zur Negation tritt die iiberbietende Entgegensetzung: ,Die Kirche wird
nicht nur [...] als Gegensatz zum Profantheater dargestellt, sondern sie wird
auch selbst wiederholt als theatron bezeichnet“ (65). Die gesamte Heilsge-
schichte bezeugt Gottes Wirken auf der Theaterbiihne der Welt, die als
oikoumene bezeichnet wird. Auch das offentliche Auftreten Jesu bis hin zu
seiner Kreuzigung kann als ,0kumenisches Theater“ vorgestellt werden, das
die Apostel fortfithren. Der Unterschied zum Profantheater wird durch den
Zusatz pneumatikon hervorgehoben. Dazu gehort der Ausblick auf das
himmlische theatron, das die Engel und Heiligen umfasst und den Gldaubigen
als Verheifung vor Augen steht. Das Ideal, an dem die Gemeinde sich
orientieren soll, sind nach Johannes Chrysostomus die Mdnche, an denen
sich das wahre christliche Leben entziinden kann (46; 173).

3. In dem Bemiihen, der Gemeinde die Idealvorstellung des geistigen
Festes vor Augen zu stellen, enthiillt sich die Ohnmacht der Bemiihungen
des Johannes Chrysostomus; ,ein betrachtliches Maff an Desillusion“ klingt
in seiner Polemik mit (192). Die Ausstrahlungskraft des beispielhaften
christlichen Lebens fehlt offenbar in Konstantinopel. Johannes Chrysosto-
mus selbst steht im Konflikt mit dem Monchtum vor Ort. So beginnt der



306 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Kirchenvater zunehmend auf Vorbilder aus der Vergangenheit zu rekurrie-
ren (vgl. 195) und bedient sich der ,Terminologie der Furcht und des Schau-
derns“ (199) in geradezu inflationarer Weise, obwohl er doch erklart, ,dass
die gottliche Gnade das autexousion des Menschen nicht antaste“ (199).

Johannes Chrysostomus ist von einer bestimmten Ansicht tiber das
Verhiltnis von Asthetik und Moral geleitet: Er geht von einer ,Wirkungs-
automatik® (102) der ,Ansteckung durch das Schauen® (204) im Guten wie im
Bosen aus. Die sinnliche Wahrnehmung als solche wird dem moralischen
Urteil unterworfen und ist nicht wertneutral. Eine ausfiihrliche vergleichen-
de Untersuchung zur Rezeption der Rede vom Ehebruch durch begehrendes
Schauen gemafd Mt 5,28 in den Schriften der Kirchenviter (143-170) zeigt,
dass die Grundoption des Johannes Chrysostomus nicht allgemein geteilt
wird. Sie beriicksichtigt z.B. nicht die ,aristotelische Vorstellung einer durch
die lustvolle Erregung und Entladung der Affekte bewirkten Katharsis"
(102f.) und kann auch die ausbleibende ,Ansteckung“ durch das gute Beispiel
der Monche nicht erklaren. Die iiberbietende Substitution des profanen
Theaters durch das geistige Theater tritt schlicht nicht ein.

Die beeindruckende Leistung des Autors besteht nicht zuletzt darin, Jo-
hannes Chrysostomus selbst gleichsam als Mitspieler auf der Biihne der
Weltdramas vor Augen zu stellen, ohne Asthetik und Moral so eindeutig zu
identifizieren, wie sein Protagonist es zu tun geneigt war. Gerade auf diese
Weise wird das Anliegen des Kirchenvaters weitergetragen: die Civitas Dei
und die Civitas terrena klar zu unterscheiden und doch zueinander in Be-
ziehung zu setzen. Die Unruhe in diesem Spannungsfeld wird bis zum Ende
der Geschichtszeit nicht aufhoren.

BARBARA HALLENSLEBEN

POsT, Werner: Acedia — Das Laster der Trdgheit. Zur Geschichte der siebten
Todstinde. Freiburg i. Br.: Herder, 170 S. ISBN 978-3-451-34116-8.

Die vorliegende Studie untersucht in sozialphilosophischer Perspektive die
wechselvolle Geschichte, die sich mit dem Begriff der Acedia verknipft.
Dabei beschrankt sich der Autor nicht auf eine Begriffsgeschichte. Er fragt
auch nach dem Wandel des Phanomenfelds und des Blicks auf das, was als
,Acedia‘ beschrieben wurde. Wie nicht anders méglich, setzt die Rekonstruk-
tion bei Evagrios Pontikos an. Ihm kommt gemafd historischer und philolo-
gischer Forschung das Verdienst zu, das Phdnomen erstmals trennscharf be-
nannt und klassifiziert zu haben. Die Begriffsfindung hatte nach Post prak-
tische Folgen und war auf diese hin finalisiert. Sie ermdglichte ,die Ver-
sprachlichung eines zuvor nur dumpf erlebten psychophysischen Zustands"
(25). Dass diese Wort- und Phanomenfindung im Kontext des Wiistenmdnch-
tums geschieht, veranlasst Post zur Frage nach dem besonderen Zusammen-
hang zwischen friithmonastischer Lebensform und Acedia. Dabei entwickelt
er gleich auch das Grundmodell seiner Acedia-Deutung. Im Kontext der
Wiistenvdter manifestiere sich in der Acedia ein Widerstand gegen die Zu-
mutungen des Absoluten.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 307

Die Schwierigkeiten, die es Evagrios’ Schiiler Johannes Cassian bereiten,
den Begriff ins Lateinische zu tbertragen und fiir einen neuen Kontext zu
nutzen, sind ebenso paradigmatisch fiir die weitere Begriffsgeschichte wie
seine Umakzentuierungen. Interpretierte Evagrios die Acedia als Uberdruss
am monchischen Leben, so beschreibt sie Cassian als anxietas sive taedium
cordis. Und wdhrend Evagrios dem von der Acedia befallenen Monch beson-
ders achtsames Beten empfahl, sieht Cassian in der manuellen Handarbeit
das wichtigste Heilsmittel. Diese Medikation wird zur Standartbehandlung
im Westen. Sie formt kiinftig die Wahrnehmung des Phanomens. Bei Gregor
dem Grofden, der das das evagrianische Schema auf sieben Hauptlaster
reduziert, wird die Acedia unter den Triibsinn subsummiert. Wie spater
Alkuin und viele andere scheint schon Gregor die Acedia als spezifisches
Monchslaster zu betrachten. Bei Alkuin und Hrabanus Maurus macht sich
hingegen die Tendenz bemerkbar, die Acedia zu verweltlichen. Sie wird
vulgarisiert zum Laster des Miifdiggangs, das einem tiichtigen Laienchrist
nicht gut ansteht. Die theologische Neubewertung der Acedia in der
hochmittelalterlichen Scholastik zeichnet die Studie am Beispiel
Bonaventuras und Thomas’ nach. Bonaventura sieht sie in der hektisch-
rastlosen Suche nach neuen Erkenntnissen am Werke. Thomas interpretiert
sie als tristitia de spirituali bono. Die Spur der Acedia, die Post bei Dante,
Petrarca und Ficino verfolgt, verliert sich im ausgehenden Mittelalter.
Begriff und Phanomen verschwinden unter dem breiten und schweren
Mantel der Melancholie.

Waire die Geschichte der Acedia damit zu Ende, hatte sie Posts Interesse
wohl nicht auf sich gezogen. Der fiir ihn interessantere Teil der Geschichte
der Acedia ist ihre verdeckte Prisenz in der Neuzeit und der Moderne. Da-
mit ist auch die entscheidende These benannt, die bereits in ahnlicher Weise
von Josef Pieper, Aldous Huxley und Michael Theunissen vertreten wurde. In
der Bekampfung der Acedia durch Arbeit vermutet Post einen Motor zur Sa-
kularisation. Im Zeichen spatscholastischer ,Amalgamierung von thomisti-
scher Ethik und frithkapitalistischer Praxis“ (91) einerseits und reformato-
rischem Arbeitsethos andererseits mutiert die Acedia vom Moénchslaster zum
»Inbegriff modernisierungsfeindlicher Nichtsnutzigkeit“ (94). Nach Posts
Deutung, die an dieser Stelle zur Zeitdiagnose iibergeht, kann man das Ver-
héltnis auch umgekehrt bestimmen. Solche Acedia, so vermutet er, ist auch
eine Reaktion auf die Autonomie-Zumutungen der Moderne.

Bis zu diesem Punkt konzentrierte sich die Darstellung fast ausschlief3-
lich auf die Acedia in Gestalt tiberdriissiger Tragheit. Dass sie auch als rast-
und planlose Unruhe auftritt, hatte allerdings bereits Evagrios vermerkt.
Post nutzt diesen zweiten Aspekt fiir seine Modernitatsanalyse. Acedia fin-
det sich nach seiner Darstellung nicht nur bei den Modernitdtsverlierern,
sondern auch bei den Gewinnern des kapitalistischen Wachstumsprinzips.
Der Uberdruss, an dem sie leiden, versteckt sich in leerlaufendem Aktionis-
mus, in rasendem Stillstand. Das Acedia-Thema, so wird resumiert, enthalt
,einen Bedeutungsiiberschuss, der in seinen sdkularisierten Versionen wie
Melancholie oder Depression nicht restlos aufgeht” (148). An die Stelle des
Mittagsdamons sind nun Systemzwdnge und Individualisierungsfallen getre-



308 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ten, deren Bedriickungsmacht nicht kleiner sind als diejenigen ihrer damo-
nischen Vorganger. Gerade in dieser Form lasst sich die postmoderne Acedia
als Symptom lesen: In ihr werde sichtbar, was von den grof3en Freiheitsver-
sprechen der Moderne nicht eingelst worden sei.

Durch die Verbindung von historischer Vergegenwartigung und Zeitdia-
gnose vermag die vorliegende Acedia-Studie Ambivalenzen der Moderne zu
beleuchten. Der Preis dafiir sind einige historiographischen Verzeichnungen.
Die Acedia der Wiistenmonche als ,misslingende[.] Vorgriffe[.] auf Subjekti-
vitat“ zu beschreiben, heifdt, das Telos der gedeuteten religiosen Lebensform
und der ihr nachfolgenden Geschichte in einer modernitatstauglichen Sub-
jektivitat zu sehen. Das verkennt ihren religiosen Eigensinn. Dass sich Kier-
kegaards Einzelner ,in der trotzigen Selbstbehauptung des ,So bin ich nun
einmal® verschlieffe und deshalb der Acedia verfalle, reduziert die Komple-
xitat von Kierkegaards (Selbst-)Darstellung. Sieht man von solchen interpre-
tatorischen Einzelfragen ab, ist es Post gut gelungen, die verwickelte Ge-
schichte des Uberdrusses nachvollziehbar zu rekonstruieren und sie in einer
Weise zu erzahlen, dass sich das untersuchte Phanomen nicht auch beim
Lesen selbst einstellt. Unklar bleibt, weshalb im Titel von der siebten Tod-
siinde die Rede ist. In den Katalogen von Evagrios und Cassian fungiert die
Acedia an sechster Stelle.

SIMON PENG-KELLER

BARAN, Marcin: Grundziige einer ethisch orientierten Anthropologie. Zur phi-
losophischen Anthropologie von Charles Taylor (= Philosophische Reihe 024).
St-Ottilien: EOS-Verlag 2009. 185 S. ISBN 978-3-8306-7411-5.

Der kanadische Hegelinterpret, Sozialphilosoph und als Kommunitarist apo-
strophierte Charles Taylor gehort zu den momentan einflussreichsten Meis-
terdenkern, die sich nicht scheuen, eine Grofierzahlung iiber die geistige
und moralische Verfassung des heutigen Menschen vorzulegen. Schon von
seinem sprachphilosophisch orientiertem Frithwerk an steht sein philosophi-
sches Schaffen im Zeichen einer grundlegenden anthropologischen Erkun-
dung. Zum einen verfolgt er damit eine ethische Absicht, indem er den Men-
schen als handelndes Wesen herausstellt, das sich seiner letzten motivatio-
nalen Basis vergewissert, aber zugleich beriihrt Taylor immer auch die Spha-
re des Religiosen, indem er den handelnden Menschen als grundsatzlich auf
Sinnressourcen angewiesen sieht, die sich in ihrer Verfiigbarkeit dem Zugriff
rationaler Instrumentalitat entziehen. Dieses komplexe Spannungsfeld epis-
temologischer Weltbeherrschung und sprachvermittelter Selbsterschliessung
des Menschen versucht die Studie von Marcin Baran in systematischer Ab-
sicht als in sich geschlossenen Ansatz einer ,ethisch orientierten Anthropo-
logie“ zu bringen. Dabei ist ihm die Herausforderung einer solchen Unter-
nehmung deutliche bewusst, denn es ist fiir ihn klar ,dass seine [Taylors,
M.F.] Reflexion eine Summe mehrerer Versuche darstellt, sich dem Thema
zu ndhern und es aus verschiedenen Perspektiven zu erhellen.“ (9) Taylors
ideengeschichtlich orientierte Argumentationswege biindelt die Studie, so



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 309

der Titel, auf die ,Grundziige einer ethisch orientierten Anthropologie®.
Zwar ist es richtig, wie Baran es tut, Taylor als Exponenten einer ,philoso-
phischen Anthropologie® zu deuten, allein, die Grenze zur theologischen An-
thropologie ist vor allem im Spatwerk Taylors nicht immer klar gezogen. Der
Jesuit Marcin Baran hat feinsinnig ein geradezu seelsorgerliches Anliegen
Taylors herausgehort: die in modernen Menschen in seiner prekdren Lage
sinnverbiirgende Identitdatsvergewisserung zu betreiben. Die Orientierungs-
losigkeit des heutigen Menschen kommt bei Taylor nicht im Gestus kanzel-
rednerischen Kulturpessimismus und fundamentalistischer Zeitkritik daher,
sondern sie wird als tief im Dilemma moderner Identititskonstruktionen
verankert gedeutet. Das Niveau einer philosophisch begriindeten Kritik mo-
derner epistemologischer Wirklichkeitserschliefung und deren Implikatio-
nen flir den menschlichen Handlungssinn wird auch in Barans Darstellung
nie unterschritten. Wer freilich mit dem Werk Taylors vertraut ist, dem wird
sich wenig Neues erschlieffen, aber allein in der Prazision des Baranschen
Focus liegt das Verdienst seiner Studie. Dies liegt aber auch daran, dass er
sich vor allem, vielleicht ein bisschen einseitig auf das Opus Magnum
Quellen des Selbst stiitzt, in dem Taylor vor allem seine ethisch orientierten
Anliegen in einem doppelten Parcours in aller Tiefe und Weite darlegt.

Der Autor zitiert sowohl aus der englischsprachigen Originalfassung, wie
auch aus der deutschen Ubersetzung, ohne dass klar wiirde, warum er ein-
mal dieser und dann wieder der anderen Fassung den Vorzug gibt. Die
wechselnde Verwendung der Zitationsquelle bleibt eigentlich ohne Einfluss
auf den Argumentationsgang und ihr eignet daher etwas Arbitrares.

Nattrlich bezieht sich Taylor zur Kenntlichmachung des platonischen
Standpunktes einer ontologisch fundierten Moralorientierung auf das Werk
von Iris Murdoch; dass die Studien Harry Frankfurts allerdings in ihrer
Bedeutung fiir eine Art nachmetaphysischer Stufentheorie nur kurz erwahnt
werden (22f.), ist erstaunlich. Zwar setzt sich Taylor handlungstheoretisch
mit Frankfurts Thesen zur menschlichen Motivation in den Philosophical
Papers (dt. Negative Freiheit? Frankfurt a.M. 1985) auseinander, aber die
Unterscheidung in ,schwache® und ,starke Wertungen® steht hinter den ein-
leitenden Grundlagenkapitel von Quellen des Selbst.

Auch wenn der Autor immer wieder die Notwendigkeit eines ontologi-
schen Status des Guten einfordert, so ist dies nicht die Position Charles Tay-
lors. Die ontologisch abgesicherte Grundlegung guten Handelns tauscht er
deshalb allerdings nicht mit der neuzeitlich prominent gewordenen Position
der deontologischen Ethikbegriindung ein. Aber wenn er von ,Hintergrund“
spricht, der moralische Orientierung erméglicht, dann ist dieser Hinter-
grund kulturell definiert. Kultur meint das inhaltliche-semantische Formu-
lierungspotential, zu dem im Westen eben die christlichen Traditionsbe-
stinde gehoren, deren Orientierungspotential auch unter den Bedingungen
einer sdkularisierten Moderne nicht marginal geworden ist. Hartmut Rosa
(Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Tylor,
Frankfurt a.M. 1996) hat die kulturelle Verankerung moralischer Orientie-
rungsleistung anhand des anthropologischen Ansatzes Taylors in ihren
Moglichkeiten und Grenzen dargelegt. Leider fehlt diese wichtige Ausein-



310 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

andersetzung mit dem kanadischen Sozialphilosophen in der Arbeit Barans.
In seinem neuesten Werk Ein sdkulares Zeitalter (Frankfurt a.M. 2009), das
leider keinen Eingang in Marcin Barans Studie gefunden hat, fithrt Taylor
aus, wie diese Orientierungskraft der christlichen Religion, in einem plura-
listisch gewordenen gesellschaftlichen Umfeld als Sinnressource wirken
kann, ohne fundamentalistisch zu werden. Religion bleibt damit als motiva-
tionaler Hintergrund fiir die Lebensfiihrung von hoher Relevanz, ohne
vordergriindig als Lebensbewadltigungsstrategie funktionalisiert zu werden.

Eine weitere Aussage des wichtigen Kapitels der Arbeit, das sich mit der
ethisch orientierten Anthropologie auseinandersetzt, ist erstaunlich, wenn
namlich der Autor Taylors Begriff vom ,Hintergrund®, der als Artikulations-
ressource zwar nicht einfach verfiigbar, aber doch im Zusammenhang der
identitatssichernden Lebensgeschichte (Narration) sichtbar und damit der
Reflexion zugdnglich gemacht wird, im Sinne Kants transzendentalen An-
satzes interpretiert (25). Zwar kann man diesen Hintergrund als Bedingung
der Moglichkeit menschlicher moralischer Orientierungsleistung verstehen,
aber eben nicht im Sinne einer transzendentalen Struktur des Subjekts. Der
Hintergrund verdankt sich nicht der Gegebenheit menschlicher Subjek-
tivitat, sondern tatsachlich, wie der Autor zu Recht auch vermerkt, einer in-
tersubjektiv vermittelten Anerkennung sinnstiftender Implikate mensch-
licher Wirklichkeit. Dass diese Implikate nicht direkt zugdanglich sind, auch
hier ist dem Autor zuzustimmen, leuchet ein. Sie konnen nur in hermeneu-
tischen Verfahren, denen die Arbeit sich dann verdienstvoll zuwendet, erho-
ben werden.

In der Darstellung der prekdren menschlichen Lage des heutigen Men-
schen, der sich nach Taylor auf der permanenten Suche nach Sinn befindet,
entfaltet die Arbeit starke Seiten. Dass Taylor in der Darstellung der preka-
ren Situation der Modere den Wandel unserer Orientierungsrahmen unter-
sucht, stellt der Autor in Anlehnung an die nur auf Englisch vorliegende
Studie Modern Social Imaginaries (Durham/London 2004), tiberzeugend dar,
allein seine Ableitung von Taylors Gedanken aus dem Werk Jacques Lacans
Cornelius Castoriadis’ will nicht ganz einleuchten (vgl. FN 57), zumal Taylor
selbst in seiner Darstellung des Theorie-Praxis-Einflusses sich eher auf Kants
Schematismus-Lehre bezieht (vgl. ebd., 30). Zwar wird in Taylors Zeitdia-
gnostik der Konflikt zwischen instrumentaler Vernunft und deren desenga-
giertem Freiheitskonzept und der romantisch gepragten expressiven Selbst-
verwirklichung klar gesehen, aber in seiner Bedeutung - Taylors Buch Unbe-
hagen an der Moderne (Frankfurt a.M. 1995) ist allein dieser Frontstellung
gewidmet und fehlt leider in der Literaturliste - nicht richtig herausgestellt.

Wo die Arbeit ihre eigentlichen Stdrken entfaltet, ist in der Darstellung
der Auseinandersetzung Taylors mit der ,epistemologischen Einstellung” der
Moderne, d.h. mit der Frage nach dem die moralische Identitdt leitenden
Wahrheitsmodell. Marcin Baran zeichnet Taylors Referenzquellen Heidegger
und Husserl in deren Argumentationslinien ausfiihrlich nach. So stellt er
Heideggers Kritik am vorherrschenden mathematisch naturwissenschaft-
lichen Wirklichkeitsbezug heraus, der dem spezifischen epistemischen Ver-
fahren der Geisteswissenschaften so niemals gerecht wird. Dieses dritte Ka-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 311

pitel beginnt also mit einer gelungenen Auslegung vor allem von Heideggers
Aufsatz Zeit des Weltbildes, der neuzeitliches Weltwissen als Verfligungs-
wissen kenntlich macht. Als Griindungsvater dieser epistemischen Einstel-
lung erscheint bei Heidegger und schlieflich im argumentativen Parcours
Taylors, der diesem hierbei folgt, Descartes. Uber Lockes und Husserl wird
der subjektivitdtszentrierte Wirklichkeitszugang in seinen problematischen
Facetten ,Objektivierung und Desengagement® (63ff.), ,punktformiges
Selbst“ (84ff.) und ,Gesellschaftlicher Atomismus“ (100) dargestellt, dass da-
mit Taylors Mischung aus Wissenschafts- und Kulturkritik als Verlustge-
schichte des Humanums deutlich vor Augen tritt. Dass dies letztlich nicht in
einer selbstgerechten kulturpessimistischen Haltung miindet, zeigt das vier-
te Kapitel, das der sprachlichen Ausdrucksmoglichkeit, das im Sinne der Ro-
mantik expressive Vermogen des Menschen, gewidmet ist. Anwesenheit von
Sinn entzieht sich dem epistemologischen Zugriff des aufklarerischen Ver-
nunftmodells. Im sprachlichen Artikulationsvermogen zeigt sich Sinn in ei-
ner nichtverfiigbaren und doch fiir die narrative Selbsterkundung identitats-
bildenden Weise. Das bedeutet, wie Marcin Baran hervorhebt, noch nicht
die Preisgabe des Rationalitdtspostulats. Was mithilfe Taylors und seiner
Referenzautoren problematisiert wird, ist der universalistische und totalitare
Anspruch des desengagierten Vernunftmodells. Charles Taylor - und hier
muss man seine eigene Biographie und damit seinen Einsatz fiir eine plurale
Kultur in seinem Heimat- und Aufenthaltsland Kanada mitberticksichtigen -
versteht sich zwar nicht als postmoderner Denker im eigentlichen Sinn, je-
doch als einer, der aber die jeweilige Bedingtheit des eigenen Standpunktes
und damit des Artikulationsvermogens als letztlich positive Grundlage des
moralischen Selbstfindungsprozesses versteht. Mehrdimensionalitdt eignet
letztlich auch der intentionalen Einstellung, die menschliches Handeln da-
vor bewahrt, sozusagen von einem punktférmigen und atomisierten Stand-
punkt aus, die eigene Geschichte und die der anderen handhaben zu wollen.

Epistemologische Modelle sind also eng an anthropologische Uberzeu-
gungen gekniipft bzw. reprdsentieren ein bestimmtes Menschenbild. Der
Denkweg Charles Taylors — und das ist das Verdienst der Studie von Marcin
Baran, diesen aus den verschiedenen Werken zusammenhdngend nachge-
zeichnet zu haben - ist der Versuch, den Menschen als handelndes Wesen
ernst zu nehmen. Dies bedeutet, ihn nicht subjekttheoretisch als einsame
Entscheidungsinstanz zu iiberhéhen, noch ihn in die Unverbindlichkeit mo-
ralischer Standortlosigkeit zu entlassen. Der Parcours Taylors und damit
Barans miindet im Plidoyer fiir eine Wiedergewinnung handlungsorientie-
render Artikulationsmoglichkeiten. In Thnen liegt letztlich die Wiederge-
winnung des Humanums begriindet. Dass dabei Religion eine erhebliche
Rolle spielen kann, diesen Hinweis aus Quellen des Selbst 16st Taylor dann in
seinem weiteren Opus Magnum ein, in Ein sdkulares Zeitalter. Diesen Zu-
sammenhang hat Marcin Baran dann nicht mehr hergestellt, aber auf der
Grundlage seiner Studie zur ethisch orientierten Anthropologie Taylors wird
man um so besser die religios fundierte Anthropologie seines letzten Werkes
begreifen, so dass dessen Anliegen in seiner Plausibilitdt klar und deutlich



312 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vor Augen tritt: die Sinngebende Dimension sprachlicher Artikulation fir
das lebensorientierende Wissen des modernen Menschen.

MICHAEL FELDER

MARKSCHIES, Christoph/WOLF, Hubert (Hgg.), unter Mitarbeit von Barbara
SCHULER: Erinnerungsorte des Christentums. Minchen: Beck 2010. 800 S.
ISBN 978-3-406-60500-0.

Die Geschichtsschreibung hat immer zuriickgeblickt, das ist ihre genuine
Aufgabe. Sie hat also Ereignisse und Zusammenhdnge in Erinnerung gerufen
und sie darzustellen versucht. Somit ist es nicht verwunderlich, dass sie sich
neuerdings - und verstarkt nach dem Ende des historiografischen Verspre-
chens, die Dinge so darzustellen, wie sie wirklich waren (,historischer
Faktenpositivismus“) - wieder der Erinnerungskultur, lateinisch ,memoria“,
annimmt, die nicht nur die ,harten Fakten“ umfasst. Kirchengeschichte, wie
sie im anzuzeigenden Band betrieben wird, vollzieht hier terminologisch
eine Entwicklung nach, ein neues Kleid fiir etwas wird in modischer Weise
angezogen; ein Kleid, das es, sagen wir es salopp, immer schon gab (vgl.
Vorwort 11). Es ist freilich gut und wiinschenswert, neuen Trends gegeniiber
anschlussfihig und auf der Hohe der Zeit und Wissenschaftskultur zu sein.
Zum Zeitpunkt der Niederschrift der Rezension ist nunmehr ein dreiteiliges,
sehr umfangreiches (Euvre im Oldenbourg-Verlag erschienen, das sich den
,Europaischen Erinnerungsorten“ annimmt.

Aber nun konkreter zum hier anzuzeigenden Band, der in schoner Auf-
machung daherkommt und in anspruchsvoller Weise bebildert ist: Einen
8oo0-seitigen Sammelband in verniinftiger und vorgegebener Linge zu be-
sprechen, ist ein schier unmogliches Unterfangen, soll nicht allein das In-
haltsverzeichnis wiedergegeben werden; namhafte Autoren auf den Spuren
der beiden historisch grossen Kirchen im deutschsprachigen (bzw. bundes-
deutschen) Raum nehmen sich ,Zentralorten“ wie Bethlehem, Genf, Jerusa-
lem, Konstantinopel, Rom, Sinai und Wittenberg an - ich vermute, dass hier
die alphabetische Reihenfolge als gegebenes Datum viele Probleme der Rei-
hung vermeiden helfen konnte - sowie ,Realen Orten“ wie Altotting, Assisi,
Bethel, Canossa, Dresden, Fulda, Koéln, Leipzig, Montecassino, Regensburg,
Santiago de Compostela, Taizé und Trient. Als dritter Teil fungiert die
Rubrik ,Ubertragene Orte®, worin sich zeigt, dass das Konzept von ,memo-
ria“ und/oder ,locus“ sehr weit verstanden werden kann und wird, wenn
beispielsweise in Aufbau und Konzept an eine Enzyklika, ndmlich Humanae
vitae von 1968, gedacht wird. Mit Siegfried Weichlein zum Erinnerungsort
des ,Pfarrhauses“ und Urs Altermatt zu ,Vereinen“ steuern auch zwei Fri-
bourger Historiker kurze Beitrige zum Ganzen bei. Etienne Frangois be-
schliesst den Band mit dem wohl zentralsten und in der Wahrnehmung
wichtigsten christlichen ,Erinnerungsort, dem der ,Kirchen®, ,auch wenn
heute in den meisten westlichen europdischen Liandern der Kirchbau zum
Stillstand gekommen ist“ (709) und sakrale Bauwerke vielsagend in erster Li-
nie als ,Kulturerbe® (723) wahrgenommen und kategorisiert werden.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 313

Die einzelnen Beitrdge sind gut lesbar und bestimmt auch fiir ein weite-
res Publikum gedacht (so z.B. in auffdlliger Weise der Beitrag zu Santiago
mit Zeichnungen von Sieger Koder), Orts-, Sach-, Personen- und Bibel-
stellenregister stellen einen zusdtzlichen Pluspunkt dar, wenn diese in einem
derart angelegten Band freilich auch meist weniger hdufig konsultiert
werden.

Es sei nun auf einen Beitrag fokussiert, der von einem Herausgeber, nam-
lich Christoph Markschies, unter der Rubrik ,Ubertragener Ort“ behandelt
wird. Er behandelt einen ,Erinnerungsort®, der vielleicht als das zentralste
Zeichen bzw. Symbol des Christentums gesehen wird, sowohl von Christen
selbst, als auch von Nicht-Christen: dem ,Kreuz“ (574-591). Wie Markschies
in seinen einfithrenden Sditzen andeutet, war das Kreuz zu Beginn des
Christentums wie auch in der antiken bzw. jiidischen Welt ein Schandmahl,
ein entehrendes Signum, das Schrecken erregte, weil es auf eine sadistische
und grausame Hinrichtungsform verwies (mors turpissima crucis). Dieser
Stachel, diese Umstrittenheit, kommt heute in unseren Breiten wieder ver-
starkt ins Bewusstsein, weil sich die Anfragen und Ablehnungen von inner-
halb und ausserhalb des Christentums mehren, wovon die juridischen Kruzi-
fixentscheidungen, v.a. in Schulen und anderen 6ffentlichen Gebauden (vgl.
Abbildung 69o0), ein gutes Beispiel abgeben, aber auch die fortlebende Pro-
vokations-Absicht in der plastischen und darstellenden Kunst - mit einem
solchen Beispiel setzt auch Markschies ein - oder aber literarisch-philoso-
phische Debatten (vgl. jiingst etwa Narvid Kermani). Diese Anfragen ver-
mogen es, jene mit dem Kreuz angezeigte Hinrichtungsform in ihrer Grau-
samkeit freizulegen und die ,Harten“, die in theologischen ,Umdeutungs-
versuchen” vor und nach der Konstantinischen Wende nivelliert wurden,
aufscheinen zu lassen (570). Einhelliger positioniert sich der Theologe
Markschies und legt zugleich seinen konfessionellen Hintergrund frei, wenn
er schreibt, dass heute das ,Kreuz noch starker als je zuvor zu einem Mode-
accessoire herabgekommen sei, das sich Christen und Nichtchristen ohne
viel Federlesens um den Hals hingen“ (590). Gerade diese Frage beschaftigt
zurzeit auch die religiosen und juridischen Instanzen in England, wo meh-
reren Angestellten verboten wurde, im Dienst im Rahmen von Kleidervor-
schriften ein ,Kreuzzeichen“ als portablen Erinnerungsort zu tragen. Hier
ware es u.a. interessant zu wissen, wie sich der Autor zu einer solchen De-
batte stellen wiirde. Der Beitrag gibt trotz dieser, ich will sagen: sehr be-
griindeten Voreingenommenbheit, einen hervorragenden Uberblick zum The-
menfeld ,Das Kreuz mit dem Kreuz“; und das in einem konzisen und brauch-
baren Durchgang einer bereits 2000-jahrigen Geschichte, wenngleich es
vielleicht auch noch moglich gewesen ware, den mittelalterlichen Wandel in
der Kruzifixdarstellung vom gottlichen Christus zum menschlichen Jesus
starker herauszuarbeiten mit all den Implikationen, die dieser eben mit sich
brachte, gerade auch fiir die Historisierung des Lebens Jesu und einer in
einem neuen Ausmass sich generierenden Subjektivitdt, die sich dem Be-
trachter des gekreuzigten Heilands gegentiber erschliesst. Auch ware es inte-
ressant gewesen, starker auf die Frithe Neuzeit und in dieser Epoche sowie
auch allgemein auf aussereuropdische Verhdltnisse und Vorgdnge einzu-



314 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

gehen - so ist etwa an Matteo Ricci zu denken, der auf dem Weg nach
Peking mit einem Kruzifix im Gepdack auf Probleme stiess, weil man es fir
ein Totem-Symbol, das gegen den Kaiser gerichtet sei, erachtete, oder eben
an das interessante Phianomen, dass iberische Missionare vermeinten, beim
Antreffen auf in Stein gehauene Kreuze im heutigen Lateinamerika auf
vergangene christliche Spuren getroffen zu sein und sich so einer
christlichen Urevangelisation ,erinnerten®.

Aber das Feld wadre hier weit und wiirde beim zweiten genannten Beispiel
den Topos des christlichen Erinnerungsortes bei Weitem tibersteigen, ist
doch das Kreuz ein allgemein-menschliches Symbol (Theo Sundermeier).
Markschies hat hier Schwerpunkte gesetzt, die seinem Fach und seiner
Herkunft geschuldet sind - und das ist auch gut so. Der katholisch soziali-
sierte Leser fiihlt freilich, dass Kreuzeszeichen eher in die Ndihe von Magie
und Aberglauben geriickt werden. Dass sich der Text fiir einen ersten Zu-
gang zu einem transversalen Durchgang der Kirchengeschichte sehr gut eig-
net, konnte der Rezensent anhand einer Lehrveranstaltung selbst beobach-
ten - die Studierenden waren mit angezeigter Textgrundlage sehr gewappnet
und wurden zudem angeregt, sich eigenstandig in weiterer Folge zu vertie-
fen.

Dass Christoph Markschies und Hubert Wolf, der zweite Herausgeber, je
einen kurzen Beitrag zum Erinnerungsort ,Sankt Martin“ verfassen, macht
einen weiteren Reiz des Bandes aus - hier werden die weiterhin wirksamen
konfessionellen Signaturen in versdhnter Verschiedenheit sichtbar, aber
auch gewissermassen ,zelebriert”.

,Erinnerung“ a la Pierre Nora ist also, wie am Beginn schon gesagt, ein
sehr anschlussfahiges Konzept innerhalb der Christentums- bzw. Kirchenge-
schichte, aber auch fiir die Theologie insgesamt. Eine grosse Stdrke des
Sammelwerkes ist es indessen auch, dass die Beitrage je einzeln rezipiert
werden konnen, wie das auch im Zwischenabschnitt dieser Rezension der
Fall war und angezeigt wurde.

DAVID NEUHOLD



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

