
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: Rationalität, Narrativität und selbstreflexive Hermeneutik : zum Profil
einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft

Autor: Zimmermann-Acklin, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Zimmermann-Acklin

Rationalität, Narrativität und selbstreflexive
Hermeneutik. Zum Profil einer theologischen

Bioethik in pluralistischer Gesellschaft1

„Die Moral ist, in anderen Worten, etwas, worüber wir streiten müssen."2

l. Einleitung

Das Wetteifern um das bessere Argument, das sich auf Sachverstand,
Erfahrung und die Kenntnis moralischer Traditionen stützt, ist in den
gegenwärtigen Bioethikdebatten offenkundig gefährdet. Weder eine Beschränkung

auf sozialwissenschaftliche Empirie oder bürokratische Verfahren
noch ein Beharren auf Positionen, welche neuere Erkenntnisse der
Lebenswissenschaften einfach ausblenden, können das Ringen um eine gute
Begründung moralischer Positionen wirksam ersetzen. Vielmehr führen die

genannten Versuche zu einer Glaubwürdigkeitskrise der Bioethik, die im
ersten Teil im Sinne einer Problemanalyse angedeutet wird. Im Anschluss
an einige vorbereitende Überlegungen zur Rolle der Ethik in der Theologie
und Begriffsklärungen im zweiten Teil wird im dritten Teil das Profd einer
theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft skizziert, indem auf
die Bedeutung der Begründungsarbeit, das Anknüpfen an Narrationen und
die Anerkennung der Perspektivität jeder Herangehensweise an die
schwierigen Fragen der Bioethik erläuternd hingewiesen wird. Dabei soll
plausibel gemacht werden, dass eine profilierte theologische Bioethik der
bestehenden Glaubwürdigkeitskrise etwas Substantielles entgegenzusetzen
vermag.

Auch für die theologischen Bereichsethiken stellen sowohl Sachverstand

und Erfahrung als auch das Anknüpfen an moralische Traditionen
unabdingbare Bestandteile dar. Letztere bilden, mit Michael Walzer
formuliert, den „Text", die Werte, Prinzipien, Codes und Konventionen, aus
denen die moralische Welt besteht, den es zu erkunden und in Auseinan-

1 Überarbeitete Fassung des Habilitationsvortrags, der am 8.3.2011 an der Theologischen
Fakultät der Universität Fribourg unter dem Titel „Bioethik zwischen Institutionalisierung
und Ideologiekritik. Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft"
gehalten wurde.

2 WALZER, Michael: Kritik und Gemeinsinn. Frankfurt a.M.: Fischer 1993, 42 (im Original:
„Morality, in other words, is something we have to argue about." DERS.: Interpretation and
Social Criticism. The Tanner Lectures on Human Values 1985. Cambridge: Harvard University
Press 1987, 32).



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 267

dersetzung mit Entwicklungen in der Biomedizin immer wieder neu zu
interpretieren gilt.3 In diesem Sinne kann eine theologische Bioethik in
christlicher Tradition ihr spezielles Profil nur in steter Auseinandersetzung

eigener Traditionsgehalte mit neuen biomedizinischen Entwicklungen

gewinnen. Echte Auseinandersetzungen sind allerdings nur dann
möglich, wenn sie ergebnisoffen geführt werden; es kann nicht von
vornherein klar sein, welche Ergebnisse die Konfrontationen und Interpretationen

schlussendlich erbringen werden. Als Fazit ergibt sich, dass

Überzeugungen, Werthaltungen und damit Hintergrundtheorien in den öffentlichen

Diskursen ein größeres Gewicht erhalten sollten, als dies in den
gegenwärtigen Bioethikdebatten der Fall ist. Angesichts der rasanten und
unübersichtlichen Entwicklungen in der Biomedizin kann schließlich ein
realistisches Ziel nicht darin bestehen, dass alle am öffentlichen Diskurs
Beteiligten zu einer gemeinsamen Einschätzung gelangen, wohl aber, dass

an die Stelle eines diffusen moralischen Pluralismus ein aufgeklärter, um
seine Gründe und Hintergründe kundiger moralischer Pluralismus tritt,
der moralische Orientierung und verantwortliches Handeln ermöglicht.

2. Bioethik in der Kritik

Nie war die Ethik so gefragt wie heute und derart präsent in Öffentlichkeit,

Politik und Recht.4 Das gilt in besonderem Maß für die Bioethik, die
gegenwärtig in der Schweiz auf unterschiedlichste Weise thematisiert
wird, beispielsweise im Zusammenhang mit der Aufhebung des Verbots
der Präimplantationsdiagnostik, der Embryonenspende für die Stammzellforschung,

der genetischen Untersuchungen am Menschen, der Zwangsernährung

im Strafvollzug, der Neuregelung der Forschung am Menschen,
der Patientenverfügungen, der Transplantationsmedizin, der Suizidhilfe
oder der sozialen Finanzierung teurer medizinischer Behandlungen.

Im Rahmen seiner kritischen Untersuchung der Gentechnik-Debatten
schrieb der amerikanische Soziologe John H. Evans bereits vor zehn Jahren
von einer fortgesetzten Verdünnung der Inhalte, mit denen sich die
Bioethik befasse.5 Ihr Schwerpunkt habe sich, so auch Helga Nowotny und
Giuseppe Testa in ihrem diskursanalytisch orientierten Buch „Die gläser-

3 Vgl. WALZER: Kritik, 40: „[...] die interessantesten Teile der moralischen Welt sind nur
im Prinzip Tatsachenfragen: In der Praxis müssen sie .gelesen', verdeutlicht, ausgelegt,
kommentiert, erläutert und nicht bloß beschrieben werden."

4 Vgl. ZiMMERMANN-ACKLIN, Markus: Zwischen Ethik und Politik - Chancen und Gefahren
einer Politisierung der Bioethik, in: PORZ, Rouven/REHMANN-SUTTER, Christoph/LEACH SCULLY,

Jackie/DERS. (Hgg.): Gekauftes Gewissen? Aufgaben und Grenzen der Bioethik in Institutionen.
Paderborn: Mentis 2007, 49-67.

5 Vgl. EVANS, John H.: Playing God? Human Genetic Engineering and the Rationalization
of Public Bioethical Debate. Chicago: University of Chicago Press 2002, bes. 1-44 und 174-
204; ZiMMERMANN-ACKLIN, Markus: Verlust der Ethik? Bioethik zwischen Institutionalisierung
und Ideologiekritik, in: Bioethica Forum 3 (2010) 12-16.



268 Markus Zimmermann-Acklin

nen Gene", von einer emanzipativen Stimme in der Gesellschaft zu
bürokratisch organisierten beratenden Ethikkommissionen verlagert.6 Theologen

und Philosophinnen seien kaum mehr erwünscht, sie störten vielmehr
professionalisierte und bürokratische Abläufe. In die Beratungen sei ein
„Prinzipialismus" eingezogen, mit Prinzipien, die ausreichend flexibel seien,

um sich neuen Gegebenheiten erfolgreich anzupassen. Die Bioethik
selbst sei zu einem Instrument von Governance geworden, das
gesellschaftlich die Funktion übernehme, durch Entwicklungen in der Biomedizin

aufkommende Verunsicherungen abzubauen sowie neue Möglichkeiten
zu normalisieren und zu legitimieren:

„So wurde die Bioethik selbst zum politischen Mittel, um Werte zu verhandeln

und sogar auszutauschen. Damit wurde sie zu einer neutralen Technik
der Normalisierung und Legitimierung. Wo die Autorität der Wissenschaft
allein nicht mehr genügt, tritt die Bioethik als eine staatlich sanktionierte
Autorität an ihre Seite. Sie verfügt über die richtigen Instrumente, um moralische

Bewertungen in eine gemeinsame Sprache zu übersetzen, die sich
durch formale Rationalität und Effizienz auszeichnet. Wie jede Expertensprache

ist auch die Bioethik frei von Emotionen."7

Als Humantechnik sei sie, so die Autoren weiter, zu einem politischen
Mittel geworden, welches auf dem Markt der moralischen Ökonomie Werte

verhandle und austausche, um gesellschaftliche Akzeptanz für neue
Techniken zu schaffen. Die Bioethik erteile Garantiezertifikate für das
legitime Zirkulieren von Eizellen, Genen, Geweben und anderen somatischen
Bestandteilen im globalen biokapitalistischen Kreislauf. Allerdings, so
betonen die österreichische Wissenssoziologin und der italienische
Molekularbiologe zu Recht, sieht sich diese emotionslose, weitgehend inhaltsleer
gewordene Bioethik zusehends mit subjektiven Biomoralitäten konfrontiert,

die ihre Stärke aus der Erfahrung der Betroffenen und aus der Zulassung

von Emotionen beziehe8, wie beispielsweise die massive Ablehnung
von gentechnisch veränderten Lebensmitteln oder auch die neu
aufgekommene Infragestellung des Hirntodes zeigen. Ihres Erachtens wird es

allerdings nicht gelingen, die Bioethik wieder inhaltlich „dicht" zu gestalten

oder das pluralistisch fragmentierte Zusammenleben auf der Grundlage

gemeinsamer Werte neu aufzubauen; dies sei in jüngerer Vergangenheit

weder der Politik noch der Religion gelungen. Eine realistische
Alternative bestehe dagegen in der Formulierung von Standards und der
Etablierung von Verfahren, die die Veränderung von Lebensformen ermöglichen

sollen und bei welchen das Design zum Leitprinzip erhoben werde.9

6 Vgl. NOWOTNY, Helga/TESTA, Giovanni: Die gläsernen Gene. Die Erfindung des Indivi-
duums im molekularen Zeitalter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, 96F

7 NOWOTNY/TestA: Die gläsernen Gene, 97.
8 NOWOTNY/TESTA: Die gläsernen Gene, 98.
9 Vgl. NOWOTNY / Testa: Die gläsernen Gene, 101.



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 269

Ähnlich gelagerte ideologiekritische Stimmen zur gesellschaftlichen
Funktion der Bioethik lassen sich problemlos Finden. Eine der schärfsten
Kritikerinnen im deutschsprachigen Raum ist die Philosophin Petra Gehring.

Sie sieht in der Bioethik einen Hebammendienst für die Pharmaindustrie

und eine Praxis zur Akzeptanzbeschaffung umstrittener Praktiken:
„Keine neue Technologie ohne ethischen Beipackzettel."10 Dabei diene sie
nicht der Aufklärung, sondern der Verschleierung:

„Die selbstautorisierende und in letzter Instanz sich selbst auch realisierende
Struktur des bioethischen Arguments dient nicht der Aufklärung, sondern
eher der Unsichtbarmachung von Differenzen, von denen Wissenschaft lebt."11

Unter dem Titel Children, Bodies, Life: Ethics as the Churches Biopolitics12
interpretiert die deutsche Foucault-Spezialistin zudem die kirchliche
Bioethik als Teil eines Machtspiels, bei welchem die Kirchen über die
Thematisierung existentieller Grenzsituationen gleichsam ihre verlorene
Pastoralmacht wieder aufzubauen suchten. Sie deutet die „Bioethisierung" der
christlichen Ethik und Moraltheologie, die in Beiträgen zum Embryonenschutz,

zugunsten der Transplantationsmedizin oder in kirchlichen Aktivitäten

im Bereich der Patientenverfügungen zum Ausdruck kämen, als
Ausdrucksweisen der Biomacht und der verlorengegangenen Pastoralmacht,
kritisiert ihren Pragmatismus und Paternalismus und stellt ihr das Modell
der Freundschaft als geeignetere Hilfe bei schwierigen Lebensentscheidungen

entgegen.'3
Ideologiekritische Stimmen, welche im Sinne einer Metakritik

Entwicklungen aufnehmen und deuten, die sich mit Begriffen wie
Institutionalisierung, Instrumentalisierung, Ökonomisierung oder eben Verdünnung

der Bioethik charakterisieren lassen, werden hier nicht weiter diskutierte,

sondern dienen als Ausgangspunkt zur Erörterung der Möglichkeiten

einer profilierten theologischen Bioethik, welche auf die erwähnten
Defizite sinnvoll zu reagieren versteht. Sowohl die Marginalisierung von
theologischer und philosophischer Ethik, die Helga Novotny und Giovanni
Testa andeuten, als auch die scharfe Kritik Petra Gehrings an kirchlichen
Positionsbezügen deuten an, wie grundlegend theologische Positionen
heute in Frage gestellt werden und wie wichtig darum das Nachdenken
über das Selbstverständnis theologischer Bioethiken ist.

10 GEHRING, Petra: Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des Lebens. Frankfurt
a.M.: Campus 2006, 114.

11 GEHRING: Was ist Biomacht?, 127.
12 GEHRING, Petra: Children, Bodies, Life. Ethics as the Churches' Biopolitics. in: PFLEIDE-

RER, Georg/BRAHIER, Gabriela/LlNDPAINTNER, Klaus (Eds.): GenEthics and Religion. Basel: Karger

2010, 60-73.
'3 Vgl. GEHRING: Children, Bodies, Life, 7if. Zur Auseinandersetzung mit dem Konzept der

Pastoralmacht aus theologischer Sicht vgl. STEINKAMP, Hermann: Die sanfte Macht der
Hirten. Die Bedeutung Michel Foucaults für die Praktische Theologie. Mainz: Grünewald 1999.

'4 Vgl. dazu ZiMMERMANN-ACKLIN: Zwischen Ethik und Politik-, DERS.: Verlust der Ethik?



270 Markus Zimmermann-Acklin

3. Vorbereitende Überlegungen

3.1. Theologische Vorbemerkung zum Gottes- und Menschenbild

Der Kern religiöser und damit auch christlicher Sprache besteht nicht in
ethischen Forderungen. Gott geht nicht auf in seinen Geboten.u Was
Thomas Rentsch in seiner philosophischen Gotteslehre hervorhebt, ist
auch wesentlich für die hier vertretene theologische Ethik:16 Es besteht
eine grundlegende Differenz zwischen Gott und dem Gerechten, Gott und
dem Guten, Gott und dem Glück. Die Ethik beschäftigt sich sozusagen mit
den vorletzten Dingen, die letzten betreffen transethische Kategorien wie
Vergebung, Versöhnung, Buße, Erbarmen und nicht zuletzt Gnade.>7 Geht
diese Unterscheidung vergessen und wird die Ethik in den Mittelpunkt der
Religion oder der Glaubensexistenz gerückt - die schulische Praxis, Ethilc-
und Religionsunterricht zu parallelisieren, trägt Einiges zu diesem
Missverständnis bei - droht in unseren Köpfen eine Karikatur des biblischen
Gottesbildes zu entstehen: Gott als verlängerter Arm der weltlichen Justiz
oder des persönlichen Über-Ichs, Gott als Moralist, Oberaufseher oder Big
brother. Analoges geschähe in der Folge mit dem menschlichen Selbstverständnis:

Die Menschen würden in dieser Perspektive letztlich als

Befehlsempfänger verstanden, die darauf angewiesen sind, ihr Heil durch
sittliches Benehmen oder eigene Leistungen zu verdienen, was offensichtlich

zentralen Aussagen der biblischen Offenbarung widerspricht.18
Karl Rahner hatte bereits 1966 unter dem Titel Experiment Mensch.

Theologisches über die Selbstmanipulation des Menschen den theologischen
Maßstab für unsere Fragen bestimmt und zur christlichen Nüchternheit
aufgerufen:

„Denn für ein christliches Selbstverständnis ist der Mensch als Freiheitswesen

vor Gott in radikalster Weise derjenige, der über sich selbst verfügt,
der in Freiheit sich in seine eigene Endgültigkeit hineinsetzt [...]. Der Mensch
ist der seiner Freiheit Überbürdete und Aufgegebene; diese Freiheit ist
schöpferisch und ihr Geschöpf ist der Mensch in Endgültigkeit selbst, so dass
der gottgesetzte Anfang dieser Freiheitsgeschichte - sein Wesen, wie wir
sagen - nicht das Fixfertige und dauernd in seiner Wesenheit Intangible ist,

'5 Vgl. RENTSCH, Thomas: Gott. Berlin: De Gruyter 2005, 45-47.
16 Vgl. HOLDEREGGER, Adrian: Grundlagen der Moral und der Anspruch des Lebens. Themen

der Lebensethik Studien zur theologischen Ethik, Bd. 55). Freiburg i.Ue.: Academic
Press 1995, 68; MlETH, Dietmar: Das Proprium christianum und das Menschenwürde-Argument

in der Bioethik, in: HOLDEREGGER, Adrian/MÜLLER, Denis/SlTTER-LlVER, Beat/ZlMMER-
MANN-ACKL1N, Markus (Hgg.): Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und Konkretionen

Studien zur theologischen Ethik, Bd. 97). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2002, 131—

151, hier: i36f.
*7 Vgl. RENTSCH: Gott, 47.
18 Vgl. dazu grundlegend SCHÜLLER, Bruno: Die Begründung sittlicher Urteile. Typen

ethischer Argumentation in der Moraltheologie. 3. Auflage. Düsseldorf: Patmos 1987, 238-251.



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 271

sondern die Ermächtigung zur Freiheit, in der der Freie sich selbst in
Endgültigkeit hinein unableitbar setzt.

Im Sinne dieses Freiheitsverständnisses beschreibt er den Menschen als
das radikal offene und unfertige Wesen. Auch wenn Eberhard Schockenhoff

zu Recht ergänzend auf die Bedeutung des geschichtlichen Handelns
Gottes, die creatio continua und damit die Überzeugung, dass die Welt in
jedem einzelnen Moment ihrer Existenz von Gott im Sein gehalten wird,
hinweist20, stellt das den Kern der Aussage Karl Rahners nicht in Frage:
Der Mensch ist als Freiheitswesen geschaffen und deshalb unausweichlich
verantwortlich für das, was er tut und für das, was er unterlässt. Gott und
Geschöpf stehen in keinem Konkurrenzverhältnis, Gottes Schöpfertum
umgreift vielmehr transzendental die kategoriale Entwicklung der Welt.21
In seiner Beschäftigung mit theologischen Einwänden gegen eine ethische
Argumentation mit dem Willen Gottes hebt Stephan Ernst zu Recht die
Unbegreiflichkeit und Unendlichkeit Gottes, die Unterscheidung zwischen
der causa prima (der Grund dafür, dass überhaupt etwas ist) und den
causae secundae (den unterschiedlichsten Kausalursachen in der weltlichen

Wirklichkeit) und die Tatsache hervor, dass schließlich alles, was ist
und in der Welt geschieht, unterschiedslos auf den Willen Gottes zurückgeführt

werden müsse.22 Karl Rahner formulierte es im Kontext seiner
Überlegungen zur Manipulierbarkeit des Menschen so: Alle Planung des

Menschen, jeder Selbstvollzug des Menschen sei umfasst von dem Unplanbaren

und Unmanipulierbaren des Ereignisses des als Liebe sich
zuschickenden unendlichen Geheimnisses, das wir Gott nennen.23 Entsprechend

lassen sich nicht nur Vernunftsgründe anführen, die einer theono-
men Autoritätsethik widersprechen, sondern auch theologische, denn
letztlich ist die Zusage der unbedingten Zuwendung Gottes eine Zusage
der Gemeinschaft mit Gott, enthält aber ihrerseits nicht einen ethischen

19 Rahner, Karl: Experiment Mensch. Theologisches über die Selbstmanipulation des

Menschen, in: ROMBACH, Heinrich (Hg.): Die Frage nach dem Menschen. Aufriss einer
philosophischen Anthropologie. FS Max Müller. Freiburg i.Br.: Alber 1966, 45-69, hier: 54.

20 Vgl. SCHOCKENHOFF, Eberhard: Ethik des Lebens. Grundlagen und neue Herausforderungen.

Freiburg i.Br.: Herder 2009, 157-163.
21 Vgl. BÖCKLE, Franz: Fundamentalmoral. München: Kösel 1977, 79F Vgl. auch RENTSCH:

Gott, 47: „Spezifisch transethische Kategorien religiöser Praxis wie Vergebung, Versöhnung,
Buße, Erbarmen und Gnade zeigen, dass das Gottesverständnis Grenze und Grund des

Ethischen betrifft. Dabei geht es nicht etwa um eine außerethische Begründung der Moral
durch .höhere' religiöse Einsichten." (Hervorhebungen eingefügt, d.V.)

22 Vgl. ERNST, Stephan: Grundfragen der theologischen Ethik. Eine Einführung. München:
Kösel 2009, 39-44.

23 Vgl. RAHNER: Experiment Mensch, 63. Vgl. weiterführend und u.a. in Auseinandersetzung

mit den Thesen des jungen Theologen Joseph Ratzinger: Goertz, Stephan: Gratia
supponit naturam. Theologische Lektüren, praktische Implikationen und interdisziplinäre
Anschlussmöglichkeiten eines Axioms, in: JOHN, Ottmar/STRIET, Magnus (Hgg.): „... und nichts
Menschliches ist mir fremd". Theologische Grenzgänge. Regensburg: Friedrich Pustet 2010,

221-243.



272 Markus Zimmermann-Acklin

Sollens-Anspruch, sondern antwortet auf die Frage, wie die Erfüllung dieses

Anspruchs möglich ist.24

Diese theologische Vorbemerkung rückt gleichzeitig auch die in der
Bioethik verbreitete metaphorische Rede vom „Gott spielen" in ein neues
Licht, insofern deutlich wird, dass die Möglichkeit, „Gott zu spielen", aus
Sicht einer aufgeklärten christlichen Theologie außerhalb jedes menschlichen

Vermögens liegt und zu einer Verharmlosung des biblischen Gottesbildes

beitragen kann.25 Erst ein Menschenbild, das die gesamte
Verantwortung für das Handeln und Unterlassen beim Menschen verortet,
eröffnet den Raum für ein angemessenes Gottesverständnis, in welchem der
geheimnisvolle Gott Ursprung und Grund allen Lebens sowie der menschlichen

Freiheit ist.

3.2. Selbstverständnis einer theologischen Bioethik in pluralistischer
Gesellschaft

Die Ethik ist eine Handlungs- und Orientierungswissenschaft, die Bioethik
derjenige Bereich der Ethik, der sich mit dem richtigen Handeln gegenüber

dem Lebendigen oder der Natur beschäftigt.26 Im Anschluss daran
kann die theologische Bioethik verstanden werden als die analytisch-beschreibende

und kritisch-normative wissenschaftliche Reflexion der gelebten

Moral im Umgang mit dem Lebendigen oder der Natur, und zwar im
Horizont des christlichen Glaubens27 bzw. unter dem Anspruch des
Glaubens.28

24 Vgl. ERNST: Grundfragen, 47t; vgl. JUNKER-KENNY, Maureen: Der Gipfel des Schöpferischen.

Das ]esuszeugnis als Quelle öffentlicher Vernunft, in: JOHN, Ottmar/STRIET, Magnus
(Hgg.): „...und nichts Menschliches ist mir fremd". Theologische Grenzgänge. Regensburg:
Pustet 2010, 59-75, hier 72: „Geltungsgrund und Sinnhorizont bleiben methodisch getrennt,
doch Autonomie braucht einen Grund für ihre Hoffnung auf Einlösung ihrer Intention
jenseits ihrer Möglichkeiten. Ihr fehlt sonst die Kraft zum Offenhalten der Grenzfragen."

25 Vgl. die analoge Kritik an der Rede von der Heiligkeit des menschlichen Genoms bei
PETERS, Ted: Is the Human Genome Sacred?, in: PFLEIDERER, Georg/BRAHIER, Gabriela/LlND-
PAINTNER, Klaus (Eds.): GenEthics and Religion. Basel: Karger 2010, 108-117.

26 Vgl. SlEP, Ludwig: Bioethik, in: PIEPER, Annemarie/THURNHERR, Urs (Hgg.):
Angewandte Ethik. Eine Einführung. München: C.H. Beck 1998, 16-36, hier: 16. Bei dieser Definition

handelt sich um den Versuch einer möglichst allgemeinen und darum weitgehend
anerkannten Umschreibung des Selbstverständnisses der Bioethik; die de facto bestehende
Pluralität unterschiedlichster Verständnisse von Bioethik soll damit nicht negiert werden.

27 Vgl. HALTER, Hans: Unveröffentlichtes Vortragsmanuskripf, DERS.: Wie viel christliche
Ethik oder Katholische Soziallehre verträgt die Politik? Standortbestimmung sowie Desiderate
im Hinblick auf die Schweiz, in: DELGADO, Mariano/NEUHOLD, David (Hgg.): Politik aus
christlicher Verantwortung. Ein Ländervergleich Österreich-Schweiz. Innsbruck: Studienverlag

2008, 115-136.
28 Vgl. BÖCKLE, Franz: Ethik, in: EICHER, Peter (Hg.): Neues Handbuch theologischer

Grundbegriffe. Bd. 1. Erw. Neuausgabe. München: Kösel 1991, 396-407, hier 396. Es handelt
sich dabei um eine Definition der theologischen Bioethik in typisch katholischer Tradition;
daneben besteht eine Fülle konkurrierender Verständnisse sowohl in christlichen als auch
anderen religiösen Traditionen, die im Folgenden aber nicht einbezogen wird.



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 273

Wie sich diese hermeneutischen Bestimmungen des Glaubens, nämlich
Erfahrungen und Herausforderungen im Horizont des Glaubens bzw.
unter dem Anspruch des Glaubens zu deuten, im Leben der Menschen
konkretisieren, hat Christof Mandry anhand des Begriffs der ethischen
Identität zugänglich gemacht. Die ethische Identität finde ihren Ausdruck
in den Überzeugungen einer Person, wobei mit Überzeugungen Einstellungen

und Werthaltungen gemeint seien, welche eine Person in ihrem
Leben als für sie wesentlich erfahren habe, die ihre grundlegenden
Vorstellungen des Guten beinhalten und die sich im Zusammenleben mit
anderen auch in Konfliktsituationen bewährt hätten. Christof Mandry betont
zu Recht die Unmöglichkeit, aus diesem System der eigenen Überzeugungen

aussteigen zu können: Eine Person könne sich letztlich selbst nicht
anders als in diesen Überzeugungen verstehen und von sich erzählen.
Dasselbe gelte auch, so der Autor zu Recht, bezogen auf christliche
Glaubensüberzeugungen, womit fassbarer wird, was es heißt, etwas im Horizont
von bzw. unter einem bestimmten Anspruch zu verstehen bzw.
wahrzunehmen.^

Mit Jürgen Habermas wird im Folgenden zudem davon ausgegangen,
dass christliche Werthaltungen und Orientierungen mit der Aufklärung und
Säkularisierung nicht einfach - im Sinne der von Charles Taylor als „Sub-
straktionstheorien" bezeichneten Interpretationen3° - verschwunden sind.
Vielmehr leben sie in einer der Spätmoderne angepassten Form weiter,
bestimmen und leiten unser individuelles und soziales Leben in Mitteleuropa
auch heute noch maßgeblich:

„Die Säkularisierung hat weniger die Funktion eines Filters, der Traditionsgehalte

ausscheidet, als eines Transformators, der den Strom der Tradition
umwandelt."31

Charles Taylor schreibt von einer heute bestehenden „Spiritualität der Su-
che"32, davon, dass wir gegenwärtig den Anfang eines neuen Zeitalters der
religiösen Suche erleben, deren Ergebnis niemand vorauszusehen imstande

sei.33 Diese postsäkularen Suchbewegungen lassen sich allerdings nur
schwierig fassen und werden anhand von Begriffen wie Entgrenzung, Po-

29 MANDRY, Christof: Theologie und Ethik (katholische Sicht), in: DÜWELL, Marcus/ HO-
BENTHAL, Christoph/WERNER, Micha H. (Hgg.): Handbuch Ethik. Stuttgart: Metzler 2002,
504-508, hier: 5o6f, Hervorhebung eingefügt; vgl. DERS.: Ethische Identität und christlicher
Glaube. Theologische Ethik im Spannungsfeld von Theologie und Philosophie. Mainz: Grünewald

2002; bestätigend auch HABERMAS, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion.
Philosophische Aufsätze. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 133.

3° Vgl. TAYLOR, Charles: Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, 48.
31 HABERMAS, Jürgen: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Über Glauben und Wissen und

den Defaitismus der modernen Vernunft, in: Neue Zürcher Zeitung, 10./11.2.2007, 7if; DERS.:

Zwischen Naturalismus, 116, 148L TAYLOR: Ein säkulares Zeitalter, 859.
32 TAYLOR: Ein säkulares Zeitalter, 891.
33 Vgl. TAYLOR: Ein säkulares Zeitalter, 895.



274 Markus Zimmermann-Acklin

pularisierung, Pluralisierung oder Dispersion zu Recht durchaus auch
kritisch gedeutet.34

Im Zusammenhang mit ethischen Fragen ist insbesondere der kulturelle
Pluralismus von Bedeutung, wie er sich in den letzten Jahrzehnten in
Auseinandersetzung mit Modernisierungsprozessen ergeben hat. An die Stelle
relativ einheitlicher und stabiler Lebenszusammenhänge ist eine Vielzahl
unterschiedlicher kultureller Deutungs- und Handlungsmuster getreten,
womit auch eine Pluralisierung der Lebensformen verbunden ist.35 Diese,
so Edmund Arens, schließt eine Pluralisierung der Moralvorstellungen und
auch eine religiöse Pluralisierung mit ein:

„An die Stelle eines konfessionell und kirchlich imprägnierten [...] Einheitsglaubens

[...] ist ein buntes Gewebe unterschiedlicher Glaubens- und Lebensfaden

getreten."36

In deutlicher Distanzierung zu der konfessionell strikt an die christliche
Orthodoxie gebundene „Christliche Bioethik" Tristram Engelhardt Jr.'s,37

die weltweit zu den bekannteren Konzepten gehören dürfte, sei betont,
dass es heute faktisch unmöglich ist, sich als Einzelner oder Einzelne einer
kohärenten kirchlichen Position und Identität zu versichern:

„Faktisch unterliegen Religionen und deren Angehörige in pluralistischen
Gesellschaften dem .Zwang zur Häresie'."38

Die heutige Situation ist gemäß Edmund Arens von einer Spannung
geprägt zwischen postmoderner Religiosität, die unsichtbar, unübersichtlich,

uneinheitlich und unbeständig sei, und einem Fundamentalismus, der
sich durch das Gegenteil auszeichne, sichtbar, übersichtlich, einheitlich
und beständig sei. Irgendwo dazwischen müsse sich jeder und jede einordnen,

was mit der Anspielung auf den „Zwang zur Häresie" angedeutet

34 Vgl. KNOBLAUCH, Hubert: Populäre Religion. Aufdem Weg zu einer spirituellen
Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Campus 2009; HÖHN, Hans-Joachim: Postsäkular. Gesellschaft im
Umbruch - Religion im Wandel. Paderborn: Schöningh 2007.

35 Vgl. ARENS, Edmund: Gottesverständigung. Eine kommunikative Religionstheologie.
Freiburg i.Br.: Herder 2007, 113h

36 ARENS: Gottesverständigung, 115.

37 Vgl. ENGELHARDT, Jr. Tristram: The Foundations of Christian Bioethics. Lisse: Swets &
Zeitlinger 2000. Diese Extremposition ist sicherlich auch Folge der Gespaltenheit des Autors,
die darin zum Ausdruck kommt, dass er sowohl für einen strikt säkular-libertären Bioethikansatz

als auch den hier zitierten christlich-fundamentalistischen Ansatz eintritt; vgl. ZlM-
MERMANN-ACKLIN, Markus: Universalismus oder Kontextualismus? Methodische Überlegungen
zur Grundlegung einer christlichen Bioethik, in: HOLDEREGGER, Adrian/MÜLLER, Denis/
SlTTER-LlVER, Beat/DERS. (Hgg.): Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und
Konkretionen Studien zur theologischen Ethik, Bd. 97). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2002,
106-130.

38 ARENS: Gottesverständigung, 118, hier mit Anspielung auf einen Buchtitel des amerikanischen

Religionssoziologen BERGER, Peter L.: Der Zwang zur Häresie. Religion in der
pluralistischen Gesellschaft. Frankfurt a.M.: S. Fischer 1980. Bestätigend LUHMANN, Niklas: Die
Religion der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, 294.



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 275

werden soll, dem Zwang nämlich, in einer Multioptionsgesellschaft auch
im Bereich der Religiosität wählen zu müssen, wobei der Fachbegriff
.Häresie' mit Anspielung auf das griechische Verb „hairesis" (wählen oder
auswählen) zunächst in einem ursprünglichen Wortsinn verstanden wird.

Zu fragen wäre schließlich, ob es heute im Zuge des kulturellen
Pluralismus nicht angesagt wäre, von einer christlichen statt einer theologischen
Bioethik zu sprechen. Sicherlich lassen sich gute Gründe nennen, die
zugunsten dieser Option sprechen. Da der Begriff „Christliche Bioethik"
allerdings seit einigen Jahren durch die Theorie Tristram Engelhardts und
dessen gleichnamiger Zeitschrift „Christian Bioethics. Non-ecumenical
Studies in Medical Morality" gleichsam fundamentalistisch und anti-ökumenisch

okkupiert ist, könnte diese Umbenennung missverstanden werden

und stellt daher derzeit keine plausible Alternative dar.

4. Profile einer theologischen Bioethik

Drei wesentliche Merkmale sollten eine inhaltlich dichte theologische
Bioethik heute kennzeichnen: Die Mühen der Begründungsarbeit, das Erzählen

und Integrieren der eigenen moralischen Traditionen und die
Anerkennung der Perspektivität des eigenen Denkens.39

4.1. Mühen der Begründungsarbeit

Jeder bioethische Beitrag wirkt so überzeugend wie die darin enthaltene
Begründung. Diese vorzulegen ist in der Regel anstrengend und setzt die
nötige Sachkenntnis voraus, die sich namentlich im Bereich der Biomedizin

permanent erweitert.
Systematische Grundlage aller Begründungsbemühungen bildet das

Prinzip der Menschenwürde. Auch wenn dieses Basisprinzip heute
umstritten ist, bildet es als transzendentales Prinzip doch die Grundlage
sowohl der menschlichen Freiheit und damit des Autonomie- und
Gerechtigkeitsprinzips, als auch des Lebensschutzes und damit des Fürsorge-, Nicht-
schadens- und Vulnerabilitätsprinzips. Gleichzeitig begründet es, wie Adrian

Holderegger im Rahmen der Stammzelldebatte hervorgehoben hat,
Gleichheit, garantiert also eine egalitaristische Grundlage der Ethik.
Menschenwürde ist dasjenige Kennzeichen, angesichts dessen alle Menschen
gleich sind.40 Darüber hinaus verdienen deontologische, auf Pflichten
beruhende Argumente, beispielsweise die Achtung der Selbstbestimmung ge-

39 Vgl. ZiMMERMANN-ACKLIN, Markus: Bioethik in theologischer Perspektive. Grundlagen,
Methoden und Bereiche Studien zur theologischen Ethik, Bd. 126). 2. erw. Auflage.
Freiburg i.Ue.: Academic Press 2010.

4° Vgl. HOLDEREGGER, Adrian: Ethische Probleme in der Stammzellforschung, in: DerS./
Müller, Denis/SlTTER-LlVER, Beat/ZlMMERMANN-ACKLIN, Markus (Hgg.): Theologie und
biomedizinische Ethik. Grundlagen und Konkretionen Studien zur theologischen Ethik 97).
Freiburg i.Br. 2002, 250-267, hier: 257.



276 Markus Zimmermann-Acklin

nauso Aufmerksamkeit wie teleologische, die Folgen von Handlungen
beachtende Überlegungen, wie sie z.B. in der Achtung des Fürsorge- und
Nichtschadensprinzips sowie in Ausweitungs- und Missbrauchsargumenten

zum Ausdruck kommen.
In diesem Bereich des Begründens bestehen keine theologisch-ethischen

Zusatz- oder Sonderargumente. Der religiöse Glaube kann hier insofern

eine Rolle spielen, als er hilft, das Urteil zu schärfen und den Blick zu
klären. In diesem Sinne wünschte sich König Salomo ein „hörendes Herz"

- in der biblischen Anthropologie Sitz der Vernunft - um gut und böse
unterscheiden zu können (1 Kön 3,4-12). Sowohl epistemologisch, also
hinsichtlich der Erkenntnis von Normen, als auch bei deren Begründung
ist die praktische Vernunft, nicht der Glaube konstitutiv, wie Eberhard
Schockenhoff in seiner Grundlegung der Ethik betont:

„Für die Erkenntnis grundlegender moralischer Forderungen im Bereich des
menschlichen Zusammenlebens ist [...] nicht der Glaube, sondern die natürliche

sittliche Vernunft des Menschen verantwortlich. [...] Der eigenständige
Geltungsstatus moralischer Urteile meint [...], dass dem Gottesgedanken keine

konstitutive Bedeutung für die Erkenntnis moralischer Normen und die
Begründungsaufgaben der normativen Ethik zukommt. Seine genuine Funktion

liegt auf einer anderen Ebene als der, auf der praktische Vernunft nach
der Erkenntnis des sittlich Richtigen fragt."41

Der Glaube könne die Vernunft ermuntern, ihr weiterhelfen oder ihr auch
voranleuchten, während die Vernunft den Glauben stütze, ihn durchdringe
und zu rationaler Einsicht und Rechenschaft befähige.

Aller Begründungsbemühungen zum Trotz bleiben häufig
Meinungsverschiedenheiten bestehen. Diese lassen sich allerdings nicht immer auf
weltanschauliche oder religiöse Gründe zurückführen, verantwortlich sind
oftmals andere Gründe. Entsprechend skeptisch zu beurteilen ist die
Betonung des Gegensatzes von säkularer Bioethik versus religiös-christlicher
Lebensethik zur Erklärung aller inhaltlicher Differenzen.

Erstens sind in der Bioethik nicht selten Dilemmaentscheidungen zu
treffen, bei welchen es in der Natur der Sache liegt, dass es keine eindeutig
richtigen Entscheidungen gibt. Insbesondere Entscheidungen im Bereich
der Neonatologie sind oft vage, obgleich alle Aspekte sorgsam abgewogen
wurden. Wie schweres Leid darf in Kauf genommen und zugemutet werden,

um Frühgeborene an der Lebensgrenze am Leben zu erhalten?42 Theda
Rehbock schlägt vor, hier im Anschluss an Karl Jaspers von Grenzsituationen

zu sprechen. Aufgabe der Medizinethik sei es nicht in erster Linie,

41 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Grundlegung der Ethik. Ein theologischer Entwurf. Freiburg
i.Br.: Herder 2007, 533.

42 Vgl. dazu die 2011 überarbeiteten und ethisch differenzierten Empfehlungen der
betroffenen Schweizer Fachgesellschaften: BERGER, Thomas M./Bernet, Vera/EL ALAMA,
Susanna et al.: Perinatal care at the limit of viability between 22 and 26 completed weeks of
gestation in Switzerland, in: Swiss Medical Weekly 141 (2011) W13280 (online first).



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 277

in konkreten Situationen zur Entscheidfindung beizutragen, sondern die
anthropologische Reflexion zu vertiefen. Dabei hält sie diesen „kontemplativen

Zug ethischer Reflexion"43, wie sie es nennt, entgegen anders
lautender Vorwürfe für eminent praxisrelevant.

Ein zweiter Grund für Meinungsverschiedenheiten liegt in der
Unklarheit darüber, was genau beurteilt werden soll. Die Biomedizin hat
die Handlungsspielräume in den letzten Jahren erheblich erweitert, und
nicht selten ist unklar, was dabei genau geschieht. Ein Beispiel bietet die
Reprogrammierung somatischer Zellen zu induzierten pluripotenten
Stammzellen (iPS-Zellen).44 Werden diese eingesetzt, wie im Tierversuch
gelungen, um embryonenähnliche Zellgebilde herzustellen, besteht
Unklarheit darüber, um welche Entität es sich dabei genau handelt.
Offensichtlich ergeben sich dabei ontologische Unklarheiten, die als solche
gekennzeichnet werden sollten und deren Offenheit zu unterschiedlichen
ethischen Einschätzungen führen kann. Die Glaubenskongregation hat in
ihrer maßgeblich von Verboten gekennzeichneten Instruktion Dignitas
personae von 2008 in diesem Fall zugunsten eines Tutiorismus votiert:
Solange nicht klar sei, was genau vorliege, „reiche bereits die bloße
Wahrscheinlichkeit, eine Person vor sich zu haben, um das strikteste Verbot
jeden Eingriffs zu rechtfertigen."45 Angesichts notorisch bestehender
Unklarheiten halte ich den Vorschlag von Hans Joas für hilfreich, zunächst
einmal die Verunsicherungen einzugestehen, bevor eindeutige Urteile
gefallt werden:

„Vielleicht sollten alle Teilnehmer der Debatte erst einmal ganz deutlich
zugestehen, dass die neuen Mittel und Möglichkeiten von Gentechnologie
und Biowissenschaften ihre ethischen Gewissheiten eher verunsichern und es
ihnen keineswegs leicht fällt, aus ihren ethischen und religiösen (oder
antireligiösen) Traditionen heraus handlungsleitende Folgerungen für die neue
Lage zu ziehen."46

Schließlich wirken sich drittens unterschiedliche kollektive und
persönliche Erfahrungen entscheidend in der Beurteilung bioethischer
Fragestellungen aus. Das gilt offensichtlich hinsichtlich der deutschen Skepsis
im Bereich der klinischen Forschung, die ohne die Verbrechen während
des Nationalsozialismus nicht so groß wäre, oder auch in der individuellen
Bewertung von umstrittenen Lebensende-Entscheidungen, wie nicht nur

43 Vgl. REHBOCK, Theda: Personsein in Grenzsituationen. Zur Kritik der Ethik medizinischen

Handelns. Paderborn: Mentis 2005, 20.
44 Vgl. SCHÖNE-SEIFERT, Bettina: Induzierte Pluripotente Stammzellen: Ruhe an der

Ethikfront?, in: Ethik in der Medizin 21 (2009) 271-273.
45 KONGREGATION FÜR DIE GLAUBENSLEHRE: Instruktion Dignitas personae über einige Fragen

der Bioethik. Rom: 2008, Nr. 30 (hier unter wörtlicher Bezugnahme auf JOHANNES PAUL II.:
Evangelium vitae. Rom: 1995, Nr. 60).

46 JOAS, Hans: Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz.
Freiburg i.Br.: Herder 2004, 143.



278 Markus Zimmermann-Acklin

das Beispiel Hans Küngs zeigt, bei welchem das Sterben seines Bruders
offensichtlich traumatische Spuren hinterlassen hat und bei ihm zu einem
nachhaltigen Eintreten zugunsten der aktiven Sterbehilfe geführt hat.47

4.2. Erzählen der Hintergründe

Einigen Meinungsverschiedenheiten liegen auch unterschiedliche
Menschen-, Welt- und Gottesbilder, Überzeugungen, Überzeugungssysteme
oder Hintergrundtheorien zugrunde, die nicht nur kognitiv, sondern auch
emotional verankert sind. Im orthodoxen Judentum beispielsweise gehört
die Vorstellung, eigene Kinder zu haben, zu den elementaren Ideen eines

geglückten Lebens. Bleibt ein Paar kinderlos, ist das ein gravierendes
Problem, entsprechend liberal wird selbst in religiös sehr konservativen Kreisen

der experimentelle Umgang mit Embryonen bewertet und entsprechend

weit entwickelt sind in Israel die Fortpflanzungstechnologien: Vier
Fünftel der israelischen Frauen machen mindestens einen genetischen
Test während ihrer ersten Schwangerschaft, es bestehen mehr
Fruchtbarkeitskliniken pro Kopf als in irgendeinem anderen Land der Welt und die
Geschlechtsauswahl bei Embryonen bei der Präimplantationsdiagnostik ist
staatlich erlaubt für Familien, die vier oder mehr Kinder von einem
Geschlecht haben. Shei Lavi bezeichnet diese Situation zwischen religiösem
Konservatismus und liberaler Regelung der Reproduktionsmedizin als
Paradox der jüdischen BioethikA8

Die praktische Vernunft und ihre Gründe, das, was Menschen einsehen
oder auch übersehen, bleibt nicht von Glaubenshaltungen und
entsprechenden -praxen unberührt, was Richard McCormick in seiner Formel:
„Reason informed by faith"49 auf den Punkt gebracht hat. Sinndeutungen
schlagen sozusagen normativ durch, ohne dass sie als solche deklariert
werden. Etwas vorsichtiger und im Sinne eines moderaten Kommunitarismus

formuliert, heißt dies, dass jeder kulturelle Kontext die praktische
Vernunft prägt.5°

47 Vgl. KÜNG, Hans: Menschenwürdig sterben, in: DERS./jENS, Walter: Menschenwürdig
sterben. Ein Plädoyer für Selbstverantwortung. München: Piper 2009, 21-84, bes. 54L Zur
Reflexion der Bedeutung von Erfahrung für die Ethik vgl. grundlegend MlETH, Dietmar: Moral

und Erfahrung I. Grundlagen einer theologisch-ethischen Hermeneutik Studien zur
theologischen Ethik 2). Freiburg i.Br. 1999 (4. Aufl.).

48 Vgl. LAVI, Shei: The Paradox of Jewish Bioethics in Israel. The Case of Reproductive
Technologies, in: VOIGT, Friedemann (Hg.): Religion in bioethischen Diskursen.
Interdisziplinäre, internationale und interreligiöse Perspektiven. Berlin: De Gruyter 2010, 81-101.

49 McCORMICK, Richard A.: The Critical Calling. Reflections on Moral Dilemmas Since
Vatican II. Washington: Georgetown University Press 1989, 202; dazu: ZIMMERMANN-ACKLIN:
Universalismus oder Kontextualismus?

5° Vgl. bestätigend HERMS, Eilert: Die Bedeutung der Weltanschauungen für die ethische
Urteilsbildung, in: NÜSSEL, Friederike (Hg.): Theologische Ethik der Gegenwart. Ein Überblick
über zentrale Ansätze und Themen. Tübingen: Mohr Siebeck 2009, 49-71.



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 279

Eberhard Schockenhoff schreibt in seiner Ethik des Lebens mit Blick
auf kulturelle Vorprägungen von anthropologischen Prämissen,51 von
Sinngrundlagen des Lebens, davon, dass Menschen in einen Sinnkosmos
hineinwachsen, der helfe, Alltagserfahrungen und Grenzsituationen zu
deuten^2 von einem „in tieferen Schichten des menschlichen Bewusstseins
verwurzelten Vorverständnis"53, schließlich programmatisch von den „heimlichen

Voraussetzungen einer allgemeinen Bioethik, welche die theologische
Ethik aufzudecken habe"54. Schließlich beruhen alle bioethischen Theorien
auf entsprechenden Werthaltungen und Überzeugungen, auch wenn sie
nicht selten ausschließlich den theologischen Bioethiken unterstellt werden.

Der Königsweg, diese Hintergründe zugänglich zu machen, sind Narra-
tionen, nicht Argumentationen. Das christliche Ethos ist durch Narratio-
nen geformt, hierin hat es seine religiösen Wurzeln, betont beispielsweise
Johannes Fischer, und verweist auf die fundierende Bedeutung von Narra-
tivität für die sittliche Orientierung allgemein.55 Offensichtlich sind Kern-
narrationen christlicher Existenz, beispielsweise die Schöpfungserzählung,
das Gleichnis des barmherzigen Samariters oder die Erzählung vom
Endgericht, weder hermetisch noch esoterisch, sondern zutiefst verständlich
und kommunikabel. Das heißt nicht, dass nicht auch Konkurrenznarra-
tionen bestünden, die genauso verständlich sind, wie der „Tolle Mensch"
aus Friedrich Nietzsches Fröhlicher Wissenschaft56 oder Friedrich Dürrenmatts

Kurzgeschichte Der Tunnehi, beides eigentliche Gegennarrationen
zur Schöpfungserzählung, aber es bedeutet doch, dass hier nicht ein
Bereich beschrieben wäre, der ausschließlich für Christinnen und Christen
zugänglich wäre.

Klaus Klother hat zu Recht auf die Unklarheit des Narrationsbegriffs in
der theologischen Ethik hingewiesen, daher beschränke ich meine
Überlegungen auf biblische Narrationen.58 Wichtig ist, dass eine Narration oder

51 Vgl. SCHOCKENHOFF: Ethik des Lebens, 62.
52 Vgl. SCHOCKENHOFF: Ethik des Lebens, 43.
53 SCHOCKENHOFF: Ethik des Lebens, 558.
54 SCHOCKENHOFF: Ethik des Lebens, 47.
55 Vgl. FISCHER, Johannes: Zum narrativen Fundament der sittlichen Erkenntnis.

Metaethische Überlegungen zur Eigenart theologischer Ethik, in: NÜSSEL, Friederike (Hg.): Theologische

Ethik der Gegenwart. Ein Überblick über zentrale Ansätze und Themen. Tübingen:
Mohr Siebeck 2009, 75-100, hier: 76; vgl. auch HOFHEINZ, Marco/MATHWIG Frank/ZEINDLER,
Matthias (Hgg.): Ethik und Erzählung. Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen

Ethik. Zürich: TVZ 2009.
56 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die fröhliche Wissenschaft, in: KSA 3, München: DTV 199,

343-651.
57 Vgl. DÜRRENMATT, Friedrich: Der Hund. Der Tunnel. Die Panne. Zürich: Arche 1980.
58 Vgl. KLOTHER, Klaus: Charakter - Tugend - Gemeinschaft. Grundlegung christlicher

Ethik bei Stanley Hauerwas Studien zur theologischen Ethik 129). Freiburg i.Ue.: Academic
Press 2010, 61.



28o Markus Zimmermann-Acklin

„Story" partikulare, kontingente menschliche Handlungen in einem
kohärenten Zusammenhang erscheinen lässt,59 dass sie Möglichkeit zur
Identifikation bietet, Emotionen einbindet und damit letztlich eine eigene Form
von Rationalität begründet.

Das Gleichnis des barmherzigen Samariters (Lk 10,25-37) folgt einer
solchen Rationalität und hat eine unerhörte Erklärungskraft.60 Theda
Rehbock weist darauf hin, dass diese idealtypische Geschichte die Orientierung

in komplizierten Einzelfällen und Grenzsituationen erleichtern könne61,

beispielweise bei Entscheidungen im Umgang mit Menschen, die sich
im irreversiblen Wachkoma befinden.62 Im Kern geht es um die Grundhaltungen

der Einfühlsamkeit, Achtsamkeit, der Compassion, letztere von
Johan Baptist Metz als das Schlüsselwort für ein Weltprogramm des
Christentums in der globalisierten Welt bezeichnet:

„Jesu erster Blick galt nicht der Sünde, sondern dem Leid der anderen. [...]
Und so begann das Christentum als eine Erinnerungs- und Erzählgemeinschaft

in der Nachfolge Jesu, dessen erster Blick dem fremden Leid galt."63

Diese Haltungen gehen gleichsam ein in das Selbstverständnis des Hörers
und der Hörerin, und ist wesentlich dafür, was und wer gesehen bzw.
übersehen wird. Während aus theologischer Sicht Gottes- und Menschenbild

zu thematisieren sind, entdeckt eine Philosophin weitere Aussagegehalte.

64 Im Grunde wollen die fragenden Schriftgelehrten wissen, so Theda
Rehbock, wie sich eine allgemeine Regel, nämlich das Gebot der Gottes-
und Nächstenliebe, auf konkrete Fälle anwenden ließe. Damit stehen sie

vor dem typischen Problem angewandter Ethik. Insofern Jesus mit einer
Geschichte antwortet, gebe er zu verstehen, dass sich diese Frage nicht
allgemein beantworten ließe. Zudem werde deutlich, dass die Kenntnis

59 Vgl. KLOTHER: Charakter, 68.
60 Vgl. STOELLGER, Philipp: „Und als er ihn sah, jammerte es ihn." Zur Performanz von

Pathosszenen am Beispiel des Mitleids, in: DALFERTH, Ingolf U./Hunziker, Andreas (Hgg.):
Mitleid. Konkretionen eines strittigen Konzepts. Tübingen: Mohr Siebeck 2007, 289-305, bes.

298-300.
61 Vgl. RehbOCK: Personsein, 28-30.
62 Beleg für die normative Hilflosigkeit im Umgang mit Menschen im irreversiblen

Wachkoma bieten die entsprechenden Textbausteine, die auf S. 22 der Broschüre der
DEUTSCHEN Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen Kirchen in Deutschland zur
Christlichen Patientenvorsorge (Hannover, Bonn, Frankfurt a.M. 2010) vorgeschlagen werden.

63 METZ, Johann Baptist: Compassion. Zu einem Weltprogramm des Christentums im
Zeitalter des Pluralismus der Religionen und Kulturen, in: DERS./KULD, Lothar/WEISBROD, Adolf
(Hgg.): Compassion. Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen. Freiburg

i.Br.: Herder 2000, 9-25, hier: 11; AMMANN, Christoph: Wer sagt, was ,christliches
Mitgefühl' ist? Einige Bemerkungen im Gespräch mit Robert C. Roberts' Compassion as an Emotion

and Virtue, in: DALFERTH, Ingolf U./HUNZIKER, Andreas (Hgg.): Mitleid. Konkretionen
eines strittigen Konzepts. Tübingen: Mohr Siebeck 2007, 139-159.

64 Vgl. REHBOCK: Personsein, 261-267.



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 281

aller Regeln und Gesetze nichts nützt, solange wir nicht über die durch
Lebenserfahrung und praktische Übung geschulte Urteilskraft verfügten:

„Sie [die Urteilskraft, d.V.] versetzt vielmehr in die Lage, die individuelle
Situation - im Horizont allgemeiner moralischer Normen [...] - umfassend [...]
wahrzunehmen [...] und zu beurteilen [...]."65

Die Urteilskraft benötige lebenslange Übung, müsse durch Erfahrung
geschärft sein und bedürfe der Mitwirkung sämtlicher Vermögen des
Menschen: Gefühl, Mitgefühl, Vernunft und Einbildungskraft.

Hans Halter gibt aus theologischer Sicht zu bedenken, dass zwischen
dem jeweils vertretenen Gottesbild, zudem, wie zu ergänzen wäre, den als
biblischen Kernnarrationen identifizierten Bibelpassagen, dem favorisierten

Menschenbild sowie den Auffassungen von Moral ein hermeneutischer
Zusammenhang besteht:

„Nicht nur prägt die Gottesvorstellung die Auffassung vom Menschen und
von Moral mit, es ist umgekehrt auch so, dass die vorgegebene Auffassung
vom Menschen und seiner Moral die Gottesvorstellung mitbestimmt. Wir
befinden uns dauernd in einem unausweichlichen Zirkel von der Moral zum
Gottesglauben und vom Gottesglauben zur Moral. Ist das Problem einmal
erkannt, tut sich hier nochmals ein Feld der Verantwortung auf."66

Einen plausiblen und verantwortungsvollen Hinweis zum Einstieg in diesen

Zirkel gibt Konrad Hilpert, wenn er das Auer'sche, im Zeichen von
Gaudium et spes formulierte „Ja zur Wirklichkeit" mit Gott in Verbindung
bringt und betont, dass diese affirmative Zustimmung zum Sein des
Menschen und der Welt nicht nur den Sinn des Ganzen andeute, sondern auch
die Kraft sei, die den Menschen letztlich frei macht, ihn in seiner Vernunft
anspreche und zur Liebe befähige.67

4.3. Anerkennung der Perspektivität

Ein drittes Merkmal einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft

besteht in der Anerkennung der Perspektivität jeder sittlichen
Einsicht. Offensichtlich gibt es nicht nur die eine Vernunft, sondern die von
der jeweiligen kulturellen und das heißt auch religiösen Lebenswelt
imprägnierte Vernunft. Für den Pluralismus ist im Unterschied zum
Relativismus kennzeichnend, so Konrad Hilpert,

65 REHBOCK: Personsein, 263.
66 HALTER, Hans: Jede Moral findet ihren Gott - findet Gott seine Moral?, in: CONFERENTIA

EPISCOPORUM REIPUBLICAE SlOVENIAE/Strukelj, Anton (Eds.): Dei voluntatem facere. Opus
coUectaneum in honorem Aloysii Sustar, Archiepiscopi et Metropolitae Labacensis. Ljubljana:
Mohojeva druzba 1995, 487-497, hier: 490.

67 Vgl. HILPERT, Konrad: Zentrale Fragen christlicher Ethik. Für Schule und Erwachsenenbildung.

Regensburg: Pustet 2009, 160; AUER, Alfons: Autonome Moral und christlicher
Glaube. Düsseldorf: Patmos 1971; Gaudium et spes. Die pastorale Konstitution über die Kirche
in der Welt von heute (tg68), in: LThK2, Konzilsband III. Freiburg i.Br.: Herder, 241-592.



282 Markus Zimmermann-Acklin

„dass er am Wahrheitsanspruch festhält, gleichzeitig aber bereit ist, andere
(religiös, weltanschaulich oder philosophisch) begründete ethische
Standpunkte zur Kenntnis zu nehmen und sich mit ihnen ernsthaft auseinanderzusetzen."68

Er betont zu Recht die Förderung der Pluralismuskompetenz, die auch in
der theologischen Bioethik unabdingbar ist, um sich im globalen Kontext
zu verständigen. Vertreterinnen und Vertreter einer christlichen Moral
sitzen im selben Boot wie alle anderen Menschen, ohne über ein spezielles
Rettungsboot zu verfügen, mit dem sie sich aus prekären Situationen auf
eine Insel retten könnten, oder einen Helikopter, um die Landschaft der
Biomedizin aus einer überlegenen Vogelperspektive überschauen zu können,

wie Walter Lesch in Erinnerung ruft.69 Im Sinne einer hermeneu-
tischen Selbstreflexion würden religiöse Bürgerinnen und Bürger in der
modernen Welt schließlich damit konfrontiert, eine epistemische Einstellung

zu fremden Religionen und Weltanschauungen, zum Eigensinn säkularen

Expertenwissens und zur Vorrangstellung von säkular vorgetragenen
Gründen in der politischen Arena zu finden, betont Jürgen Habermas, und
sieht hier Aufgabenbereiche von Theologie und Religionsphilosophie.7°

Eine skeptische Beobachtung ist schließlich mit Blick auf einige
protestantische Neuansätze zu formulieren. Je ekklesiologischer sich eine theologische

Bioethik dieser Tradition in ihrer Begründung versteht, desto non-
kognitivistischer, partikularistischer und letztlich fundamentalistischer wird
sie und wird der „Pluralismus" tatsächlich zu ihrem partikularistischen
„Markenzeichen'V. Wenn beispielweise Marco Hofheinz seiner ethischen
Abhandlung über die In-Vitro-Fertilisation eine dezidiert kirchliche Ethik
auf der Basis des Luther'schen „Seins in Christo" zugrunde legt,72 oder
Stanley Hauerwas ähnlich wie der christlich-orthodoxe Theologe Tristram
Engelhardt zugunsten eines strikten kirchlichen Partikularismus plädiert,73
dann werden Verständigungsmöglichkeiten mit Christinnen und Christen
anderer Konfessionen und auch mit Angehörigen anderer Religionen

68 HILPERT: Zentrale Fragen, 242.
69 LESCH, Walter: L'équilibre réflexif et les déséquilibres de l'expérience morale. Un

programme de recherche pour l'éthique théologique et l'éthique philosophique, in: Revue d'éthique
et de théologie morale. Le Supplément No. 213 (2000) 181-204, hier: 189.

7° Vgl. HABERMAS: Zwischen Naturalismus, 143.
71 Vgl. ANSELM, Reiner/FlSCHER, Johannes/FREY, Christopher u.a.: Pluralismus als

Markenzeichen. Eine Stellungnahme evangelischer Ethiker zur Debatte um die Embryonenforschung,
in: FAZ, Nr. 19, 23.1.2002, 8. Vgl. dazu die Bemerkungen von MATHWIG, Frank: Zwischen
Leben und Tod. Die Suizidhilfediskussion in der Schweiz aus theologisch-ethischer Sicht.
Zürich: TVZ 2010, 49: Wenn überhaupt, so der Autor, dann sei der Pluralismus ein Markenzeichen

des schöpferischen Handelns Gottes in der Gegenwart, der sich als schöpferischer
Pluralismus von jedem sozialen Pluralismus unterscheide.

72 HOFHEINZ, Marco: Gezeugt, nicht gemacht. In-vitro-Fertilisation in theologischer
Perspektive. Münster: Lit 2008.

73 Vgl. KLOTHER: Charakter, 64h



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 283

erschwert und werden die Kirchen zu miteinander konkurrierenden
Gegengesellschaften. In einer kognitiven theologischen Vernunftethik, wie
sie hier vertreten wird, die um ihre Hintergründe und Grenzen weiß und
diese auch thematisiert, besteht eine eindeutig bessere Alternative. Diese
versteht sich durchaus auch ekklesiologisch, beispielsweise im Sinne eines
Kirchenverständnisses, wie es Jürgen Werbick als gleichermaßen
sakramental und diakonisch beschrieben hat, wobei er das „Zeugnis der offenen
Tür" als maßgeblich für die heutige kirchliche Identität beschreibt, mit
Orten zum Ein- und Ausgehen, zum Bleiben und Ausruhen, mit einer
einladenden und möglichst wenig ausschließenden Glaubenskommunikation.

74

5. Fazit

Der Verdünnung der bioethischen Inhalte und der Gefährdung durch
Instrumentalisierung hat die theologische Bioethik etwas entgegenzustellen,

indem sie ihre Hintergründe, Werthaltungen und Überzeugungen
nicht negiert und mit einer halbierten Vernunft zu argumentieren sucht.
Es kann nicht darum gehen, wie Charles Taylor es mit Blick auf den frühen
John Rawls ausgedrückt hat, unsere religiösen Überzeugungen an der
Garderobe der öffentlichen Sphäre abzugeben.75 Das gilt allerdings für alle
Überzeugungen und damit indirekt für alle bioethischen Theorien, ob kan-
tianisch, utilitaristisch, naturrechtlich, marxistisch, care-ethisch, tugendethisch,

kasuistisch oder wie auch immer fundiert. Ein vollständiger
Verzicht auf die Berücksichtigung von Vorstellungen des guten bzw. gelungenen

Lebens, indem diese beispielsweise in die Entscheidungshoheit der
Einzelnen verlegt wird, oder auch eine Beschränkung der Ethik auf
empirische Erkundung des Faktischen, käme letztlich einer Verabschiedung der
ethischen Überzeugungskraft und Kontur gleich und würde zur besagten
Verdünnung und letztlich zur Instrumentalisierbarkeit beitragen.

Als Entgegnung auf den Vorwurf von Petra Gehring hinsichtlich der
kirchlichen Biopolitiken ist eine Unterscheidung hilfreich, auf die John
Evans in Playing God aufmerksam macht: Es geht selbstverständlich nicht,
dass eine theologische Bioethik versucht, in einer pluralistischen Gesellschaft

für alle zu sprechen (to „speak for" everyone), in der Weise also, wie
nationale Ethikkommissionen verstanden werden, vielmehr sollte sie zu
allen sprechen (they should „speak to" the public).76 Mit Verweis auf Paul

Ramsey schreibt John Evans von einem „culture-forming impulse of theo-

74 Vgl. WERBICK, Jürgen: Grundfragen der Ekklesiologie. Freiburg i.Br.: Herder 2009, 243-
246; DERS.: Kirche in der Nachfolge der Diakonie Christi, in: AUGUSTIN, George (Hg.): Die
Kirche Jesu Christi leben. Freiburg i.Br.: Herder 2010, 160-178.

75 Vgl. TAYLOR, Charles: Für einen neuen Säkularismus, in: Transit. Europäische Revue 39
(2009) 5-28, hier: 20; vgl. ähnlich HABERMAS: Zwischen Naturalismus, 133.

76 Vgl. EVANS: Playing God?, 196.



284 Markus Zimmermann-Acklin

logy"77, der, so wäre zu ergänzen, nicht an der Rückerorberung einer
verlorenen Pastoralmacht, sondern an einer konstruktiven Mitgestaltung
gesellschaftlicher Sphären interessiert ist. Ich halte das für eine legitime, für
eine pluralistische Gesellschaft sogar notwendige Form, in welcher sich die
christlichen Kirchen zu Themen der theologischen Bioethik öffentlich
qualifiziert zu Wort melden sollten.

Für das Programm einer so verstandenen theologischen Bioethik
ergeben sich daher drei Aufgaben: Erstens im Rahmen der Begründungsarbeit

das Eintreten bzw. Argumentieren zugunsten grundlegender moralischer

Prinzipien, die auch in der christlichen Tradition verwurzelt sind,
namentlich das Prinzip der Menschenwürde, das Instrumentalisierungsverbot

oder daraus abgeleitete Prinzipien und Rechte wie die Menschenrechte.

Zweitens und im Rahmen der Offenlegung der eigenen Werthaltungen

und Überzeugungen die Suche nach gemeinsamen moralischen
Ansichten, Werthaltungen und Idealen innerhalb pluralistischer
Gesellschaften, nach Anknüpfungspunkten bei Angehörigen anderer moral
communities. Im Wissen um die eigene Perspektivität schließlich drittens das

Vertreten profilierter, möglichst verständlich begründeter Standpunkte,
die sich aus der christlichen Tradition und Überzeugung heraus ergeben,
wie die Betonung der Compassion, die besondere Option für die Armen,
die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, die Erhaltung der Schöpfung,
die weltweite Solidarität und Gerechtigkeit, im Wissen darum, dass es

auch andere profilierte Standpunkte gibt, mit denen es zu konkurrieren
oder zu streiten gilt.

Die Moral ist etwas, worüber wir streiten müssen. Mit dieser Einsicht
endet die Auslegung einer Geschichte aus dem Talmud, die Michael
Walzer erzähltes Rabbi Joshua und Rabbi Eliezer streiten über die
Beurteilung eines Gebots, wobei Rabbi Eliezer die Argumente ausgehen und
er in seiner Verzweiflung auf direkte Zeichen des Himmels, auf Wunder,
setzt. Diese mögen zwar verblüffen, können aber letztlich niemanden der
Umstehenden überzeugen. Über richtig und falsch müssen wir streiten,
das bessere Argument plausibel machen und einander zu überzeugen
versuchen. „Denn das Gebot ist nicht jenseits des Meeres oder weit oben im
Himmel, vielmehr ist es ganz nah bei dir, es ist in deinem Mund und in
deinem Herzen" (Dtn 30,11 und Rom 10,8).

77 EVANS: Playing God?, 196.
78 Vgl. WALZER: Kritik und Gemeinsinn, 41E



Zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft 285

Zusammenfassung
Die Bioethik befindet sich gegenwärtig in einer Glaubwürdigkeitskrise. Diesen

Tendenzen vermag eine profilierte theologische Bioethik etwas entgegenzusetzen,

so die These dieses Beitrags. Um dies zu zeigen, wird auf der Basis
einleitender Bemerkungen (Teil 1), einer kurzen Problemanalyse (Teil 2) und
einigen Vorüberlegungen zur Rolle der Ethik in der Theologie und Gedanken

zum Selbstverständnis einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft

(Teil 3) Profile einer theologischen Bioethik entworfen (Teil 4). Dabei
werden die Begründungsarbeit, das Erzählen der eigenen moralischen
Traditionen und das Anerkennen der Perspektivität des eigenen Denkens als wichtige

Merkmale identifiziert und erläutert.

Abstract
Bioethics has a problem ofcredibility today. This article makes a case for the
idea that a distinctive theological approach to bioethics has to offer something

substantial in reply to these tendencies. In order to prove this thesis
after an introduction (part 1), a short analysis of the existing problems (part
2) and some preliminary considerations on both the role of ethics within
theology and the identity of theological bioethics in a pluralistic society
(part 3), some hallmarks of a theological approach to bioethics are given
(part 4). As important aspects of a theological bioethics the efforts in favor
of sound reasoning, the narration of one's own moral traditions, and the
acknowledgment of the perspectivity ofall thinking are identified.


	Rationalität, Narrativität und selbstreflexive Hermeneutik : zum Profil einer theologischen Bioethik in pluralistischer Gesellschaft

