
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale

Autor: Lichacz, Piotr

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PlOTR LiCHACZ

L'injustice épistémique : entre témoignage et
manipulation mentale

Miranda Fricker est une philosophe anglaise qui enseigne à Birkbeck
College (Université de Londres). En 2000 elle a publié avec Jennifer
Hornsby The Cambridge Companion to Feminism in Philosophy. Ce

Companion inclut son article Feminism in Epistemology : Pluralism without
Postmodernism où, entre autres, elle exprime son désappointement au
sujet de la philosophie postmoderne et s'oppose à la subjectivité irritante
et au scepticisme absurde du postmodernisme en philosophie. Elle
constate que les philosophes postmodernes ne font pas la distinction entre
l'usage de l'autorité de la raison et l'usage autoritaire de la raison1. Fricker
suggère que les auteurs postmodernes, avec leur subjectivisme et scepticisme

rationnel, visent souvent un objectif spécifiquement éthico-poli-
tique : en abaissant ou en réduisant ou même en annihilant la crédibilité
des puissances cognitives ils gagnent la possibilité d'imposer leurs propres
avis aux autres. On pourrait donc dire que derrière la rhétorique postmoderne

il peut se cacher une avidité de pouvoir qui ne veut pas respecter les

capacités cognitives des autres. La rhétorique postmoderne peut bien être
une rhétorique du pouvoir rusé et la philosophie postmoderne n'offre
aucune possibilité de se défendre, bien plus elle nie souvent cette possibilité.

En 2007 Fricker a publié son livre Epistemic Injustice : Power and the
Ethics of Knowing2. En général, elle travaille sur les questions éthiques et
sur l'épistémologie : elle traite ces deux domaines dans la tradition féministe

ainsi que dans la tradition de la vertu. Les deux traditions
permettent, selon elle, de discuter fructueusement l'enchevêtrement de la
raison avec le pouvoir sociab. Dans l'épistémologie Fricker s'inscrit dans

un mouvement dit « l'épistémologie de la vertu » qui est très à la mode
actuellement dans le monde anglophone. Elle souligne que ce jumelage

1 « [...] distinguishing authoritative from authoritarian uses of reason » (FRICKER, Miranda

: Feminism in Epistemology. Pluralism without Postmodernism, in : HORNSBY, Jennifer/
FRICKER, Miranda [éd.] : The Cambridge Companion to Feminism in Philosophy. Cambridge :

Cambridge University Press 2000, 146-165, ici 156).
2 FRICKER, Miranda : Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing. Oxford :

Oxford University Press 2007. Désormais cité comme EI.
3 Cf. EI, 3. Le pouvoir social, c'est « a socially situated capacity to control other's

actions » (ibid., 4). Dans ce livre elle critique aussi la philosophie postmoderne, en disant :

« the reductionist tendency [of postmodernism] obscures essential distinctions between,
say, rejecting someone's word for good reason and rejecting it out of mere prejudice » (ibid.,
3)-



250 Piotr Lichacz

entre l'éthique et l'épistémologie est avantageux pour les deux domaines.
Ses réflexions portent sur la nécessité des vertus morales pour connaître la
vérité. Elle considère également comment les relations sociales de pouvoir
et d'identité risquent de déterminer nos pratiques épistémiques en
produisant des formes spécifiques d'injustice - l'injustice épistémique.

Etant philosophe, Miranda Fricker ne considère presque pas l'injustice
épistémique dans un contexte religieux ou théologique. Quelques fois elle
mentionne seulement que l'appartenance à une religion peut être vue
comme la justification d'un traitement défavorable. Dans cet article je
suggère qu'appliquer les analyses de Fricker sur l'injustice épistémique aux
questions théologiques et à la pratique religieuse serait avantageux pour
les deux parties. D'un côté, la perspective religieuse ou théologique peut
apporter au moins un élément important dans le sujet traité par Fricker.
De l'autre côté, l'utilité de ses considérations pour les questions de la
pratique religieuse paraît évidente : il y a un aspect non-négligeable des
religions qui est celui du pouvoir. En plus, le caractère même de la vérité
religieuse facilite un abus de pouvoir. Si on ajoute encore l'acceptation de
la rhétorique postmoderne dans le contexte religieux, nous nous retrouverons

exposés aux diverses espèces de vulnérabilité bien avantageuses
pour les gens malins qui voudraient en profiter. Je vais présenter d'abord
quelques réflexions de Fricker, et ensuite donner quelques exemples qui
nous permettront de considérer l'injustice épistémique sous un aspect
théologique ou religieux.

1. Fricker sur l'injustice épistémique

Au début de son livre Fricker remarque que l'éthique philosophique qui
était sous un régime positiviste de l'analyse linguistique s'est récemment
retrouvée elle-même et respire avec soulagements Cela s'est réalisé
graduellement par l'attention renouvelée à la psychologie éthique, c'est-à-
dire, à notre expérience ordinaire des valeurs éthiques. Selon elle, un tel
processus se déploie également dans l'épistémologie : il y a un passage
considérable de l'analyse conceptuelle à l'analyse de nos pratiques
épistémiques ordinaires. Ce changement de méthode suscite aussi une attention
plus spécifique à la situation concrète du sujet connaissant, à son identité
sociale et à son pouvoir qui y est lié. Ces éléments jouent un rôle important

dans le processus cognitif réel. Une telle attention à nos pratiques
ordinaires est une des raisons pour lesquelles on parle maintenant plus
souvent des dispositions ou même des vertus cognitives. Par exemple on
parle d'impartialité intellectuelle, de sobriété intellectuelle ou de courage
intellectuel. Ce mouvement philosophique s'exprime aussi dans les études
consacrées aux phénomènes négatifs comme le préjugé, la lâcheté, la

4 El, 1.



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 251

paresse ou l'arrogance intellectuels. Dans cette perspective on voit mieux
aujourd'hui l'interdépendance entre vertus morales et vertus intellectuelles,

on voit mieux comment la qualité morale de notre vie peut
influencer la reconnaissance de la vérité.

En s'inscrivant dans ce mouvement philosophique, dans son livre Epis-
temic Injustice, Fricker présente deux espèces d'injustice épistémique :

l'injustice testimoniale et l'injustice herméneutique. L'injustice testimoniale
apparaît lorsque, à cause d'un préjugé, celui qui écoute diminue la crédibilité

de celui qui parles. L'injustice herméneutique apparaît lorsque
l'insuffisance d'outils interprétatifs réduit quelqu'un à une position défavorable

dans ses capacités de comprendre, de juger et d'exprimer sa propre
expérience sociale. Un des nombreux exemples donnés par Fricker de la

première espèce d'injustice est lorsque la police ne vous croit pas parce
que vous êtes noir (sous-entendu le préjugé que tous les noirs mentent) ;

un exemple de la deuxième espèce peut être le cas où vous souffrez d'un
harcèlement sexuel dans une culture qui n'a pas encore ce concept critique
(et vous ne savez pas vous défendre, vous exprimer, dire ce qui ne va pas,
vous ne pouvez pas nommer cette expérience et l'appeler injuste)6.

La plupart du livre de Fricker est consacrée à la première espèce
d'injustice : l'injustice testimoniale. Seul le dernier chapitre est consacré à

l'injustice herméneutique. L'injustice testimoniale sera aussi le sujet de cet
article ; je ne vais pas traiter ici de la deuxième espèce d'injustice7.

5 « Testimonial injustice can be defined (if rather telegraphically) as identity-prejudical
credibility deficit » (EI, 4).

6 Cf. EI, 1.

7 Je voudrais néanmoins souligner une des conséquences des réflexions de Fricker sur
l'injustice herméneutique. Elle n'en parle guère mais j'imagine qu'elle accepterait cette
observation. Notamment cette deuxième espèce d'injustice, l'injustice herméneutique, dégage
une caractéristique générale de la justice : à savoir, qu'il y a un ordre objectif de la justice
qui ne dépend pas de notre langage, des contrats, du droit positif, ni de nos autres constructions

sociales ou culturelles. Même dans une situation où le concept critique d'harcèlement
sexuel fait défaut dans le langage courant ou dans la codification juridique, on ne peut pas
nier que la personne abusée souffre injustement. Et chaque narration très académique sur
l'impossibilité de juger les questions morales à l'extérieur d'une culture, d'un langage, d'un
système juridique ou de structures sociales particulières, face à une souffrance injuste,
devient simplement ridicule ou cynique.

Une deuxième réflexion qui m'est venue à l'esprit après avoir lu les analyses de Fricker
sur l'injustice herméneutique, concerne un autre exemple qui pourrait être bien exploité
dans la présentation de ce sujet. Il s'agit de la situation des masses des gens qui ont subi
l'imposition du système communiste dans leurs pays. Diverses méthodes pour introduire
l'idéologie communiste comprenaient surtout l'extermination de l'élite intellectuelle de la

nation, ensuite la limitation radicale ou l'exclusion totale d'autres sources d'information que
la propagande communiste (cela aussi en donnant des postes d'enseignants aux idéologues
communistes), le bâillonnement brutal de toute critique ou des voix de mécontentement (un
vrai silencing), mais aussi un prosaïque soutien de l'alcoolisme (cette dernière méthode
d'abêtissement des sociétés ou nations entières était très efficace). Si on considère la
situation d'une personne qui doit vivre dans un tel système d'oppression, on voit facilement



252 Piotr Lichacz

Peut-être arrive-t-il parfois que l'acceptation d'un témoignage soit une
activité sans réflexion, mais d'habitude nous jugeons la crédibilité des
témoins ou la crédibilité des sources d'information8. Fricker répète à

plusieurs reprises qu'il y a deux composants dans la crédibilité : la sincérité et
la compétences Notre jugement de la crédibilité est influencé par plusieurs
éléments, mais un des plus importants est ce qu'on peut appeler 1' «

imagination sociale ». Bref, on pourrait dire que l'imagination sociale est
l'ensemble des opinions sur divers groupes sociaux. Ces opinions peuvent être
positives ou négatives, vérifiées ou non-vérifiées, obtenues de manière
critique ou précritique, verbalisées ou non-verbalisées, raisonnées ou
simplement senties. Cette imagination peut être tout à fait personnelle et
unique ou bien partagée par une société, disséminée par la littérature, les
mass-médias, les pratiques religieuses etc. Il est normal et habituel de
fonctionner en s'appuyant sur de multiples opinions concernant divers

groupes sociaux. Ces opinions, qui dans certains cas peuvent aussi être
appelées stéréotypes10, sont plus ou moins vraies ou adéquates et il paraît
impossible de les vérifier toutes à la fois.

En utilisant plusieurs exemples de la littérature et des récits personnels,
Fricker montre comment l'imagination sociale peut corrompre notre
comportement et nous rendre injustes. Elle affirme cependant que ce
serait une exagération de dire que toutes les opinions fausses sur l'identité
sociale des autres sont des cas d'injustice épistémique. Il arrive parfois
qu'une opinion fausse soit une cause du tort fait à quelqu'un, mais cette
opinion fausse peut être l'effet d'une erreur non coupable. Ces erreurs
arrivent parce que notre connaissance est faillible - c'est tout simplement
notre condition". Néanmoins, on ne peut pas nier que même les erreurs
innocentes peuvent amener à un préjudice grave. Mais à cause du caractère

accidentel de telles occurrences, Fricker ne les traite pas comme des

cas centraux d'injustice testimoniale.
Tandis qu'il est difficile d'attribuer une faute morale à quelqu'un qui se

trompe dans sa pratique épistémique concernant une autre personne
(Fricker pense que les stéréotypes en tant que tels sont moralement
neutres), la faute morale est, par contre, facilement attribuée à quelqu'un
qui, malgré l'évidence qui lui est présentée, persiste dans son erreur
épistémique et agit comme si l'évidence n'était pas présentée. Cette
obstination, ténacité ou entêtement peut être appelé « un préjugé ». Le

qu'une telle situation remplit parfaitement la notion d'injustice herméneutique - je dirais
même que c'est l'injustice herméneutique par excellence.

8 « In face-to-face testimonial exchanges the hearer must make some attribution of
credibility regarding the speaker » (EI, 18).

9 Cf. EI, 32, 45, 46 et 71.
10 « Stereotypes are widely held associations between a given social group and one or more

attributes » (EI, 30).
11 Cf. EI, 33.



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 253

préjugé dans celui qui écoute peut corrompre le jugement concernant la
crédibilité de celui qui parle. Fricker donne la définition suivante du
préjugé : « Les préjugés sont les jugements d'une valence positive ou négative
qui, à cause d'un attachement affectif du sujet, se caractérisent par une
résistance à l'évidence contraire - ce qui est généralement une faute
épistémique »12.

Pour son cas central d'injustice testimoniale Fricker choisit le cas d'une

personne souffrant systématiquement d'un déficit de crédibilité à cause
d'un préjugé sur son identité sociale. 11 s'agit donc d'une injustice persistante

et systématique qui cause un désavantage sérieux.
11 est bien de remarquer ici que la notion du désavantage ou du tort

dans le contexte de nos pratiques épistémiques a du sens seulement lorsque

nous comprenons la crédibilité comme un bien.»3 Si la crédibilité
n'était pas un bien, la question d'un devoir envers quelqu'un qui parle ou
envers quelqu'un qui témoigne n'existerait pas. Dans une éthique extrêmement

individualiste qui ne considérerait pas la crédibilité comme un bien
ce problème n'apparaîtrait pas.

Comme exemple d'une telle injustice testimoniale Fricker donne l'expérience

de Tom Robinson, un personnage du roman To Kill a Mockingbird
écrit par Harper Lee'4. L'histoire se passe au sud des Etats Unis dans les
années 1930. Tom Robinson est un jeune homme noir accusé injustement
devant le tribunal par une jeune fille blanche de l'avoir violée. Le déficit de
crédibilité causé par le préjugé sur l'identité sociale de Tom devient ici
tragique - le tribunal croit la fille blanche malgré l'évidence contraire.
Finalement, Tom est tué.

Fricker reconnaît que ce désavantage ou tort peut être non seulement
extrême et tragique (comme dans le cas de Tom Robinson), mais aussi

12 « Prejudices are jugements, which may have a positive or a negative valence, and
which display some (typically, epistemically culpable) resistance to counter-evidence owing
to some affective investment on the part of the subject » (EI, 35).

« Any claim of injustice must rely on shared ethical intuition, but we achieve a clearer
idea of why something constitutes an injustice if we can analyse the nature of the wrong
inflicted [...] any epistemic injustice wrongs someone in their capacity as a subject of
knowledge, and thus in a capacity essential to human value; and the particular way in which
testimonial injustice does this is that a hearer wrongs a speaker in his capacity as a giver of
knowledge, as an informant. [...] Clearly, this harm may go more or less deep in the
psychology of the subject, and I explore the idea that, where it goes deep, it can cramp self-
development, so that a person may be, quite literally, prevented from becoming who they
are » (EI, 5).

M LEE, Harper : To Kill a Mockingbird. London : William Heinemann i960. En français ce

roman est paru en trois versions avec trois titres différents : Quand meurt le rossignol (trad.
G. Béraud. Paris : Le Livre Contemporain 1961); Alouette, je te plumerai (trad. I. Stoïanov,
Paris : Julliard 1989); Ne tirez pas sur l'oiseau moqueur (trad. I. Stoïanov, revue par I. Hausser.

Paris : Librairie Générale Française 2005). Le film américain qui est l'adaptation de ce

roman a reçu encore un autre titre en français : Du silence et des ombres - quelle créativité
titulaire



254 Piotr Lichacz

léger et même trivial. Il y a tout un éventail de degrés dans les cas d'injure
par laquelle quelqu'un est réduit, abaissé, heurté dans ses capacités en tant
que sujet connaissante. Elle donne beaucoup d'autres exemples qui ne
résultent pas de la mort mais plutôt de la dégradation sociale, l'exclusion, la

marginalisation etc. C'est une chose intéressante : elle dit que le tort
premier d'une méfiance blessante consiste à déshonorer quelqu'un16. Cette
notion de déshonneur implique la reconnaissance de la dignité de la
personne déshonorée.

Pour illustrer un tort léger mais systématique, Fricker rapporte
l'exemple d'une femme égyptienne qui travaillait dans une entreprise au
Caire. Pendant les assemblées majoritairement masculines, quand elle voulait

suggérer quelque chose, elle devait écrire d'abord cela sur un petit
morceau de papier et le donner à un collègue. Il prononçait cela comme si

s'était son idée à lui et ensuite elle pouvait le soutenir et ajouter d'autres
arguments. De cette manière les idées de cette femme ont été facilement
acceptées même si (ou bien : parce que) l'assemblée ne savait pas que ces
idées étaient à elle. Elle a élaboré cette procédure après une longue
période de frustration parce que ses suggestions, présentées auparavant par
elle-même, étaient critiquées et rejetées d'emblée. C'était clair pour elle

*5 En fait, elle confesse : « I think that testimonial injustice is a normal part of discoursive

life, even though cries of resentment are relatively few and far between » (EI, 39). Cet

aspect de la pensée de Fricker a été critiqué par Ishani MAITRA dans son excellente discussion

: The Nature ofEpistemic Injustice, in : Philosophical Books 51 (2010) 195-211. Maitra dit
que « Fricker's account of testimonial injustice is too broad » (200) et cela parce que « we
hearers have no general obligation to match our credibility judgments to the evidence in
every case. Where no such obligation exists, we do no wrong in failing to avoid a credibility
deficit, regardless of the reasons for the failure » (ibid.). Donc, Maitra suggère que « to avoid
making testimonial injustice far too common an occurrence, Fricker's account needs to be

supplemented with one or another such explanation for when the hearer has an obligation
to match her credibility judgment to the evidence » (201). Je me permettrais cependant de

prendre le parti de Fricker. Maitra aurait eu raison si, dans nos théories et pratiques
morales, nous avions accepté seulement les obligations juridiques ou bien celles-ci avec les

obligations légales. Il y a pourtant une belle tradition d'inclure aussi les obligations morales
ou les obligations d'honnêteté qui sont plus subtiles mais non moins vraies ou moins réelles.
Cf. THOMAS d'Aquin : Summa theologiae, II-II, q. 109, a. 3 resp. : « [virtus veritatis non]
attendit debitum legale, quod attendit iustitia : sed potius debitum morale, inquantum
scilicet ex honestate unus homo alteri debet veritatis manifestationem » - néanmoins, pour
l'Aquinate la vertu de vérité est une partie ou un aspect de la justice. Cf. aussi q. 113, a. 1 ad
2 : « ad bonitatem mentis pertinet ut homo ad iustitiae perfectionem tendat. Et ideo in
culpam reputat non solum si deficiat a communi iustitia, quod vere culpa est, sed etiam si

deficiat a iustitiae perfectione, quod quandoque culpa non est ». Fricker a raison de considérer

l'injustice testimoniale comme elle le fait, si on accepte que dans la théorie morale on
cherche non seulement ce qui est le minimum pour remplir l'obligation de la justice, mais
aussi la perfection de la vie juste. Même si nous n'avons pas d'obligation générale à juger
correctement dans chaque situation de notre vie, il est quand même bien d'avoir toujours un
juste jugement, car il y a quelque chose d'injuste (quoique non au sens strict du mot) dans
chaque défaut.

16 « One is dishonoured - this would not be an inappropriate term to use in connection
with the primary harm of testimonial injustice » (EI, 46).



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 255

que l'unique raison d'un tel traitement venait d'un préjugé contre les
femmes1?.

Fricker cite aussi des études sur la nature auto-réalisatrice des stéréotypes

sociaux pour montrer que les effets d'une petite injustice peuvent
avoir de plus larges conséquences. Un exemple d'étude pionnière dans ce
domaine peut être résumé ainsi. Dans une école primaire on dit aux
enseignants que 20 % des enfants montrent un potentiel inhabituel du
développement intellectuel. On donna aux enseignants les noms de ces
enfants, mais sans dire que ces noms avaient été choisis au hasard, de

façon totalement arbitraire. Huit mois après, ces 'exceptionnels' ou
'magiques' enfants ont eu leur quotient intellectuel (QI) considérablement
plus élevé que les autres enfants qui n'avaient pas été choisis comme
spéciaux. On remarqua que le changement de l'attente chez les

enseignants envers ces enfants prétendument spéciaux a mené à un
changement réel des performances intellectuelles chez ces enfants choisis
au hasard. Fricker ajoute quelques remarques sur la façon dont ce même
mécanisme de stéréotypes, des attentes et du développement a joué un
rôle non-négligeable dans l'histoire des afro-américains ou dans l'histoire
des femmes dans les universités18.

Fricker analyse aussi l'autre côté de l'injustice testimoniale et dit qu'il
paraît que cette injustice ne se réalise pas seulement dans le déficit de la
crédibilité, mais pareillement dans la crédibilité excessive ou la confiance
exagérée. Elle donne un exemple d'une personne née dans une famille de
la haute société. Depuis son enfance cette personne entend de sa famille et
de ses proches qu'elle appartient à une plus haute société, qu'elle doit se

comporter et parler d'une manière distinctive et propre à cette société, en
plus cette personne entend aussi qu'elle est très intelligente, très douée,
etc. Il peut arriver qu'une telle personne jouisse d'une crédibilité excessive
chez ses proches ce qui sans doute peut être avantageux : il est très
probable que cette personne trouvera facilement un travail lucratif, ses
interlocuteurs lui accorderont automatiquement une crédibilité plus élevée,
etc. Par contre, cela peut également influencer cette personne à

développer une telle arrogance épistémique qu'elle en serait bornée (d'esprit
étroit), dogmatique, immune contre chaque critique, incapable d'écouter
les autres. Fricker pose la question : cette personne, n'est-elle pas désavantagée

ou même handicapée dans ses capacités en tant que sujet
connaissant par cette crédibilité excessive Néanmoins, au cours de son
analyse Fricker constate que la caractéristique première de l'injustice
testimoniale est plutôt le déficit de crédibilité que son excès's».

*7 Cf. ibid., 47.
18 Cf. ibid., 56.
*9 Cf. ibid., 21. José MEDINA, dans son article : The Relevance of Credibility Excess in a

Proportional View of Epistemic Injustice. Differential Epistemic Authority and the Social



256 Piotr Lichacz

Toutes ces possibilités d'injustice dans nos pratiques épistémiques
inclinent à penser comment faire autrement, comment s'opposer aux
préjugés qui corrompent nos jugements. Miranda Fricker est d'avis qu'il nous
faut une disposition qui permettra de corriger nos préjugés face à une
évidence contraire20. Elle suggère d'appeler cette disposition la vertu de

justice testimoniale (testimonial justice) ou bien la vertu réflexive de la

conscience critique (reflexive critical awareness). Elle l'appelle « la
troisième vertu fondamentale de vérité » à côté de la vertu d'exactitude
(accuracy), qui protège contre la tendance à tromper, et de la vertu de
sincérité (sincerity), qui protège contre la tendance à dissimuler21. La vertu
de justice testimoniale est une forme de sensibilité qui permet de garder
une ouverture critique envers les autres comme sources d'information.
Autrement dit, la vertu de justice testimoniale nous rend capable d'être
des auditeurs responsables22.

2. L'injustice testimoniale dans le contexte théologique ou religieux

Nous avons dit plus haut que pour Fricker il y a deux composants distincts
de la crédibilité : la compétence et la sincérité. L'application de ses
considérations aux problèmes religieux fait penser qu'il faut ajouter encore un
autre élément de la crédibilité : le contenu du témoignage ou le caractère
de la connaissance qui est transmise dans le témoignage. Ce troisième
élément semble être nécessaire parce que quelqu'un peut être compétent
et sincère, mais lorsqu'il s'agit des événements extraordinaires, des événements

qui ne sont pas normaux, peu probables - la crédibilité diminue

Imaginary, in : Social Epistemology 25 (2011) 15-35, exprime son opinion que les cas du
déficit de crédibilité sont d'habitude couplés aux cas d'excès envers les autres sources d'information

et c'est l'excès qui est d'habitude la source du déficit. Il suggère donc qu'on devrait
appeler génériquement l'injustice épistémique testimoniale comme une confiance égarée
(misplaced trust - 24). D'après lui, l'excès de la crédibilité est aussi important que le déficit.
Cf. aussi MARSH, Gerald : Trust, Testimony, and Prejudice in the Credibility Economy, in :

Hypatia 26 (2011) 280-293, qui, en s'appuyant sur les analyses de Fricker, développe le thème
des contraintes éthiques concernant la confiance aux autres.

20 « [...] neutralizing prejudice is necessary for achieving the appropriate openness to
truth that the subject is ultimately aiming at - if the hearer allows prejudice to influence her
credibility judgement, she is liable to miss out on a truth. If we now ask what is the
immediate end of testimonial justice considered as an ethical virtue, the answer is, once
again, 'neutralizing prejudice in one's credibility judgements', and its ultimate end will be

justice » (EI, 122). Cf. aussi les précisions données par Fricker par rapport à la possibilité
d'auto-correction réflexive contre les préjugés et sur la manière de développer la vertu d'une
telle correction : FRICKER, Miranda : Replies to Alcoff, Goldberg, and Hookway on Epistemic
Injustice, in : Episteme 7 (2010) 164-178.

21 Cf. 116 sq.
22 Elle définit l'ouverture critique ainsi : « a rational sensitivity such that the hearer may

critically filter what she is told without active reflection or inference of any kind » (EI, 69).
Pour une plus ample discussion, cf. FRICKER, Miranda : Epistemic Injustice and a Role for
Virtue in the Politics ofKnowing, in : Metaphilosophy 34 (2003) 154-73.



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 257

automatiquement, même si l'auteur du témoignage est connu d'ailleurs
comme une personne compétente et sincère. Prenons un exemple du
témoignage musulman parmi les chrétiens. Les musulmans disent que leur
révélation vient de Dieu - suis-je juste, en tant que chrétien, quand je
n'accepte pas leur témoignage Ai-je le droit de rejeter le témoignage des

sincères, bons et intelligents musulmans sans les offenser ou sans mettre
en doute leur sincérité et compétence Ou encore, suis-je juste, comme
catholique, de ne pas accepter la révélation de Joseph Smith malgré le

témoignage des honnêtes, studieux, sincères et compétents mormons
Bien sûr, pour résoudre ce problème et plusieurs autres, nous pourrions

dire que les vérités religieuses sont privées de tout sens et qu'il faut les

rejeter du monde du discours rationnel - cette méthode a régné assez
longtemps dans l'épistémologie. Mais aujourd'hui il semble qu'il y ait de

plus en plus d'épistémologues qui s'opposent à un tel rigorisme qui n'a
visiblement d'autre raison que la décision arbitraire d'exclure les vérités
religieuses. Ce rigorisme n'accepte pas une vaste partie de l'expérience
humaine et ne donne rien de satisfaisant en échange pour l'expliquer. Il est

pourtant vrai que les vérités religieuses sont problématiques sous divers
aspects.

Le problème concernant la justice du témoignage apparaît non seulement

dans le contexte des cultures pluri-religieuses ou du dialogue
interreligieux, mais aussi dans le contexte théologique spécifiquement chrétien.
Prenons le cas de la résurrection pour mieux saisir ce point. Jésus semblait
être offensé parce que ses disciples n'ont pas cru ceux qui l'ont vu ressuscité.

Voici un fragment de l'Evangile selon St Marc : « Ressuscité le matin
du premier jour de la semaine, Jésus apparut d'abord à Marie de Magdala,
dont il avait chassé sept démons. Celle-ci partit l'annoncer à ceux qui
avaient été avec lui et qui étaient dans le deuil et les pleurs. Mais entendant

dire qu'il vivait et qu'elle l'avait vu, ceux-ci ne la crurent pas. Après
cela, il se manifesta sous un autre aspect à deux d'entre eux qui faisaient
route pour se rendre à la campagne. Et ceux-ci revinrent l'annoncer aux
autres ; eux non plus, on ne les crut pas. Ensuite, il se manifesta aux onze,
alors qu'ils étaient à table, et il leur reprocha leur incrédulité et la dureté
de leur cœur, parce qu'ils n'avaient pas cru ceux qui l'avaient vu ressuscité

» (Me 16,9-14). St Luc est plus précis en décrivant la réaction des apôtres
au témoignage des femmes ; il dit : « aux yeux de ceux-ci ces paroles
semblèrent un délire, et ils ne croyaient pas ces femmes » (Luc 24,11).

N'avons-nous pas ici un exemple classique d'un préjugé masculin
contre les femmes Voilà les femmes hystériques qui n'utilisent jamais
leur raison comme il faut, mais qui se laissent duper par leurs sentiments
trompeurs. Elles se sont trop attachées à Jésus et maintenant elles voient
des fantômes. Il semble plus raisonnable aux disciples de penser que les
femmes se trompent que de penser que Jésus est vraiment ressuscité.



258 Piotr Lichacz

Il est bien possible qu'ici l'imagination sociale concernant les femmes
joue un rôle principal dans la réaction des disciples. Jésus leur a reproché
leur incrédulité et leur obstination ; cela veut dire qu'ils ont dû, qu'ils ont
été obligés de croire aux témoins. Ils n'ont pas cru, donc ils sont coupables
d'injustice épistémique testimoniale. Il semble que les disciples ne suspectent

pas la sincérité des témoins. Si nous acceptons l'analyse de Fricker
selon laquelle il y a seulement deux éléments de crédibilité, il faudrait dire
que les disciples récusent la compétence des témoins.

Bien qu'il soit possible qu'ils récusent la compétence des témoins, il est

peu probable que ce soit seulement cela ou bien que ce soit d'abord cela.
Le message apporté par les témoins est tout à fait extraordinaire, étrange
et miraculeux - disons : c'est un message incroyable. C'est pourquoi il
paraît qu'il faut ajouter un autre élément de crédibilité à la sincérité et à la

compétence. Le caractère du contenu du témoignage semble être un
élément distinct qu'il faut prendre en considération dans l'évaluation de la

crédibilité. Il faut admettre qu'il y a une différence notable entre l'affirmation

: « J'ai rêvé de Jésus cette nuit » et l'affirmation : « J'ai vu Jésus ressuscité

». On peut bien croire que la première affirmation est vraie parce que
cela ne me coûte rien, je ne perds rien, et cela n'a aucune conséquence
réelle dans ma vie. Cette affirmation peut donc être acceptée sans une
grande hésitation comme une parmi tant d'informations que nous acceptons

sous l'étiquette « pourquoi pas ». Par contre, l'acceptation de la
deuxième affirmation coûte la vie entière, cela a des conséquences immenses.
On ne peut pas accepter une telle affirmation comme une des « pourquoi
pas » : ici il faut avoir quelque chose en plus, quelque chose de plus positif
pour l'accepter. Et celui qui témoigne d'une telle vérité doit se rendre
compte que ce n'est pas n'importe quelle vérité - ce qu'il ou elle dit est
extraordinaire et, en fait, incroyable. Ce témoin ne doit donc pas facilement

se sentir déshonoré, être irrité ou offensé par un déficit de crédibilité
(rappelons-nous que pour Fricker le tort premier d'une méfiance blessante
consiste à déshonorer quelqu'un).

Néanmoins Jésus semble être offensé par l'incrédulité et l'obstination
des disciples. Ne faisons-nous pas de lui un querelleur par l'explication
présentée ci-dessus Avait-il le droit de réprimander ses disciples qui
n'ont pas cru à la résurrection Les disciples avaient-ils le droit de ne pas
croire23 Croire à la résurrection ne semble pas être si évident pour faire

23 William Kingdon Clifford (1845-1879), mathématicien et philosophe anglais, dans son
essai intitulé The Ethics of Belief a écrit : « il est toujours, partout et pour tout le monde
mauvais de croire quoi que ce soit sur la base de preuves insuffisantes (it is wrong always,
everywhere, and for anyone, to believe anything upon insufficient evidence) » (CLIFFORD,

William Kingdon : Lectures and Essays. Ed. L. Stephen and F. Pollock. London : Macmillan
1897, 186). Il voulait combattre les systèmes ecclésiastiques de son temps, qui - à son avis -
propageaient l'obscurantisme et sectarisme. Cela a causé une discussion fameuse sur le droit
de croire (e.g. la réponse notable de William James dans son Will to Believe). Les chrétiens



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 259

de tels reproches. Mais il paraît que Jésus, Lui qui s'appelle « La Vérité »,
sait ce qu'il fait, il sait que l'évidence est suffisante pour ne pas être réfutée
sans injustice. Si nous ajoutons à cette explication toutes les annonces, les

avertissements, les indices et même les promesses données aux disciples,
les reproches de Jésus deviennent tout à fait à propos et tout à fait opportuns.

Il peut justement se sentir offensé et déshonoré. Il semble toutefois
que son attitude ne concerne pas premièrement la crédibilité des témoins
mais sa propre crédibilité. Le message des témoins a donc un caractère
plutôt indicatif par rapport à la crédibilité de Jésus - ce qu'ils disent se

réfère à la crédibilité de Jésus.
Ces questions - si Jésus avait le droit de réprimander ses disciples ou

bien si les disciples avaient le droit de ne pas croire - ont des aspects et
des conséquences intéressantes pour notre vie dans nos sociétés
contemporaines : l'attitude d'être offensé se retrouve aussi chez ceux qui veulent
manipuler les autres. Je laisse ici de côté d'autres types de manipulation
qui sont présents quotidiennement dans ce monde ; et je ne m'intéresse
qu'au cas de manipulations dans un contexte religieux. Quelle est la
différence entre l'attitude de Jésus offensé par l'incrédulité des disciples et,

par exemple, l'attitude d'un gourou sectaire qui montre faussement son
indignation pour manipuler ses disciples Je pense que ces questions
soulignent encore plus l'importance du troisième élément de crédibilité
dont nous avons parlé plus haut.

Après la chute du communisme et du rideau de fer nous avons eu en
Pologne une multiplication spectaculaire de nouveaux groupes religieux
qui ont été appelés « sectes ». Dans la deuxième moitié des années '90, à

cause de plusieurs demandes, les frères dominicains ont établi des centres
d'information dans les plus grandes villes en Pologne premièrement pour
ramasser des informations sur les sectes ou sur les nouvelles croyances et
les étudier, deuxièmement pour aider à discerner et à se défendre contre
les mécanismes destructeurs de la manipulation mentale, et finalement
pour aider les victimes d'une telle manipulation. Pour résoudre certains
problèmes il fallait travailler avec des sociologues, psychologues,
pédagogues, juristes et avec la police. C'était très difficile d'élaborer une
définition de secte ou de groupe destructeur - une définition qui pourrait
être utilisée dans divers contextes sans une stigmatisation injuste. Il y avait
un consensus de ne pas créer une liste des sectes, mais de parler plutôt des
mécanismes sectaires, parce que de tels mécanismes peuvent naître dans
chaque communauté humaine - aussi dans les communautés chrétiennes
et dans l'Eglise catholique. L'objectif était de travailler dans la prévention
par des séries de conférences et de publications sur la diversité des méca-

essaient d'habitude de répondre à la question « quel est le droit de croire », mais il y a des

contextes où c'est également utile de répondre à la question « quel est le droit de ne pas
croire ».



2ÔO Piotr Lichacz

nismes de la manipulation mentale dans le contexte religieux et sur les
méthodes de défense pour ne pas se laisser duper et léser. Le contact avec
les victimes d'une telle manipulation (aussi les victimes des prêtres catholiques

troublés qui se comportaient comme des gourous) a permis d'apprécier

dans quelle mesure cela peut être destructeur. Mais la réflexion sur ce

qui est inacceptable dans les mécanismes sectaires n'était pas facile justement

à cause de la difficulté du sujet d'injustice épistémique dans le
contexte religieux ou théologique.

Un exemple précis illustrera cette difficulté. Un des frères dominicains
a parlé avec quelqu'un de très intelligent qui a créé son groupe de
disciples. Il était leur christ. Son discours était assez cohérent - il parlait
presque uniquement au moyen de versets bibliques. Son livre biblique préféré

était l'Evangile selon St Jean. Il disait des choses comme : « Je suis la

vérité, qui m'écoute a la vie éternelle ; mes brebis connaissent ma voix ;

qui m'accueille, accueille celui qui m'a envoyé ; qui croit en moi, ce n'est

pas en moi qu'il croit, mais en celui qui m'a envoyé ; et qui me voit, voit
celui qui m'a envoyé. Moi, lumière, je suis venu dans le monde, pour que
quiconque croit en moi ne demeure pas dans les ténèbres. Si quelqu'un
entend mes paroles et ne les garde pas, je ne le juge pas », etc. Lorsque ce
frère a exprimé ses doutes, le « nouveau christ » s'est fâché, il a montré son
indignation et lui a répondu, toujours en citant l'Evangile selon St Jean :

« Bien a dit le prophète Isaïe : Dieu a aveuglé leurs yeux et il a endurci leur
cœur, pour que leurs yeux ne voient pas, que leur cœur ne comprenne pas,
qu'ils ne se convertissent pas et que je ne les guérisse pas ». Il jouait avec le
sentiment de culpabilité et avec d'autres émotions subtiles en évoquant les
attitudes des gens qui n'avaient pas cru à Jésus et en suggérant un manque
d'ouverture à la vérité qui se révèle.

On pourrait laisser cet homme tranquille, respecter l'altérité de ses

capacités cognitives pour éviter toute injustice épistémique et le traiter au
moins selon le conseil de Gamaliel (cf. Ac 5,38) : si son propos ou son
œuvre vient des hommes, elle se détruira d'elle-même. Cependant, il y
avait des aspects négatifs de son activité en tant que nouveau christ - les
membres des familles de ses disciples sont allés chez les dominicains
chercher une aide parce que leurs maris, femmes, pères, enfants etc., ont
coupés tous les liens familiaux et considéraient désormais leurs proches
comme damnés parce qu'ils n'ont pas reçu ce nouveau christ, et cela

toujours selon les mots de l'évangile : « Qui résiste au Fils ne verra pas la
vie ; mais la colère de Dieu demeure sur lui », ou selon les mots de l'Apôtre
des Nations dit : « Ne forme pas d'attelage disparate avec des infidèles [...]

Quelle association entre le fidèle et l'infidèle [...] Sortez donc du milieu
de ces gens-là et tenez-vous à l'écart, dit le Seigneur. Ne touchez rien d'impur

» (2 Cor 6,i4sq). Bien entendu, leur nouveau christ a dit aussi que tous
à l'extérieur du groupe étaient impurs. Les familles cherchaient leurs
membres avec l'aide des dominicains Mais les membres du groupe



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 261

constituaient maintenant une nouvelle famille, plus importante que
l'ancienne, parce qu'elle était spirituelle et non charnelle. Les membres du

groupe avaient des problèmes psychologiques Mais la psychologie était
l'œuvre du Satan. Il n'a pas manqué de citer bien sûr l'exemple de Jésus de

qui on disait qu'il a perdu le sens (Me 3,21) et qu'il était possédé (ibid.,30).
Contre la philosophie il a trouvé pas mal de citations bibliques. Les

informations des mass médias étaient évidemment interdites parce que
c'est le monde du diable. Surtout, tous devaient bien savoir que « la
science enfle » (1 Cor 8,1), la raison humaine et tous les arguments
rationnels s'opposaient directement à la foi biblique et divine. Tout cela

pour duper plus facilement ses disciples, tout cela pour les aveugler et
mieux exercer ainsi son propre pouvoir.

Avec cet exemple il est manifeste qu'il peut arriver que quelqu'un s'arroge
des capacités cognitives qu'il ne possède pas en réalité, ce qui d'ailleurs est
assez difficile à vérifier. Dans le domaine religieux on peut même exclure
d'emblée une telle possibilité de vérification. Par cette usurpation
quelqu'un peut essayer de nous forcer à lui agréer - à notre détriment -
une crédibilité plus haute que celle qu'il mérite. Les résultats de cette
tromperie peuvent être divers. On peut perdre seulement son temps ou
son argent, on peut perdre sa famille ou son travail et - dans les cas
extrêmes - on peut aussi perdre sa santé psychique et sa vie biologique. Il
faut donc ajouter ce troisième élément de crédibilité, le caractère du
contenu du témoignage, pour ne pas mettre en doute, sans raison, la sincérité
et la compétence de quelqu'un. Il est alors possible de rejeter un
témoignage sans accuser le témoin d'insincérité ou d'incompétence : il y a

des affirmations qui sont simplement incroyables et il faut plus d'évidence

que le témoignage d'une personne sincère et compétente.
En plus, ce troisième élément de crédibilité peut aider à tenir un

équilibre dans la formulation des jugements justes par rapport aux autres
personnes qui prennent la fonction d'être une source d'information. Nous
devons nous protéger contre nos propres inclinations à abaisser injustement

la crédibilité des autres, mais en même temps nous devons nous
protéger contre les inclinations des autres qui veulent nous imposer injustement

leur faux témoignage. Une des meilleures protections contre la
manipulation dans le contexte religieux est simplement de développer et de

garder une sobriété intellectuelle, traditionnellement décrite comme une
précaution, qui est une partie ou un aspect de la prudence. A juste titre,
Miranda Fricker trouve qu'il y a ici un aspect de la vertu de justice, bien
que ce soit une justice épistémique. Elle appelle cet aspect, comme il a été
dit, la justice testimoniale. Il faut cependant ajouter aux analyses de
Fricker que cette troisième vertu fondamentale de la vérité devrait nous
protéger non seulement contre une tentation d'abaisser les capacités épis-



2Ô2 Piotr Lichacz

témiques des autres, mais aussi contre une naïveté excessive qui pourrait
être abusée par les gens qui s'attribuent trop de crédibilité.

3. Quelques remarques sur la pratique ecclésiale et l'enseignement

Le problème de l'injustice épistémique dans le contexte religieux a d'autres
ramifications importantes pour la pratique ecclésiale et l'enseignement
spécifiquement catholique. Là où il y a un pouvoir réel (exercé activement
ou passivement)24, trop souvent apparaissent les instances d'injustice
épistémique testimoniale. La pratique humaine du pouvoir spirituel subit
malheureusement le même sort que la pratique humaine des autres
espèces du pouvoir, car les ecclésiastiques, comme tout le monde, ont leurs
préjugés plus ou moins graves. Il est très probable que ces préjugés ne
jouent pas un rôle important dans la majorité des cas, l'expérience assez

commune montre néanmoins que ce n'est pas toujours le cas. Sans

cependant vouloir se transformer en un maître des soupçons et flairer
partout l'injustice, mais il est bien de s'en rendre compte pour être
prudent (ne pas être trop naïf) et surtout pour éviter les attitudes injustes
envers les autres dans son propre comportement. L'Evangile ne nous
oblige pas et ne nous invite même pas à être naïf - bien au contraire, Jésus

prescrit une méfiance envers les faux prophètes qui viennent déguisés en
brebis, mais au-dedans sont des loups rapaces (cf. Mt 7,15). Il paraît
qu'aucun ecclésiastique ne peut se sentir exempt de la possibilité de
devenir un faux prophète. Est-il donc légitime de comprendre cette
prescription de méfiance parfois aussi par rapport aux gens de pouvoir
spirituel ou ecclésiastique Le mot « méfiance » est peut-être trop fort
dans ce contexte. Mais il parait certain que nous sommes toujours obligé
d'exercer une espèce de la vertu de prudence, ou - selon l'expression de
Fricker - de la vertu réflexive de la conscience critique (virtue of reflexive
critical awareness), dont nous avons parlé plus haut.

Des abus du pouvoir spirituel ou ecclésiastique ne se limitent pas
uniquement aux cas qui peuvent être jugés par les tribunaux ecclésiastiques

: il y a beaucoup de possibilités d'être injuste sans une transgression
des normes canoniques. Les réflexions de Miranda Fricker peuvent être

24 Miranda Fricker s'oppose vivement à Michel FOUCAULD qui dans Le pouvoir, comment
s'exerce-t-il (in : DREYFUS, Hubert/RABINOW, Paul : Michel Faucault, un parcours philosophique.

Paris : Gallimard 1984, 308-321) réduit l'existence du pouvoir seulement aux cas
d'exercices actifs. Fricker montre clairement qu'une telle notion du pouvoir est incompatible
avec le fait que le pouvoir est une capacité et elle insiste également sur le fait qu'on doit
considérer le pouvoir aussi dans son exercice passif : « power can also operate purely
structurally, so that there is no particular agent exercising it. [...] I propose the following working
conception of social power: a practically socially situated capacity to control others' actions,
where this capacity may be exercised (actively or passively) by particular social agents, or
alternatively, it may operate purely structurally » (EI, 10 et 13).



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 263

utiles pour identifier dans la pratique de la vie ecclésiale certaines formes
d'injustice épistémique testimoniale qui échappent aux règles juridiques.

Je ne vais pas développer le sujet des manipulations concernant l'argent
dans le contexte religieux, je ne vais pas non plus développer le vaste
thème des préjugés bâtis sur les croyances religieuses. Je voudrais
néanmoins mentionner, à titre d'exemples, trois domaines plus spécifiques de
la pratique ecclésiale qui méritent une réflexion sérieuse. Je veux seulement

signaler la problématique pour montrer que la question de l'injustice
épistémique a des applications très concrètes dans la vie ecclésiale.

Les arguments religieux, semblables à ceux présentés par le nouveau
christ de l'exemple donné plus haut, ont été et sont malheureusement
encore aujourd'hui utilisés dans des communautés chrétiennes - dans les
communautés qui sont tout à fait honorables par leurs traditions et leurs
activités religieuses et caritatives. Prenons une supérieure d'une congrégation

religieuse qui ne veut pas permettre que ses sœurs étudient à cause du
danger de la perte de la foi. D'un autre côté on sait bien que cette
supérieure est très attachée au pouvoir et exerce son pouvoir de manière
despotique. Les sœurs qui ont étudié auparavant sont maintenant les plus
résistantes aux manipulations et sont l'obstacle principal pour la tyrannie
absolue. La cause officielle donnée par la mère supérieure est donc belle et
honorable, très pieuse et irréprochable, mais la cause réelle peut être très
différente. Faut-il obéir sans réserve ou prendre cela en considération et
chercher une autre solution

Ou encore prenons un confesseur ou un « directeur spirituel » en qui
quelqu'un peut avoir trop de confiance. Cela devient plus compliqué
lorsque ce confesseur pense trop à lui-même, prétend être un spécialiste
des âmes tandis qu'il ne l'est vraiment pas, ou prétend avoir une lumière
spéciale alors qu'il n'en n'a pas. Ainsi, il fait croire que ses mots viennent
directement de Dieu, mais il est bien possible que ses mots viennent de
son ignorance, de ses complexes, de sa peur, de son manque de foi, de sa
lâcheté etc. Encore une fois : faut-il obéir sans réserve ou prendre cela en
considération et utiliser plutôt sa propre raison, bien qu'elle soit limitée

Troisième domaine qui peut demander notre attention et réflexion c'est
l'éducation chrétienne. Rappelons-nous l'exemple donné par Fricker d'un
enfant qui jouit d'un excès de crédibilité. En nous tournant vers la Bible,
nous trouverons un personnage tragique qui tombe dans cette catégorie. Il
paraît que le fils de Salomon, Roboam a souffert d'être l'enfant de parents
très intelligents et appartenant à la haute société des gens de pouvoir. Il
est devenu arrogant et aveuglé par son pouvoir, incapable de discerner
entre une flatterie et un raisonnement sain. Son arrogance était une cause
principale de la division et du déclin du royaume. Ses parents n'en sont
nécessairement pas responsables - on pourrait penser que ses parents
étaient capables de faire développer en lui les vertus intellectuelles et ainsi
prévenir ce désastre personnel de leur fils et le désastre politique et



264 Piotr Lichacz

national. C'est vrai qu'on peut faire beaucoup par une sage éducation mais
finalement même la meilleure éducation ne va pas remplacer les choix
moraux personnels - et là il est toujours possible d'agir contre tout ce qui a

été enseigné et pratiqué auparavant. Mais de tels cas peuvent nous
enseigner aussi comment réagir adéquatement aux flatteries et aux signes
d'arrogance chez les enfants ou chez les personnes adultes qui font leur
formation sous notre responsabilité (tout spécialement les séminaristes).

Conclusion

Les chrétiens croient que Jésus est la Vérité. Mais ses disciples trop
souvent par injustice dans leurs attitudes et dispositions « retiennent la

vérité captive de l'injustice » - comme le dit St Paul (Rm 1,18). Une des
formes d'injustice est l'injustice épistémique. Dans ce texte nous avons
profité des analyses perspicaces, sensibles et attentives d'une philosophe,
Miranda Fricker, pour considérer un des aspects de la justice dans le

contexte religieux. La perspective théologique ou religieuse nous a permis
de compléter l'analyse de la crédibilité faite par Fricker. L'injustice
testimoniale s'avère un concept très utile pour réfléchir sur les questions
concernant la pluralité des religions dans nos sociétés, et plus spécialement les

questions de la foi chrétienne et de la pratique apostolique ou ecclésiale.
Les considérations sur la nécessité de la vertu de justice testimoniale
peuvent aider à éviter plus efficacement non seulement des préjugés
divers, mais aussi des attitudes ou des mécanismes sectaires dans les méthodes

de gouverner ou de former. L'appréciation de la nécessité et de la
beauté de la vertu de justice épistémique peut également influencer
certaines décisions concernant des élections et des nominations pour des
tâches de responsables.



L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale 265

Résumé
Cet article est une discussion avec le livre Epistemic Injustice : Power & the
Ethics of Knowing (Oxford : Oxford University Press 2007) par Miranda
Fricker. Premièrement, je suggère qu'une réflexion sur l'injustice épistémique
dans un contexte religieux incline à compléter les analyses données par
Fricker avec au moins un élément important. Deuxièmement, je propose
quelques remarques sur l'utilité de l'application de ses analyses à l'exercice
humain du pouvoir spirituel ou à la pratique de la vie ecclésiale.

Abstract
This article is a discussion with the book Epistemic Injustice: Power & the
Ethics of Knowing (Oxford: Oxford University Press 2007) by Miranda
Fricker. First, I suggest that thinking on epistemic injustice in the context of
religion inclines one to supplement Fricker's analysis with at least one
important element. Second, I offer several remarks on the advantages
flowing from the application of her analysis to the human practice of
spiritual power or to the practice ofchurch life.


	L'injustice épistémique : entre témoignage et manipulation mentale

