
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: "Charité bien ordonnée commence par soi-même" : notes sur la genèse
d'un adage

Autor: Frigo, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alberto Frigo

« Charité bien ordonnée commence
par soi-même ».

Notes sur la genèse d'un adage

Après qu'on lui eut demandé de commenter un passage du Cantique des

Cantiques (II, 4) la Mère Angélique Arnauld, célèbre abbesse de Port-
Royal, aurait un jour répondu : « C'est un proverbe commun que la charité
bien ordonnée commence par soi-même : mais on en abuse souvent par
l'interprétation qu'on lui donne ; car ce n'est pas en se préférant aux autres
que la charité bien ordonnée commence par soi-même, mais en se

réjouissant d'être au-dessous de tout le monde, et méprisée des autres, non
pas pour l'amour d'eux, puisqu'ils n'en tirent aucun profit, mais pour
l'amour de nous, parce que c'est notre avantage »'. L'exégèse de l'abbesse -
il faut l'avouer - n'est pas des plus faciles. Ce qui fait problème est le

rapport entre le verset biblique et le dicton « charité bien ordonnée
commence par soi-même ». Si Dieu « ordinavit in me caritatem » (Ct II, 4)2,

comment expliquer que cet ordre se fonde sur l'amour de soi, qui est,

quant à lui, « la source de tout mal » Il faut penser un amour de soi purifié,

une « bonne concupiscence » qui autorise l'âme à chercher d'abord son
« avantage » sans pour cela tomber dans le péché d'orgueib. L'embarras de
la Mère Angélique n'est pourtant pas un cas isolé. Même sans souscrire à la
condamnation janséniste de l'amor sui, plusieurs auteurs, avant et après
elle, se sont en effet aperçus des difficultés théologiques soulevées par ce
« proverbe commun ». Les auteurs de l'Encyclopédie, par exemple,
synthétiseront sèchement : « Le proverbe dit, charité bien ordonnée commence
par soi-même. La générosité dit, au contraire, charité bien ordonnée
commence par les autres »4. Bien qu'extrêmement populaire, ce dicton semble
ainsi avoir été l'objet d'une critique constantes.

1 Entretiens ou Conférences de la Révérende Mère Marie-Angélique Arnauld, Abbesse et
Réformatrice de Port-Royal. Bruxelles : chez Antoine Boudet 1757, 209.

2 « Introduxit me in cellam vinariam ordinavit in me caritatem », selon la traduction de
la Vulgate. Dans le texte hébraïque on lit plutôt : « son étendard sur moi c'est l'amour ».

3 Voir ORCIBAL, Jean : Les Origines du Jansénisme, V. La spiritualité de Saint-Cyran avec
ses écrits de piété inédits. Paris : Vrin 1962, 247.

4 Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, par une
Société de Gens de lettres, vol. XI. Neuchâtel : chez Samuel Faulche (Paris) 1765, art. «

Ordonner ».
5 Voir, pour un écho tardif, LEVINAS, Emmanuel : En découvrant l'existence avec Husserl

et Heidegger. Paris : Vrin 19671, 174.



« Charité bien ordonnée commence par soi-même » 235

Face à ce statut problématique, il nous semble utile de revenir sur les

premières attestations de la formule « Caritas bene ordinata incipit a se

ipso »6. Le contexte, souvent méconnu, à l'intérieur duquel cette maxime
fait son apparition?, nous permettra de jeter quelque lumière sur son
histoire ainsi que - peut-être - sur les difficultés théologiques qu'elle a
souvent engendrées.

Saint Augustin et l'ordo caritatis

L'idée que la « charité bien ordonnée commence par soi-même » renvoie
à un thème augustinien bien connu : celui de l'ordo caritatis8. Dans une

6 A côté de cette formulation, qui est la plus répandue, on trouve aussi : « Caritas ordinata

incipit a se ipsa » ; « omnis caritas incipit a se ipso » ; « prima caritas incipit a se ipso ».

Voir LAUTENBACH, Ernst : Latein - Deutsch. Zitaten-Lexikon. Quellennachweise. Münster :

LIT 2002, 602 et Thesaurus Proverbiorum Medii Aevi. Lexikon der Sprichwörter des

romanisch-germanischen Mittelalters. Begründet von Samuel Singer. Herausgegeben vom
Kuratorium Singer der Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften.
Berlin : Walter de Gruyter, Band 7 1998, 477.

7 Charron écrit in De la sagesse (liv. III, chap. V, 1) : « Comme disent les Hebreux, il faut
commencer la charité par soy mesme ». Il pense peut-être à Si 14,5 : « Qui sibi nequa est cui
alii bonus erit ». Voir aussi Les Maximes des Pères. Paris : Les Éd. Colbo 19956, 15.

^ Voir l'article capital de OHLY, Friedrich : Goethes Ehrfurchten - ein ordo caritatis, in :

Euphorion 55 (1961) 113-145 ; 405-448. Malgré sa centralité pour la culture médiévale et
moderne, le thème de l'ordo caritatis demeure encore peu étudié. Voir, pour une première
approche, GUIMET, Fernand : Notes en marge d'un texte de Richard de Saint-Victor, in :

Archives d'histoire littéraire et doctrinale du Moyen Âge 18 (1943) 371-394 ; CHATILLON,

François : Au dossier de la caritas ordinata, in : Revue du Moyen Âge Latin 4 (1948) 65-66 ;

GUIMET, Fernand : Caritas ordinata et amor discretus dans la théologie trinitaire de Richard
de Saint-Victor, in : Revue du Moyen Âge Latin 4 (1948) 225-236 ; PETRE, Hélène : Ordinata
Caritas. Un enseignement d'Origène sur la charité, in : Recherches de Science Religieuse 42
(t954) 4°"57 MlCHAUD-QUANTIN, Pierre : Études sur le vocabulaire philosophique du Moyen
Âge. Avec la collaboration de Michel Lemoine. Roma : Ateneo 1970, 85-101 ; FRANK, Karl
Suso : Geordnete Liebe. Cant. 2,4b in der patristischen Auslegung, in : Wissenschaft und
Weisheit 49 (1986) 15-30 ; RUPP, Teresa Pugh : Ordo caritatis. The political thought of
Remigio dei Girolami. (PhD dissertation, Cornell 1988), Ann Arbor (Mi) Univ. : Microfilms
International 1988, 104-138 ; HERLIHY, David : Family, in : The American Historical Review 96
(1991) 1-16 ; BOUTON-TOUBOULIC, Anne-Isabelle : Les valeurs d'ordo et leur réception chez
saint Augustin, in : Revue des Études Augustiniennes 45 (1999) 295-334 ; 315-316. Pour la
caritas ordinata avant saint Augustin voir surtout ORIGENE : Homélies sur le Cantique des

Cantiques, II, 8, éd. O. Rousseau Sources Chrétiennes 37). Paris : Cerf 1954, 92-94 ; ID. :

Commentaire sur le Cantique des Cantiques, III, 7, éd. L. Brésard, H. Crouzel et M. Borret
SCh. 376). Paris : Cerf 1992, 548-565 ; ID. : Homélies sur s. Luc, XXV, éd. H. Crouzel, F.

Fournier et P. Périchon SCh. 87). Paris : Cerf 1962, 328-337 ; SAINT JEROME : Commen-
tariorum in Hiezechielem, XIII, 44, éd. F. Glorie Corpus Christianorum Series Latina 75).
Turnhout : Brepols 1964, 667 ; ID. : Commentaire sur s. Matthieu, X, 37, éd. É. Bonnard
SCh. 242). Paris : Cerf 1977, 208 ; Id. : Commentariorum in Zachariam, in : Commentarii in

prophetas minores, éd. M. Adriaen CCL 76 A). Turnhout : Brepols 1970, 888 ; SAINT

AMBROISE : Traité sur l'Évangile de s. Luc, V, 56, 73, éd. G. Tissot SCh. 45). Paris : Cerf
1956, 203 ; 209 ; Id. : De Isaac, IV, 29, in : Sancti Ambrosii opera. Pars I, éd. K. Schenkl.
Vienne : F. Tempskys - G. Freytag 1897, 660 ; ID. : De virginitate, 9, 53, in : Opere II/2. Ver-

ginità e vedovanza, éd. F. Gori Biblioteca Ambrosiana 14/2). Milano : Città Nuova Editrice



236 Alberto Frigo

page célèbre du De civitate Dei saint Augustin définit la vertu comme un
« ordo amoris » :

« Creator autem si veraciter ametur, hoc est si ipse, non aliud pro illo quod
non est ipse, ametur, maie amari non potest. Nam et amor ipse ordinate
amandus est, quo bene amatur quod amandum est, ut sit in nobis virtus qua
vivitur bene. Unde mihi videtur, quod defînitio brevis et vera virtutis ordo est
amoris ; propter quod in sancto Cantico canticorum cantat sponsa Christi,
civitas Dei : Ordinate in me caritatem »9.

Cette mise en ordre de l'amour passe par la distinction de ses objets
possibles et par la définition d'une hiérarchie entre eux : « Cum ergo quattuor
sint diligenda, unum quod supra nos est, alterum quod nos sumus, tertium
quod iuxta nos est, quartum quod infra nos est, de secundo et quarto nulla
praecepta danda erant »I0. L'univers entier s'organise ainsi selon une « sca-
la naturae » dont l'homme est le milieu. Et la charité trouve sa règle dans
la conscience et le respect des différents degrés de perfection. Pour aimer
« ordinate » il faut rendre à chacun l'amour qui lui est dû :

« Ille autem iuste et sancte vivit, qui rerum integer aestimator est ; ipse est
autem, qui ordinatam habet dilectionem, ne aut diligat, quod non est diligen-
dum, aut non diligat, quod diligendum est, aut amplius diligat, quod minus
diligendum est, aut aeque diligat quod vel minus vel amplius diligendum est,
aut minus vel amplius, quod aeque diligendum est » u.

La notion d'ordo amoris ou ordo caritatis devient alors la clef de voûte
conceptuelle autour de laquelle saint Augustin organise toute sa réflexion
sur la morale chrétienne12. Le double précepte donné par Jésus, « diliges,
inquit, Dominum Deum tuum ex toto corde tuo et ex tota anima tua et ex
tota mente tua, et diliges proximum tuum tamquam teipsum », révèle son
unité profonde en tant qu'expression d'une même et unique charité qui
s'adresse à « quod nos sumus » et à « quod supra » et « iuxta nos est »,
c'est-à-dire, à Dieu et au prochain. La conduite humaine selon les

enseignements de l'Évangile se greffe sur un ordre cosmique dessiné par les

1989, 48 ; APPONIUS : Commentaire sur le Cantique des Cantiques, III, 39-40, éd. B. de

Vregille et L. Neyrand SCh. 420). Paris : Cerf 1997, 344-351 ; JEAN CASSIEN : Conférences,
III, 14, éd. E. Pichery SCh 54). Paris : Cerf 1958, 234-235.

9 De Civitate Dei, XV, 22, éd. B. Dombart et A. Kalb CCL 48, Opera Aurelii Augustini

14, 2). Turnhout : Brepols 1955, 488.
10 « Quod supra nos est », c'est-à-dire Dieu, « quod iuxta nos est », le prochain et « quod

infra nos est », le corps.
11 De Doctrina Christiana, I, 23, 22 ; 27, 28, éd. J. Martin CCL 32, Opera Aurelii

Augustini 4, 2). Turnhout : Brepols 1962, 18 ; 22.
12 Le thème de la Caritas ordinata revient plusieurs fois sous la plume d'Augustin. Pour

une liste des occurrences voir l'article « Caritas » (Dany Dideberg) de l'Augustinus-Lexikon,
éd. par C. Mayer. Bale : Schwabe 1986-1994, vol. 1, 730-743, ici 736-737, n. 51-52. Voir aussi
Hartmann, Norbert : Ordo amoris. Zur augustinischen Wesensbestimmung des Sittlichen, in :

Wissenschaft und Weisheit 18 (1955) 1-23 ; 108-121.



« Charité bien ordonnée commence par soi-même ». 237

quatre dimensiones de la charité. Saint Augustin parvient donc à articuler
l'entière « doctrina christiana » en s'appuyant, de manière simple et
efficace, sur un seul verset du Cantique des Cantiques. Cette puissante
synthèse deviendra très vite fondamentale pour la tradition théologique
médiévale. Raban Maure et Paschase Radbert, entre autres, développeront
longuement l'intuition augustinienne'3. Et, plus tard, Pierre Lombard
dédiera plusieurs distinctiones du troisième livre des Sentencesh au thème
de l'ordo caritatis, le rendant ainsi très populaire auprès des grands
auteurs scolastiques. On le voit bien : la doctrine de l'ordo caritatis offrait
aux théologiens tous les instruments nécessaires pour penser une « Caritas
ordinata » qui ait l'amour de soi pour fondement. Spontanément, on pourrait

alors envisager une source augustinienne pour notre dicton sur la
charité bien ordonnée. Pourtant, on ne trouve nulle part chez saint Augustin

la formule « Caritas bene ordinata incipit a seipso ». Et cette absence
est d'autant plus étonnante qu'elle se confirme chez tous les grands
auteurs du Moyen Âge. En effet, sauf erreur de notre part, le dicton ne figure
ni dans les œuvres d'Albert le Grand ni dans celles de saint Thomas^ ou de
saint Bonaventure. Ce n'est qu'à la fin du XIIIe siècle qu'on le voit apparaître

dans des textes qui peuvent être datés de manière suffisamment
certaine'6.

Une raison d'ordre conceptuel peut être avancée pour justifier ce
silence de saint Augustin. Juste après avoir défini les quatre objets possibles
de la Caritas, le De doctrina christiana précise : « de secundo et quarto
nulla praecepta danda erant. Quantumlibet enim homo excidat a veritate,
remanet illi dilectio sui et dilectio corporis sui ». L'amour de soi, c'est-à-
dire de son propre corps et de son âme, ne fait pas l'objet d'un précepte. Il

'3 Voir les textes cités par Ohly, F. : Goethes Ehrfurchten, 117-118. Pour ce qui concerne la

théologie du Haut Moyen Âge on peut ajouter au dossier sur Yordo caritatis des pages
d'HONORÉ D'AUTUN : Expositio in Cantica Canticorum, I, 2 Patrologia Latina 172). Paris :

Migne 1854, 385A-386C et de PIERRE DAM1EN : Sermo XIX, 4, in : Sermones, éd. G. Lucchesi
Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis 57). Turnhout : Brepols 1983, 124-125.

'4 Sententiae, lib. III, dist. XXVIII-XXIX. Grottaferrata : éd. Collegii S. Bonaventura Ad
Claras Aquas 1981, 168-177.

'5 Dans la Summa Theologiae (IIIa, q. 84, a. 5, ad 2) on trouve : « requirit etiam ipsa
misericordia ordinata ut homo subveniat poenitendo suae miseriae, quam per peccatum
incurrit ». Voir aussi, Quodlibet VIII, q. 5, a. 1 co. Sur le thème de l'ordo chez saint Thomas,
voir Pinto de Oliveira, Carlos-Josaphat : Ordo rationis, ordo amoris. La notion d'ordre au
centre de l'univers éthique de S. Thomas, in : Ordo sapientiae et amoris. Image et message de

saint Thomas d'Aquin à travers les récentes études historiques, herméneutiques et doctrinales.
Hommage au prof. Jean-Pierre Torreil OP à l'occasion de son 65e anniversaire, éd. par C.-J.
Pinto de Oliveira OP. Fribourg : Éditions Universitaires 1993, 285-302. Sur saint Bonaventure
voir WAYNE Hellmann, John A. : Ordo. Untersuchung eines Grundgedankens in der Theologie
Bonaventuras. München : Schöninhg 1974.

16 Déjà Fernand Guimet (Notes en marge d'un texte de Richard de Saint-Victor, 388)
parlait de « charité bien ordonnée commence par soi » comme d'une « formule célèbre,
assez postérieure, semble-t-il, à Richard de Saint-Victor ».



238 Alberto Frigo

est plutôt l'effet d'une « inconcussa naturae lex » à laquelle les hommes
ainsi que les animaux sont nécessairement soumis : « praecepto non opus
est, ut se quisque et corpus suum diligat, id est, [...] id quod sumus et id
quod infra nos est, ad nos tarnen pertinet, inconcussa naturae lege diligi-
mus, quae in bestias etiam promulgata est - nam et bestiae se atque
corpora sua diligunt - »'7. Pour cette raison, la « dilectio sui » resterait, d'une
certaine façon, extérieure à la problématique de l'ordo caritatis. Comme
l'écrit très justement Dany Dideberg, « l'amour de soi n'est pas un
commandement : axé sur l'amour de Dieu, il règle l'amour du prochain ». La

« dilectio sui » constituerait ainsi le point de fuite de la hiérarchie des
« diligenda » : il s'agit d'une nécessité naturelle, dont on reconnaît la

légitimité en tant qu'élément inséparable - au fond - de l'amour de Dieu et
de l'amour du prochain, quitte à la condamner, au contraire, si elle se

ferme sur elle-même et se transforme en orgueil18. Mais quand saint
Augustin veut définir le point de départ de l'ordo caritatis, c'est plutôt vers
Dieu et vers son prochain qu'il se tourne : « Dei dilectio prior est ordine
praecipiendi ; proximi autem dilectio prior est ordine faciendi »'9 et « magna

est primitus commendanda dilectio Dei, secunda dilectio proximi ; a

secunda autem incipitur, ut ad primam perveniatur »20.

« Ordinate dare eleemosynam »

Même en l'absence d'une raison théorique précise, l'essentiel reste cependant

que la maxime « charité bien ordonnée commence par soi-même » ne
semble pas être issue de saint Augustin. Toutefois, dans un cas au moins,
l'auteur du De Doctrina christiana est conduit à utiliser une formule singu-

>7 De Doctrina christiana, I, 26, 27, éd. J. Martin, 21.
18 Voir les textes cités par D. DIDEBERG : Augustinus-Lexikon, 733 et notes. Sur le thème

de l'amour de soi chez saint Augustin voir HULTGREN, Gunnar : Le commandement d'amour
chez Augustin. Interprétation philosophique et théologique d'après les écrits de la période 386-
400. Paris : Vrin 1939 ; BRECHTKEN, Josef -.Augustinus, doctor caritatis. Meisenheim am Glan :

Anton Hein 1975 ; O'DONOVAN, Oliver : The Problem of Self-Love in St. Augustine. New
Haven : Yale University Press 1980 ; CANNING, Raymond : The Unity of Love for God and
Neighbour in St. Augustine. Heverlee : Augustinian Historical Institute 1993.

'9 SAINT Augustin : In lohannis evangelium, XVII, 8, éd. R. Willems CCL 36, Opera
Aurelii Augustini 8). Turnhout : Brepols 1964, 174.

20 SAINT Augustin : Sermo 265, 8, 9, in : Discorsi IV/2 (230-272/ B) : su i Tempi liturgici,
éd. P. Bellini, F. Cruciani et V. Trulli Nuova Biblioteca Agostiniana III, XXXII/2). Roma :

Città Nuova Editrice 1984, 938. C'est en raison de cette position ambiguë de l'amour de soi

que Hugues de Saint Victor pourra transformer l'ordo quadriparti de saint Augustin en un
ordo triparti, en passant sous silence la « dilectio » envers « quod nos sumus » : « Audite, si
forte explicare possimus, quo currere debeat amor noster, aut in quo requiescere. Tria
quidem sunt, quae amari bene aut male possunt, id est Deus, proximus et mundus. Deus

supra nos est, proximus iuxta nos, mundus subtus nos. Ordinate ergo caritatem. Si currit,
bene currat. Si requiescit, bene requiescat. Desiderium currit, gaudium requiescit », De
substantia dilectionis, in : Six opuscules spirituels, éd. R. Baron SCh. 155). Paris : Cerf 1969,

90.



« Charité bien ordonnée commence par soi-même ». 239

lièrement proche de notre proverbe. Il s'agit des dernières pages du Enchiridion

ad Laurentium (De fide et spe et caritate liber unus) dans lesquelles
saint Augustin affirme : « Qui enim vult ordinate dare eleemosynam a se

ipso debet incipere et earn sibi primum dare »21. La réflexion de saint
Augustin porte ici sur l'aumône qui, pour être véritable, doit se fonder sur
une « prima eleemosyna quam nobis dedimus ». Le risque est celui des
Pharisiens qui « eleemosynas [...] faciebant etiam quaecumque minutis-
sima fructuum suorum, et ideo non dabant eleemosynas a se incipientes
secumque prius misericordiam facientes ». Jésus-Christ, rappelle saint
Augustin, les a condamnés impitoyablement : « forinsecus se lavabant,
intus autem rapina et iniquitate pleni erant ». Pour notre propos, toutefois,
plus que le contenu, c'est la forme de ce texte de 1 'Enchiridion qui doit être
soulignée, et en particulier celle du premier énoncé cité. En effet, le

passage de la formule : « celui qui veut faire l'aumône de manière ordonnée
doit commencer par soi-même » à la maxime : « charité bien ordonnée
commence par soi-même » semble aller de soi. De plus, saint Augustin
rattache explicitement la problématique du « ordinate dare eleemosynam

» à celle de l'ordo dilectionis - en citant aussi, comme souvent, le
précepte évangélique « diliges proximum tuum tamquam te ipsum »22. Le

chapitre 20 de 1 'Enchiridion et les pages du De Doctrina christiana
analysées plus haut pouvaient donc aisément s'unir et donner lieu au
dicton sur la Caritas ordinata. Cette réflexion augustinienne sur l'aumône
s'est rapidement imposée dans le milieu des théologiens du Haut Moyen
Âge. Raban Maures et Bède24, par exemple, la citent et la commentent
longuement. Mais c'est seulement quelques siècles plus tard que sera
envisagée concrètement la possibilité de lier le thème de l'ordo caritatis à

ce que saint Augustin écrivait de 1'« ordinate dare eleemosynam ». Vers la
fin du XIe siècle Ives de Chartres insère une longue citation du chapitre 20

21 Enchiridion ad Laurentium, 20, 76, in : De Fide rerum invisibilium, Enchiridion ad

Laurentium de fide et caritate, De Catechizandis rudibus, Sermo ad catechumenos de symbolo,
Sermo de disciplina christiana, Sermo de utilitate ieiunii, Sermo de excidio urbis Romae, De
Haeresibus, éd. E. Evans CCL 46, Opera Aurelii Augustini 13, 2). Turnhout : Brepols 1969,

90.
22 Enchiridion ad Laurentium, 91 : « Quod iudicium et caritatem dei cum pharisaei

praeterirent decimabant quidem propter eleemosynas quas faciebant etiam quaecumque
minutissima fructuum suorum, et ideo non dabant eleemosynas a se incipientes secumque
prius misericordiam facientes. Propter quem dilectionis ordinem dictum est : Diliges proximum

tuum tamquam te ipsum ».
23 Homilia CXXXIV, feria VI, Lectio sancti Evangelii secundum Lucam PL 110). Paris :

Migne 1852, 385A-386C, 402B-405A ; De vitiis et virtutibus et peccatorum satis}actione, lib.
Ill, cap. I PL 112). Paris : Migne 1852, 385A-386C ; 1339D-1340A.

24 In Lucam evangelium expositio, in : Opera Exegetica, éd. D. Hurst CCL 120). Turnhout

: Brepols i960, 241-242. Voir aussi PIERRE LOMBARD : Sententiae, lib. IV, dist. XV, cap. 5,

330.



240 Alberto Frigo

de 1 'Enchiridion dans la XVIIe partie de son Decretum25. Puis le texte est
repris par le De penitentia, longue section greffée après coup sur la causa
XXXIII de la deuxième partie du Decretum de Gratien. Or, c'est précisément

cette insertion dans le corpus du droit canonique qui donne l'occasion

de rapprocher la formule augustinienne sur l'aumône de la notion de
Caritas ordinata. Certes, les premiers canonistes avaient déjà eu recours au
verset du Cantique des Cantiques (II, 4) : assez tôt ils l'avaient utilisé pour
commenter un passage de la distinctio XLII du Decretum Gratiani26. Mais
c'était l'exégèse d'Ambroise27 plutôt que celle de saint Augustin qui guidait
leur interprétation du texte biblique. On le voit clairement, par exemple,
dans la Summa de Rufine (1157-59) :

« In hospitalitate autem non est habendus delectus personarum. [...] Hoc
multis contrarietatibus patet. Et primum, quia dicitur "Desudet elemosina in
manu tua, donec invenies iustum cui des". Post, quia differenter quibusdam
dare debemus, unde in canticis, "Ordinavit in me caritatem". Caritas debet
esse ordinata ut post Deum parentes, deinde fdii, post domestici, ad ultimum
extranei diligantur »28.

L'idée ici est que pour « ordinate dare eleemosynam » il faut commencer
par ceux qui nous sont les plus proches, c'est-à-dire nos parents et ceux
qui vivent chez nous. On dira alors, avec saint Ambroise, que l'eleemosyna
(et éventuellement aussi la Caritas) est « bene ordinata » si elle « incipit a

suiis », et non pas si elle « incipit a se ipso ». La glossa ordinaria2s à De

penitentia, d. III c. 19 nous propose au contraire une lecture assez nouvelle
de l'expression augustinienne : « qui vult ordinate dare eleemosynam a se-

ipso debet incipere ». Les canonistes illustrent la citation de 1'Enchiridion à

l'aide d'un cas concret : « Nec tenetur aliqua actione, qui, propter suas
conservandas, aliénas merces proijcit ». Et ils renvoient le lecteur à la

25 XVII, 129, 78 PL 161). Paris : Migne 1855, 1017D-1018C. Pour une introduction à

l'histoire du droit canonique au Moyen Âge voir GAUDEMET, Jean : Les sources du droit
canonique, VIIIe-XXe siècle. Paris : Cerf 1993, 79-144 ; GAUDEMET, Jean : Église et cité. Histoire
du droit canonique. Paris : Cerf 1994, 402-407 ; ERDÖ, Péter : Storia délia scienza del diritto
canonico. Una introduzione. Roma : Editrice Pontificia Université Gregoriana 1999, 25-107 ;

WlNROTH, Andres : The making of Gratian's Decretum. Cambridge : Cambridge University
Press 2000 ; PENNINGTON, Kenneth/HARTMANN, Wilfried (éd.) : The history ofmedieval canon
law in the classical period, 1140-1234. From Gratian to the decretals of pope Gregory IX.
Washington, D.C. : History of Canon Law 2008.

28 Pour ce qui suit voir TlERNEY, Brian : The Decretists and the « Deserving Poor », in :

Comparative Studies in Society and History 1 (1959) 360-373.
27 Ou plutôt, de ce que la Glossa ordinaria attribuait fautivement à saint Ambroise. Il

s'agit en réalité d'une reprise de ORIGENE : Homélies sur le Cantique des Cantiques, II, 8.
28 Cité par TlERNEY, B. : The Decretists and the « Deserving Poor », 371.
29 Nous citons de l'édition de Rome, Corpus juris canonici emendatum et notis

illustratum. Gregorii XIII. pont. max. iussu editum. Romae : In aedibus Populi Romani 1582,

2308, v. seipso. Pour le texte, voir Corpus iuris canonici. Pars prior Decretum Magistri
Gratiani, éd. E. Friedberg. Graz : Akademische Druck- u. Verlagsanstalt 1959 (reprint de l'éd.
de Leipzig : B. Tauchnitz 1879), v°l- L 933-934-



« Charité bien ordonnée commence par soi-même ». 241

causa XXIII q. V c. 9 de la deuxième partie du Décret, où un long extrait du
De Civitate Dei est mentionné par Gratien pour discuter la question du
suicide, c'est-à-dire, comme le résume la rubrique qui précède la citation :

« Seipsum etiam perimere nulla legis auctoritate alicui permittitur ». De

toute évidence il ne s'agit plus ici de donner la première place à l'aumône
faite aux parents et aux « propinquiores » mais de sauvegarder avant tout
ce qui nous appartient, nos « merces » ou notre propre vie. La question
est :

« utrum liceat alicui iusto in persecutione seipsum interficere, ne ab alio
interficiatur : vel utrum liceat ipsum inteficere causa immortalitatis, idest,
gloriae adipiscendae : vel causa cavendi, idest, vitandi futura peccata : vel
curandi criminis, idest, removendi »3°.

Evidemment il faut répondre par la négative : le précepte « non occides »

s'applique a fortiori à soi-même parce que, dit saint Augustin, « regulam
diligendi proximum à semetipso dilector accepit ». Mais en interprétant
cette « régula diligendi » la glose va plus loin : « unde quilibet primo sibi
faciat eleemosynam : deinde proximo (de paenit. dist. 3 c. qui vult). Unde

possum mihi consulere cum damno alterius »3». Comme on le voit, la
formule de 1 'Enchiridion est ici chargée d'une signification nouvelle. Saint
Augustin y exprimait seulement la nécessité, pour celui qui veut « ordinate
dare eleemosynam », de « se prius corrig[ere] et paenit[ere] ». Chez les

glossateurs, au contraire, elle permet de penser le fait que chacun songe
naturellement à son propre intérêt avant de se soucier de celui des autres.
Chacun doit « faire premièrement l'aumône à soi-même » parce qu'il est
tenu de garder sa propre existence comme le premier et le plus grand des
biens. La notion d'ordo dit ici la priorité de l'amour de soi sur toute autre
instance. Or, c'est précisément grâce à cette nouvelle lecture du thème
augustinien que le proverbe portant sur la « Caritas bene ordinata » peut
faire son apparition. A preuve la glose, portant le sigle « Io. de Fantu. »32,

qui commente le sommaire de C. XXIII q. V c. 9 : « Haec est tertia pars
quaestionis in qua probat magister per quattuor auctoritates, quôd nullus
occidat seipsum : quia in illo praecepto, Non occides, intelligitur, nec te
nec alium : quia bene ordinata Charitas à se ipso incipit ». Voilà l'adage qui
manquait chez saint Augustin. Le développement du droit canon et, en
particulier, la reprise dans le Décret du texte augustinien sur 1'« ordinate
dare eleemosynam » a finalement permis de penser la primauté de l'amour
de soi à l'intérieur de Yordo caritatis. Deux conclusions s'imposent donc,
d'ores et déjà, pour ce qui concerne l'histoire de notre dicton. Premièrement

: bien que le thème de la Caritas ordinata soit au centre de la pensée

3° Ad C. XXIII q. V c. 9 v. Si non licet, in : Corpus juris canonici emendatum, 1773.
31 Ad C. XXIII q. V c. 9 v. semetipso, in : Corpus juris canonici emendatum, 1774.
32 Ou « Io. de Fan. », selon les éditions. On doute s'il s'agit de Johannes Faventinus (f

1190), ou de Johannes de Phintona (XIIIe siècle).



242 Alberto Frigo

augustinienne, il a fallu attendre plusieurs siècles pour que soit fixée dans
une formule l'idée d'un ordo caritatis qui débute par la dilectio sui.
Deuxièmement : ce n'est pas dans le contexte d'un traité « de ordine caritatis

», comme, par exemple, les commentaires des Sentences de Pierre Lombard,

qu'une telle formule peut être lue pour la première fois. Il revient
plutôt aux juristes, et, dans ce cas précis, aux canonistes, d'inventer le dicton

« Caritas bene ordinata incipit a seipso » ou, du moins, d'en répandre
largement l'usage33.

Caritas ordinata et droit commun

La date de naissance de notre proverbe (ou, du moins, les premiers
exemples de son usage comme maxime douée d'une certaine valeur
théorique) peut donc être fixée entre la moitié du XIIe et la fin du XIIIe siècle34.

Cependant, en ce qui concerne la signification exacte du dicton, la glose
citée laisse encore ouverte la possibilité d'une double lecture. En effet, la
formule « Caritas bene ordinata incipit a seipo » peut être entendue selon
une acception faible : dans ce cas, l'idée serait une sorte de rétroversion du
« sicut te ipsum » de l'Évangile. Autrement dit : il ne faut pas faire à soi-
même ce que nous refusons de faire aux autres (il ne faut pas tuer les

autres - et encore moins nous tuer nous-mêmes). Mais on peut aussi en

proposer une interprétation forte : dans ce deuxième cas « commencer par
soi-même » signifie tenir compte avant tout de son propre avantage, se

préférer aux autres. La glose du Décret ne semble pas trancher entre ces
deux lectures. Mais, de fait, c'est la seconde qui s'imposera comme
dominante. On le voit bien, quelques siècles plus tard, dans les pages du célèbre
Dictionnaire de Richelet35 : « Charité bien ordonnée commence par soi-
même. C'est-à-dire, selon le langage des gens du siècle, qu'il faut songer à

ses intérêts avant que de songer à ceux d'autrui ». Pour voir se fixer ainsi le

sens de notre dicton, il faudra toutefois passer du droit canonique au droit

33 Le lien entre les gloses du droit canon et le proverbe sur la charité bien ordonnée
semble aller de soi pour l'auteur du Libro de buen amor (moitié du XIVe siècle) : « Que la
ordenada caridad de si mesmo comiença ; el decreto / lo dize » (éd. G.B. Gybbon-Mony-
penny. Madrid : Castalia 1988, 110). Voir KELLY, Henri A. : Canon law and the Archpriest of
Hita. Binghamton : Center for Medieval and Early Renaissance Studies 1984, 18.

34 Dans son Speculator (Rationale diuinorum officiorum), datant (probablement) des
années 1291-1296, Guillaume Durand écrit : « Licet enim diligere teneamur etiam inimicos,
secundum illud : Diligite inimicos uestros, seruare tarnen debemus ordinem caritatis que
incipit a seipso, secundum illud : Introduxit me rex in cellam uinariam et ordinauit in me
caritatem » (éd. A. Davril et T.M. Thibodeau, CCM 140. Turnhout : Brepols 1995, 427). Il faut
d'ailleurs noter qu'on ne trouve pas des textes antérieurs au XIIIe siècle parmi les versions en
langue vulgaire de notre dicton citées par le Thesaurus Proverbiorum Medii Aevi, 477.

35 Genève : chez Jean Herman Widerhlod 1680, « Remarques sur la lettre c. », 19, ad v.
« charité ». Le dictionnaire semble faire référence à l'utilisation du dicton par les
canonistes : « Charité. Aumône. [...] Ce mot pris à peu prés en ce même sens entre dans cette
façon de parler proverbiale ».



« Charité bien ordonnée commence par soi-même ». 243

commun, ou mieux, de la glossa du Décret de Gratien à celle du Code de

Justinien36. Très souvent les annotations des canonistes au De penitentia d.

III c. 19 renvoient en effet à un passage du troisième livre du Code. Il s'agit
de la loi Praeses provinciae usu aquae (III, 34, 6) :

« Praeses provinciae usu aquae, quam ex fonte iuris tui profluere adlegas,
contra statutam consuetudinis formam carere te non permittet, cum sit
durum et crudelitati proximum ex tuis praediis aquae agmen ortum
sitientibus agris tuis ad aliorum usum vicinorum iniuria propagari »37.

Le commentaire s'appuie sur un casus : « habebas fontem, ex quo ducebas

aquam ad irrigandos agros tuos, volebam te invito de eodem fonte aquam
ducere ad agros meos : an possim, quaeritur Dicitur, quod non »38. La
situation concrète permet de penser avec clarté l'enjeu théorique : nous ne

pouvons pas risquer de laisser dessécher nos champs pour aider autrui. Ce

ne serait pas seulement désavantageux mais aussi injuste en soi : « iniqu-
um est rei meae mihi usum negari, aliis autem concedi »39. Dans la culture
médiévale, toute une famille de proverbes qui envisagent cette même
situation peut être identifiée (« Alpibus ille périt qui se plus diligit ullum » ;

« Qui mieuz aime autrui de soi, Au molin fu morz de soi » ; « L'on dit c'a
bon droit muert de soi Qui plus ainmë autre que soi »4°). Cependant
l'auteur de la glose préfère renvoyer à la maxime sur la « charité bien
ordonnée » : « Nota istam legem, quae semper allegatur ad hoc, quôd ordina-
ta Charitas incipit à se »4». La glose est attribuée à « Paul. », qu'on peut
identifier à Paolo de Castro, célèbre juriste du XVe siècle (mort en 1441)42.

Mais la liaison entre le proverbe et la loi « praeses provinciae » est présentée

comme déjà traditionnelle (« semper allegatur »). En effet, la rubrique
qui précède le texte donne la paternité de la référence à « ordinata Charitas

36 Pour les glossateurs cités nous renvoyons aux notices du Dictionnaire historique des

juristes français (XIIe-XXe siècle), publié sous la direction de P. Arabeyre, J.-L. Halpérin et J.

Krynen. Paris : PUF 2007 et de Juristen. Ein biographisches Lexikon. Von der Antike bis zum
20. Jahrhundert, herausgegeben von M. Stolleis. München : Verlag C.H. Beck 1995. Voir aussi
le Dizionario Biograßco degli Italiani. Roma : Treccani i960-.

37 Corpus iuris civilis. Editio stereotypa quinta. Volumen secundum : Codex Iustinianus,
éd. P. Krueger. Berlin : Weidmann 1892, 141.

38 Nous citons la glossa ordinaria de l'édition de Lyon : Codicis Dn. Iustiniani Sacra-
tissimi Imp. PP. Augusti, Repetitae Praelectionis Libri Duodecim. Ex Officina Rouill. Sumptib.
Andreae et Iacobi Prost. 1627, ad v. Praeses, 714

39 Ainsi la glossa ordinaria ad v. Praeses selon l'édition imprimée à Venise en 1591 :

Codici Domini Iustiniani, [...], Libri IX Priores, 418.

4° Thesaurus Proverbiorum Medii Aevi, 481-482.
41 Codicis Dn. Iustiniani Sacratissimi, 714.
42 Sur cet auteur voir la mise au point récente de BELLONI, Annalisa : Professori giuristi a

Padova nel secolo XV : profili bio-bibliografîci e cattedre. Frankfurt am Main : Klostermann
1986, 283-294.



244 Alberto Frigo

incipit a seipso » à Baldo degli Ubaldi (1327-1400)43, dont Paolo da Castro a

été un élève. On peut alors remonter d'un demi-siècle pour fixer le

moment de l'apparition de notre proverbe dans les pages des gloses du
Code et en attribuer la responsabilité au plus connu et respecté des (post-)
glossateurs. Mais c'est Baldo lui-même qui nous empêche de fixer là le
terme de notre recherche des sources. Dans sa Lectura super codicem, il
écrit en effet : « PRAESES Hoc dicit. Ordinata Charitas incipit a seipso : ad

hoc alleg. laco. but. »44. La référence est à Iacopo Bottrigari (1274-1348),
commentateur de la génération précédente et auteur d'une Lectura dans
laquelle, effectivement, est cité le proverbe sur la « ordinata Charitas » en
commentaire de la loi « praeses provinciae »45. Et le parcours à rebours
pourrait se prolonger. En feuilletant le premier volume des Ordonnances
des rois de France46 on tombe, par exemple, sur un « mandement », signé

par Philippe Le Bel en 1304, dans lequel on peut lire :

« Et quamquam nostris proximis, nobis et regno nostro benivolis, quos
affectu sincero prosequimur bonum gerentes amorem, eos confovere fïdeliter
proponamus : tamen quia ordinata Charitas rite in quosquam à se ipsis incipit,
crudelitatique proximum existât, agro in quo fons nascitur sitiente, exhinc ad
aliorum agrorum usum aquam duci, damnosum que foret ut nostri aemali et
inimici nobis et regno, confortentur et consolentur ex ipsis, per hoc Deo et
justitiae répugnantes ex iis indebite confortari ».

Voilà donc une nouvelle occurrence de la maxime sur la Caritas ordinata à

propos de laquelle nous pouvons faire au moins deux remarques. D'une
part, le texte montre très bien que, déjà assez tôt, notre maxime sort du
domaine des commentaires du Code et prend une valeur plus générale :

dans ce cas, elle va servir à une politique économique que nous pourrions
qualifier de 'protectionniste'47. D'autre part, ce mandement de Philippe Le
Bel confirme pleinement l'origine légale du dicton sur la charité : l'exemple
de la rivière n'est en effet qu'une reprise du casus mentionné par la glossa
ordinaria au titre « Praeses provinciae »48.

43 Outre que à Bartolomeo da Saliceto, chez qui en effet on retrouve la maxime (voir
Lectura super toto Codice Lyon : J. Syber 1496-1500, ad loc.).

44 Nous citons de l'édition de Lyon : apud Melchiorem et Gasparem Trechsel fratres 1539,

219V.
45 Lectura super Codice (Paris, 1516). Réimpr. anast. Bologna : Forni 1973, P CXr. Le

proverbe se trouve aussi parmi des gloses de Bottrigari conservées dans un manuscrit du
XIVe siècle (Vicenza, Biblioteca Bertoliana, Ms. 7, auparavant G. 15.2.6, c. 56V). Nous
remercions M. Sergio Merlo de nous avoir signalé ce document.

46 Éd. Laurière. Paris : Imprimerie Royale 1723, t. I, 422 : Mandement aux personnes y
dénomées, et aux Gardes des Ponts et passages, d'empescher qu'on ne transporte aucunes
marchandises hors du Royaume contenant cinq articles (à Paris le ier Février 1304).

47 Voir HECKSCHER, Eli F. : Protektionismens harstamning. Stapel-, forsorjnings- och

skyddspolitik, in : Ekonomisk Tidskrift 22 (1920) 25-65.
48 Voir aussi Le Songe du vergier, qui parle de la disputacion du clerc et du chevalier.

Réimp. de l'éd. Brunet, 1731, 2e partie, Strasbourg : Palais de l'Université 1958, 128.



« Charité bien ordonnée commence par soi-même ». 245

Mais entrons un peu plus dans les détails, et imaginons qu'un juriste ait
été chargé de rédiger le texte de cette ordonnance, par exemple Pierre de

Belleperche (f 1308), un des plus grands romanistes de l'époque et
conseiller de Philippe IV49. Or, dans sa Lectura Institutionum, Belleperche
n'hésite pas à solliciter la maxime sur la Caritas ordinata pour commenter
le titre I du quatrième livre (« De obligationibus quae ex delicto nascun-
tur ») :

« sed pone quöd res aliéna sit aequè pretiosa sicut mea. Et contingit incen-
dium, ita quöd utranque et alienam et meam custudire non possum : sed
bene possum unam salvare. Quaeritur quam salvabo. Videtur quod alienam
debeam salvare [...]. Quid dicemus : ego dico quöd erit hic locus cui velim
gratificare. Et sanum consilium est ut mihi gratificem. Nam ordinata Charitas

incipit à seipso. Et quod sit hic locus gratificationi ego probo per 1. : ecce
quidam erat servus communis duorum : modo ita est quöd servus quemlibet
dominorum salvare tenetur in omni periculo aequaliter. Ita contingit quöd
uterque invaditur ita quod quilibet clamat ad auxilium. Quem salvabit servus,
cum utrunque salvare non possit Certe videtur quöd quem voluerit et sic

relinquitur suae gratificationi »5°.

Ainsi, nous voilà contraint de remonter encore plus loin la filière des

glossateurs qui utilisent notre maxime. Et ce ne sera peut-être qu'une
étape, étant donné que ce commentaire de Belleperche se retrouve presque
à l'identique dans une Lectura Institutionum attribuée à Jacques de

Revigny (f 1296)51. L'état encore précaire des éditions des manuscrits des

premières glossae nous incite toutefois à nous arrêter làs2. Les exemples
apportés montrent suffisamment - du moins l'espérons-nous - la présence
constante du dicton sur la charité bien ordonnée dans les pages des romanistes

du XIIIe et du XIVe siècle. Il importe peu - à supposer que cela soit
possible - de fixer la date exacte de la première apparition de la maxime. Il

49 Voir le livre récent de BEZEMER, Kees : Pierre de Belleperche. Portrait of a legal puritan.
Frankfurt am Main : V. Klostermann 2005.

5° Nous citons l'édition imprimée à Lyon en 1536. Réimp. anast. Bologna : Forni 1972, 317.
Pour une analyse détaillée de ce passage voir Maganzani, Lauretta : La « diligentia quam
suis » del depositario dal diritto romano alle codißcazioni nazionali, in : Rivista di Diritto
Romano 3 (2003) : http://www.ledonline.it/rivistadirittoromano/, (consulté le 30-5-2012).

51 Pour l'attribution de cette Lectura à Raoul d'Harcourt, un élève de Revigny voir WAEL-
KENS, Laurent : La Lectura Institutionum de Raoul d'Harcourt, in : Rivista Internazionale di
Diritto Comune 3 (1992) 79-91.

52 Le dicton sur la charité bien ordonnée semble absent de la Lectura super Codice de

Revigny, de la Summa super Codicem et de la Lectura super Codicem d'Azon, de la Summa
Codicis de Placentinus, et des Commentaria in Codicem de Cino da Pistoia. Bien qu'on la

trouve dans les éditions imprimées, la maxime n'apparait pas dans le manuscrit du XIIIe
siècle de la Glossa d'Accurse conservé au Collegio di Spagna, Bologna, 286, P 84v-85r. On l'a
trouvée en revanche dans un manuscrit de la Lectura super prima parte Codicis de Bartolo de

Sassoferrato, datant du XVe siècle (Collegio di Spagna, Bologna, 271, P i36r) et dans des

éditions du XVe siècle du Super Feudis de Andrea de Isernia (Ex quibus casis feudum
amittantur, Additio).



246 Alberto Frigo

importe peu, en outre, de savoir si une telle apparition s'est produite dans
le contexte du droit canonique plutôt que dans celui du droit romain.
L'essentiel est d'avoir mis en lumière l'origine, pour ainsi dire, légale d'un
adage qu'on aurait dit relever tout naturellement de la théologie.

Concluons en revenant à notre point de départ, c'est-à-dire aux difficultés

exégétiques de la Mère Angélique. La question peut être synthétisée de
la manière suivante : d'une part on trouve la Première épître aux Corinthiens

(XIII, 5) dans laquelle on peut lire que la charité « non quaerit quae
sua sunt ». D'autre part, on entend la sagesse populaire qui proclame :

« charité bien ordonnée commence par soi-même ». Entre les deux se

profile le Cantique des Cantiques qui suggère la possibilité d'un ordre de et
dans la charité. Mais la Mère Angélique a peine à concevoir cet ordre :

comment penser en effet la priorité de l'amour de soi, sans que cela
revienne à se préférer aux autres Or, l'histoire du dicton sur la Caritas
ordinata que nous avons retracée ici peut, nous semble-t-il, rendre en partie

raison de cet embarras de l'Abbesse de Port-Royal. Comme on l'a vu, ce
n'est pas dans le domaine théologique mais dans celui du droit que la
maxime s'affirme, et cela à une date plutôt tardive compte tenu de la longue
popularité du thème augustinien de l'ordo caritatis. Probablement le
proverbe existait-il déjà avant que les juristes ne l'utilisent. Mais ce n'est que
dans les mains des canonistes et des romanistes que sa signification se fixe
et qu'il indique l'exigence de songer à soi avant de s'occuper des autres.
Pour cette raison, les théologiens se sont vite trouvés dans l'étrange
situation de devoir concilier la maxime sur la charité bien ordonnée avec une
tradition dont elle semblait relever mais qui finalement n'était pas capable
de l'accueillir. D'où l'embarras face à un proverbe qui semble explicitement
faire écho à la doctrine chrétienne sur la Caritas ordinata et qui, pourtant,
n'arrive pas à s'y intégrer. En vain certains répéteront sans cesse que des

contresens sont commis sur cette formule et que l'ordo caritatis proclamé
par le Cantique et décrit par saint Augustin peut bien, d'une certaine
façon, « commencer par soi-même ». La tâche restera toujours difficile,
voire impossible à mener à bien. Nous voudrions alors conclure en citant
une page du grand théologien de l'école de Salamanca, Domingo Banez,
dans laquelle on retrouve, sous la forme rigoureuse de la quaestio, la même
impasse herméneutique dont témoignait le texte de la Mère Angélique. Il
s'agit du commentaire de la Secunda Secundaev, et notamment des

questions concernant l'ordo caritatis. On doute qu'il soit licite de sacrifier
son existence corporelle pour sauver celle d'un ami. « Videtur quod non »

écrit Banez, parce que, comme dit saint Augustin « Regulam diligendi
proximum à semetipso dilector accepit. Hinc ortum habuere illa
communia proloquia, Charitas bene ordinata accipit à seipso. Et proximus

53 Commentaria in Secundam Secundae. Venetiis : apud Petrum Mariam Bertanum 1602,

894-895.



« Charité bien ordonnée commence par soi-même ». 247

sum egomet mihi ». Mais, objectera tout de suite le théologien, Aristote a

bien affirmé que « pro patria et amico etiam ipsa vita est exponenda ». Et

comment oublier la parole de l'Évangile : « Maiorem hac dilectionem nemo
habet, ut animam suam ponat quis pro amicis suis » Il faut alors
entendre différemment la maxime sur la charité bien ordonnée :

« Ad primum argumentum respondetur, quod per se loquendo vita mea ma-
gis mihi diligenda est, quam vita amici. Non enim est medium ex natura sua
ordinatum aut ordinabile pro vita alterius conservanda ; sicut est brachii
salus amittenda pro salute hominis. Sed tarnen quando virtus amicitiae co-
lenda est, tunc datur per se pro virtute vita corporalis, non pro vita temporali
alterius secundum se, sed magis tunc, vita amici est materia et occasio vir-
tutis, et tunc magis me diligo secundum virtutem ».

Comme on le voit, le théologien ne peut souscrire au dicton sur l'ordo
caritatis qu'en donnant une lecture plus sophistiquée de l'amour de soi54.

Le résultat reste pourtant factice, et l'embarras face au problème, évident.
Avec un esprit moins propre aux subtilités qu'un Banez, la Mère Angélique
ne fait alors que manifester plus ouvertement ce même embarras. Mais, au
bout du compte, c'était presque impossible de mieux faire : les
circonstances de sa genèse ont mis le dicton « Caritas bene ordinata incipit
a seipso » dans une position ambigüe face à la tradition théologique sur le
thème de la charité. Et le paradoxe d'un adage bâti sur un thème
augustinien qui devient presque la devise des « gens du siècle »55 n'est
qu'une des conséquences d'une longue histoire dont nous avons essayé ici
de retracer les originessô.

54 Pour l'histoire médiévale de cette solution voir KEMPSHALL, Matthew S. : The common
good in late medieval political thought. Oxford : Clarendon Press 1999 et, pour un exemple
moderne, LEIBNIZ : Philosophische Schriften, Band. IV, Teil C. Berlin : Akademie Verlag 2006,

2945.
55 Voir Lamy, François : De la Connaissance de soi-mesme. Traité troisième, T. II. Paris :

André Pralard 1697, 456 : « La plûpart des hommes, uniquement frapés du sensible, et
n'estimant réel que ce qui touche vivement leur sens, ne se prennent que pour le corps, et le

regardent comme leur tout, ou du moins comme la plus considerable partie d'eux-mêmes.
De sorte que prévenus d'ailleurs d'une maxime qu'ils n'oublient jamais, mais qu'ils
entendent trez-mal, savoir que charité bien ordonnée commence par soy-même ; ils ne font
nulle difficulté de preferer au salut du prochain, les intérêts de ce corps, qu'ils regardent
comme leur soy-même, et comme faisant tout leur estre ». Il est intéressant de noter
l'influence de Descartes sur cette description des hommes « sensuels » et « voluptuex ». On
peut aussi mettre sous le patronage de la philosophie cartésienne une des transformations
que le dicton sur la charité bien ordonnée connaîtra au XVIIe siècle, en assumant la forme :

« prima Caritas incipit ab ego ». Voir, pour un bel exemple en ce sens, la lettre de la
Vénérable ISABELLA TOMASI datée 10 juillet 1678 (Epistolario, a cura di G. Mangiavillano,
(1677-1678) vol. III. Palma di Montechiaro : Monastero benedettino del rosario 2008).

56 Je remercie chaleureusement Monsieur Philippe Lefebvre, Madame Florence
Demoulin-Auzary, Madame Astrid Kaptijn, Monsieur Paul-Bernard Hödel et Monsieur Diego
Quaglioni pour leurs remarques ainsi que Yann Ravier et Laure Verhaeghe pour leur
relecture.



248 Alberto Frigo

Résumé

L'adage « charité bien ordonnée commence par soi-même » semble tout
spontanément relever de la pensée chrétienne, notamment de la tradition
augustinienne de l'ordo caritatis. Toutefois il est difficile d'accorder cette
maxime qui prône l'égoïsme avec les paroles de saint Paul selon lequel « la
charité ne cherche pas son intérêt ». L'origine légale et non pas théologique
du dicton permet, peut-être, de rendre compte de son statut ambigu, voire
paradoxal.

Abstract
The saying « Charity begins at home » seems to belong to the Christian
sphere at first sight. In particular it might be conceived as tracing back to
the Augustinian tradition of the ordo caritatis. How can we, though, reconcile

this precept, that invites us to selfishness, with the words of Saint Paul
« charity does not seek things for itself»? Its legal origin as compared to a

theological one seems to justify its ambiguous and paradoxal status.


	"Charité bien ordonnée commence par soi-même" : notes sur la genèse d'un adage

