
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: Was macht eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend? :
Systematische Kriterien

Autor: Witschen, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Witschen

Was macht eine moralische Grundhaltung
zu einer Kardinaltugend?
Systematische Kriterien

Für die inhaltliche Entfaltung einer Tugendethik hat die Idee der
Kardinaltugenden eine eminente Bedeutung gehabt. Von den verschiedenen
Möglichkeiten, die phänomenologisch unübersehbare Vielzahl der Tugenden
einzuteilen,1 ist die divisio in die Kardinaltugenden die klassische in der
philosophischen Ethik gewesen und neben der in die theologischen Tugenden

des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe ebenfalls in der
theologischen Ethik. Bekanntlich hat etwa Thomas von Aquin, der gemeinhin als
der bedeutendste Tugendethiker in der Geschichte der theologischen
Ethik angesehen wird,2 seine gesamte spezielle Moraltheologie in seiner
Summa theologiae nach dem Siebenerschema der drei theologischen
Tugenden (II-II qq. 1-46) und der vier Kardinaltugenden (II-II qq. 47-170)
aufgebaut. Bis in die neuere Zeit hinein, in der die Tugendethik allgemein
eine Renaissance erfahren hat, haben Letztere offenbar nichts von ihrer
Relevanz verloren.3 Dabei soll durchgängig mit der Charakterisierung als

Kardinaltugend eine moralische Grundhaltung auf die eine oder andere
Weise aus dem Gesamt der Tugenden herausgehoben werden.

1 Vgl. dazu WITSCHEN, Dieter: Typologien von Tugenden. Versuch eines Überblicks,
erscheint in: ThPh 86 (2011) 18-37.

2 Zu seiner Tugendethik vgl. SCHOCKENHOFF, Eberhard: Bonum hominis. Die
anthropologischen und theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von Aquin. Mainz:
Grünewald 1987.

Welchen Stellenwert Thomas von Aquin selbst bei so genannten analytischen Ethike-
rinnen und Ethikern hat, die sich in den letzten Jahrzehnten im englischsprachigen Raum
für eine Rehabilitierung der Tugendethik stark gemacht haben, dazu vgl. jetzt BORCHERS,

Dagmar: „Man kann bei ihm eine Menge Dinge lernen" - Thomas von Aquin und das
tugendethische Revival in der analytischen Ethik, in: KÜHNLEIN, Michael (Hg.): Kommunitarismus
und Religion. Berlin: Akademie 2010, 201-227.

3 Vgl. etwa PIEPER, Josef: Das Viergespann. Klugheit - Gerechtigkeit - Tapferkeit - Mass.
München: Kösel 1964; GEACH, Peter: The Virtues. Cambridge: Cambridge University Press

1977, 88-170; MlETH, Dietmar: Die neuen Tugenden. Ein ethischer Entwurf. Düsseldorf: Pat-
mos 1984, 19-35; KüTSCHKI, Norbert (Hg.): Kardinaltugenden. Alte Lebensmaximen neu
gesehen. Würzburg: Echter 1993; RHONHEIMER, Martin: Die Perspektive der Moral. Philosophische

Grundlagen der Tugendethik. Berlin: Akademie 2001, 192-216; BRUMLIK, Micha:
Bildung und Glück. Versuch einer Theorie der Tugenden. Berlin: Philo 2002, 149-181; SCHOCKEN-

HOFF, Eberhard: Grundlegung der Ethik. Ein theologischer Entwurf. Freiburg i.Br.: Herder
2007, 104-109, 115-132; HOYE, William J.: Tugenden. Was sie wert sind, warum wir sie brauchen.

Ostfildern: Grünewald 2010.



224 Dieter Witschen

Trotz der Fülle der Ausführungen zu dieser tugendethischen Kategorie
scheint nach meiner Wahrnehmung allerdings der Klärung der Frage, was
ihr Proprium ist und was insofern ihre differentiae specificae im Gefüge der
Grundhaltungen ausmachen, nicht besondere Mühe gewidmet zu werden
- möglicherweise deshalb, weil die Antwort auf diese Frage als selbstverständlich

vorausgesetzt wird. Es dürfte jedoch zumindest nicht überflüssig
sein, sich zu vergewissern, was denn des Näheren die Kriterien sind,
anhand derer beurteilt werden kann oder soll, was eine moralische
Grundhaltung zu einer Kardinaltugend macht. Mit der Verwendung des Plurals
„Kriterien" wird vorausgesetzt, dass es mehrere erwägenswerte Gesichtspunkte

gibt, nicht ein einziges Kriterium. Es wird zudem davon ausgegangen,

dass Kardinaltugenden nicht als koextensiv mit moralischen
Grundhaltungen verstanden werden, sondern jene eine spezifische Klasse innerhalb

der umfassenden Klasse der moralischen Grundhaltungen bilden.
Wenn die genannte Frage hier in aller Kürze aufgegriffen werden soll,
dann geschieht dies in systematischer Absicht, was nicht ausschließt, dass

auf historisches Material zurückgegriffen wird. Es geht allerdings nicht
darum, wie die Ausführungen beispielsweise eines Piaton, der Stoiker oder
eines Thomas von Aquin zur Kriteriologie der Kardinaltugenden im
Einzelnen zu verstehen oder zu interpretieren sind, sondern darum, was
begründbare oder zumindest diskussionswürdige systematische Bestimmungsmerkmale

für diese tugendethische Kategorie sind. Es versteht sich, dass es
bei einer Erörterung systematischer Kriterien auch nicht um ein Eruieren
der ideengeschichtlichen sowie der sozialen und historischen Faktoren
geht, auf Grund derer erklärt werden könnte, warum der Kanon der
Kardinaltugenden in der Geschichte so wirkmächtig gewesen ist.

t. Etymologie

Um das Spezifikum dessen, was eine Kardinaltugend ausmacht, zu
erfassen, wird des Öfteren der Weg beschritten, auf die Etymologie
zurückzugreifen. Wo in der Literatur die Kardinaltugenden thematisiert werden,
fehlt kaum einmal der Hinweis auf den sprachlichen Ursprung. Dabei ist
historisch betrachtet das Quarternar von Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit

und Maß keineswegs von Anfang an mit dem Terminus .Kardinal¬
tugenden' belegt worden. Als Begründer der Lehre von den Kardinaltugenden

gilt gemeinhin Piaton, der seinerseits diesen Tugendkanon -
insbesondere bei den Pythagoreern - vorgefunden hat. Er hat diesen systematisch

entfaltet und begründet, und zwar in anthropologischer wie
politisch-sozialer Hinsicht, ohne dabei allerdings das Wort .Kardinaltugenden'
zu benutzen. Bei Aristoteles, dem die Entwicklung einer Tugendethik - im
Grunde bis in die Gegenwart hinein - entscheidende Anstöße verdankt,
spielt das Quarternar keine besondere Rolle; als phänomenologisch
orientierter Ethiker ist er an der Vielzahl der Tugenden und dabei an jeder



Was macht eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend? 225

einzelnen interessiert. Für einzelne Stoiker hingegen ist das Quarternar
ein wichtiges Einteilungsschema der Tugenden. Durch diese vermittelt
wird es in der Patristik rezipiert. Vom Kirchenvater Ambrosius wird dann
in seinem Sakramententraktat und seinem Lukaskommentar die Bezeichnung

,virtutes cardinales' eingeführt, wobei er das Wort ,cardinales' vom
lateinischen Wort cardo ableitet, das die Türangel bezeichnet.4 Seit der
Einführung dieser Terminologie wird das Bild verwandt, die Kardinaltugenden
verhielten sich zu den einzelnen Tugenden wie die Türangel zur Tür.

Eine etymologische Erklärung kann für sich genommen von Interesse
sein, informiert sie doch über die sprachliche Herkunft eines Wortes. Im
Einzelfall kann sie aufschlussreich sein, wie beispielsweise dann, wenn als
eine etymologische Quelle des Substantivs .Tugend' das Verb .taugen'
eruiert wird,5 woraus resultiert, dass das Verbalabstraktum eine Tauglichkeit

bezeichnen kann. Oder sie kann dazu verhelfen, von vornherein ein
Missverständnis zu vermeiden. Wer - um dies anhand eines amüsanten
Beispiels6 zu demonstrieren - die Kardinaltugenden für Grundhaltungen
von Kardinälen, also von Mitgliedern eines hochrangigen Kollegiums
innerhalb der Katholischen Kirche, hält, der kann durch den Hinweis auf
die Etymologie schnell eines Besseren belehrt werden. Es ist allerdings der
etymologische Fehlschluss zu vermeiden, der darin besteht, aus dem
sprachlichen Ursprung die jeweilige Bedeutung eines Wortes erschließen
zu wollen. Denn zum einen kann ein Wort einen Bedeutungswandel
erfahren haben. Durch vielfachen Gebrauch zu verschiedenen Zeiten, in
unterschiedlichen Kontexten, von verschiedenen Benutzern können die
Bedeutung oder die Konnotation eines Wortes sich geändert haben. Zum
anderen kann ein Wort ein homonymes sein, was meint, dass es nicht eine
Bedeutung hat, sondern mehrere Bedeutungen. Bei einer systematischen
Behandlung des Themas „Kardinaltugenden" ist es daher notwendig, mit
Hilfe einer Nominaldefinition klarzustellen, in welcher Bedeutung oder in
welchen Bedeutungen das Wort,Kardinaltugend' gebraucht wird.

2. Metaphorik

Es lässt sich beobachten, dass zur Erläuterung des Propriums einer
Kardinaltugend regelmäßig dann auf die Etymologie zurückgegriffen wird, wenn
das Herkunftswort,cardo' als Metapher dienen soll. Als solche kann es
insbesondere in zweifacher Weise benutzt werden.7 So wie zum einen der

4 Die entsprechenden Belegstellen werden z.B. angeführt bei KLEIN, U.: Kardinaltugenden,

in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 4 (1976) Sp. 695.
5 Vgl. z.B. KLUGE, Friedrich: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. 23.

Auflage. Berlin: de Gruyter 1999, 840.
6 Dieses findet sich bei SCHOCKENHOFF: Grundlegung der Ethik (s. Anm. 3), 105.
7 Wie Thomas von Aquin die Metapher in zweifacher Weise gebraucht, dazu vgl. WlTT-

MANN, Michael: Die Ethik des Hl. Thomas von Aquin. München: Max Hueber 1933, 295; STEEL,



226 Dieter Witschen

Türzapfen das Öffnen der Tür ermöglicht, sodass jemand in das Innere
eines Raumes treten kann, so ist analog eine Kardinaltugend als
Ermöglichung einzelner Haltungen zu verstehen. Als fundierende Tugend schafft
sie die Voraussetzung für die Realisierung verschiedener Einzeltugenden,
verschafft sie den Zugang zum Gesamt der Tugenden. Wie zum anderen
die Tür sich um die Türangel dreht, sie in ihr verankert ist, so bildet
analog eine Kardinaltugend den Dreh- und Angelpunkt für andere Tugenden.

Die Einzeltugenden stützen sich auf die Kardinaltugenden, jene sind
in diesen sozusagen „aufgehängt". Das Aufgreifen der Metapher der
Türangel ermöglicht, ein bestimmtes Verständnis der Kardinaltugenden zu
versinnbildlichen,8 das im Kern auf diese oder jene Weise darauf abzielt,
die Kardinaltugend als eine zentrale Grundhaltung, als eine Haupttugend
auszuweisen, was im Übrigen erklärt, warum die Wendungen ,virtutes
cardinales' und ,virtutes prinzipales' synonym gebraucht werden können.

3. Logische Relationen

Eine Hinsicht, in der eine Kardinaltugend als eine Haupttugend ausgewiesen

werden kann, ist die logische. Unter dieser Rücksicht ist eine Kardinaltugend

in drei Relationen zu sehen: 1. im Verhältnis zum moralisch Guten,
2. im Verhältnis der Kardinaltugenden untereinander und 3. im Verhältnis
zu Einzeltugenden. Wie die Tugenden im Allgemeinen, so können die
Kardinaltugenden im Besonderen als Ausfaltungen des moralisch Guten
begriffen werden. Das moralisch Gute ist der formale Inbegriff der Moralität.
Je nach Lebens- und Handlungsbereich erfordert das Gutsein unterschiedliche

materiale Haltungen. Um diese in ihrer Vielzahl zu ordnen, werden
unter Zugrundelegung unterschiedlicher Einteilungsgründe Differenzierungen

vorgenommen. Eine bedeutsame divisio ist die in die
Kardinaltugenden. Indem eine Person sich unter anderem die Grundhaltungen der
Gerechtigkeit, des Mutes und der Besonnenheit zu Eigen macht, realisiert
sie in spezifischen Kontexten ihr moralisches Gutsein. Denkbar und sinnvoll

wäre es auch, würde zwischen der Grundeinstellung, den Grundhaltungen,

die mit Kardinaltugenden gleichzusetzen wären, und Haltungen
unterschieden.9 Von ihrem biblischen Fundament her wäre für eine christ-

Carlos: Thomas' Lehre von den Kardinaltugenden, in: SPEER, Andreas (Hg.): Thomas von
Aquin: Die Summa theologiae. Werkinterpretationen. Berlin: de Gruyter 2005, 323.

8 Von den metaphorischen Deutungen einer Kardinaltugend als solcher sind die der
Vierzahl dieser Tugenden (etwa durch die Parallelisierungen mit den vier Paradiesströmen,
den vier Weltaltern, den vier vierflügeligen Cherubim oder dem Viergespann) zu unterscheiden,

von denen hier abzusehen ist. Vgl. zu derartigen Deutungen in der Patristik: MÄHL,
Sibylle: Quadriga virtutum. Die Kardinaltugenden in der Geistesgeschichte der Karolingerzeit.
Köln: Böhlau 1969, 10-27.

9 Die Differenzierung zwischen diesen drei Kategorien findet sich bei WEISCHEDEL,
Wilhelm: Skeptische Ethik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976, 188-220, der das Wort .Grundein¬
stellung' allerdings in einer anderen Bedeutung gebraucht, als sie hier zugrunde gelegt wird.



Was macht eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend? 227

liehe Tugendethik die Liebe im Sinne der Agape bzw. der Caritas die
Grundeinstellung. Als Inbegriff des Guten faltet sie sich in Grundhaltungen aus,
die der Sache nach nicht zwingend in dem klassischen Quarternar bestehen
müssen. Aus der jeweiligen Grundhaltung ergeben sich einzelne Haltungen.

Was die zweite Relation, also das Binnenverhältnis der Kardinaltugenden,

betrifft, so benennt etwa William K. Frankena als ein Kriterium,
anhand dessen beurteilt werden kann, was moralische Grundhaltungen zu
Kardinaltugenden macht: „they cannot derived from one another"10. Demnach

kann eine Kardinaltugend nicht von einer anderen kardinalen
Grundhaltung abgeleitet werden; aus umgekehrter Perspektive betrachtet ist sie

logisch irreduzibel. Wenn eine Kardinaltugend nicht auf eine andere
zurückgeführt werden kann, dann gilt dieses logische Merkmal innerhalb der
Klasse der kardinalen Tugenden. Die Irreduzibilität im Binnenverhältnis
hat ihren Grund darin, dass die jeweilige Kardinaltugend einen spezifischen

Referenzpunkt, damit einen spezifischen und eigenständigen
Kompetenzbereich hat und sie hinsichtlich dieses Bereiches die zentrale ist.
Um nur ein Beispiel zu nennen: Die Klugheit als eine der vier klassischen
Kardinaltugenden ist die Haupttugend für den Bereich dessen, was Aristoteles

die dianoetischen Tugenden, also die Verstandestugenden genannt
hat. Durch die Zuordnung zum Bereich der praktischen Vernunft bzw. des

praktischen Urteilsvermögens unterscheidet sie sich von Grundhaltungen,
die im Volitiven oder im Affektiven ihren Sitz im Leben haben. Jene ist
daher auf diese nicht zurückführbar. Weil eine Kardinaltugend jeweils eine
zentrale Grundhaltung mit einem spezifischen Kompetenzprofil ist, ist sie
weder auf eine weitere materiale Grundhaltung noch auf eine andere
Kardinaltugend zurückführbar, was nicht ausschließt, sie als eine der
Ausformungen moralischen Gutseins zu begreifen.

Aus einer Kardinaltugend können hingegen spezifische Einzeltugenden
abgeleitet, bzw. können diese unter eine kardinale Grundhaltung subsumiert

werden, sodass William K. Frankena als zweites Kriterium für
Kardinaltugenden namhaft machen kann: „all other moral virtues can be derived
from or shown to be forms of them."11 Ein derartiger Vorgang lässt sich
beispielsweise in der klassischen Tugendethik beobachten, wenn als Unterarten

der Kardinaltugend der Klugheit unter anderem bestimmt werden: die
Umsicht, die Voraussicht, die Erinnerung, die Gelehrigkeit, die Behutsamkeit,

der Scharfsinn. Die logische Irreduzibilität der Kardinaltugenden
untereinander und einer Kardinaltugend auf eine andere spezifische
Grundhaltung ist das eine, die Möglichkeit der Ableitung von Einzeltugenden
aus einer Kardinaltugend das andere.

10 FRANKENA, William K.: Ethics. Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall 1963, 64 (dt. Analytische

Ethik. Eine Einführung. München: dtv 1972, 81)
11 Ethics (s. Anm. 10), 64.



228 Dieter Witschen

4. Klassifizierung

Es liegt auf der Hand, dass angesichts der Vielzahl der moralischen
Haltungen das Schema der Kardinaltugenden dem Zweck der Klassifizierung
dienen soll. Diese lässt es nicht mit einer additiven Auflistung bewenden,
ermöglicht vielmehr eine Ordnung, verschafft eine Übersicht. In diesem
Kontext kann im Anschluss an Thomas von Aquin12 zwischen einem
zweifachen Verständnis des Wortes ,Kardinaltugenden' differenziert werden.
Denn zum einen kann es für eine allgemeine Haltung stehen, für das, was
einzelnen Tugenden gemeinsam ist. Eine Kardinaltugend ist dann nicht als
eine distinkte Haltung neben einzelnen Tugenden zu begreifen, sondern in
den verschiedenen Einzeltugenden entfaltet sich das oder zeigt sich das,

was eine Kardinaltugend ausmacht. ,Kardinaltugend' ist mit anderen Worten

ein Gattungsbegriff. Dies ist etwa der Fall, wenn Thomas von Aquin diese

Erläuterung des klassischen Quarternars der Kardinaltugenden gibt,
wonach „jede Tugend, die das Gut [bonum] wirkt in der betrachtenden Tätigkeit,

Klugheit genannt wird; und jede Tugend, welche das Gut des Geschuldeten

und Rechten wirkt in den Handlungen, Gerechtigkeit genannt wird;
und jede Tugend, welche die Leidenschaften mäßigt und niederhält,
Maßhaltung genannt wird, und jede Tugend, welche die Festigkeit des Geistes
wirkt gegen irgendwelche Leidenschaften, Tapferkeit genannt wird."[3

Zum anderen kann das Wort .Kardinaltugend' für eine spezielle
Grundhaltung stehen, des Näheren für eine solche, die in einer eingegrenzten
Klasse von Haltungen für die wichtigste gehalten wird. Die Eingrenzung
ergibt sich aus dem Gegenstand, mithin aus dem Lebensbereich, für den
die jeweilige Kardinaltugend zuständig ist. Als spezielle Grundhaltungen
versteht z.B. Thomas von Aquin die Kardinaltugenden dann, wenn er diese
inhaltlichen Bestimmungen vornimmt: Die Klugheit meint nicht die
allgemeine Fähigkeit, irgendeine Wahrheit zu erkennen, sondern das spezielle
Vermögen der Vernunft, unmittelbar zu entscheiden, was moralisch hic et
nunc zu tun ist. Die Gerechtigkeit strebt nicht eine allgemeine Gleichheit
an, sondern eine Gleichheit in äußeren, andere betreffende Handlungen,
insbesondere beim Tausch und Verteilen. Die Tapferkeit meint nicht jede
Art von Stärke, sondern die angesichts einer Todesgefahr. Die Maßhaltung
zeichnet nicht die allgemeine Fähigkeit aus, die Affekte zu kontrollieren,
sondern die spezielle, den Genuss, der mit dem Tastsinn verbunden ist, zu
beherrschen.h In der ersten Bedeutung bezeichnet das Wort .Kardinaltu-

12 Summa theologiae I-II q. 61, a. 3
*3 Ebd., zit. nach der Deutschen Thomas-Ausgabe. Salzburg: Pustet 1940, Bd. 11, 228L

M Zu den Kardinaltugenden als virtutes speciales führt er prägnant aus: „prudentia
dicatur quae est praeceptiva; justitia, quae est circa actiones débitas inter aequales; tempe-
rantia, quae concupiscentias delectationum tactus reprimit; fortitudo, quae firmat contra
pericula mortis." (Summa theologiae I-II q. 61, a. 3) Vgl. ferner S. THOMAE AQUINATIS: In



Was macht eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend? 229

gend', so lässt sich terminologisch differenzieren, die virtus generalis und
in der zweiten Bedeutung die virtus principalis.

Es ist nun nicht zwingend, (im Anschluss an die platonische Vorgabe)
als principium divisionis der Kardinaltugenden die anthropologischen
Vermögen zugrunde zu legen. Unter der Ausgangsprämisse, dass mit der
Qualifizierung als Kardinaltugenden einzelne Grundhaltungen aus dem
Gesamt der Tugenden hervorgehoben werden sollen, ist es möglich, einen
anderen Einteilungsgrund zu wählen, was unter anderem zur Konsequenz
haben kann, zu einer anderen Anzahl als der Vierzahl zu kommen. So

plädiert z.B. William K. Frankena dafür, zwei Grundhaltungen als
Kardinaltugenden auszuzeichnen, nämlich die Gerechtigkeit und das Wohlwollen.1?

Dies ist darin begründet, dass er zunächst eine ethische
Normierungstheorie für die richtige erachtet, in der die beiden Prinzipien der
Wohltätigkeit und der Gerechtigkeit die grundlegenden sind. Den
fundamentalen Handlungsprinzipien korrelieren Grundhaltungen, eben die beiden

genannten. Wenn James F. Keenan vorschlägt, vom klassischen Kanon
die Kardinaltugenden der Gerechtigkeit und der Klugheit beizubehalten,
die beiden anderen jedoch durch die Treue und die Selbstsorge zu
ersetzen, dann hat dies seinen Grund darin, dass er als principium divisionis
der Kardinaltugenden die Grundbeziehungen eines Menschen wählt. Die
Gerechtigkeit ist generell für die Beziehungen zu anderen zuständig, die
Treue für die spezifischen Beziehungen zu anderen, denen jemand sich in
besonderer Weise verbunden weiß, und die Selbstsorge für die einmalige
Beziehung zu sich selbst. Die Klugheit bestimmt, was für eine gerechte,
treue und selbstsorgende Lebensführung eines Individuums konstitutiv ist.16

Aus der Geschichte der philosophischen und theologischen Ethik sind
Beispiele bekannt, bei denen Ethiker Kardinaltugenden zwar ebenfalls für
zentrale Tugenden halten, sie jedoch entweder eine inhaltliche
Veränderung des Quarternars vornehmen oder zu einer anderen Anzahl von
Kardinaltugenden kommen. Jenes ist der Fall, wenn im 17. Jahrhundert der
niederländische Ethiker Arnold Geulincx den klassischen Kanon durch den
von Fleiß, Gehorsam, Gerechtigkeit und Demut, der er den obersten Rang

Decern Libros Ethicorum Aristotelis Ad Nicomachum Expositio, II lect. 8, Taurini/Romae:
Marietti 1949, 96.

'5 Ethics (s. Anm. 10), 64.
Entsprechend den beiden Teilprinzipien seines obersten Grundsatzes der (normativen)
Ethik: „Neminem laede, imo omnes, quantum potes, iuva!" hatte schon Arthur SCHOPENHAUER

die Tugenden der Gerechtigkeit und der Menschenliebe zu "Kardinaltugenden"
erklärt, „weil aus ihnen alle übrigen hervorgehn und sich theoretisch ableiten lassen." (Über
die Grundlage der Moral § 17, in: Sämtliche Werke. Darmstadt: WBG 1977, Bd. III, 745)
HOSSENFELDER, Malte: Der Wille zum Recht und das Streben nach Glück. Grundlegung einer
Ethik des Wollens. München: Beck 2000, 139-145, benennt die Gerechtigkeit und die soziale
Hilfsbereitschaft als die beiden Kardinaltugenden.

16 Proposing Cardinal Virtues, in: Theological Studies 56 (1995) 709-729, hier: 723h



230 Dieter Witschen

zuschreibt, ersetzt sehen will.1? Dieses, wenn im 12. Jahrhundert der Theologe

Hugo von St. Viktor statt vier Kardinaltugenden sieben kennt, und
zwar die Demut, die Sanftmut, die Herzensreue, das Verlangen nach
Gerechtigkeit, die Barmherzigkeit, die Herzensreinheit und den inneren
Herzensfrieden.18

So einsichtig es ist, anhand anthropologischer Grundvermögen oder
anhand zentraler Lebens- und Handlungsbereiche oder auch anhand eines
anderen principium divisionis ein Schema von Kardinaltugenden zu
entwerfen, so diskussionswürdig kann die jeweilige Konkretisierung sein, wofür

es mehrere Gründe gibt. Unter anderem kann sich die Frage aufdrängen,

ob der mit der Idee der Kardinaltugenden für gewöhnlich verbundene
Anspruch eingelöst werden kann, alle Einzeltugenden könnten unter die
Kardinaltugenden subsumiert bzw. in deren Kanon integriert werden.
Drängt sich nicht mitunter der Eindruck auf, die Tugenden in ihrer Vielzahl

und Unterschiedlichkeit würden gleichsam in das „Prokrustesbett
eines vorgegebenen Systems hineingezwängt"? Eine andere klassifikato-
rische Schwierigkeit kann sich aus der Zuordnung einer Einzeltugend zu
einer der Kardinaltugenden ergeben. Ist, um nur ein Beispiel zu geben, bei
einer Person das zugrunde liegende Motiv für eine Fehlhaltung die Pleone-
xie, also das Bestreben, immer mehr haben zu wollen, ist die entgegengesetzte

Tugend dann die Gerechtigkeit, weil sie verhindert, dass die
berechtigten Ansprüche anderer nicht durch die Pleonexie verletzt werden,
oder die der Maßhaltung, weil ein konkupiszibler Antrieb zu beherrschen
ist? Eine dritte Problematik steht im Zusammenhang mit der Frage nach
der Zeitbedingtheit der Tugenden. Kann unter der Voraussetzung, dass die
Kardinaltugenden die zentralen sind, ihr klassischer Kanon Gültigkeit für
alle Epochen und Kulturen beanspruchen? Oder ist nicht die Festlegung,
was die zentralen Tugenden sind, doch stark durch historische und/oder
kulturelle Faktoren bestimmt? Sind nicht in einer pluralistischen Gesellschaft

die Toleranz oder in einem demokratischen Staat die
Verantwortungsbereitschaft zu politischer Partizipation oder in einer von der Idee
der Menschenrechte geprägten internationalen Gemeinschaft die Achtung
der Menschenwürde eminent bedeutsame Tugenden, die erst in der Neuzeit

dieses Gewicht gewonnen haben, im klassischen Kanon der
Kardinaltugenden hingegen sich nicht Finden? Oder liegt es nicht nahe, die klassische

Tugend der Tapferkeit unter den gegenwärtigen Lebensdingungen
und in Anbetracht der nunmehr maßgeblichen Wertvorstellungen im
Sinne der Zivilcourage zu interpretieren? Hat nicht im Zeitalter einer
tiefgreifenden ökologischen Krise die Kardinaltugend der Maßhaltung eine
andere oder zusätzliche inhaltliche Ausrichtung zu erfahren? Auf derartige

'7 Ethik oder über die Kardinaltugenden. Hamburg: Meiner 1948.
18 Vgl. GRÜNDEL, Johannes: Die Lehre des Radulfus Ardens von den Verstandestugenden

auf dem Hintergrund seiner Seelenlehre. München: Schöningh 1978, 264.



Was macht eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend? 231

Problemstellungen kann hier nur hingewiesen werden, ist doch die
gestellte Aufgabe die, systematische Kriterien namhaft zu machen, anhand
derer das Proprium einer Kardinaltugend erfasst werden kann, und nicht
die, einen konkreten Katalog von Kardinaltugenden zu begründen.

5. Axiologie

Eine Kardinaltugend kann nicht nur als virtus generalis qualifiziert
werden, insofern sie unter logischer Rücksicht eine allgemeine, irreduzible
Grundhaltung ist, und nicht nur als virtus principalis, insofern sie unter
klassifikatorischer Rücksicht eine zentrale ist, sondern auch als virtus
fundamentalis, insofern sie unter axiologischer Rücksicht eine grundlegende

ist, ihr im Gefüge der moralischen Grundhaltungen eine tragende
Funktion zukommt. Tugenden weisen eine innere Ordnung auf, die sich
unter anderem aus ihrer axiologischen Gewichtung ergibt. Der ordo virtu-
tum beinhaltet eine Randordnung im Gesamt der Tugenden.^ So werden
theologische Ethiker unter der Hinsicht der Werthöhe den biblisch
begründeten, den so genannten theologischen Tugenden des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe, die den Menschen auf sein endgültiges Ziel
ausrichten, den Vorrang einräumen,20 was nicht ausschließt, unter der
Rücksicht der Wertfundierung die Kardinaltugenden als die grundlegenden

anzusehen.21 Wer im Sinne antiker Ethiker in der theoretischen
Lebensform die höchste erblickt, der wird unter der Rücksicht der Werthöhe

den intellektuellen Tugenden den Vorrang geben, was wiederum
nicht ausschließt, die handlungsleitenden Kardinaltugenden als Grundhaltungen

zu begreifen, die die Voraussetzungen für ein Leben gemäß der
Vernunft schaffen. Im Verhältnis zu den Einzeltugenden können die
Kardinaltugenden als die axiologisch wichtigsten begriffen werden. Im System
der Kardinaltugenden sind diesen als den gewichtigsten Grundhaltungen
einzelne Tugenden zu- oder untergeordnet - so in der klassischen Tugend-

'9 Von der Rangordnung im Gesamt der Tugenden ist die innerhalb der Kardinaltugenden

selbst zu unterscheiden. Letztere kann unter anderem darin begründet gesehen werden,

welchem anthropologischen Vermögen der Primat zugesprochen wird. Wer das

Vermögen der praktischen Vernunft als grundlegend ansieht, also für ein intellektualistisches
Tugendverständnis plädiert, der wird der Kardinaltugend der Klugheit den Vorrang zusprechen;

wer hingegen das Vermögen des Willens als grundlegend betrachtet, also ein volunta-
ristisches Tugendverständnis vertritt, der wird der Kardinaltugend der Gerechtigkeit den
Primat zusprechen. Für unsere Zwecke kann die Frage nach der Rangordnung innerhalb der
Kardinaltugenden außer Acht bleiben.

20 Als theologischen Grund nennt THOMAS VON AQUIN: „Glaube, Hoffnung und Liebe
stehen über den menschlichen Tugenden; sie sind nämlich Tugenden des Menschen,
insofern er der göttlichen Gnade teilhaftig geworden ist." (Summa theologiae I-II q. 58, a. 3,
ad. 3, zit. nach der Deutschen Thomas-Ausgabe [s. Anm. 13], Bd. 11,175)

21 S. THOMAE AQUINATIS: Quaestio disputata de virtutibus cardinalibus, in: Quaestiones
disputatae, Vol. II, Taurini/Romae: Marietti 1949, 814: "virtutes cardinales dicuntur in quibus
fundatur vita humana."



232 Dieter Witschen

ethik als Unterarten die virtutes subiectivae, als Bestandteile die virtutes
integrales und als „verwandte" Tugenden die virtutes potentiales.

6. Resümee

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass bei einer systematischen
Erörterung der Frage, was eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend

macht, der etymologische Fehlschluss zu vermeiden ist. Gleichwohl ist
es unbenommen, die etymologische Herleitung für metaphorische Zwecke

zu nutzen. Weiterführend dürfte es sein, das Proprium einer Kardinaltugend
unter logischer, klassifikatorischer und axiologischer Rücksicht zu bestimmen,

wie es im Vorstehenden umrisshaft versucht worden ist. Und wenn in
abstracto geklärt ist, was sinnvolle Bestimmungselemente einer Kardinaltugend

sind, dann ist damit nicht zugleich geklärt, welche moralischen
Grundhaltungen in concreto dieser Kategorie zuzuordnen sind. Das
klassische Quarternar ist unbestritten das historisch und gegenwärtig22
wirkmächtigste; es ist jedoch nicht das einzig denkbare, da sowohl die logischen
Regeln der divisio als auch die axiologische Gewichtung Alternativen
zulassen.

22 So urteilt MlETH: Die neuen Tugenden (s. Anm. 3), 27: „[...] man wird auch heute sagen
können, dass es immer noch schwierig ist, wenn man etwa in einer knappen Formel Tugenden

integrieren will, der Summe eine andere Form zu geben als die der vier
Kardinaltugenden." SCHOCKENHOFF: Grundlegung der Ethik (s. Anm. 3), 113, vertritt die Auffassung,
dass neuere Versuche, die Tugenden anders einzuteilen, „mehr als Erläuterung und
Ergänzung denn als Alternative zum Vierer-Schema der klassischen Grund- und
Haupttugenden anzusehen [sind]. Die Architektonik der Kardinaltugenden bietet den geeignetsten
Rahmen für ein umrisshaftes Verstehen aller Phänomene des moralischen Lebens."



Was macht eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend? 233

Zusammenfassung
Die klassische inhaltliche Einteilung der moralischen Grundhaltungen ist die
in die Kardinaltugenden. Wird systematisch erörtert, was das Proprium dieser

tugendethischen Kategorie ausmacht, dann werden Erläuterungen auf
verschiedenen Ebenen vorgenommen. Neben der etymologischen Herleitung
finden sich metaphorische Deutungen. Insbesondere werden - so lässt sich
eruieren - die differentiae specificae unter logischer, klassifikatorischer und
axiologischer Rücksicht bestimmt.

Abstract
Basic moral attitudes are classically divided up, as regards content, into the
cardinal virtues. When analysing systematically what constitutes the
characteristic feature of this ethical category of virtues, explanations are given
on different levels. Besides the etymological derivation, metaphorical
interpretations are to be found. In particular the differentiae specificae (specific
differences) are defined in a logical, classificatory and axiological respect, as
can be worked out.


	Was macht eine moralische Grundhaltung zu einer Kardinaltugend? : Systematische Kriterien

