
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: Streitfall Hölle : zur neueren problem of hell-Debatte

Autor: Amor, Christoph J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph J. Amor

Streitfall Hölle.
Zur neueren problem ofhell-Debatte

l. VERORTUNG DER FRAGESTELLUNG

Die Theodizee-Problematik wird im angelsächsischen Raum seit geraumer
Zeit ausführlich diskutiert. Unter den Diskutanten aus Philosophie und
Theologie herrscht dabei weitgehend Konsens, das sog. problem of evil als

Widerspruchsproblem zu interpretieren. „Und zwar als Widerspruch
zwischen der Erfahrung von Übel und Leid einerseits und dem Bekenntnis zu
einem allmächtigen und sittlich vollkommenen Gott andererseits."1 Der
aus der Leiderfahrung resultierende Einwand gegen den Glauben an Gott
hebt traditionell auf die innerweltlichen Übel ab. Die Akzentsetzungen
variieren dabei: Manche Autoren verweisen auf das enorme Ausmaß bzw.
die willkürliche Verteilung der Übel, andere führen einzelne, besonders
grauenhafte Leiderfahrungen (horrendous evils)* gegen das theistische
Bekenntnis ins Feld.

In zunehmendem Maße berücksichtigen vor allem analytisch gesinnte
Autoren des Weiteren auch postmortale Übel. Als postmortales Übel par
excellence erachten viele die Wirklichkeit einer ewigen Hölle, wie sie
traditionell im Christentum gelehrt werde. Beileibe keine Einzelmeinung äussert

Jerry Walls, wenn er bemerkt:

„The problem of hell is an aspect of the larger problem of evil. Indeed, it is

arguably the most severe aspect of the problem of evil, for hell is by definition

an eternal evil, so it holds out no reason to hope that it will eventually
be redeemed."3

1 KREINER, Armin: Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg
i.Br.: Herder 2005, 17. Zur Differenz der angelsächsischen Theodizee-Debatte zu den
theologischen Überlegungen und Reflexionen des christlichen Glaubens siehe DALFERTH, Ingolf U.:
Malum. Theologische Hermeneutik des Bösen. Tübingen: Mohr Siebeck 2008.

2 Siehe: ADAMS, Marylin McCord: Horrendous Evils and the Goodness ofGod. Ithaca, N.Y.:
Cornell University Press 2000.

3 WALLS, jerry: Eternal Hell and the Christian Concept of God, in: PETERSON, Michael
L./VanArragon, Raymond J. (Hgg.): Contemporary Debates in Philosophy of Religion.
Oxford: Blackwell 2004, 268-278, hier 271. Vgl. KVANVIG, Jonathan L.: The Problem of Hell.
New York: Oxford University Press 1993, 4: „[The problem of hell] arises as an instance of the
general problem of evil, arguably the worst sort of instance". ADAMS, Marilyn McCord: The
Problem of Hell. A Problem ofEvil for Christians, in: STUMP, Eleonore (Hg.): Reasoned Faith.
Essays in Philosophical Theology in Honor of Norman Kretzmann. Ithaca, N.Y.: Cornell
University Press 1993, 301-327, hier 302: „My own view is that hell poses the principal
problem of evil for Christians."



198 Christoph Johannes Amor

Die klassische christliche Höllenlehre steht gegenwärtig unter heftigem
Beschuss. Sowohl Kritiker des Christentums als auch christliche Denker
halten die Vorstellung ewiger Höllenstrafen für schlichtweg unvereinbar
mit dem theistischen Gottesbilds im Allgemeinen und dem christlichen
Gottesverständnis im Besonderen. Die im Christentum bislang
selbstverständliche Vorstellung von einem doppelten Ausgang des Jüngsten
Gerichts befindet sich unter stetig steigendem Rechtfertigungsdruck. Die
dagegen erhobenen Anfragen und Einwände sind vielfältig, so dass
Orientierung Not tut.

Ein Systematisierungsversuch, der sich gewinnbringend auch auf die re-
ligionsphilosophische theodicy o//ie//-Debatte anwenden lässt, stammt von
Markus Schulze. Er differenziert zwischen den anthropologischen,
theologischen und sozialen Implikationen der Hölle. An die traditionelle
christliche Höllenlehre lasse sich anthropologisch die Frage richten, ob ein
Mensch überhaupt zu einem endgültigen Nein, zu einer unendlich
schwerwiegenden Verfehlung gegen Gott fähig sei; theologisch anfragen, was es

für Gott selbst, vor allem seine Liebe, bedeute, dass es den Menschen in
der Hölle gebe und schlussendlich unter sozialer Rücksicht nachfragen,
was es für die in Gottes Liebe Vollendeten und die Sozialnatur der
Verdammten selbst bedeute, auf ewig von der Gemeinschaft mit Gott und der
communio sanctorum ausgeschlossen zu sein.6

Mit diesem systematischen Rüstzeug gilt es nun die aktuelle problem of
hell-Diskussion kritisch zu sichten und auf ihre Bedeutung für die Theologie

zu befragen. Die Beschäftigung mit der Höllenproblematik erfolgt in
der analytischen Religionsphilosophie im Kontext der Profilierung einer
analytischen Theologie (analytic theology).7 Und so gibt es kaum ein
klassisches Thema der Dogmatik und Fundamentaltheologie, das im analytischen

Diskurs zurzeit nicht bedacht würde.8 Was aber bringt die analytische

Herangehensweise für die kontinentaleuropäische Theologie?

4 Zu den Invektiven gegen das Christentum von Seiten des sog. Neuen Atheismus siehe:
STRIET, Magnus (Hg.): Wiederkehr des Atheismus. Fluch oder Segen für die Theologie?
Freiburg i.Br.: Herder 2008. HOFF, Gregor Maria: Die neuen Atheismen. Eine notwendige
Provokation. Regensburg: Pustet 2009.

5 PENELHUM, Terence: Divine Goodness and the Problem of Evil, in: Religious Studies 2

(1966) 95-107, hier 99: „Either there is a God who is all-powerful and all-good, or there is no
God at all".

6 Vgl. SCHULZE, Markus: Ist die Hölle menschenmöglich? Das Problem der negativen
Endgültigkeit in der deutschsprachigen katholischen Theologie der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Freiburg i.Br.: Herder 2008, 15-88.
7 Vgl. CRISP, Oliver D./Rea, Michael C. (Hgg.): Analytic Theology: New Essays in the

Philosophy of Theology. New York: Oxford University Press 2009. AMOR, Christoph J.: Analytic
theology - Über Größe und Grenze eines (neuen) Paradigmas, in: ZKTh 133 (2011) 442-464.

8 Vgl. FLINT, Thomas P./REA, Michael C. (Hgg.): The Oxford Handbook of Philosophical
Theology. New York: Oxford University Press 2009. Rea, Michael C. (Hg.): Oxford Readings
in Philosophical Theology. Volume 1: Trinity, Incarnation, and Atonement. New York: Oxford



Streitfall Hölle - Zur neueren problem o/he//-Debatte 199

Um sich darüber ein möglichst objektives Bild zu verschaffen, ist es

hilfreich, sich zunächst einmal der traditionellen Theologie der Hölle zu
vergewissern. Dazu bietet sich in besonderem Maße die Behandlung des

infernus in den neuscholastischen Handbüchern an. Die meisten der heutigen

religionsphilosophischen Einwände und Anfragen an die klassische
Höllenlehre wurden bereits in der vorkonziliaren Manualientheologie
diskutiert. Neben einer vergleichbaren Problemstellung legt sich die
Auseinandersetzung mit der Schultheologie durch eine weitere Gemeinsamkeit
nahe: Die Denker der Schule erheben den Anspruch, „dass sich von Seiten
der Vernunft manches für die Ewigkeit der Hölle anführen lässt".9 Damit
sind die in den Manualien entwickelten Antworten anschlussfähig an die
aktuelle religionsphilosophische Debatte. Damals wie heute geht es um
Vernunftargumente, die für bzw. gegen die Eschatologie der negativen
Endgültigkeit ins Feld geführt werden. Daraus ergibt sich die zweigliedrige
Struktur der vorliegenden Untersuchung. In einem ersten Schritt werden
die Argumente, die Matthias Premm (1890-1973) zur Verteidigung des
infernus beigebracht hat, kritisch beurteilt. In einem zweiten Schritt gilt es
dann zu evaluieren, ob die heutigen Verteidiger der überkommenen
Höllenlehre unter den christlichen Religionsphilosophen gegenüber den
Schultheologen die besseren Argumente aufbieten können.

2. Die Theodizee der Hölle in den traditionellen Handbüchern

Der Salzburger Dogmatiker Matthias Premm verteidigt in seiner
Katholischen Glaubenskunde von 1953 - wie in der Schultheologie üblich10 - das

Dogma von der Existenz einer ewigen Hölle." Unter Hölle versteht er „den
ewigen Strafzustand jener, die in der schweren Sünde sterben" (IV, 623).
Nach einem ausführlichen Schrift- und Traditionsbeweis (IV, 625-634)
bietet er auch eine philosophische Begründung für die Endlosigkeit der
Höllenstrafen (IV, 634-636).

University Press 2009. DERS. (Hg.): Oxford Readings in Philosophical Theology. Volume 2:
Providence, Scripture, and Resurrection. New York: Oxford University Press 2009.

9 DlEKAMP, Franz: Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des heiligen Thomas. Bd.

III. Münster: Aschendorff 8i937, 435.
10 Vgl. POHLE, Joseph: Lehrbuch der Dogmatik. Neubearbeitung von J. Gummersbach. Bd.

III. Paderborn: Schöningh 9i96o, 669: „Die Hl. Schrift lehrt die Existenz der Hölle an so
vielen Orten und in so unzweideutigen Worten, dass kein zweites Dogma biblisch so fest
begründet ist."

11 PREMM, Matthias: Katholische Glaubenskunde. Ein Lehrbuch der Dogmatik. Bd. IV.
Wien: Herder 1953, 623-658. Die Angaben im Haupttext beziehen sich im Folgenden auf
Premms vierbändige „Katholische Glaubenskunde". Die römische Zählung gibt jeweils den
Band an.



200 Christoph Johannes Amor

2.1 Zu den anthropologischen Implikationen der Hölle

Für die unendlichen Höllenstrafen argumentiert Premm in einem ersten
Schritt „aus der Natur der Sünde":

„Zwischen Schuld und Strafe muss das Verhältnis der Gleichheit bestehen.
Nun aber ist die schwere Schuld, a) sowohl als Akt wie b) als Habitus
betrachtet, etwas Unendliches. Also muss auch die Strafe dafür unendlich sein,
d.h. ohne Ende dauern extensiv unendlich). Eine intensiv unendliche Strafe

für ein endliches Wesen ist überhaupt nicht möglich" (IV, 634).

Zur aktuellen schweren Sünde führt er aus:

„Der aktuellen schweren Sünde haftet etwas Unendliches an. Zwar kann sie
manchmal nur von kurzer Dauer sein, die Strafe aber ist nicht nach der zeitlichen

Dauer, sondern nach der inneren Bosheit des schlechten Aktes zu
bemessen. So verhängt sogar das menschliche Gericht für einen raschen Diebstahl

eine Strafe von mehreren Jahren. Nun aber haftet der schweren Sünde
eine unendliche Bosheit an. Denn sie ist eine bewusste, freiwillige Beleidigung

des unendlichen Gottes, eine Auflehnung gegen seinen Willen, eine
Zurücksetzung des höchsten Gutes hinter einen irdischen Vorteil oder
augenblicklichen Genuss, ein Verzicht auf Gottes Liebe und Freundschaft. So liegt
im Sündenakt etwas unbegrenzt Schweres" (IV, 634).

Premms Ausführungen sind nicht unproblematisch. Zunächst einmal ist
ihm jedoch zuzustimmen, dass die Länge der Strafe sich nicht nach der
Dauer der Tat bemisst, wie das angeführte Beispiel aus der Strafjustiz
deutlich macht. Auch der Religionsphilosoph Charles Seymour gesteht
bereitwillig zu: „It is clear that five years imprisonment is acceptable punishment

for a beating that took ten minutes", gibt dann aber zu bedenken: „It
is also clear that life imprisonment is unacceptably severe punishment for
the same crime."12 Und so stellt sich die Frage: Kann, wie der Münsteraner
Dogmatiker Franz Diekamp (1864-1943) behauptet, „die Tat eines Augenblicks

eine ewige Strafe verdienen"?^ Ja, so Premm, wenn ihr, wie im Fall
der schweren Sünde (peccatum grave) bzw. der Todsünde, eine unendliche
Bosheit anhaftet. Doch worin liegt diese Bosheit begründet?

Premms Antwort fallt nicht eindeutig aus. So bestimmt er das
Unendliche an der schweren Sünde zunächst von der Unendlichkeit dessen
her, gegen den die Sünde sich wendet. Durch die Todsünde mache sich der
Mensch einer bewussten und freiwilligen Beleidigung des unendlichen
Gottes schuldig. Der Zweck (finis operis) aller Geschöpfe sei in erster Linie,
Gott zu verherrlichen (gloria Dei externa). Die vernünftigen Geschöpfe,
und so auch der Mensch, seien zu einer bewussten Verherrlichung, d.h.
zum ausdrücklichen Lob Gottes, verpflichtet. Diese schließe die Unter-

12 SEYMOUR, Charles: Hell, Justice, and Freedom, in: International Journal for Philosophy
of Religion 43 (1998) 69-86, hier 71.

'3 DIEKAMP: Katholische Dogmatik, Bd. III, 435.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem o//ie//-Debatte 201

werfung unter den Willen Gottes in sich ein.>4 Durch die schwere Sünde
vollziehe der Mensch bewusst eine freiwillige Abkehr von Gott. In dieser
Abkehr (aversio) bzw. in dieser „Missachtung Gottes als des höchsten Gutes

liegt die eigentliche Bosheit der schweren Sünde" (I, 485).
Nun lehrt Premm aber mit der Schultheologie, dass „die Sünde ganz

allgemein, wie sie in jeder Gattung von Sünde eingeschlossen ist", als
„freiwillige Abweichung vom göttlichen Gesetz (difformitas voluntaria a lege
divina)" definiert werden kann (I, 484). Ontologisch gesehen, handle es
sich bei der Sünde um einen freien Willensakt, der nicht „die richtige
Beziehung auf Gott" aufweise (I, 485). Ihrer Natur nach hafte jeder Sünde
eine doppelte Bosheit an: „Der Sünder wendet sich von Gott ab und sucht
statt dessen sein Glück im Geschöpflichen" (IV, 644). Wenn der Mensch
somit, wie Joseph Pohle die Harmatologie der Schule prägnant auf den
Punkt bringt, „durch jede Sünde Gott beleidigt und seine Ehre verletzt",'5
dann stellt auch eine lässliche Sünde (peccatum /eve) bzw. eine Wundsünde

ein Vergehen gegen den unendlichen Gott dar. Nicht nur in der schweren,

sondern auch in der lässlichen Sünde müsste demnach „etwas
unbegrenzt Schweres liegen" (IV, 634). Dies verneint Premm jedoch und hält an
der Differenzierung zwischen schwerer und lässlicher Sünde fest. Und so

fragt Markus Schulze zu Recht: „Ist Gott weniger unendlich, wenn die
Missachtung seiner Person im Vollzug einer Wundsünde ausgedrückt
wird, als dann, wenn sie sich in einer schweren Sünde meldet?"16

Neben dieser theologisch problematischen Unschärfe erscheint Premms
Argumentationsgang auch unter (rechts-)philosophischer Rücksicht
bedenklich. Das Vorhaben, die Strafwürdigkeit des Täters bzw. die Schwere
seiner Schuld vom Status des Opfers abhängig zu machen,^ kann außerhalb

einer feudal bzw. hierarchisch strukturierten Gesellschaft nur schwer
als „philosophische Begründung" (IV, 634) akzeptiert werden. Qua Person

wiegt jedes Vergehen gegen einen Menschen gleich schwer.
Wenden wir uns nun Premms zweiter Begründung der unendlichen

Höllenstrafen zu. Gemäß dieser resultiert das unbegrenzt Schwere der
Todsünde nicht primär aus der Beleidigung des unendlichen Gottes,
sondern aus dem „Verzicht auf Gottes Liebe und Freundschaft" bzw. aus der
„Zurücksetzung des höchsten Gutes hinter einen irdischen Vorteil" (IV,
634). Durch die schwere Sünde bringe sich der Mensch um seinen „seligen
Glückszustand", denn nur Gott vermöge alle menschlichen Fähigkeiten zu

'4 Vgl. PREMM, Matthias: Katholische Glaubenskunde. Ein Lehrbuch der Dogmatik. Bd. I.
Wien: Herder 2i956, 365.

'5 POHLE, Joseph: Lehrbuch der Dogmatik. Neubearbeitung von J. Gummersbach. Bd. II.
Paderborn: Schöningh loi968, 245.

16 SCHULZE: Ist die Hölle menschenmöglich?, 142.

7 Vgl. DlEKAMP: Katholische Dogmatik, Bd. III, 435: „Je höher nun aber die Person
dessen steht, den man durch Geringschätzung und Verachtung beleidigt, umso schwerer ist
die Beleidigung."



202 Christoph Johannes Amor

sättigen (IV, 563). Einzig und allein wenn der Mensch sich „förmlich im
Besitze Gottes" befinde, sei er im strengen Sinn des Wortes selig (IV, 563).
Von seinem beglückenden Endziel aber sage sich der Todsünder radikal
los. Das Unendliche an der Sünde wird von Premm in diesem zweiten
Anlauf somit vom unendlichen Verlust her bestimmt, den die Aufkündigung
der Gottesfreundschaft für den Sünder zur Folge habe. Kurzum: „Die
Todsünde ist auch insofern unendlich, als sie uns des Besitzes Gottes, des
unendlichen Gutes, verlustig macht."18 In diesem „unendlichen Verlust"
des ewigen Himmelsglücks (IV, 642) besteht für den Salzburger Dogma-
tiker das eigentliche Wesen der Hölle. „Der Ausschluss vom Himmel ist
das größte Leiden in der Hölle, macht die Hölle zur Hölle. Alle anderen
Leiden sind von untergeordneter Bedeutung" (IV, 642).

Interessanterweise erachtet Premm diesen Verlust Gottes für „die
naturgemäße Folge der Todsünde, in welcher sich der Mensch von Gott
abwendet" (IV, 641).'9 Inwiefern handelt es sich bei der Hölle dann aber
noch um eine Strafmaßnahme Gottes und nicht vielmehr um das Resultat
der Selbstbestrafung des Menschen? Die innere Problematik des Theolo-

goumenon von Hölle als unendlicher Strafe tritt etwa bei Joseph Pohle
deutlich zu Tage: „Das Wesen der Verdammnis besteht in der vom
zürnenden Richter verhängten, aber selbstverschuldeten Beraubung der
beseligenden Gottesanschauung".20 Wenn aber die selbstverschuldete Abkehr
des Menschen von Gott von sich aus den endlosen Verlust Gottes zeitigt,
wozu sollte Gott dann noch die Strafe des Verlustes (poena damni) eigens
verhängen? Konsequent hat daher Karl Rahner, der mit der nachtridenti-
nischen Schultheologie bestens vertraut war, den Todsünder nicht als von
Gott Geschlagenen, sondern als einen Menschen charakterisiert, der
„einen theologischen und metaphysischen Selbstmord" begangen hat, „ohne
dass das Subjekt dadurch sich selbst ins Nichts entfliehen könnte."21 Alle
göttlichen Strafen stellen für Rahner „eine konnaturale Folge der Schuld
[dar], die aus ihrem eigenen Wesen erfließt und nicht eigens von Gott
zugefügt werden muss".22 Unisono lehrt auch Hans Urs von Balthasar, „dass
Gott niemanden verdammt, sondern dass der Mensch, der sich endgültig
der Liebe verweigert, sich selbst verurteilt".23

18 DlEKAMP, Franz: Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des heiligen Thomas. Bd.
II. Münster: Aschendorff'1936, 169.

19 Vgl. DlEKAMP: Katholische Dogmatik, Bd. III, 441: „Die poena damni [ergibt sich] als

naturgemäße Folge aus der Todsünde."
20 POHLE: Lehrbuch der Dogmatik, Bd. III, 673.
21 RAHNER, Karl: Schuld - Verantwortung - Strafe in der Sicht der katholischen Theologie,

in: DERS.: Schriften zur Theologie. Bd. VI. Zürich: Benziger 1965, 238-261, hier 253.
22 RAHNER: Schuld - Verantwortung - Strafe, 259.
23 BALTHASAR, Hans Urs von: Kleiner Diskurs über die Hölle. Ostfildern: Schwabenverlag

Ü987, 8.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem ofhell-Debatte 203

Irritierend klingen des Weiteren Premms Erörterungen der sog.
Positiven Höllenstrafen. Mit der Schultheologie hält er daran fest, dass jeder
Sünde aufgrund ihrer „doppelten Bosheit" eine zweifache Strafe gebührt:
„Der Abwendung von Gott entspricht der Ausschluss vom Himmel, der
Hinwendung zum Geschöpflichen die Sinnenqual, verursacht durch ein
geschaffenes, materielles Instrument" (IV, 645). Die Strafe der Sinne (poena
sensus) werde „auf Grund positiver Anordnung Gottes [...] von außen her,
durch ein eigenes Strafwerkzeug dem Verdammten zugefügt, und zwar
durch ein stoffliches Werkzeug, das also an sich mit den Sinnen
wahrnehmbar ist" (IV, 643F).

Mehrere Fragen drängen sich hier auf: Ist der Verdammte durch den
Ausschluss von der Gemeinschaft mit Gott und der communio sanctorum
nicht bereits genug gestraft? Fordert Gottes Gerechtigkeit tatsächlich das
Höllenfeuer als „ein von der poena damni unterschiedenes, äußeres
Qualinstrument" (IV, 645)? Und lässt sich die Zufügung von Qualen mit Gottes
Barmherzigkeit vereinbaren? Ganz grundsätzlich ist nur schwer
einzusehen, weshalb Gott zum Schuldübel der Verdammten ein Strafübel hinzufügen

sollte. Warum und wozu sollte er „ein Übel durch die Schaffung
eines neuen" beantworten?^ Diesem Fragenkomplex wird im nächsten
Abschnitt, bei der Behandlung der theologischen Implikationen der Hölle,
weiter nachzugehen sein.

Wie eingangs erwähnt, ist die schwere Sünde nicht nur als Akt, sondern
auch als Habitus „etwas Unendliches" (IV, 634). Zu dieser sog. Zustands-
sünde (peccatum habituale) vermerkt Premm:

„Wer in der schweren Sünde stirbt, hat sich von der aktuellen Sünde nicht
abgewendet, sondern verharrte bewusst im Sündenzustand. Diese habituelle
Sünde [...] hat auch etwas Unendliches, Ewiges an sich. Ein solcher Mensch
hat sich von Gott als dem letzten Endziel abgekehrt und bleibt dem Bösen
und Irdischen zugewendet für immer, solange er sich nicht davon ausdrücklich

wieder wegwendet und zu Gott zurückkehrt. So haftet dem Sündenzustand

etwas Ewiges an, selbst wenn jemand nicht ausdrücklich die Absicht
hat, ewig weiter zu sündigen. Auch hat sich damit der Mensch freiwillig in
einen Zustand begeben, aus dem er sich mit seinen natürlichen Kräften nicht
herauszuarbeiten vermag in Ewigkeit, nur Gottes Gnade, die unverdient
gegeben wird, kann ihm dazu verhelfen. [...] Wenn nun Gott den Menschen, der
in diesem Zustand stirbt, ewig so belässt, so muss der Verdammte eben
tragen, was er sich selbst bereitet hat. Gott handelt nicht ungerecht" (IV, 634F).

Bevor wir daran gehen können, Premms Argumentation im Einzelnen zu
prüfen, müssen zunächst einmal Begriff und Wesen des peccatum habituale

geklärt werden. Die habituelle Sünde bezeichnet für Premm den
Zustand, der „in der Seele infolge des Sündenaktes herrscht und bis zur reuigen

Rückkehr zu Gott als Habitus fortdauert" (I, 486). Die habituelle Sün-

24 Vgl. RAHNER: Schuld - Verantwortung - Strafe, 260.



204 Christoph Johannes Amor

de sei weder eine „neue Sünde" noch handle es sich bei ihr um „eine
fortdauernde böse Gesinnung" (I, 486). Premm charakterisiert sie vielmehr als
den „mit der sündigen Tat von selbst gegebenen und ihr nachfolgenden
Sündenzustand" (I, 486). Infolge der aktuellen Abkehr von Gott in der
Sünde bleibe der Mensch, „solange er nicht wieder positiv zu Gott sich
hinwendet, im Zustand der schweren Schuld vor Gott und im Zustand der
ewigen Strafwürdigkeit" (I, 486). Zur Umkehr sei der Sünder aber aus
eigener Kraft nicht fähig (IV, 635). Die dazu notwendige Gnade verweigere
Gott ihm zu Recht. Denn bis zu seinem Tod habe er „bewusst im Sündenzustand

verharrt" (IV, 635). Mit dem biologischen Exitus ende der Pilgerstand

(status viae) und breche der Endstand (status termini) an.25 Der Tod
markiere „den endgültigen Abschluss der Prüfungszeit" (IV, 654). Nach
ihm könne es „keine Änderung im wesentlichen Zustande des Verstorbenen

mehr geben, sonst wäre ja das Endziel noch nicht erreicht und würde

das Prüfungsstadium fortdauern" (IV, 654).
Pikanterweise vertritt Premm im Kontext der Vorsehungslehre die

Ansicht: „Bis ins kleinste läuft die Weltgeschichte so ab, wie Gott es voraus-
wusste und vorauswollte" (I, 180). Wenn „Gott alles mit seiner Vorsehung
lenkt" (I, 174) - ohne „die Freiheit und eine gewisse Eigentätigkeit der
Geschöpfe aufzuheben" (I, 175) - so gilt dies auch für den Todeszeitpunkt
eines Menschen. Wird jemand im Stand der Todsünde vom Tod
überrascht, so muss er laut Premm „eben tragen, was er sich selbst bereitet hat"
(IV, 635), nämlich auf ewig von Gott getrennt zu sein. Was aber, wenn sich
der Todsünder zu einem späteren Zeitpunkt seines Lebens zu Gott bekehrt
hätte? Wäre der Sünder dann nicht durch den von Gott voraus gewussten
und voraus gewollten Tod auf einen bestimmten Punkt seiner Bosheit
gleichsam festgenagelt worden? Nur schwer ließe sich dann die Vorstellung

vermeiden, „dass Gott nur auf einen günstigen Augenblick wartet, um
sich mit Hilfe des Sensenmanns widerspenstige Geschöpfe für immer vom
Halse zu schaffen."26 Nicht „die Freiheit", sondern „das Verhängnis" hätte
dann „bei den verschiedenen Seelen über die Richtung entschieden, in der
ihr ewiges Los gefallen ist",27 bemerkte bereits Ende des 19. Jahrhunderts
der Würzburger Dogmatiker Herman Schell (1850-1906). „Damit wäre
indes dem Himmel die Heiligkeit und der Hölle die Verschuldung genommen:

d.h. der innere Grund."28
Dass der Tod nicht als Verhängnis, sondern als „Tat der Freiheit" des

Menschen zu begreifen ist, bleibt das große Verdienst von Karl Rahners

25Zu dieser Unterscheidung siehe: POHLE: Lehrbuch der Dogmatik, Bd. III, 674.
26 VERWEYEN, Hansjürgen: Was ist die Hölle? Fragen in der Spur Hans Urs von Balthasars,

in: IKaZ 37 (2008) 254-270, hier 268.
27 Vgl. SCHELL, Herman: Katholische Dogmatik. Kritische Ausgabe. Hg., eingel. u. komm,

v. Heinrich Petri und Paul-Werner Scheele. Bd. III. Paderborn: Schöningh 1994, 621.

28 SCHELL: Katholische Dogmatik, 621.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem ofhell-Debatte 205

Theologie des Todes.29 Nicht durch den ihn irgendwann einmal
übermannenden Tod, sondern durch sein freies Sich-Verhalten dazu wird der
Mensch in den Zustand negativer Endgültigkeit überführt. Durch seine
Freiheitstat, „in der er über sich als ganzen endgültig verfügt", schafft sich
der Mensch gleichsam „in seine eigene Endgültigkeit" hinein.3° „Durch den
Tod - nicht nach ihm - ist die getane Endgültigkeit des frei gezeitigten
Daseins des Menschen."31

2.2 Zu den theologischen Implikationen der Hölle

Dass die ewige Höllenstrafe „den Eigenschaften Gottes (Gerechtigkeit,
Weisheit, Güte) nicht widerspricht" (IV, 634), sucht Premm in seiner
philosophischen Begründung vor allem „aus der Notwendigkeit genügender
Sanktion" zu erweisen (IV, 635):

„Gott schuldet es seiner Heiligkeit und Weisheit, dass sein Wille, wie er im
Sittengesetz zum Ausdruck kommt, von den Menschen respektiert wird. Er

muss daher die Übertretung seiner Gebote genügend strafen, sonst fehlte es

an der hinreichenden Sanktion der göttlichen Ordnung. Genügender Schutz
für die sittliche Ordnung aber ist nur eine endlos dauernde Hölle" (IV, 635).

Die Emphase, mit der Premm hier davon spricht, dass Gott strafen „muss",
befremdet. Betont Premm doch in seiner Gotteslehre, dass Gott „in seinen
Handlungen nach außen frei ist" (I, 170). Derselbe Gott, der frei von jeder
äußeren wie inneren Nötigung alles erschaffen (I, 359) und den Menschen
ungeschuldet „in die Übernatur erhoben hat" (1, 445), der allen Menschen,
obwohl er sie niemandem schuldet, seine Gnade „aus reiner Güte" schenkt
(I, 116), unterliegt in seinem Tun scheinbar dennoch einem Müssen. Während

Premm die Souveränität Gottes durch die Betonung der Gratuität der
Gnade sicher zu stellen sucht, unterminiert er sie sogleich wieder durch
die Aussage, Gott schulde sich selbst die Strafe. Der in seinem Gnadenhandeln

völlig freie Gott erscheint hinsichtlich seiner Strafgerechtigkeit
„reaktiv von seinem Geschöpf abhängig".32 Verfehlt sich dieses, so muss
Gott - um sich selbst und seinem heiligen Willen Anerkennung zu
verschaffen - zur Bestrafung übergehen. Doch welchen Respekt verschafft
sich Gott dadurch? Durch die Hölle, so Premm, zeigt sich „Gottes
Oberherrschaft über die Menschen": „Die Verdammten wollten nicht freiwillig
Gott anerkennen, jetzt müssen sie es gezwungen tun" (IV, 639). Doch
anerkennt der Verdammte tatsächlich Gott? Und kann sich Gott, der die

29 Vgl. RAHNER, Karl: Zu einer Theologie des Todes, in: DERS.: Schriften zur Theologie. Bd.
X. Zürich: Benziger 1972, 181-199.

3° RAHNER, Karl: Über das christliche Sterben, in: DERS.: Schriften zur Theologie. Bd. VIII.
Zürich: Benziger 1966, 273-280, hier 275.

31 RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg i.Br.: Herder '1984, 420.

32 SCHULZE: Ist die Hölle menschenmöglich?, 139.



2o6 Christoph Johannes Amor

Welt erschaffen hat, weil er Mitliebende (condiligentes) ins Dasein rufen
wollte, mit einer erzwungenen Anerkennung zufrieden geben? Wohl kaum.
Prä- wie postmortal sollte für ein christliches Gottesverständnis konstitutiv

sein, dass „Gott allein mit den Mitteln der Liebe versucht, die Liebe
[bzw. die Anerkennung] des Menschen zu gewinnen".33 Die knechtische
Furcht (timor servilis), durch die sich ein Mensch aus Furcht vor Strafe zu
Gott wendet,34 ist darum unzureichend.

Es fallt auf, dass Premm bislang nur auf die Heiligkeit und Gerechtigkeit,

nicht aber auf Gottes Barmherzigkeit Bezug genommen hat. Inwieweit

erwachsen Gott aber auch aus seiner Barmherzigkeit „Verpflichtungen"?

Das Verhältnis der ewigen Höllenstrafen zu Gottes Barmherzigkeit
bestimmt Premm derart: Gott bediene sich „der Barmherzigkeit nur
soweit, dass dadurch die Gerechtigkeit nicht beeinträchtigt" werde (IV, 637).
Die Hl. Schrift betone zwar „Gottes Barmherzigkeit als seine oberste
Eigenschaft", damit sei aber nicht „indirekt die Unmöglichkeit endloser
Strafe ausgesprochen" (IV, 637). Gott begegne dem Menschen in seinem
Erdenleben zwar barmherzig. „Mit dem Augenblick des Todes" aber trete
„Gottes Gerechtigkeit in Kraft" (IV, 637). Barmherzigkeit und Gerechtigkeit

kommen demnach zeitlich nacheinander zum Zug. Doch lässt sich
diese Vorstellung mit Premms Bekenntnis zur Einfachheit Gottes (simplici-
tas) vereinbaren? Der Salzburger Dogmatiker bestimmt Gottes Wesenheit
als „höchst einfach" (I, 109). Gott sei „von jeder denkbaren Zusammensetzung

frei" (I, 110). Daher seien „in Gott [...] Existenz, Wesenheit und
Eigenschaften ein und dasselbe. Jede seiner Eigenschaften ist seine Wesenheit"
(I, 91). Für die Denker der Schule folgt das Handeln dem Sein (agere
sequitur esse). Der von Premm postulierten Zweiteilung der Art und Weise,

wie Gott wirkt, müsste demnach auch auf ontologischer Ebene eine wie
auch immer geartete Zweiteilung in Gott entsprechen. Die Lehre von der
absoluten Einfachheit Gottes wäre dann aber hinfallig. Dass die metaphysischen

Konsistenzprobleme des von Premm gezeichneten, für die
Neuscholastik nicht untypischen Gottesbildes,35 theologisch hochbrisant sind,
hat Hans Urs von Balthasar klar erkannt und benannt: „Kann Gottes Liebe
einmal die Geduld verlieren, so dass er mit bloßer (Straf-) Gerechtigkeit
weiterfahren muss?"36

33 STOSCH, Klaus von: Gott - Macht - Geschichte. Versuch einer theodizeesensiblen Rede

vom Handeln Gottes in der Welt. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 23.
34 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae II-II, q.19, a.2, c: „Si igitur aliquis

eonvertatur ad Deum et ei inhaereat propter timorem poenae, erit timor servilis."
35 VORGRIMLER, Herbert: Geschichte der Hölle. München: Fink 1993, 294: „Das Erbarmen

Gottes hat [in der Neuscholastik] eine befristete Zeit bis zum Tod des Individuums; danach
beginnt die Zeit, in der sich die unerbittliche göttliche Gerechtigkeit durchsetzt".

36 BALTHASAR: Kleiner Diskurs über die Hölle, 8.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem ofhell-Debatte 207

2.3 Zu den sozialen Implikationen der Hölle

„Können die Heiligen im Himmel sich freuen, wenn es Verdammte gibt?
Kann die Mutter des Mörders im Himmel glücklich werden, wenn ihr Sohn
in einer endgültigen und unauflösbaren Verzweiflung bleibt? Allgemeiner
gesagt: kann es überhaupt Himmel geben, solange es Hölle gibt?"37
Erstaunlicherweise geht Premm in seiner Theodizee der Hölle auf diese
soziale Problematik nicht ein.38 Wohl aber kommt er in seiner Theologie des
Himmels kurz darauf zu sprechen. Grundlegend für diese ist die
Unterscheidung zwischen der wesentlichen und der unwesentlichen Himmelsseligkeit.

Die wesentliche Seligkeit (beatitudo essentialis) bestehe in der
„vitalen Vereinigung mit Gott" bzw. „in der unmittelbaren Anschauung
Gottes" (IV, 570). Obwohl Gott allein den Seligen genüge, werde diesen
„auch manche Freude [zuteil], die nicht von der unmittelbaren Gottesschau,

sondern von einem außergöttlichen Gegenstand oder Ereignis
herrührt" (IV, 580). Eine unwesentliche Freude erwachse den Seligen etwa aus
der Erkenntnis außergöttlicher Gegenstände. Der Selige sehe „alles, was
ihn persönlich angeht. Er weiß um Verwandte und Freunde" (IV, 582).
Nicht aber würden die Seligen „über die Sünden anderer [trauern], und
wären es auch ihre Freunde, ja nicht einmal über deren ewige Verwerfung.
Denn sie schauen in Gott die Gründe, warum er diese Übel zulässt, und
sehen, dass schließlich alles zur Verherrlichung Gottes gereicht. In allem
unterwerfen sie sich dem Willen Gottes, der ihr ganzes Glück ausmacht"
(IV, 582).

Man mag Premm zugestehen, dass die Seligen verstandesmäßig
einsehen, dass das Los der Verdammten gleichsam dignum et iustum sei.
Doch hören sie deswegen auf, ihre verdammten Freunde und Bekannte zu
lieben? Wohl kaum, handelt es sich doch bei den Seligen nach Premms
eigener Aussage um zutiefst liebende Menschen. Im Gegensatz zu den
theologischen Tugenden des Glaubens und der Hoffnung besteht die Liebe
„im ewigen Leben fort" (IV, 574). Ja, „die Liebe gehört zur Seligkeit
naturnotwendig" (IV, 576). Wenn jemanden lieben bedeutet, ihm Gutes zu
wollen,39 wie erklärt sich dann die Empathielosigkeit der Seligen gegenüber

dem Unglück der Verdammten? Premm verweist auf den Schriftbefund,

wonach „im Himmel Freude herrscht, wenn ein Sünder sich bekehrt"
(IV, 581). Wie kann es dann aber den Himmel gleichgültig lassen, wenn ein
Sünder auf ewig verloren geht? Zumal zur Himmelsseligkeit auch der
Gemeinschafts-Aspekt gehört: „Die Gesellschaft der übrigen Heiligen" trage

37 NOCKE, Franz-Josef: Eschatologie. Düsseldorf: Patmos 1982, 140L
38 Vgl. DlEKAMP: Katholische Dogmatik, Bd. III, 437: „Wird es nicht die Seligkeit der

Auserwählten herabmindern, wenn sie so viele Mitmenschen, vielleicht Freunde und nahe
Verwandte, für immer zu den Qualen der Hölle verdammt wissen?"

39 Vgl. Thomas von AQUIN: Summa theologiae I, q.20, a.3, c: „Amare est velle bonum
alicui". Siehe auch: Summa theologiae I, q.23, a.4, c.



2o8 Christoph Johannes Amor

„zur akzidentellen Erhöhung der Seligkeit bei" (IV, 581). Voller Inbrunst
malt sich Premm aus, „wie beglückend es sein muss, mit den edelsten
Menschen aller Zeiten im Himmel zu verkehren sowie mit all jenen, die
wir auf Erden geliebt haben" (IV, 584). Die Vorzüge der communio sanctorum

verdeutlicht Premm auch ex negativo: „Das so schmerzhafte
Zusammenleben der „Gerechten" und der „Ärgerniserreger" (Mt i3,4iff.), wie es

auf Erden war, hat aufgehört. Das Gericht hat die endgültige Scheidung
gebracht und jede Mischung zwischen Guten und Bösen aufgehoben" (IV,
584). Was aber ist mit den Ärgerniserregern, die von den Gerechten trotz
allem geliebt werden, von diesen aber infolge des Gerichts auf ewig
getrennt bleiben? Würde in diesem Fall nicht gerade die Unmöglichkeit
eines postmortalen Zusammenlebens den Seligen Schmerz bereiten? Mit
Herman Schell ist man im Blick auf die soziale Problematik der
neuscholastischen Höllenlehre versucht zu sagen: „Die Gefühlslosigkeit für
das Unglück anderer stellt zwar die eigene Seligkeit sicher, ist aber eine
Verstümmelung der sittlichen Geistesnatur und widerstrebt der
Heiligkeit."4°

3. Zur aktuellen theodicy of hell-Debatte

Wie bereits eingangs erwähnt, nimmt die Höllenproblematik im gegenwärtigen

analytischen Diskurs breiten Raum ein. Im Folgenden können daher
nur einige wenige, dafür aber repräsentative Entwürfe skizziert und
gewürdigt werden.41 Das bisherige Gliederungsprinzip wird beibehalten.

3.1 Zu den anthropologischen Implikationen der Hölle bei Michael J. Murray

Auf die Frage, ob der Mensch zu einer Tat fähig sei, die aufgrund ihrer
Schwere eine unendliche Strafe verdiene, antwortet der derzeitige Vice
President for Philosophy and Theology der John Templeton Foundation,
Michael J. Murray, zweifach.

3.1.1 The freedom view of hell

Die eine Möglichkeit, die Rechtmäßigkeit ewiger Höllenstrafen zu verteidigen,

sieht Murray durch die Annahme gegeben, dass der Mensch auch
nach seinem Tod sündigen könne:

„One might hold, those who are judged and sentenced to hell might not have
a sentence which initially merits an eternal punishment. But their unchecked

4° SCHELL: Katholische Dogmatik, 620.
41 Zur theodicy of hell bei Eleonore Stump, Richard Swinburne, Charles Seymour und

William L. Craig siehe: AMOR, Christoph J.: Theodizee der Hölle. Zur Dramatik von Gerechtigkeit

und Barmherzigkeit Gottes, in: STEINMAIR-PÖSEL, Petra/WANDINGER, Nikolaus (Hgg.):
Im Drama des Lebens Gott begegnen. Einblicke in die Theologie Jôzef Niewiadomskis. Münster:

LIT 2011, 126-144.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem ofhell-Debatte 209

sinful desires continue to lead them to sin even in hell and so continue to
mount penalties which are never satisfied."42

Gegen diesen Vorschlag, der bereits 1975 von Marilyn McCord Adams
angedacht und zurzeit am profdiertesten von Charles Seymour als the freedom

view of hell verfochten wird,43 richten sich mehrere Bedenken. Auf
eine ungelöste Spannung der freedom view hat jüngst Stephen Kershnar
aufmerksam gemacht:

„There is a problem as to whether one can do an infinite number of harmful
acts (or attempts) since this would involve achieving infinity through
successive addition. The concern is that this is not possible because no matter
how many acts one has done, the amount is finite."44

Des Weiteren stellt sich die Frage, ob die Vorstellung eines fortdauernden
postmortalen Sündigens coram Deo psychologisch plausibel ist. Dass ein
Mensch Gott freiwillig (freely) verwirft, kann sich Thomas Talbott etwa
nur dadurch erklären, dass er aus Unwissenheit (ignorance) handelt bzw.
einer Täuschung (deception) unterliegt oder ungesunden Begierden (bondage

to unhealthy desires) verfallen ist. Sobald ein Mensch die bittere aber
heilsame Erfahrung mache, dass das Böse letztlich ihm selbst und anderen
schade und klar erfasse, dass Gott „die höchste Quelle menschlichen
Glücks" (the ultimate source of human happiness) darstelle, könne kein
intelligibles Motiv mehr für die anhaltende Rebellion gegen Gott bestehen.
Ein Mensch, der wider besseres Wissen eine fully informed decision to
reject God treffe, handle schlichtweg irrational.45 Werde Gott aber im Rahmen

einer less than fully informed decision verworfen, so sei diese
Entscheidung nur bedingt frei. Unwissenheit, Täuschung bzw. eine ungeordnete

Begierlichkeit behindern nämlich eine freie Entscheidung. Da Gott
jedoch an einer freien Stellungnahme der Menschen ihm gegenüber
gelegen sei, zeigt sich Talbott zuversichtlich, dass Gott die genannten kognitiven

und affektiven Hindernisse allmählich zu beseitigen vermag, ohne
die Freiheit des Menschen dabei zu verletzen.46 Nachdem alle Zerrbilder
und Illusionen der Menschen in Bezug auf Gott irgendwann einmal aufge-

42 MURRAY, Michael ].: Heaven and Hell, in: CRAIG, William L. (Hg.): Philosophy of
Religion. A Reader and Guide. Edinburgh: Edinburgh University Press 2002, 577-595, hier 580.

43 Vgl. McCORD ADAMS, Marilyn: Hell and the God of Justice, in: Religious Studies 11

(1975) 433-447, hier 433 (Fn. 2). SEYMOUR, Charles: Hell, Justice and Freedom, in: International

Journal for Philosophy of Religion 43 (1998) 69-86.
44 KERSHNAR, Stephen: The Injustice of Hell, in: International Journal for Philosophy of

Religion 58 (2005) 103-123, hier 115.

45 Vgl. TALBOTT, Thomas: No Hell, in: PeTERSON/VanArragon (Hgg.): Contemporary
Debates in Philosophy ofReligion, 278-287, hier 282.

46 Vgl. Talbott: No Hell, 283.



210 Christoph Johannes Amor

deckt und entlarvt worden seien, sei eine Allversöhnung unausweichlich,
ja vorherbestimmt.47

Talbotts Heils-Universalismus blieb nicht unwidersprochen. So bezweifelt

Jonathan Kvanvig, dass Gott unter Wahrung der menschlichen Freiheit
alle Störfaktoren {interfering factors) beseitigen könne: „Removing the
depravity itself simply amounts to overriding the will rather than freeing
it".48 Selbst unter der Voraussetzung, dass Gott dazu in der Lage sei, hätte
dies keineswegs notwendigerweise eine Apokatastasis zur Folge. Denn, so

Charles Seymour: „God, to ensure our salvation, must not only remove our
ignorance, deception and bondage to desire, but also remove or weaken
the motives which prompt us to choose damnation - cowardice, love of
pleasure, pride, etc."49 In dieselbe Kerbe schlägt auch Michael J. Murray:
Aufgrund von Willensschwäche tue der Mensch oft nicht das, was er als
das Beste für sich erkannt habe.50 Des Weiteren gibt Jerry Walls zu
bedenken: Dass die Gemeinschaft mit Gott den Menschen zutiefst beglücke,
sei eine Wahrheit, die sich dem Sünder nur in und durch die Beziehung zu
Gott erschließe. Selbst wenn er von allen kognitiven und affektiven
Einschränkungen befreit wäre, stehe der letztlich entscheidende Schritt, die
existentielle Stellungnahme zum und Aneignung des Erkannten, noch aus:
„The truth must be not only discerned, but also willingly owned and
appropriated if one is to achieve an understanding of God as the source of
happiness that is spiritually and morally profound."51

Neben der Frage nach den notwendigen und hinreichenden Bedingungen

für die prä- wie postmortale conversio des Sünders zu Gott, lässt sich
auch Talbotts Höllenverständnis kritisch anfragen. Dass jemand sich
freiwillig für die Hölle entscheide, liegt für Talbott jenseits des Vorstellbaren,
da niemand das eigene Elend (misery) wollen könne.52 Demgegenüber

47 Vgl. TALBOTT: No Hell, 287: „All paths have the same destination, the end of
reconciliation, but some are longer and windier than others. [...] Because no illusion can endure
forever, the end is foreordained."

48 KVANVIG: The Problem ofHell, 82.

49 SEYMOUR, Charles: On choosing Hell, in: Religious Studies 33 (1997) 249-266, hier 251.

5° Vgl. MURRAY, Michael J.: Three Versions of Universalism, in: Faith and Philosophy 16

(1999) 55-68, hier 61: „The problem that weakness of will points us towards is this: the fact
that someone holds all and only true beliefs concerning their good, i.e., is "fully informed",
does not entail ipso facto, that they will choose to act in accord with their true good."

51 WALLS, Jerry L.: A Hell of a Choice: Reply to Talbott, in: Religious Studies 40 (2004)

203-227, hier 207. Vgl. DERS.: Eternal Hell and the Christian Concept of God, 276: „Our
freedom comes into play in how we respond to the truth that our genuine happiness is
found only in obedience to God. A positive response of faith is more than an intellectual or
abstract awareness of this fact."

52 Vgl. TALBOTT, Thomas: Providence, Freedom, and Human Destiny, in: Religious Studies
26 (1990) 227-245, hier 228: „If God is the ultimate source of human happiness and

separation from God can bring only greater and greater misery into one's life [...] then why
should anyone want to reject God?"; DERS.: The Doctrine ofEverlasting Punishment, in: Faith
and Philosophy 7 (1990) 19-42, hier 37: „Once all ignorance and deception and bondage to



Streitfall Hölle - Zur neueren problem ofhell-Debatte 211

zeichnet Wilko van Holten ein anderes Bild der Hölle: „A choice of hell is

not in the first place a choice for unpleasant experiences (eternal misery),
but the alternative to being saved by God."53 Eleonore Stump geht in ihrer
theodicy of hell sogar so weit, die Hölle als Ausdruck der Liebe Gottes zu
den sich ihm verweigernden Geschöpfen zu begreifen. Nicht um sie zu
bestrafen, sondern um allen, die nicht in Gemeinschaft mit ihm leben wollen,
einen Lebensraum zu bereiten, lasse Gott die Hölle zu.54

Selbst unter der Voraussetzung, dass die Hölle de facto nur Elend und
Leid über die unbußfertigen Sünder bringt, erachtet es William L. Craig
dennoch für logisch möglich, dass sich Menschen dafür entscheiden: „Tal-
bott might insist that such a motivation is irrational - but so what? Is it
not possible that the will to self-autonomy be so strong in some persons
that they will act irrationally in preferring self-rule to God's rule?"55

Schützenhilfe erhält er von Jerry Walls, der nüchtern darauf aufmerksam
macht, dass manche Menschen schlichtweg nicht „fully and consistently
rational" sein wollen.56 Obwohl irrational, folgt die Entscheidung für die
Hölle nach Walls' Dafürhalten dennoch einer perversen Logik. Aus zwei
Gründen sei es nicht nur logisch möglich, sondern auch psychologisch
plausibel, dass ein Mensch an seinem miserablen Los in der Hölle festhalten

wolle: Der erste Beweggrund bestehe im „perversen Gefühl der
Befriedigung" und der Genugtuung, die den Verdammten aus der Verfolgung
ihrer sündhaften Neigungen erwachse.57 Den zweiten Grund für die
Verachtung der himmlischen Seligkeit identifiziert Walls in der Abscheu
mancher Sünder, sich einem schmerzhaften Reinigungs- und Transforma-
tionsprozess zu unterziehen.58 Als ein weiteres Motiv veranschlagt Jonathan

L. Kvanvig den Stolz der Verdammten, der sich in ihrem Streben nach
radikaler Selbstbestimmung manifestiere.59

Was ist aus theologischer Warte zur freedom view of hell zu sagen?
Zunächst einmal weiß sich die römisch-katholische Theologie dem Dogma

desire is removed, so that a person is truly "free" to choose, there can no longer be any
motive for choosing eternal misery for oneself."

53 HOLTEN, Wilko van: Hell and the Goodness of God, in: Religious Studies 35 (1999) 37-
55, hier 48.

54 Vgl. STUMP, Eleonore: Dante's Hell, Aquinas's Moral Theory, and the Love of God, in:
Canadian Journal of Philosophy 16 (1986) 181-198.

55 CRAIG, William L.: Talbott's Universalism, in: Religious Studies 27 (1991) 297-308, hier
302.

56 Vgl. WALLS: A Hell of a Choice: Reply to Talbott, 208.
57 Vgl. WALLS: Eternal Hell and the Christian Concept ofGod, 277.
58 Vgl. WALLS: A Hell of a Choice: Reply to Talbott, 212: „While truth is not compelling, it

does sometimes hurt and given the choice, rather than submit to the pain of transformation,
they elect to hold on to their sins and the distorted pleasures they afford."

59 Vgl. KVANVIG: The Problem of Hell, 82: „It remains a possibility that some persons
have a fundamental, basic desire and intention to pursue evil over good, perhaps by
preferring self-exaltation or self-determination over anything else".



212 Christoph Johannes Amor

von der Ewigkeit der Hölle verpflichtet.60 Folglich sind all jene Spielarten
der freedom view of hell dogmatisch unhaltbar, die mit der Möglichkeit
rechnen, dass der Mensch aus der Hölle in den Himmel oder vice versa
gelangen könne. Das im Besonderen und im Allgemeinen Gericht gefällte
Urteil über einen Menschen könnte ansonsten niemals ein endgültiges,
sondern immer nur ein vorläufiges sein. Eine Verflüssigung der escha-

tologischen Topographie wäre die Folge. Ein anschauliches Beispiel dafür
stellt die sog. escapist view ofhell dar, die selbst in der Hölle noch eine
Bekehrungsmöglichkeit einräumt. Die von Andrei Buckareff und Allen Plug
vertretene These, Gott praktiziere eine „open-door policy towards those in
hell"61, ist ebenso wenig mit der römisch-katholischen Lehrtradition in
Einklang zu bringen wie Talbotts Universalismus. Beide Modelle depotenzieren

die Hölle faktisch auf das Fegefeuer (purgatorium).62 Darüber hinaus

spricht Talbott mit seiner Vision von einer vorherbestimmten
All-Versöhnung dem Menschen letztlich die Freiheit im libertarischen Sinne ab.63

Zu Recht hat Walls gegen Talbott eingemahnt: „For our freedom to be
preserved, we must be able to resist the truth that God is the ultimate source
of happiness."64

Eher vereinbar mit der dogmatischen Lehrtradition, wonach „Ex inferno
nulla redemptio", erscheint Seymours Vorschlag. Seiner Meinung nach ist
es zwar an und für sich prinzipiell möglich, dass jemand im Himmel gegen
Gott rebelliere und in Folge dessen in die Hölle verbannt werde. Genauso

gut spricht für ihn nichts dagegen, dass einige Verdammte Einlass in den
Himmel erhalten. Aufgrund der Macht des Habitus (the force ofhabit), der
die Verdammten zu lasterhaften und die Seligen zu tugendhaften
Handlungen geneigt mache, rechnet Seymour jedoch nicht damit, dass diese

Möglichkeit jemals Wirklichkeit werde.6s Auf die versklavende Macht
schlechter Gewohnheit, die dem Menschen schlussendlich das Vermögen

60 Vgl. PREMM: Katholische Glaubenskunde, Bd. IV, 624-634. DlEKAMP: Katholische Dog-
matik, Bd. III, 431-440. OTT, Ludwig: Grundriss der katholischen Dogmatik. Bonn: nova &
Vetera "2005, 650-652.

61 BUCKAREFF, Andrei A./PLUG, Allen: Escaping Hell: Divine Motivation and the Problem

ofHell, in: Religious Studies 41 (2005) 39-54, hier 39.
62 Vgl. POHLE: Lehrbuch der Dogmatik, Bd. III, 679: „Die aitoKardaraaK; löst die Hölle in

ein bloßes Fegefeuer auf." HALL, Ronald L.: Hell, is this really necessary?, in: International
Journal for Philosophy of Religion 25 (1989) 109-116, hier 109: „For the universalist, then, hell
has no eternal significance and cannot be the final destiny of the unredeemed. [...] At best,
in such a universalist framework, hell can be replaced by purgatory - that temporary stage of
purification prior to final redemption."

63 Vgl. STOSCH: Gott - Macht - Geschichte, 233: „Willensfreiheit im libertarischen Sinne
meint die Möglichkeit, unter identischen Anfangs- und Randbedingungen in verschiedener
Weise handeln zu können."

64 WALLS: Eternal Hell and the Christian Concept ofGod, 276.
65 Vgl. Seymour: Hell, Justice, and Freedom, 82f.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem ofhell-Debatte 213

rauben könne, seiner Begierden Herr zu werden, hat vor allem Richard
Swinburne in seiner Theodizee der Hölle hingewiesen.66

3.1.2 The penalty model of hell

Die zweite Möglichkeit, die traditionelle christliche Höllenlehre zu verteidigen,

besteht für Murray im Rückgriff auf das von Anselm von Canterbury
im Rahmen der Satisfaktionstheorie entwickelte Argument: „If all sin is sin
against God, then all sin is of infinite weight since it amounts to a

transgression against an infinitely great being."67
Murray ist sich bewusst, dass die angeführte These auf zwei umstrittenen

Annahmen beruht. Zum einen auf der Vorstellung, dass jede Sünde
nicht nur ein Vergehen gegen Mit- und Umwelt, sondern stets auch gegen
Gott darstelle. Zum anderen, dass die Schwere einer Beleidigung wesentlich

vom Rang bzw. vom Status des Beleidigten abhänge. Beide
Voraussetzungen seien jedoch - zumindest aus christlicher Sicht - nicht weiter
problematisch. „Since the Christian holds that all moral commands find
their source in God, it is reasonable to think that all transgressions are at
least sins against God."68 Schwieriger gestaltet sich die Verteidigung der
zweiten Annahme. Da das moderne Strafrecht die Schwere einer Tat
unabhängig vom sozialen Rang des Opfers veranschlagt, schlägt Murray vor,
dessen ontologischen Status zu berücksichtigen:

„One might say, for example, that the weight of an offense depends, not on
the greatness of the person offended, but on the greatness of the type of being
offended. Thus, bringing injury to a tree, a frog, and a human would merit
increasing penalties. [...] In light of this, why is it implausible to think that
offenses against God, who is infinitely greater than any human, merit a

correspondingly greater penalty?"69

Zusätzlich zu den bereits bei Premm angeführten Problemen dieser
Argumentationsfigur hat Marilyn McCord Adams auf eine weitere offene Flanke
aufmerksam gemacht. Gegen den argumentativen Rückgriff auf den
ontologischen Status des Beleidigten führt sie das allgemeine moralische
Empfinden ins Feld: „I think we are more apt to consider guilt as directly
proportional to the nature of the offender than to the nature of the

66 Vgl. SWINBURNE, Richard: A Theodicy of Heaven and Hell, in: FREDDOSO, Alfred ].
(Hg.): The Existence and Nature of God. Notre Dame, Ind: Notre Dame University Press 1983,

37-54, besonders 46-52.
67 MURRAY: Heaven and Hell, 580.
68 MURRAY: Heaven and Hell, 580.
69 MURRAY: Heaven and Hell, 580.



214 Christoph Johannes Amor

offended party."7° Derselben Meinung ist - meines Erachtens zu Recht -
auch Talbott.71

3.2 Zu den theologischen Implikationen der Hölle im Kontext der free will
defense

Von den neueren Versuchen, die traditionelle Höllenlehre mit dem christlichen

Gottesbild in Einklang zu bringen, ist die überwiegende Mehrheit
der free will defense verpflichtet. Vertreter der free will defense sehen Übel
und Leid durch das höhere Gut der Willensfreiheit gerechtfertigt. Die
entscheidenden zwei Prämissen des Arguments der Willensfreiheit lauten:
„Die Existenz von Personen, die in Freiheit das moralisch Richtige wählen
können, ist besser im Sinne von wertvoller als die Existenz von Personen,
deren Handeln durchgängig determiniert ist".72 Sowie: „Die Freiheit, das
moralisch Richtige wählen zu können, setzt die Fähigkeit voraus, auch das

moralisch Falsche wählen zu können. Es ist daher logisch unmöglich,
jemandem die Freiheit zu eröffnen, ohne ihm gleichzeitig die Möglichkeit zu
geben, auch das moralisch Falsche wählen zu können."73 Wolle Gott
geschöpfliche Freiheit zulassen, so bleibe ihm „keine andere Wahl, als diese
in ihrer Freiheit absolut zu respektieren - auch ihren möglichen
Missbrauch. "74

Vor diesem Hintergrund erachten Autoren wie Jerry Walls, Richard
Swinburne, Jonathan L. Kvanvig und Wilko van Holten die Existenz einer
ewigen Hölle aus denselben Gründen mit dem christlichen Gottesbild für
vereinbar, aus denen sie das Auftreten von Übeln mit der Existenz Gottes
für kompatibel ansehen. So liest man bei Walls: „Human freedom not only
accounts for the terrible reality of evil in this world, but also explains the
remarkable possibility that evil will persist in the next world."75 Auch für
Swinburne bildet die Freiheit des Menschen den letzten Rechtfertigungsgrund

für die Leiden der Hölle. Kategorisch hält er fest: „Free will is a good
thing, and for God to override it for whatever cause is to all appearances a

bad thing."76 Es widerspreche daher nicht der göttlichen Güte, wenn der
Schöpfer zulasse, dass eines seiner Geschöpfe sich systematisch und
unrettbar zugrunde richte. Die Hölle sei vielmehr Ausdruck dessen, dass Gott
zutiefst respektiere, wozu ein Mensch aus freiem Entschluss geworden sei

7° McCORD ADAMS: Hell and the God ofJustice, 443.
71 TALBOTT, Thomas: Punishment, Forgiveness, and Divine Justice, in: Religious Studies

29 (1993) 151-168, hier 158: „The personal guilt of those who act wrongly must depend, at
least in part, upon certain facts about them".

72 KREINER: Gott im Leid, 213. Vgl. DALFERTH: Malum, 73-76.
73 KREINER: Gott im Leid, 214.
74 STOSCH: Gott - Macht - Geschichte, 229.
75 WALLS: Eternal Hell and the Christian Concept of God, 278.
76 SWINBURNE: A Theodicy ofHeaven and Hell, 49.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem o/he//-Debatte 215

und sich gemacht habe.77 Ebenso wenig widerspreche die Existenz der
Hölle Gottes Gerechtigkeit: „God wrongs no one if he allows them to 'lose
their soul' in the course of an earthly life - as a result of a long series of
free choices to do what they know to be bad, until they cease to be a moral
agent."78

Dass der Wert menschlicher Willensfreiheit die Existenz damit
einhergehender Übel zu rechtfertigen vermag, ist umstritten. Eine sich markant
von Swinburne unterscheidende Position vertritt Charles Seymour. Er wirft
Swinburne mangelnde Sensibilität für die durch Freiheitsmissbrauch
verursachten (moralischen) Übel vor. „Free choice is not valuable enough in
itself to outweigh the evils of this world."79 Diese Ansicht vertritt auch
Talbott. Seiner Meinung nach beschneidet Gott aus Liebe zu den
Menschen deren Freiheit, um zu verhindern, dass sie sich selbst irreparablen
Schaden zufügen. Unter „irreparable harm" versteht Talbott einen Schaden,

den selbst ein allmächtiges Wesen nicht wieder gut zu machen
vermöge.80 Genauso wie liebende Eltern ihr Kind mit allen - auch physischen
- Mitteln daran hindern würden, sich selbst das Leben zu nehmen, so
werde auch Gott nicht zulassen, dass ein Mensch sich oder andere
endgültig um die Möglichkeit der ewigen Seligkeit bringe.81

Grundlegend für Talbotts Gottesbild ist die Besinnung auf die ontolo-
gische Einfachheit Gottes. Da alle Eigenschaften Gottes sowohl untereinander

als auch mit dem Wesen Gottes real identisch seien, müsse das

augustinische Gottesbild (the Augustiriian picture of God), nämlich „the
idea that mercy and justice are distinct and opposing attributes of God"82,
überwunden werden. „Gerechtigkeit" und „Barmherzigkeit" stellen für
Talbott nur unterschiedliche Bezeichnungen des einzigen moralischen Attributes

Gottes, seine Liebe (love) bzw. seine liebende Güte (loving kindness),
dar. Gottes Barmherzigkeit fordere demnach dasselbe wie seine Gerechtigkeit

und seine Gerechtigkeit billige all das, was auch seine Barmherzigkeit
gestatte.83 Diesbezüglich ist Talbott uneingeschränkt zuzustimmen.
Schwerer fallt dies hinsichtlich der von ihm insinuierten Vorstellung, der
Mensch werde von Gott gleichsam zwangsbeglückt. Diese These, für die

77 SWINBURNE: A Theodicy of Heaven and Hell, 52: „The crucial point is that it is compatible

with the goodness of God that he should allow a man to put himself beyond possibility
of salvation, because it is indeed compatible with the goodness of God that he should allow a

man to choose the sort of person he will be."
78 SWINBURNE, Richard: Faith and Reason. Oxford: Clarendon Press 22005, 215.
79 SEYMOUR: On choosing Hell, 259.
80 Talbott: No Hell, 284.
81 Vgl. TALBOTT: The Doctrine of Everlasting Punishment, 38: „We still have every reason

to believe that everlasting separation is the kind of evil that a loving God would prevent
even if it meant interfering with human freedom in certain ways."

82 TALBOTT: Punishment, Forgiveness, and Divine Justice, 152.
83 Vgl. TALBOTT: Punishment, Forgiveness, and Divine Justice, 152b



2l6 Christoph Johannes Amor

sich auch McCord Adams ausspricht,84 hat einen Sturm der Entrüstung
entfacht. So erachtet Kvanvig die Existenz der Hölle nicht bloß mit Gottes
Güte vereinbar, sondern vielmehr von dieser gefordert. Den Ausgangspunkt

für Kvanvigs Überlegungen bildet die sog. self-determination thesis:
„Those in hell are there because of their determination to avoid the

company of the redeemed and the God who redeems."85 Da Gott aber
überall gegenwärtig und alles von ihm abhängig sei, könne es im Eschaton

- im Gegensatz zu Stumps Entwurf - keine „geographic alternative to
heaven" geben: „There simply is no ultimate alternative to the two
possibilities of dependence on God or independence from God."86 Daher
bedeute die Entscheidung für die radikale Unabhängigkeit von Gott nichts
Geringeres, als die eigene Vernichtung (annihilation) zu wählen, „for
independence from God is not logically possible."8? Da Gott die Menschen
zutiefst liebe, respektiere er ihre Entscheidungen bis zuletzt: „In loving a

person, one must be willing to suffer even total loss in allowing another to
pursue what they most deeply want."88 Kvanvig charakterisiert die Hölle
als „a journey beyond death toward annihilation"^ und meint damit:
Wenn ein Mensch klar erfasse, dass sein Streben nach Unabhängigkeit von
Gott, ein unmögliches Unterfangen darstelle und er deswegen seinem
Leben ein Ende bereiten wolle, so dürfe Gott ihn nicht davon abhalten. „If a

person has a settled egocentrically rational belief or thought that the most
significant goods are unachievable, no one else is permitted to interfere
with that person's choice of suicide."9° Gott erweise seine Liebe zum
Menschen gerade darin, dass er dessen letztem Wunsch entspreche: „The most
radical expression of this [God's] love occurs in annihilation."91

Nun mag man unterschiedlicher Ansicht über Kvanvigs Argument des
rationalen Suizids (argument from rational suicide)& sein und die Vorstellung,

der Schöpfer lasse eines seiner Geschöpfe ins Nichts zurückfallen,
theologisch hochbedenklich finden. Nichtsdestotrotz ist Kvanvigs Ansatz
zugute zu halten, dass er radikal mit der Freiheit des Menschen vor Gott
Ernst macht. Unter dieser Rücksicht ist sein Entwurf dem von Talbott
vorzuziehen, der einen paternalistischen Gott zeichnet, der die freien Ent-

84 Vgl. McCORD Adams: Horrendous Evils and the Goodness ofGod, 43-49, 157.
85 KVANVIG: The Problem ofHell, 158.
86 Ebd. 148.
87 Ebd. 146.
88 Ebd. 153.
89 Ebd. 168.

9° Ebd. 143.
91 Ebd. 153.

92 Ebd. 139-148. Zur Kritik siehe die Rezensionen von: HOWSEPIAN, Avak A. in: The
Philosophical Review 104 (1995) 487-489, hier 489; WALLS, Jerry L. in: International Journal
for Philosophy of Religion 37 (1995) 118-120, hier 120 und QUIN, Philip L. in: Ethics 105 (1995)
961-963, hier 962h



Streitfall Hölle - Zur neueren problem o//ie//-Debatte 217

Scheidungen des Menschen nur solange respektiert, als sie die Erlangung
der ewigen Seligkeit nicht gefährden.93

Bedenkenswerte Antworten auf die Frage, ob die himmlische Seligkeit
oder die unbedingte Achtung der menschlichen Freiheit von größerer
Wertigkeit sei, stammen von Wilko van Holten und Charles Seymour.

Die Frage, „why freedom is so much better than eternal happiness with
God in heaven?"94, lässt sich van Holten zufolge - im Gegensatz zu
Swinburne - nicht durch den Verweis auf den intrinsischen Wert der menschlichen

Willensfreiheit beantworten. Wohl aber durch das Ziel, für das Gott
den Menschen bestimmt habe: die ewige und beglückende Gottesgemeinschaft.

Um ihm zu ermöglichen, in Beziehung zu seinem Schöpfer zu treten

und dessen Liebe zu beantworten, erschaffe Gott den Menschen als
freies Wesen. Damit der Himmel Wirklichkeit werden könne, müsse Gott
die Hölle als Möglichkeit in Kauf nehmen.95 Kurz gesagt: „The very possibility

of people going to hell is created by God in order to enable human
beings to gain the highest good."96 Vergleichbare Überlegungen hat auch
Walls angestellt.97

Für den hohen Wert der menschlichen Freiheit tritt auch Seymour ein.
Im Rahmen einer an John Hick angelehnten irenäischen Theodizee98

spricht er sich dafür aus, dass Gott den Menschen nicht als sittlich
vollkommenes Wesen erschaffen könne. Einzig und allein indem der Mensch
sich selbst durch einen mitunter schmerzvollen Prozess der Seelenbildung
sittlich vervollkommne, werde er der himmlischen Seligkeit würdig. „Created

persons cannot be made perfect by someone else, but must choose
perfection through a process of meeting temptation."99 Und so lautet
Seymours Fazit: „Free choice is essential to our being and hence not even an
omnipotent God can override it for the sake of bringing us to heaven."100

Dem ist nichts hinzuzufügen, gehört es doch zu den Grundüberzeugungen
der kirchlichen Lehrtradition, dass Gott uns zwar ohne unser Zutun

93 Vgl. SEYMOUR: On choosing Hell, 260: „Because Talbott believes happiness is a greatly
higher good than free choice, he concludes that God will always override free choice if this is

necessary to prevent eternal unhappiness."
94 HOLTEN: Hell and the Goodness of God, 52.
95 Vgl. Ebd. 54: „In order to accomplish the actuality of the union of love with him,

entered into freely, God logically cannot do otherwise than allow for the possibility of hell."
96 Ebd. 53.
97 Vgl. WALLS: A Hell of a Choice: Reply to Talbott, 215: „In my view, God's will was to

create free creatures to whom He could offer his love, knowing that it was at least possible
that some of them would reject Him."

98 Zum Irenaean Type of Theodicy siehe: HICK, John: Evil and the God ofLove. New York:
Palgrave Macmillan 2007, 201-240.

99 SEYMOUR: On choosing Hell, 265.
100 SEYMOUR: On choosing Hell, 265.



2l8 Christoph Johannes Amor

erschaffen hat, nicht aber ohne unser Zutun rechtfertigen und vollenden
wird.101

3.3 Zu den sozialen Implikationen der Hölle bei William L. Craig

Die traditionelle Höllenlehre wird wegen ihrer sozialen Implikationen vor
allem von Talbott heftig attackiert. Talbott betont die Sozialnatur des
Menschen. Wohl und Wehe der Mit- und Umwelt wirke sich prä- wie
postmortal auf das individuelle Wohlbefinden aus.102 Daher kritisiert
Talbott Kvanvigs Plädoyer für den rationalen Suizid. Wer sich selbst das
Leben nehme, füge all jenen, die ihn lieben, Schmerz zu. Da es keinen
Menschen gebe, der nicht von jemandem geliebt werde, und sei es einzig und
allein von Gott, lasse Gott nicht zu, dass ein einziger Mensch sich selbst
irreparablen Schaden zufüge.1Q3 Die Seligkeit derer, die ihn lieben, könnte
andernfalls niemals vollkommen sein,104 Die den Menschen im Himmel
zuteil werdende Seligkeit beruht für Talbott auf einer dreifachen Bedingung:

„(a) that S [a sinner] is reconciled to God and in a state of supreme happiness,

(b) that S is filled with love for others and therefore desires the good for
all other created persons, and (c) that there is no fact F such that (i) S is

ignorant and [sic!] F and (ii) were S not ignorant of F, then S would have
been unable to experience supreme happiness."105

Kritisch dazu Stellung bezogen, hat William Craig. Nach Craigs Dafürhalten

ist Bedingung (c) nicht für die himmlische Seligkeit notwendig. Aus
einem zweifachen Grund erachtet er es für möglich (possible), dass die
Seligen nicht um das Los der Verdammten wissen:

(i) „Perhaps God obliterates from their [the redeemed] minds any
knowledge of lost persons so that they experience no pangs of remorse for
them."106

(ii) „It is possible that the very experience itself of being in the
immediate presence of Christ (cf. the beatific vision) will simply drive from
the minds of His redeemed any awareness of the lost in hell. [...] In such a

101 Vgl. AUGUSTINUS: Sermo CLXIX, c.11: „Qui creavit te sine te, non iustificat te sine te."
102 Vgl. TALBOTT: No Hell, 286: „For no one is an isolated monad for whom supreme

happiness, or the lack of the same, is independent of other persons".
103 Vgl. TALBOTT: No Hell, 286: „Every created person is an object of someone else's love

(God's, if no one else's). So if God could never permit any of us to do irreparable harm to
someone else [...] then neither could he permit any of us to do irreparable harm to
ourselves."

104 Vgl. Ebd. 286: „If my daughter, say, were somehow to harm herself irreparably - even
if by her own "choice" she were to make herself intolerably evil and thereby to damn herself
eternally, so that she were to be lost to me forever - then my own happiness could never be

complete, not so long as I continued to love her and to yearn for her redemption."
105 TALBOTT: Providence, Freedom and Human Destiny, 239.
106 CRAIG: Talbott's Universalism, 306.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem ofhell- Debatte 219

case, the redeemed would still have such knowledge, but they would never
be conscious of it and so never pained by it."I07

Craigs Stellungnahme blieb nicht unwidersprochen. Zu seinem ersten
Vorschlag hat Talbott zu Recht kritisch angemerkt, dass ein wahrhaft
Liebender Gewissheit haben wolle über das Los seiner geliebten Mitmenschen.

Sollte ihn dieses Wissen auch zutiefst erschüttern und schmerzen,
so werde er es dennoch der von Craig skizzierten „seligen Unwissenheit"
(the blissful ignorance) vorziehen.108 Berechtigt erscheint auch Eric Reitans
Anfrage: „Can we truly say that they are eternally blessed if they are
erroneously happy",109 insofern sie fälschlicherweise ihre Lieben nicht in
der Hölle wähnen? Dass Gott einige Erinnerungen der Vollendeten tilgt (to
obliterate) und sie damit in Bezug auf das Schicksal der Verdammten
täuscht, ist Gottes unwürdig. Bekennt doch die katholische Tradition von
Gott, dass er weder täuscht noch getäuscht werden kann (DH 3008).

Was Craigs zweiten Vorschlag anbelangt, argumentiert Talbott ähnlich
wie der bereits zitierte Herman Schell.110 Für gänzlich ausgeschlossen, ja
unmöglich erachtet er Craigs Vorstellung, „that such a [beatific] vision
should make someone less loving or more calloused."111

Doch was ist die Konsequenz aus all dem? Muss das Christentum die
Höllenlehre wegen ihrer sozialen Implikationen aufgeben, wie Reitan
insinuiert?112 Nicht verwerfen, wohl aber modifizieren, bietet doch die aktuelle
religionsphilosophische Debatte Denkanstöße, um die soziale Problematik
der Hölle zu entschärfen. So ließe sich die Hölle im Anschluss an bereits
erwähnte Autoren wie van Holten, Walls und Craig als Ausdruck des
unbedingten Respekts Gottes vor der Entscheidung des Menschen begreifen,
nicht in Gemeinschaft mit ihm leben zu wollen. Das höllische Los der
Verdammten würde dadurch zwar nichts an Tragik verlieren. Dennoch könnte
das Wissen, dass die von ihnen Geliebten sich aus freiem Entschluss in der
Hölle befinden, für die Seligen tröstlich sein. Es ließe sich dafür argumentieren,

dass die Liebe der Seligen zum Verdammten sich gerade darin
erweist, dass sie seine Entscheidung immer mehr akzeptieren können: Fiat
voluntas tua.u3

107 CRAIG: Talbott's Universalism, 307.
108 Vgl. TALBOTT, Thomas: Craig on the Possibility of Eternal Damnation, in: Religious

Studies 28 (1992) 495-510, hier 508t.
109 Reitan, Eric: Eternal Damnation and Blessed Ignorance: Is the Damnation of some

incompatible with the Salvation ofany?, in: Religious Studies 38 (2002) 429-450, hier 437.
110 Siehe Fn. 40.
111 TALBOTT: Craig on the Possibility ofEternal Damnation, 510.
112 Vgl. REITAN: Eternal Damnation and Blessed Ignorance, 448: „The incompatibility

argument turns out to offer compelling grounds for abandoning the doctrine of hell
altogether."

u3 Während das Los der Verdammten die Seligen laut Premm nicht betrübt, weil sie
erkennen, dass das Übel der Hölle „zur Verherrlichung Gottes gereicht" (IV, 582), können sie



220 Christoph Johannes Amor

Dass das Schicksal der „Hölleninsassen" nicht grundsätzlich der
himmlischen Seligkeit widersprechen muss, legt des Weiteren auch Eleonore
Stumps theodicy of hell nahe. Die soziale Problematik der Hölle mildert
sich mitunter, wenn die Seligen erkennen, dass die Hölle jene Art und
Weise repräsentiert, wie Gott den Verdammten gerecht wird und ihnen
Gutes tut. Gott wird den Verdammten gerecht, indem er sie entsprechend
ihrer zweiten Natur bzw. dem, wozu sie sich selbst gemacht haben,
behandelt und respektiert. Gott tut ihnen Gutes, indem er ihnen ein Umfeld
bereitet, in dem sie ihrer zweiten Natur gemäß leben und handeln können,
ohne Unschuldigen zu schaden."4

4. Analytische Religionsphilosophie: Quo vadis?

Die vorangegangene Sichtung der traditionellen und neueren Theodizee-
Entwürfe der Hölle war in theologischer Absicht erfolgt. Welche Einsichten

und Erkenntnisse hat sie erbracht?
Zunächst einmal kann sie Theologen eine Hilfe sein, die in der

katholischen und evangelischen Theologie im 20. Jahrhundert vollzogenen
Umbrüche in der dogmatischen Höllenreflexionn5 von ihren Voraussetzungen
her verstehen zu lernen. Angesichts der „Widersprüche und Insuffizienzen"
neuscholastischer Höllentheoretiker wird ein Stück weit verständlich,
warum „systematische Theologie nicht bei den gängigen und jahrhundertelang

wiederholten Antworten [...] stehen bleiben konnte".116 Darum handelt

es sich nicht um einen problematischen Traditionsabbruch, sondern
um einen notwendigen Erkenntnisfortschritt, wenn die neuere Theologie
die Leiden der Hölle nicht mehr als Strafmaßnahme Gottes, sondern als

tragische Folge der Pervertierung der Freiheit des Menschen ansieht.
Eine ebenso sachdienliche Entwicklung stellt die in zeitgenössischen

Eschatologien vertretene Hoffnung auf die Barmherzigkeit Gottes auch
jenseits des Todes dar. Dadurch wurden und werden die Spannungen
entschärft, die dem schultheologischen Gottesbild durch die Trennung bzw.
ungenügende Vermittlung der Eigenschaften Gottes (Gerechtigkeit und
Erbarmen) anhafteten.

Unter systematischer Rücksicht hat die Untersuchung zu zeigen
versucht, dass weder die in traditionellen noch in neueren Theodizeen
angeführten Argumente für die Verteidigung der überkommenen Lehre von der
Hölle als „Ort" der Strafe restlos zu überzeugen wissen. Am vielversprechendsten

erscheint es daher, das problem ofhell im Rahmen einer free will
defense anzugehen. Der Ansatz bei der Freiheit des Menschen trägt dem

im hier favorisierten Modell ihren Frieden damit schließen, weil sie die freie Entscheidung
ihrer Lieben in der Hölle respektieren.

"4 STUMP: Dante's Hell, Aquinas's Moral Theory, and the Love of God, 196-198.
u5 Vgl. VORGRIMLER: Geschichte der Hölle, 3^-353.
116 SCHULZE: Ist die Hölle menschenmöglich?, 6.



Streitfall Hölle - Zur neueren problem o/üe//-Debatte 221

Bemühen Rechnung, unter heutigen Bedingungen Rechenschaft über den
christlichen Glauben abzulegen. Die Einsicht in die Bedeutung menschlicher

Freiheit und Verantwortung gehört zu den unhintergehbaren
Errungenschaften unserer Zeit.

Aufgrund des Gewichts der menschlichen Freiheit gilt es an der realen
Möglichkeit der Hölle festzuhalten. Nicht zuletzt wegen der etwa von Tal-
bott vorgebrachten Gründe besteht jedoch die berechtigte Hoffnung, dass
diese Möglichkeit für keinen Menschen zu einer heillosen Wirklichkeit
wird. Dennoch muss - gegen Talbott - die prinzipielle Möglichkeit einer
letzten und totalen Entscheidung des Menschen gegen Gott aufrecht
erhalten werden. Andernfalls bliebe die theologische Reflexion hinter dem
neuzeitlichen Freiheitsbewusstsein zurück, das durch die Überzeugung
von der Unhintergehbarkeit der individuellen sittlichen Person bestimmt
ist."7

Kommen wir zum Schluss: Für alle jene Religionsphilosophen, die sich
bei der Konturierung und Profdierung einer analytischen Theologie mit
dem problem of hell befassen, ist die Beschäftigung mit traditionellen wie
neueren Theologien der Hölle unverzichtbar. Denn christliche
Religionsphilosophie respektive analytische Theologie sollte sich durch „die demütige

Überzeugung" auszeichnen, „dass der ,wahre', der ,richtig verstandene'
christliche Glaube nicht erst mit den Höhenflügen des eigenen Geistes
anfangt."118 Eine dem Christentum verpflichtete Religionsphilosophie wäre
daher gut beraten, die Schätze der theologischen Reflexion nicht außer
Acht zu lassen.

Umgekehrt kann die kritische Rezeption der analytischen Höllen-Debatte

auch auf die Theologie befruchtend wirken. Die theologische senten-
tia communis von der Hölle als realer Möglichkeit dispensiert nämlich
nicht davon, sich Gedanken über die Konsequenzen für den christlichen
Glauben zu machen, sollte diese Möglichkeit doch Wirklichkeit werden.

n7 Vgl. ANSORGE, Dirk: Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes. Die Dramatik von
Vergebung und Versöhnung in bibeltheologischer, theologiegeschichtlicher und philosophiegeschichtlicher

Perspektive. Freiburg i. Br.: Herder 2009, 13-22.
118 PESCH, Otto Hermann: Scholastik - Gottesdienst des Denkens. Ein Versuch über Größe

und Gefährdung aller Theologie, in: FRANKE, Heiko/KROBATH, Thomas/PETZOLDT, Matthias/
PFÜLLER, Wolfgang (Hg): Veritas et communicatio. Ökumenische Theologie auf der Suche
nach einem verbindlichen Zeugnis (FS Ulrich Kühn). Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht 1992,
187-202, hier 189.



222 Christoph Johannes Amor

Zusammenfassung
Im angloamerikanischen Raum ist zurzeit eine lebhafte Debatte über die
Frage in Gang, ob die Existenz einer ewigen Hölle mit dem christlichen Gottes-
und Menschenbild in Einklang gebracht werden kann. Im Aufsatz werden die
wichtigsten Theodizeen der Hölle aktueller englischsprachiger Denker
vorgestellt und mit den klassischen Lösungsversuchen der deutschsprachigen
Schultheologie verglichen.

Abstract
In the Anglo-American debate there has for some time been a heated
discussion concerning the problem of hell. The problem of hell can be outlined
in the following way: Is the traditional Christian doctrine ofeternal hell
compatible with the Christian teaching on the nature of God and the doctrine of
heaven, i.e. the idea ofperfect happiness in heaven? The essay at hand
presents and discusses recent approaches from philosophers of religion as well
as traditional theological answers to these questions.


	Streitfall Hölle : zur neueren problem of hell-Debatte

