
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: "Von Generation zu Generation" : Generation als Protostruktur
kirchlicher Praxis

Autor: Felder, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Felder

„Von Generation zu Generation". Generation als
Protostruktur kirchlicher Praxis

Zweites Vatikanum: der jeweiligen Generation verpflichtet

Zu den wohl meistgebrauchten Zitaten des Zweiten Vatikanischen Konzils
gehört das im Deutschen durch seine Alliteration so Geläufige „Zeichen
der Zeit". Es findet sich im letzten der insgesamt sechzehn vom Konzil
verabschiedeten Texte, in Gaudium et spes. Dieser Schlüsselbegriff steht
selbst für die Erfahrung, dass die Zeit Spuren hinterlässt, oder anders
gesagt, dass sie nicht spurlos vorübergeht. Denn dieses Dokument verdankt
sich der generativen Dynamik, so könnte man das Ringen um die Texte
durchaus nennen, während das Konzil versammelt war. Diese Dynamik
folgt dabei weder der kurialen Logik des „wie im Anfang so in Ewigkeit"
noch dem Plausibilitätsanspruch einer dem modernen Fortschrittsparadigma

verpflichteten Avantgarde. Für manche entzündet sich an diesem
Zitat der Beleg für das Unterscheidungsmerkmal binnenkirchlicher
Auseinandersetzung, die gern axiologisch in vorkonziliare und nachkonziliare
Generation unterscheidet. Es geht aber um mehr als den Gebrauch der
lateinischen Sprache in der Liturgie, um den Frömmigkeitstyp einer
gewissen Generation. Die eigentliche Frage zielt auf Substantielles im
Kirchenverständnis. Gefragt wird, ob die Kirche zeitlos gültige Spuren in
der Geschichte hinterlässt, oder ob die Zeit, ob die Geschichte, auch Spuren

an der Gestalt, das meint im Selbstverständnis und Handeln, der
Kirche eingräbt. Natürlich haben historische Wasserscheiden keine scharfe
Kante, und die konzilsgeschichtlich Informierten wissen, dass die
Wiederentdeckung der Geschichtlichkeit im theologischen Denken schon weit vor
dem Jahr 1965 begonnen hat und sich einer Vielzahl von Generationen
verdankt, von den Tübingern Johann Sebastian Drey, Johann Baptist
Hirscher, Johann Adam Möhler bis zu den französischen Theologen, die,
ebenfalls in einem engen generationellen Zusammenhang stehend, als
Vertreter der Nouvelle Théologie gelten: Marie-Dominique Chenu (*1895),
Jean Daniélou (*1905), Henri de Lubac (*1896) und der Schweizer Hans Urs
von Balthasar ('T905).1

1 Die Bibliographie zur theologischen Frage der Geschichtlichkeit, die nicht auf die
Auseinandersetzung mit dem Existentialismus Heideggerscher Prägung reduziert werden darf,
füllt Bibliotheken. Wie virulent die Frage für die Theologie ist und wo dieses Denken
verwurzelt ist zeigt: HONERMANN, Peter: Der Durchbruch geschichtlichen Denkens im ig.
Jahrhundert. Freiburg: Herder 1967. Der Fundamentaltheologe Max Seckler weist die Ausfor-



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 177

Zwanzig Jahre vor den versammelten Konzilsvätern wurde klar, dass es

eines eigenen Dokuments des Konzils bedarf, das sich der Auseinandersetzung

mit den drängenden Fragen der Zeit stellt und das grundsätzlich
über das Verhältnis von Kirche und Welt nachdenkt, schreibt Jean Danié-
lou in seinem Essai sur le mystère de l'histoire: „Das Christentum bedarf
ständig sowohl der Fleischwerdung wie der Losschälung. Die Inkarnation
ist eine Pflicht. Und jene, die ein Christentum wollen, das mit der
Geschichte nichts zu tun hat, ein Christentum von zeitloser Reinheit, haben
die falsche Vorstellung von seinem Wesen."2 Dieses Hineinverwobensein
der Kirche in die Zeit lässt Johannes XXIII bereits in seiner Eröffnungsansprache

des Zweiten Vatikanums anklingen, wenn er als Aufgabe des

Lehramtes, und er spricht damit kühn und bewusst das Konzil selbst an,
formuliert, „den Irrtümern, den Notwendigkeiten und Chancen unserer
Zeit" Rechnung zu tragen.3 Wenig später fügt der Papst dem Initial des
Konzils noch einen weiteren Aspekt des geschichtlichen Bewusstseins,
dem sich die Kirche zu stellen hat, hinzu, wenn er die Spanne aufmacht
zwischen dem von den Vätern ererbten Schatz der Wahrheit und den
Lebensverhältnissen der Gegenwart. Gaudium et Spes schreibt diesen
Gedanken fort, wenn es die Pflicht, die Zeichen der Zeit zu erforschen, an das
Mandat knüpft, das Evangelium in einer der „jeweiligen Generation'^
angemessenen Weise auszulegen. Damit sind die beiden wesentlichen
Elemente des Generationenbegriffs angesprochen: zum einen die zeitliche
Dauer im quantitativen Sinn, die diachrone Folge der Generationen. Von
Generation zu Generation. Zugleich wird zum anderen der qualitative
Aspekt von Zeit benannt, nämlich die von einer Generation als typisch
erfahrene Spanne lebensweltlicher Prägung. Generation ist ein „hermeneu-
tischer Begriff'. In ihm kreuzen sich der chronologische Zeitbegriff, der
den Zeitverlauf in der Dimension von Stunden, Tagen und Jahren bemisst
und jenes Zeitverständnis, das bewusstseinsabhängig die sinnstiftende
Dimension berührt. Im Gegensatz zum chronologischen Metrum wird hier
der kairologische Aspekt akzentuiert, wobei dieser im christlichen Sinne

mung geschichtlichen Denkens bereits im Werk des Aquinaten und seine Verschränkung
mit der Anthropologie nach. Als fundamentale theologische Frage durchzieht sie nicht nur
den Offenbarungstraktat. Es ist die Auseinandersetzung mit der Anthropologie, und das ist
vom Konzil als Thema der Stunde aufgegriffen worden, die das Heil für den Menschen und
seines generativen Zusammenhangs mit „der Menschheit" zur zentralen Frage macht. Vgl.
SECKLER, Max: Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von
Aquin. München: Kösel-Verlag 1964.

2 Zitiert nach der deutschen Ausgabe: DANIÉLOU, Jean: Vom Geheimnis der Geschichte.

Stuttgart 1955, 34.
3 JOHANNES XXIII: Ansprache anlässlich der feierlichen Eröffnung des Zweiten Vatikanischen

Konzils am 11. Oktober 1962. Zitiert nach: Herder Theologischer Kommentar zum Zweiten

Vatikanischen Konzil. Freiburg 2006, 482.
4 GS 4,1. Fast noch deutlicher bringt das Geforderte der lateinische Text zum Ausdruck,

wenn er fordert das Evangelium „modo unicuique generationi accomodato" auszulegen.



i?8 Michael Felder

immer mehr meint als eine Funktion der Innerlichkeit, bzw. subjektiver
Befindlichkeit.

Generation ist ein Begriff, der sich in der Heilsgeschichte verorten lässt,
der aber zugleich in den Bedingungen des biologischen Rhythmus'
fundiert ist. Im Folgenden wird es um diese fruchtbaren Spannungen gehen,
die im Generationenbegriff angelegt sind. Es wird sich zeigen, dass diesen

Spannungen in der Praxis der Kirche eine ganz spezifische Dimension
zukommt. Der Gedankenparcours folgt daher weniger der eingespielten
und klassischen pastoraltheologischen Sequenz von Sehen, Urteilen, Handeln.

Er ist vielmehr von der Frage nach den praktischen Implikationen
von Natur und Gnade inspiriert. Es gilt, Generation als eine Protostruktur
auszuweisen, die das Handeln der Kirche zum einen in der intergenera-
tionellen Wirklichkeit der Gemeinden situiert und dieses Handeln auf die
„Zeichen der Zeit" hin auslegt. Es geht aber im Begriff der Protostruktur
um noch etwas: Um das Selbstverständnis des praktischen Vollzugs von
Kirche überhaupt. Der Generationsbegriff lässt nämlich, das gilt es zu
zeigen, den Traditionsbegriff der Kirche überhaupt erst praktisch werden.
Die Wirksamkeit der Kirche ist an die Zeit gebunden, an die jeweilige Zeit,
die Zeit der Generationen.

Das Generationenkonzept zwischen Krieg der Generationen und
Generationenkonflikt

Aufstand der Jungen: Ausrufung des intergenerationellen Notstandes

Es gehört schon zur medialen Betriebskultur unserer Zeit, dass allenthalben

publikumswirksam Zusammenstösse prognostiziert werden. Kaum war
die Debatte um Samuel P. Huntingtons Kampf der Kulturens durch alle
akademischen- und medialen Foren durch, da rückt ein weiterer „Clash"
auf Buchtitel und in Talkshows und damit ins Bewusstsein öffentlicher
Wahrnehmung: Der Krieg der Generationen. Ol ins Debattenfeuer giessen
Buchtitel wie: Aufstand der Jungen. Wie wir den Krieg der Generationen
vermeiden können.6 Auf der Buchrückseite klingt die werbende Einordnung
des Bundesvorstands der deutschen Gewerkschaft „ver.di" schon weniger
dramatisch und zeigt den Subtext, der hinter der martialischen Aufmachung

des Themas steckt: „Ein wichtiges Aufklärungsbuch zum Thema
demographische Entwicklung und Rente." Das Aufregungspotential des

angekündigten Generationenkrieges, so darf man vermuten, wird dann unter

der Rubrik Reformstau im behördlich geregelten Austausch familien-

5 HUNTINGTON, Samuel P.: The Clash of Civilisation. New York 1996.
6 GRÜNDINGER, Wolfgang: Aufstand der Jungen. Wie wir den Krieg der Generationen

vermeiden können. München 2008. Gründinger sieht sich weniger als Generationenkrieger denn
als Vermittler. Dass es ihm ums argumentative Handreichen geht zeigt schon die Widmung:
Meiner Mutter.



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 179

und arbeitsmarktpolitischer Experten schnell abflachen - bis zur nächsten
demographischen Alarmmeldung.

Funktionalisierung der Familie: der Generationenzusammenhalt

Die Nachricht über katastrophale Geburtenraten und Überalterung lässt
den bekannten Herausgeber der Frankfurter Allgemeinen, zugleich langjähriger

Feuilletonchef, Frank Schirrmacher, unter dem minimalistischen
Titel „Minimum" über das „Vergehen und Neuentstehen unserer Gemeinschaft"

reflektieren.7 Er zitiert den Demographen Nicholas Eberstadt, der
für die nächsten beiden Generationen in Italien vorausberechnet hat, dass
drei Fünftel der Kinder keine direkten Verwandten haben werden.8 Das
sind aber nicht bloss italienische Verhältnisse, sondern es ist ein Zukunftsszenario,

das mehr oder weniger auch die anderen Länder Europas
einholen wird. Daraus ergeben sich bange Fragen, die Schirrmacher öffentlich
stellt: „Was, wenn der Staat seine Hilfsversprechen nicht mehr halten
kann? Wer rettet dann wen, wenn es ernst wird. Wer versorgt wen, wenn
es Not tut, wer vertraut wem, wenn es schlimm wird, wer setzt wen zum
Erben ein, wenn es zu Ende geht? Und vor allem: Wer arbeitet für wen,
auch wenn kein Geld da ist?"9 Bange Fragen. Aber es gibt ein Rezept: Mehr
Kinder. Hier begegnet uns der Begriff „Schicksalsgemeinschaft" als Synonym

für die Familie, als Hinweis auf den generationellen Zusammenhang,
der hier als not-wendiger Zusammenhalt fungiert. Untermalt wird das
durch historische Szenarien, die zeigen, ohne Familie, ohne Achtsamkeit
der Generationen im familialen Kontext, kommt keiner durch. Familien
werden geradezu mythisch als „Urgewalten" apostrophiert, eine Reminiszenz

an das urwüchsige Wort Geschlecht. Generation kann auch so, mit
dem Begriff „Geschlecht" ins Deutsche übertragen werden. Es ist der
biologische Aspekt, der das demographische Feld bestimmt und an
familiensoziologische Zeitanalyse geknüpft, ernste Fragen an die Zukunftsfähigkeit

der Gesellschaft knüpft.10 Nur klingt das bei Schirrmacher
eigentümlich enggeführt. Was dieser nämlich in Frage stellt, das Minimum an
Generierung von Nachwuchs und sein Plädoyer für eine geradezu genetisch

verankerte Sorgepflicht um das eigene Geschlecht, stellt genauso
einen biologistischen Fehlschluss dar, wie er uns in der kulturphilosophischen

Generationendebatte noch begegnen wird.
Was eine kritische Zeitanalyse zum Zustand familienverbandlich

gestützter Lebenssicherung durchaus zeigt: Soziale Wirklichkeit stellt heute

7 SCHIRRMACHER, Frank: Minimum. Vom Vergehen und Neuentstehen unserer Gemeinschaft.

München 2006.
8 Ebd., 19L
9 Ebd., 21.

10 Vgl. LETTRE, Frank/LANGE, Andreas u.a. (Hgg.): Generationen und Familien. Frankfurt
a.M. 2007.



i8o Michael Felder

andere Herausforderung an das intergenerationelle Miteinander. Familien
als Hauptort der Generationenbeziehungen unterliegen dabei immer
weniger den Leitvorstellungen klassischer Familienkonstellationen.11 Das
Problem liegt dabei nicht nur aussen, die Fragen stellen nicht nur die
aussenstehenden „Fremden", z.B. nach der Finanzierungslage der sozialen
Sicherungssysteme, nach der Zukunft der Erwerbstätigkeit und ihrer Inter-
dependenz zu Erziehung und Bildung. Der Druck kommt auch von innen.
In Familien und damit in Generationenverhältnisse wird man hineingeboren.

Die familialen Beziehungen lassen sich mit einem funktionalen
Modell allein nicht ausreichend erklären, auch wenn es ihnen gelingt,
gewisse Ordnungsmuster im Familiengefüge zu beschreiben. Dabei wird
aber die Dynamik der gelebten Beziehungen grösstenteils ausgeblendet.
Qualitative Wertungen, wo es um Sinnstiftung und Evidenzproduktion12
geht, bilden ein Forschungsgebiet, um die sich empirische Befunde zur
praktizierten Gestalt von Generationenbeziehungen letztlich nicht drük-
ken können.'3

Die Reduktion auf demographisch informierte Generationsszenarien
hat in der Deutung die Konsequenz, Schirrmacher ist dafür nur ein prominentes

Beispiel, dass ihr Perspektivenwechsel von der Mikroperspektive
der Familie - vom Aspekt der Generationenbeziehungen - auf die Makro-
perspektive gesellschaftlicher Generationenverhältnisse, gerne in einer
pessimistischen Kulturkritik mündet. Man sucht nach den Erosionsfaktoren

der familiären Verhältnisse und findet die Ursachen im Individualismus

der Moderne angefeuert durch den Medieneinfluss mit seiner
Darstellung prekärer Familienverhältnisse.

Generationenvertrag - friedliche Zukunft?

Die makrosoziologische Verflechtung von Familie, Generation und Gesellschaft

haben die Ansätze im Blick, die in sozialethischer Perspektive vom
Generationenvertrag sprechen. Wie wir seit John Hobbes wissen ist die

11 Vgl. LANGE, Andreas/LETTKE, Frank: Schrumpfung, Erweiterung, Diversität. Konzepte
zur Analyse von Familie und Generationen, in: Generationen und Familien, a.a.O., 14-43.

12 PARNES, Ohud/VEDDER, Ulrike/WlLLER, Stefan: Das Konzept der Generation. Frankfurt
a.M. 2008, 10. Besonders schön kommt dies im Begriff der „Mitgift" zum Ausdruck. Hier ist
von einer Gabe die Rede, die als sozial sanktionierte Ausstattung überhaupt erst eine
legitimierte Familienverzweigung ermöglichte. Hier liegen quantitative und qualitative Aspekte
dicht beieinander. Denn Ausstattung meint lebenspraktisches Überleben aber auch identi-
tätsstiftende Ermöglichung und Generierung kulturell figurierter Lebensqualität. Auch
genetische Mitgift bleibt in ihrer Potentialität auf den qualitativen Aspekt biographischer
Erfahrung angewiesen. Im Hintergrund steht letztlich der weitere Begriff von Erbschaft, wo die
Vorstellung legaler Regelungen und quantitativer Zuordnung in Spannung treten zu einem
qualitativ nicht vollständig verrechenbaren Zugewinn. Vgl. LETTRE, Frank: Vererbungsansichten

in unterschiedlichen Familienformen. Ein Beitrag zur Institutionalisierung
generationaler Kontinuität, in: Generationen und Familien, a.a.O., 96-129.

'3 Vgl. Ebd., 10.



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 181

Mutter aller Verträge die Angst vor dem Krieg aller gegen alle. Seine

sozialphilosophisch wirkungsmächtige Zitation, die vom Dichter der
römischen Republik Plautus formulierte Einsicht: „homo homini lupus est",
macht in ihrer lebenspraktischen Wahrheit vor den eingehegten Zäunen
der Familie nicht Halt. Der Generationenvertrag meint dann in den
Gerechtigkeitsdiskursen zum einen den Verteilungsdiskurs der sozialen
Absicherungssysteme, zum anderen aber kommt auch immer stärker der
Bereich der naturalen Ressourcen in den Blick. Drastisch zeigt sich dies
beim Problemkomplex der globalen Erderwärmung, insofern dort zukünftige

Generationen in den Szenarien als Leidtragende bereits ins Kalkül
einbezogen sind. Unter dem Stichwort der Nachhaltigkeit wird nicht nur die
ökonomische Ertragssicherheit abgehandelt, sondern auch bewusst die in-
tergenerationelle Folgenabschätzung im Zusammenhang industrieller
Wertschöpfungsprozesse. Nach derzeitigem Stand sieht dies nicht nur wie ein
Nullsummenspiel aus, sondern die Bilanzen verweisen, egal ob Klima- oder
Wirtschaftskrise, eher auf die kommenden Generationen als die grossen
Verlierer. Konnte noch der Nestor der katholischen Soziallehre Oswald
von Nell-Breuning an das Solidaritätsprinzip erinnernd und auf das System
der „dynamischen Rente" verweisen, so muss die Sozialethik heute im
Diskurs intergenerationeller Gerechtigkeit eine ganz neue sozialethische
Theoriebildung vorlegen.^ Über Hans Jonas' Prinzip Verantwortung und
John Rawls grundlegender Überlegung zur Vertragstheorie und den darin
implizierten Gerechtigkeitsmodellen bis hin zur personalistisch durchgeführten

Grundüberlegung der Menschenwürde reicht der Parcours, um
dann bei einer Kontextualisierung anzukommen, die unter dem
Leitgedanken der Nachhaltigkeit nun u.a. fordert: „Das Zeitmass anthropogener
Einträge bzw. Eingriffe in die Umwelt muss im ausgewogenen Verhältnis
zum Zeitmass der für das Reaktionsvermögen der Umwelt relevanten
natürlichen Prozesse stehen."16 Darüber hinaus zeigt sich das Thema
Staatsverschuldung, das die Generation um Nell-Breuning wohl mit der Einführung

stabiler Nachkriegswährungen für überwunden glaubte, als geradezu
böse Hypothek für die kommenden Generationen.

Man kann den „Aufstand der Jungen" also nicht auf die Rentenfrage
und Arbeitsmarktpolitik verkürzen. In diesen Tagen der Finanz- und

'4 Vgl. LEHMANN, Karl: Generationen übergreifende Verantwortung als kultureller Grundwert,

in: Generationen im Konflikt. Herausgegeben von der Alfred Herrhausen Gesellschaft
für internationalen Dialog. München: Piper 2000. Dort zum Begriff Generationenvertrag
direkt: „Dies ist ein gängiger, aber in gewisser Weise auch ungenauer Begriff. [...] Oswald
von Nell-Breuning hat immer wieder bemerkt, der Begriff .Generationenvertrag' sei

unglücklich gewählt, da es sich hierbei nicht um einen Vertrag im juristischen Sinne handle,
sondern eher um eine von der Generation untereinander geübte und auch akzeptierte
Solidarität.

>5 Vgl. VEITH, Werner: Intergenerationelle Gerechtigkeit. Ein Beitrag zur sozialethischen
Theoriebildung. Stuttgart 2006.

16 Ebd., 183.



l82 Michael Felder

Wirtschaftskrise zeigt sich allerdings, dass es gerade die Jungen sind, die
auf der Strasse stehen und nicht die Älteren, die ein vom sogenannten
Jugendwahn angeheizter Leistungsdruck von ihren Arbeitsplätzen
verdrängt. Dass die Jungen die Last der Alten tragen und die Alten von der
Leistungsfähigkeit der Jungen profitieren, kommt in einem auf pekuniäre
Ressourcen und Wohlstandsbewahrung abgestelltem Generationenvertrag
tatsächlich an die Grenzen der Zerreissprobe. Für Immanuel Kant steht bei
der intergenerationellen Fürsorge, die er, darin ganz Kind der fortschrittsgläubigen

Aufklärung, immer mehr auf dem Spiel als pures persönliches
Wohlbefinden. Die Vollständigkeit der Entwicklung ihrer Anlagen kann
eine nachfolgende Generation nur erreichen, wenn der Einsatz dafür von
der vorausgehenden Generation als notwendiges Verhalten im Zeichen der
menschlichen Würde begriffen wird. So schreibt er in den Ideen zu einer
Allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht:

„Befremdend bleibt es immer hierbei: dass die älteren Generationen nur
scheinen um der späteren willen ihr mühseliges Geschäft zu treiben, um
nämlich diesen eine Stufe zu bereiten, vor der diese das Bauwerk, welches die
Natur zur Absicht hat, höher bringen könnten; und dass doch nur die
spätesten das Glück haben sollen, in dem Gebäude zu wohnen, woran eine
lange Reihe ihrer Vorfahren (zwar freilich ohne ihre Absicht) gearbeitet
hatten, ohne doch selbst an dem Glück, das sie vorbereiteten, Anteil nehmen
zu können."'7

So problematisch und überholungsbedürftig das ursprüngliche Konzept
des Gesellschaftsvertrages vielleicht sein mag - arbeitet es doch mit einer
drei-generationellen Protostruktur, die heute so nicht mehr stimmt, und
geht es von einer heute so nicht mehr gültigen standardisierten Form des
Lebenslaufs aus, so stimmt es nachdenklich, dass der aktuellen Auflage des
Lexikons für Theologie und Kirche nicht mehr einfallt, als unter dem Lemma

„Generationenvertrag" lediglich zwei Verweise anzugeben: Rente und
Sozialversicherung18. Gerechterweise muss man sagen, dass Generation
wenigstens in mehreren Aspekten erscheint, während sein Vorgänger nur
einen Eintrag kennt, nämlich Generationsproblem, für das es nur einen
weiteren Verweis und damit Verursacher geben kann, sonst nichts: Pubertät.^

KANT, Immanuel: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, A
392.

18 3L77iK. Bd. 4, 452. Alois Baumgartner allerdings bringt unter dem ethischen Aspekt des

Stichworts Generation wichtige Hinweise in Richtung mitverantwortlicher Hilfe bei Sinn-
und Identitätsfindung. Ebd., 451.

19 zLThK. Bd. 4, 668.



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 183

Generationenkonflikt und kultureller Wandel

Zum Zusammenleben der Generation gehört unweigerlich der Konflikt.
Unter dem Stichwort „Generationenkonflikt" nähern wir uns der herme-
neutischen Dimension des Generationenbegriffs. Es geht um unterschiedliche

Lebensauffassung und Weltsicht, der Tatsache nämlich, dass das

biologische Neueinsetzen jeder Generation nicht nur generationellen
Zusammenhang garantiert, das, was mit den Abstammungsverhältnissen
sozusagen von Generation zu Generation weitergegeben wird, sondern als

Bruch, als Erleben unterschiedlicher Gleichzeitigkeiten wahrgenommen
wird. Jung und Alt erschliesst phänomenologisch sind nicht mehr in Relation

zum Geburtsjahr. Auch die klassische Lebensalterlehre,20 bei der es

darum geht, gleichsam spezifische Aufgaben und Handlungssinn aus der
Lebensphase selbst abzuleiten,21 vermag die interne und nach aussen
tretende Dynamik der Altersphasen nicht zu fassen. Der Kampf dreht sich
beim Generationenkonflikt nicht um Ressourcen und um verteilungsgerecht

zugemessene Mittel zur Lebenserhaltung. Lebenschancen werden
vielmehr als Ausdruckschancen gedeutet, als Zugriffsrecht generationsspezifischer

Selbstverwirklichung und deren Gefühlslagen. Das gefühlte
Alter kann vom kanonischen Alterskodex auffallig abweichen - auch wenn
Selbsttäuschung auf Dauer die eigene generationelle Verortung nicht zu
verschleiern vermag. Die eigene Generation hält da unbarmherzig den
Spiegel vor, die tieferen Zusammenhänge dieser Alltagserfahrung werden
gleich weiter unten sozialpsychologisch beleuchtet. Problematisch ist es

allerdings, das bleibt festzuhalten, Alt und Jung axiologisch festlegen zu
wollen. Einer vorschnellen Zuordnung ist auch der Psychologe Lritz
Riemann erlegen, wenn er in seiner klassischen Studie „Grundformen der
Angst" von 1961 schreibt:

„Je mehr wir also das alte festzuhalten versuchen, umso mehr müssen wir die
Angst vor der Vergänglichkeit empfinden; je mehr wir andererseits uns gegen
Entwicklungen sträuben, umso sicher konstellieren wir die Gegenkräfte nur
umso schroffer wie wir es besonders deutlich im Kampf der Generationen
erleben können: Das zähe Festhalten am Bestehenden und die schroffe
Ablehnung des Neuen der alten Generation zwingt die jungen oft zu
extremistischen Verhaltensweisen."22

20 Vgl. GUARDINI, Romano: Die Lebensalter.
21 Im Unterschied zur entwicklungspsychologischen Stufenlehre, die von der

psychodynamischen Entwicklung her letztlich den Prozess des Erwachsenwerdens analysiert, arbeitet
die Theorie der Lebensalter mit ontologischen Vorstellungen, ähnlich dem Standesdenken,
das ebenfalls von festen Lebensumständen ausgeht. Vgl. GREYERZ, Kaspar von: Passagen und
Stationen. Lebensstufen zwischen Mittelalter und Moderne. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2010.

22 RIEMANN, Fritz: Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische Studie. München:
Reinhardt 2009



184 Michael Felder

Die Kulturtypen Margaret Meads

Erst 1970, also zwei Jahre nach der bereits als kanonisch geltenden Wasserscheide

von 1968, dem Ausbruch der so genannten Jugendrevolte mit ihren
soziokulturellen Um- und Abbrüchen, erscheint das Buch, das den
kulturanalytischen Begriff vom generation gap23, der seit der Mitte des 20.
Jahrhunderts dem wachsenden Unbehagen und Kommunikationsabbruch
zwischen den Generationen Ausdruck gab, wissenschaftlich fundierte. Die
weltberühmte Ethnologin Margaret Mead thematisiert unter dem Titel
Culture and Commitment - was in der deutschen Ubersetzung zu: Der
Konflikt der Generationen mit dem Untertitel „Jugend ohne Vorbild"24 wird
- den Auflösungsprozess intergenerationeller Bindungen. Mit dem
geschulten Blick der Ethnologin analysiert sie kulturell verankerte intergene-
rationelle Bindungsmuster und formuliert schliesslich drei Typen.

Postfigurative Kultur

Es klingt geradezu bedrückend, wenn Margaret Mead diesen Typus wie
folgt beschreibt:

„Die Vergangenheit der Erwachsenen ist die Zukunft einer jeden neuen
Generation; ihr Leben bildet den Grundplan. Die Zukunft der Kinder wird so
gestaltet, dass sie nach dem Abschluss ihrer Kindheit das erleben werden, was
die Vorfahren nach Abschluss ihrer Kindheit erlebt haben."25

Hier gibt es keinen Wandel. Die Ethnologin verortet diesen Typ in Kulturen,

die aufgrund mangelnder schriftlicher Überlieferung und aussagekräftiger

Baudenkmäler keinen Anhaltspunkt dafür finden, dass es einen
ausgedehnten zeitlichen Raum gibt, einen Spielraum kulturellen Ausdrucks,
der von Möglichkeiten erzählt, auf die man selbst nicht käme. Aber auch
die Alten wissen nichts davon, sie schweigen. Eine solche Kultur ist eine
isolierte Kultur. Auch wenn Voraussetzungen für Wandel implizit gegeben
sein mögen, diese Kultur bezieht „ihre Kontinuität aus den Erwartungen
der Alten und dem Umstand, dass dieser Erwartungen den Jungen fast
unauslöschlich eingeprägt werden"26. Dies geschieht nicht nur auf dem
Weg habitualisierter Sozialisation, sondern es gibt auch eine aktive
Komponente: „Kontinuität wird gewahrt, indem man Erinnerungen
unterdrückt, die die Kontinuitäts- und Identitätsvorstellungen stören."27 Mangel
an Zweifel und Mangel an Bewusstheit scheinen für die Erhaltung einer
postfigurativen Kultur entscheidend.

23 Vgl. PARNES, Ohud/VEDDER, Ulrike/STEFAN Willer: Das Konzept der Generation. Frankfurt

a.M.: Suhrcamp 2008, 260-290.
24 MARGARET Mead: Der Konflikt der Generationen. Jugend ohne Vorbild. Frankfurt 420o6.

25 Ebd., 28.
26 Ebd., 31.

27 Ebd., 51.



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 185

Manches an der Beschreibung dieses Typs klingt so, als hätte die
Ethnologin traditionalistische kirchliche Kreise untersucht. Es wird sich
zeigen, dass das generationenbasierte Traditionsprinzip der Kirche eben
nicht dem postfigurativen Typ entspricht, sondern Wandel konstitutiv mit
einschliesst und auch die kulturelle und handlungsleitende Definitionsmacht

der Alteren nicht naturgesetzlich sanktioniert.

Kofigurative Kulturen und vertraute Ebenbürtige

Dieser Typ fallt schon allein dadurch auf, dass die Grosseltern nicht mehr
präsent sind, dass also die klassische Dreigenerationenstruktur aufgehoben

ist. Wenn Grosseltern fehlen, dann hat das für Mead folgende
Konsequenzen: Die jugendlichen spielen ihre Rolle vor der nächstjüngeren
Generation als ihrem Publikum. Dadurch fallt der Übergang zu einem neuen
Lebensstil, bei dem neue Fertigkeiten und Verhaltensweisen erworben
werden müssen, leichter.28 Insgesamt gilt, dass sich die Erfahrungen der
jungen Generation von den Erfahrungen der Eltern und Grosseltern radikal

unterscheiden. Vor allem gilt für die kofigurative Kultur, dass die
Mitglieder der Gesellschaft ihr Verhalten nach dem Vorbild der Zeitgenossen
ausrichten. Die Jungen nehmen sich gegenseitig zum Vorbild, auch wenn
die Älteren noch in dem Sinne dominieren, dass sie bestimmen, in
welchen Grenzen die Kofiguration im Verhalten der Jungen zum Ausdruck
findet. Dies bedeutet aber, dass die Jungen auszuscheren versuchen, um
neue Stile aufgrund ihrer eigenen Erfahrungen zu entwickeln und Vorbilder

für ihresgleichen zu suchen.
Es ist offensichtlich, und die Beispiele, die sie benützt, belegen es, dass

sich Margaret Mead bei der Analyse dieses Typs auf die Einwanderererfahrungen

Amerikas stützt. Zum einen konstatiert sie, dass durch die
veränderte Familienstruktur als Folge sozialen Wandels, Generationenkonflikte

in der Moderne zur Normalität gehören. Auf der anderen Seite
beobachtet sie die Tendenz, dass, nach dem irreversiblen Verschwinden
früherer Postfigurationsformen, versucht wird, deren Struktur, d.h. deren un-
analysierter Konsensus und eindeutige Loyalität, in neuen Typen geschlossener

Gemeinschaft und idealisierter Generationenverhältnisse zu repristi-
nieren.29

Präfigurative Kulturen

Margaret Mead nennt Kulturen präfigurativ, weil das Kommende in dieser
neuen Kultur vom Kind und nicht mehr von den Eltern und Grosseltern
repräsentiert wird. Hier schreibt sie schon ganz geprägt von den
Umbruchserfahrungen der 60er Jahre. Selten wurde ein derart rascher Ablauf

28 Ebd., 74.
29 Ebd., 92.



i86 Michael Felder

von Wandlungsvorgängen erlebt. Der Generationenkonflikt - für sie in
dieser gesellschaftlichen Konstellation unvermeidlich - stellt sich letztlich
als Kommunikationsproblem dar. Dass es keine Vorbilder mehr gibt, ist
nicht nur ein Autoritätsproblem, wie es der Sozialpsychologe Alexander
Mitscherlich als Phänomen der vaterlosen Gesellschaft im Blick auf
Orientierungslosigkeit als Folge emotionaler Ratlosigkeit analysiert3°, sondern
die Älteren müssen schlicht einsehen, „dass ihre Vergangenheit nicht
mitteilbar ist.'b1 Die orientierende Familie mit ihrem klassischen Generations-
gefüge ist nicht nur unsichtbar, sondern auch stumm geworden.

Erst wenn die Tatsache des Generationenkonflikts als Folge des kulturellen

Wandels anerkannt wird, kann ein echter Dialog zwischen den
Generationen in Gang kommen. Es ist nicht so, dass der präfigurative Typ
den Wandel absoluten Relativismus auffasst, als Erosion des Wertebe-
wusstseins.32 Margaret Mead beschreibt eigentlich das, was unter der Rubrik

Wertewandel in fast jeder Jugendstudie seit den 70er Jahren verhandelt
wird. In ihrer Perspektive sieht das wie folgt aus:

„Gewiss, in vielen Teilen der Welt lebt die Elterngeneration noch immer nach
einem postfigurativen Satz von Werten. In solchen Kulturen können Kinder
von den Eltern lernen, das es unbestrittene Absoluta gegeben hat, und dieser
Lernprozess, kann sich in späteren Erfahrungen als die Erwartung
niederschlagen, dass absolute Werte wiederhergestellt werden können und sollten."33

Absolute Zukunftsoffenheit im Niemandsland?

Das Generationenkonzept Margaret Meads bleibt letztlich die ernüchternde

Erkenntnis, dass „wir keine Nachkommen haben - wie unsere Kinder
keine Vorfahren haben."34 Ihre Schrift ist ein Plädoyer für eine absolute
Zukunftsoffenheit. Offen für die Zukunft ist aber nur, wer sein Verhalten
so einrichtet, dass er das zu betretende Neuland nicht auf bereits
vorgefertigten Landkarten sucht. Die Älteren können den Weg letztlich nicht

3° Vgl. MITSCHERLICH, Alexander: Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft. München:
Piper 1963, 420-428.

31 MARGARET Mead: a.a.O., 111.

32 Es war bekanntlich Ronald Inglehart, der statt von Werteverlust von Wertewandel
sprach und dies für die 70er Jahre auch empirisch als Wandel von modernen zu postmodernen

Wertehaltungen nachwies. Seine Heuristik ist aber vom dreistufigen Bedürfnismodell

Abraham Maslows gelenkt. Auch die Familie ist an den Werteeinstellungen beteiligt.
Es ist die Wohlstandserfahrung, also die gesellschaftliche Klassenlage, die auf die
Entwicklung bzw. den Wandel der Werte Einfluss nimmt. Inglehart verknüpft die psychologische

Sicht der Bedürfnisse mit der gesellschaftlich figurierten Bedürfnisbefriedigung. Den
Generationsverhältnissen misst er dabei keine eigentliche Bedeutung zu. Selbstverwirklichung

wird zum generationenübergreifenden Lebensstil unter den Bedingungen der
Postmoderne. Vgl INGLEHART, Ronald: The Silent Revolution. Changing Values and Political Styles.
Princeton: Princeton University Press 1977.

33 Ebd., 115.

34 Ebd. 111.



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 187

weisen, ein Modell, das im kulturellen Gedächtnis ja als Ikone der „weisen
Alten" Geltung hatte. Die Kette von Generation zu Generation ist hier zum
Stillstand gekommen. Damit gibt es keine Erfahrung, die wie eine Münze
von Hand zu Hand geht, in denen sich etwas aufgespart hätte, um die
lebenspraktischen Bedürfnisse begleichen zu können. Es gibt nur immer
neues Frischgedrucktes, bewertet mit dem jeweiligen Tagessatz. In der
Ökonomie nennt man das Inflation. Tradition wird mit „Griff der Vergangenheit

gleichgesetzt". Das Mehrgenerationensystem erscheint als
geschlossenes System, das den Blick der Kinder in das Land der Zukunft
durch Vorbilder der Älteren verstellt. Margaret Meads Modell hat das
Verdienst, auf die verborgenen Machtstrukturen, Öffnungen und Blockaden
des Generationenmodells hingewiesen zu haben. Wandel im
Generationenverhältnis ist an die gesellschaftlichen und kulturellen Bedingungen
geknüpft. Aber ist die kulturelle Dimension hier wirklich ausgeschöpft? Es

klingt eher so, als hätten die Generationen als Instanz kulturellen
Bedeutungswandel ausgespielt und ihre Existenz auf die biologische Notwendigkeit

reduziert. Generationsketten sind nun einmal eine Laune der Natur,

auch wenn die gesellschaftlichen Verhältnisse ihre Plausibilität in
Frage stellen. So sehr dies nach Fortschritt klingt, als Emanzipation von
Vorgaben aus der Vergangenheit. So ist dies doch auch ein Rückschritt,
denn die Frage, ob das Neuland nicht letztlich ein Niemandsland ist, darf
durchaus gestellt werden, ohne konservativen Idealisierungen auf den
Leim zu gehen.

Warum dies ein Rückschritt ist wird deutlich, wenn man Karl Mannheims

Schrift Das Problem der Generationen35 von 1928 analysiert. Darin
wird die biologische Struktur mit der gesellschaftlich-historischen
verknüpft. Bei Mannheim verbindet sich die diachrone mit der synchronen
Ebene. Das jeweilige Selbstverständnis der Generationen kommt in den
Blick: das jeweilige Zeitverhältnis der Generationen untereinander,
synchron und diachron im Rhythmus der biologischen Gegebenheiten. Tradition

wird daher nicht als überkommener Kulturtyp wie bei der Ethnologin
wahrgenommen, sondern als konstitutives Element des gesellschaftlichhistorischen

Miteinanders der Generationen. Auf der Basis der Mannheim-
schen Analyse kann es zu jenen Befindlichkeitsansagen kommen, zu jenen
lebensweltlichen Einverständniserklärungen, wie es im deutschsprachigen
Raum spätestens mit dem Bestseller Generation Golf von lilies und auf
internationaler Ebene durch Douglas Coupland, mit seinem zum Schlagwort

gewordenen Buch Generation X - Geschichten für eine immer schnel-

35 MANNHEIM, Karl: Das Problem der Generation, in: Kölner Vierteljahreshefte für
Soziologie 7 (1928). Die folgenden Zitationsangaben beziehen sich auf die Ausgabe des
Aufsatzes in: BARBOZA, Amalia/LlCHTBLAU, Klaus (Hgg.): Karl Mannheim. Schriften zur Wirt-
schafts- und Kultursoziologie. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften 2009, 121-166.

Soweit nicht anders angegeben, sind die Hervorhebungen in den Zitaten von Mannheim
selbst.



i88 Michael Felder

1er werden Kultur und den weiteren Geschichten der Generation X, deren
Lebensgefühl er so angibt: Life after Godi6 Die Schrift Mannheims zur
Generation ist, wiewohl als sozialanalytische Studie angelegt, doch eine
notwendige Ergänzung in hermeneutischer Perspektive. Generation wird
mit dem an der Phänomenologie geschulten analytischen Blick
angeschaut, der einige Erkenntnisse der Wissenssoziologie vorausnimmt.

Karl Mannheims Unterscheidung in Generationslage, Generationszusammenhang

und Generationseinheiten

Eines hat Karl Mannheim durch sein Generationenkonzept gut vorausgesagt.

Die Geschwindigkeit in der Abfolge solcher generationellen Selbst-
und Fremdzuschreibungen wird mit der immer schnelleren Dynamik des

gesellschaftlichen Wandels in der Moderne zunehmen. In der Tat tauchen
ständig neue Generationenlabels auf, die eine spezifische Lebenslage
beschreiben, Lebenseinstellungen auf ein Schlagwort reduzieren und die
soziale Lagen aufspüren, für die der Begriffsapparat bisher keine Worte
und damit keine Wahrnehmung hat. Mit dem Aufkommen der
Generationsforschung zu Beginn des vergangenen Jahrhunderts wurde eine
Generationsspanne nach präzisen statistischen Kriterien auf 30 Jahre festgelegt.

Die neuen Generationen der heutigen Feuilletons starten gefühlt alle

paar Monate. Es ist Karl Mannheims Verdienst, dass er den quantitativen
Generationenbegriff, der von den statistisch erfassten Alterskohorten
ausgeht, um die qualitative Dimension erweitert. Von der verstehenden Soziologie

Diltheys herkommend, knüpft er an dessen Theoriedesign an, das

Generationenproblem als Phänomen aufzufassen, das zwischen der „äusser-
lichen" Zeit des Kalenders und der „verinnerlichten" Zeit des psychischen
Lebens vermittelt. Dilthey geht davon aus, dass zur „selben Generation"
die Zeitgenossen gehören, die denselben Einflüssen ausgesetzt waren und
von denselben historischen und sozialen Tatsachen und Veränderungen
geprägt wurden.

Einem gemeinsamen biologischen Rhythmus anzugehören meint
Teilhabe an der gleichen Generationslagerung.37 Wichtig sind die
Konsequenzen, die Karl Mannheim daraus zieht: „Nicht aus der Geschichte einer
bestimmten Tradition ergibt sich die konkrete Gestalt einer vorhandenen
Einstellung, sondern letzten Endes aus der Geschichte jener Lagerung, in
der diese entstanden sind und sich zu einer Tradition verfestigt haben."3»
Weil Generationen sich abwechseln, was in der begrenzten Zeitspanne
menschlichen Lebens begründet ist, kommt es zu einem ständigen Neu-

36 COUPLAND, Douglas: Life after God. Geschichten der Generation X. Berlin: Aufbau
Verlag 1995.

37 MANNHEIM, Karl: Das Problem der Generation. a.a.O., 135.
38 Ebd. i36f.



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 189

einsetzen der Kulturträger, die früheren treten ab. Mannheim geht in
seiner Analyse auf das Phänomen der Schicksalsgemeinschaft einer
Generation ein, das alle, die in den gleichen historischen Raum hineingeboren
wurden, in denselben Bedeutungszusammenhang stellt. So spricht er vom
„Generationenzusammenhang", der all diejenigen verbindet, die, noch
ohne sich als konkrete Gruppe zu formieren, grundsätzlich unter gleichen
geschichtlichen Vorzeichen stehen. Ihr Alltag steht unter dem Zeichen
gleichen Geschicks (Heidegger), ohne, dass daraus bereits eine
Schicksalsgemeinschaft im engeren Sinne geworden wäre. Die konkreten Gruppen,
die sich, wenn auch auf unterschiedliche Weise, an diesen geschichtlichen
Herausforderungen abarbeiten, bilden dann „Generationseinheiten."39

Die spannende Frage für Mannheim ist, ob solche Generationseinheiten
auch Handlungsorientierung stiftet und wie kohärent und bewusst eine
solche Verbundenheit ist. Inhalte, zum Beispiel der Freiheitsbegriff, können

innerhalb zu verschiedenen Generationseinheiten mit jeweilig
unterschiedlicher lebenspraktischer Orientierung führen. Bedeutungsanalysen
können diesen qualitativen Gehalten auf die Spur kommen. Klar ist, dass

„inhärierende Tendenzen", wie sie die Generationslage vorgibt, durch
gemeinsame Erlebnisgehalte zu Generationszusammenhängen werden, die
aber unterschiedliche, sogar polar entgegengesetzte Generationseinheiten
generieren können. Karl Mannheim versteht seinen Ansatz als wichtige
formal-soziologische Klärung, die zum einen hilft, die biologische
Fundierung vor naturalistischen Fehlschlüssen zu bewahrend, dabei aber die
soziologischen Tatsachen aufgrund unterschiedlicher Rezeptionsvorgänge

39 Vgl. ebd., 148. Mannheim präzisiert seine Darstellung: „Während verwandte
Generationslagerung nur etwas Potentielles ist, konstituiert sich ein Generationszusammenhang
durch eine Partizipation der derselben Generationslagerung angehörigen Individuen am
gemeinsamen Schicksal und an den dazugehörenden, irgendwie zusammenhängenden Gestalten.

Innerhalb dieser Schicksalsgemeinschaft können dann die besonderen Generationseinheiten

entstehen." Ebd., 150. Das heißt aber nicht, dass von allen Generationseinheiten
die entsprechenden Ereigniszusammenhänge einheitlich rezipiert würden: „Im Rahmen
desselben Generationszusammenhanges können sich also mehrere, polar sich bekämpfende
Generationseinheiten bilden." Ebd., 151. Die Dynamik, die solche pluriformen Gestalten
hervorbringt, gilt es noch für Mannheim genauer zu untersuchen: „Es ist hierbei ein besonderes,

für sich zu behandelndes Problem, ob diese gesellschaftliche Dynamik ihre Dominante

in der ökonomischen oder in irgendeiner geistigen Sphäre hat. [...] Welche
Generationslagerung in ihrer Potentialität aber aktiv wird, hängt von der gesellschaftlich- geistigen
strukturebene ab, also gerade von jener Ebene, die diese naturalistische und dann plötzlich
wieder extrem spiritualistisch werdende Problemstellung stets zu überspringen pflegt."
(Ebd., 155).

4° „Nicht darin liegt das Verfehlte dieser naturalistischen Versuche, dass sie das Naturale
im menschlichen Leben betonen, sondern dass sie aus diesen Konstanten, das Dynamische
unmittelbar erfassen wollen, und gerade jene mittlere Schicht, wo die Dynamik wirklich
entsteht, überspringen und vergewaltigen. [...] Die Naturalfaktoren, so auch der
Generationswechsel stellen den fundamentalsten Spielraum historischsozialen Geschehens dar.
Aber gerade weil sie Konstanten, also als solche immer vorhanden sind, kann aus ihnen der
Wandel in seiner jeweiligen Besonderheit nicht erklärt werden." 156L



1Ç0 Michael Felder

dynamisiert. Generationenfolge passt demnach nicht in das Schema einer
geradlinigen Fortschrittskonzeption.

Dynamische und pluriforme Generationsauffassung

Die vielschichtige Sichtweise Mannheims, die sich seiner Verknüpfung
phänomenologisch-hermeneutischer und soziologischer Ansätze verdankt,
ist heute in Gefahr, durch eindimensionale Generationsmodelle verloren
zu gehen. Die Dominanz ökonomisch-technischer Werturteile und eine in
der politischen 68er Bewegung implizite geschichtsphilosophisch
aufgeladene Evaluation des Begriffes „progressiv" arbeitet mit der Dichotomie
neue Generation versus veralteter Generation. Es entsteht der Eindruck,
dass heute die Plausibilität eines generationellen Verbesserungsdiktats in
unserer lebensweltlichen Prägung durch die Technik begründet liegt.
Autos, Computer, Telefone usw. werden in Generationen gezählt, und die
neueste Generation hat auch die leistungsstärkste zu sein. Für Mannheim
haben die geschichtsbildenden Strömungen Einfluss auch auf die
dynamisch-vielgestaltige Ausbildung der jeweiligen Generationseinheit. Gleichwohl

hat Mannheim die Beschleunigung der gesellschaftlichen Dynamik
voll im Blick. Darin sieht er die Quelle pluraler neuer Lebensstile. Ob sie
dann aber auch tatsächlich als Generationsstil zu bewerten sind, das hängt
von ihrer Rezeptionstiefe, d.h. ihrer bewussten Aneignungsstrategien ab.41

In jeder Epoche gibt es eine vorhandene Polarität, die aus der dynamisch-
antinomischen Einheit auch unterschiedliche Generationscharakteristika
herausbilden kann. Mannheims Analyse überzeugt mit dem Nachweis,
dass das generationelle „Neueinsetzten-Können" nichts mit „konservativ"
und „progressiv" zu tun hat. Er attestiert den meisten Generationenhistorikern

ein krasses Fehlurteil, wenn sie die Jugend als progressiv und die
Alten eo ipso als konservativ apostrophierten.42 Karl Mannheims Ansatz
macht es möglich, die „Gleichzeitigkeit" des „Ungleichzeitigen" in den
Generationszusammenhängen zu verarbeiten. Indem er von einer ständigen
Wechselwirkung ausgeht, befreit er das intergenerationelle Verhältnis von
asymmetrischen Kommunikationsstrukturen. Zwar weist der zeitliche
Richtungspfeil der biologischen Geschlechterfolge unumkehrbar in eine
Richtung, von Generation zu Generation heisst von den Älteren zu den

41 Vgl. ebd., 153F Mannheim spricht von Generationsentelechien: „Je beschleunigter also
das Tempo der gesellschaftlich-geistigen Dynamik ist, um so mehr Chancen bestehen, dass
bestimmte Generationslagerungen gerade aus ihrer neuen Generationslage heraus auf die
Wandlungen mit einer eigenen .Entelechie' reagieren." Ebd.

42 Mannheim beobachtet: „Gegenwärtige Erfahrungen zeigen nur zur Genüge, dass die
ältere, liberale Generation politisch progressiver zu sein vermag als etwa bestimmte jugendliche

Kreise. [...] .Konservativ' und .progressiv' sind historisch-soziologische Kategorien, die
an einer bestimmten konkretinhaltlichen historischen Dynamik orientiert sind, während
,alt' und ,jung', .generationsmässig neuartiger Zugang', formal-soziologisch gemeint sind."
Ebd. 141 (FN 31).



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 191

Jüngeren, der Austausch lebenspraktischen Wissens aber kann quasi „prä-
figurativ" auch von den Jüngeren zu den Älteren weitergegeben werden.
Damit bekommt für Mannheim auch der Traditionsbegriff etwas
Dynamisches. Tradition ist dann mehr als Wiederholung, als ein Traditionsgut,
das von einer Generation zur nächsten zur Aufbewahrung weiterzureichen
ist. Das Gut der Tradition ist der geschichtlichen Dynamik unterworfen.
Kultur meint dann nicht einen vermessbaren und katalogisierbaren
Bestand lebensbewahrender Handlungsoptionen und lebensdeutender Sym-
bolisierungsleistungen, sondern eine von Generation zu Generation in
ihrer konkreten geschichtlichen Situation zu ergreifende Formulierungsarbeit.

Zwar geschieht dies durchaus im Wiederholen geglückter
Formulierungsbestände vorausgegangener Traditionen, aber von Generation zu
Generation gibt es auch das: glückliche Fortschreibungen als Erweiterung
des kulturellen Vokabulars. Der Abbruch des Verstehens geschieht nur
dann, wenn auch die Verknüpfungsweise der Grammatik von einer
Generationseinheit aufgegeben wird. Aber nach Karl Mannheim scheint der
Generationenzusammenhang einen diesbezüglichen Willkürakt auszuschlies-
sen. Selbst Brüche innerhalb einer Kultur sind als solche nur erkennbar,
weil Generationen eben nicht wie Monaden unverbunden nebeneinander
ihre je eigene Kultur pflegen. Natürlich meint Kultur dann auch dies: Die
lange Sicht einer Tradition, die das Beständige vom modisch Ephemeren
zu unterscheiden vermag, ohne Tradition als zeitenthobene Grösse zu
haben. Wo Kultur aus einem lebendigen Generationszusammenhang
herausgelöst erscheint, wo eine lebendige Tradition mit fixen Traditionsbeständen

verwechselt wird, dort erscheint die Gegenwart meist unter dem
kulturpessimistischen Vorzeichen einer Verfallsgeschichte.

Generation und Praxis der Kirche: Tradition und Verheissung

Generationen sind Bedingung der Möglichkeit, Leben weiterzugeben. Sie

ermöglichen den Lebenszusammenhang auf der natürlich-biologischen
Ebene und auf der Ebene der Kultur, die als „zweite Natur" das Fortbestehen

des Menschen als Mensch an die Ressource „Sinn" knüpft. Dieser
Sinn ist an Rezeptions- und Traditionsvorgänge einzelner Individuen und
ihrer Kommunikationsgemeinschaften gebunden, die in der von Mannheim

beschriebenen Generationslagerung, dem Generationszusammenhang

und den Generationseinheiten an der Sinngenerierung beteiligt sind.
Generation ist in der Tat eine Protostruktur, ein Vorgegebenes nicht nur
des menschlichen Lebens als solchem, sondern auch für die Praxis der
Kirche. Kirche weiss um ihre Möglichkeit, auf diachroner und synchroner
Zeitebene sinnvermittelnd zu wirken.43

43 Lumen Gentium 3 spricht in Wachstumsbildern vom Reich Christi, das in der Kirche
schon als Mysterium gegenwärtig ist. Es breitet sich „durch die Kraft Gottes" sichtbar in der
Welt aus. Ohne den Begriff der Generation zu nennen, ist doch nicht nur der je einzelne



192 Michael Felder

Mit den vorangegangenen Überlegungen sind wir nicht am Ende,
sondern stehen wir eigentlich am Anfang. Vielleicht sind mehr Fragen
aufgetaucht als Antworten. Welche produktiven Fragen gibt es? Das

Generationenkonzept lässt sich nicht auf eine einfache Formel bringen. Es

ist in der Tatsache begründet, die uns auf unser schlichtes Dasein als
sterbliche und endliche Menschen verweist. Es ist aber gerade diese
Einrichtung unserer menschlichen Verfasstheit, die so etwas wie einen Tradi-
tionsprozess in Gang setzt. Von Geschlecht zu Geschlecht. Dass dieser
Traditionsprozess in eine prekäre Lage geraten kann und dass die Weitergabe

sinnstiftender lebenspraktischer Orientierung nicht biologischen
Determinanten unterliegt, auch nicht einer in der sozialen Natur
angelegten Fortschrittslogik, das zeigen die Auseinandersetzungen mit dem
Problem der Generation von Mannheim und Mead. Theologisch bedeutsam

ist die Erkenntnis, dass bestimmte Generationenverhältnisse, die sich
in traditionalistischen Vorstellungen der Familienbeziehungen zeigen, zu
Stillstand führen. Das Konzil spricht von der Generation als theologischem
Ort, an dem sich Gottes Wehen durch die Zeit inkarniert. Jede Generation
ist eine Wiederholung. Wiederholung durch Menschen ist im Gegensatz
zur technischen Reproduktion nicht zur absolut identischen Kopie
verdammt. Von Generation zu Generation hat nicht den pessimistisch resi-
gnativen Beiklang: Unter der Sonne nichts Neues. Tradition ist nicht die
Wiederholung eines fixierten Bestandes an Glaubenswissen und Praxis,
weil im Aneignungsprozess verschiedene Generationseinheiten auch
verschiedene Nuancierungen vornehmen können, ohne gleich den
Generationszusammenhang auszulösen. Innerhalb dessen gibt es Spielraum für
eine pluriforme Gestalt der Grundtendenzen bzw. des inhaltlichen Potentials.

Im Offenbarungsbegriff des Zweiten Vatikanums wird von einer
Pluriformität der Überlieferungsgestalt ausgegangen, die vom Gedanken
der „lebendigen Tradition" inspiriert ist, wie sie bereits von der Tübinger
Schule des 19. Jahrhunderts vorgedacht wurde.44

gemeint, sondern ein Zusammenhang auch zeitlicher Art, wenn das Kapitel mit den Worten
schliesst: „Alle Menschen werden zu dieser Einheit mit Christus gerufen, der das Licht der
Welt ist: Von ihm kommen wir, durch ihn leben wir, zu ihm streben wir hin." Im Blick auf
die Taufe spricht die Kirche von der Weitergabe des Lebens im Geschenk der Geburt, aber
auch von der Weitergabe der Fülle des Lebens, dem Glauben in seiner heils- und
sinnstiftenden Dimension: „Aus diesem Ehebund geht nämlich die Familie hervor, in der die
neuen Bürger der menschlichen Gesellschaft geboren werden, die durch die Gnade des

Heiligen Geistes in der Taufe zu Söhnen Gottes gemacht werden, um dem Volke Gottes im
Fluss der Zeiten Dauer zu verleihen." LG, 11. Zwar schwingt hier ein enges Familienbild mit,
aber schon im nächsten Kapitel, das mit dem „heiligen Gottesvolk" weitergeht, zeigt sich die
generationelle zeitliche Tiefendimension und menschengeschichtliche Weite, die mehr ist
als das Denken in häuslichen Familieneinheiten, wie sie mit dem Aufkommen bürgerlicher
Verhältnisse zur gesellschaftlichen Norm wurden.

44 Vgl. GEISELMANN, Josef Rupert: Lebendiger Glaube aus geheiligter Überlieferung. Der
Grundgedanke der Theologie Johann Adam Möhlers und der katholischen Tübinger Schule.
Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1942.



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 193

Die Analysen Mannheims haben aber auch den Blick dafür geschärft,
dass Jugend nicht eo ipso mit „progressiv" übersetzt werden darf. Auf ein
schönes Bild der Kirchenväter hat Hugo Rahner hingewiesen,45 das die
Kirche äusserlich als alte Frau mit grauen Haaren zeigt, geprägt von den
vielen bereits in der Vergangenheit versunkenen Generationen, aber mit
dem Antlitz einer jungen Frau, der die Frische der aktuellen Generation
förmlich ins Gesicht geschrieben steht.

Ich möchte die generationengestützte Vorstellung einer Praxis von
Glaubensweitergabe in der Kirche um ein Wort bereichern, das an das
Erbe erinnert, was nach biblischer Sprache eine zentrale Verstehensgrösse
christlicher Berufung ist: Das Überlassen. Jede Generation, eingedenk ihrer
Endlichkeit, nimmt nichts mit, sondern überlässt. Das hat mit dem
Loslassenkönnen zu tun, das im Lebensprozess zu jener Haltung führt, die wir
auch im christlichen Kontext als Weisheit verstehen. Darin klingt das
Vertrauen an, dass die Nächsten nach uns in Verantwortung und nach
bestem eigenen Wissen und Gewissen mit dem anvertrauten Gut umgehen
werden. Es braucht keine amtlich bestellten Nachlassverwalter mit einer
Inventarliste aus Katechismusparagraphen, die misstrauisch in den jeweiligen

Antworten der Generationen aus der Lagerung ihrer Zeit heraus nach
Abweichungen vom Depositum suchen.

Die Analysen der verstehenden Soziologie und Sozialphilosophie - auch
Paul Ricœur rezipiert in seinem hermeneutischen Ansatz den
Generationenbegriff Diltheys und Mannheims46 - zeigen uns, auf die Tiefen des

Begriffes „Zeichen der Zeit" zu achten und nicht den Zeitgeistmahnern auf
den Leim zu gehen, die aus ephemeren Lebensstilfragen, einen Generalangriff

auf die Tradition konstruieren. Der Begriff vom Gleichzeit-Ungleichzeitigen

weitet den Horizont auf eine Pluralität lebensweltlicher Einstellungen,

die es auch innerhalb der Kirche geben darf und muss.
Traditionsprozesse haben etwas prekäres, das wusste die christliche

Eschatologie schon immer. Die Zeit folgt keinem linearen Fortschrittsmodell,

und keine Generation vollendet abschliessend, was ihr die anderen

45 Rahner, Hugo: Die Kirche ist immer jung, in: BRUMMET, Jakob: Die Kirche ist immer
jung. Ein Buch der Hoffnung. München: Pfeiffer i960, 8-14.

46 Vgl. RICŒUR, Paul: Zeit und Erzählung III: Die erzählte Zeit. München: Wilhelm Fink
Verlag 1991, i73ff. Er spricht dort von der Bereicherung der wirklichen Geschichte durch den
Generationsbegriff, der beachtlicher ist „als man vermuten könnte, bietet doch die
Ersetzung der Generationen mit ihrem Rhythmus von Tradition und Innovation auf die ein
oder andere Weise ein Fundament für die historische Kontinuität." Ebd., 175. Im Blick auf
die Wissenssoziologie Alfred Schütz' fasst er dessen Aussagen zu Mitwelt, Vorwelt und
Folgewelt im Blick auf die Generationenfolge und den durch sie hindurchgehenden Erzählfaden

so zusammen, dass man in der Verknüpfung von individuellem Gedächtnis und der im
Gedächtnis der Vorfahren bewahrten Geschichte, als historischer Vergangenheit, geradezu
den kirchlichen Überlieferungsbegriff heraushört, der die im Konzil zum Durchbruch kam:
„Steigt man entlang dieser Kette von Gedächtnissen in die Vergangenheit hinab, wird die
Geschichte fast zu einer Wirbeziehung, die sich kontinuierlich von den ersten Tagen der
Menschheit bis in die Gegenwart erstreckt." Ebd., 183.



194 Michael Felder

davor überlassen haben. Der Generationenbegriff schärft das eschatolo-
gische Bewusstsein kirchlichen Handelns.

Die Kirche könnte Avantgarde sein im intergenerationellen Verhältnis.
Auch wenn unsere Gottesdienste oft wie eine Eingenerationenveranstaltung

wirken, so liegt hier die Chance, intergenerationelle Wechselwirkung
konkret werden zu lassen. Das bedeutet weder eine Einheitsästhetik noch
eine protestkulturelle Zumutbarkeitsübung. Kontrasterfahrungen werden
dann zu Erfahrungen von Kommunikation, wenn generationsspezifische
Anliegen ihren authentischen Ausdruck finden. Die Praktische Theologie
ist hier gerade auch auf dem Hintergrund der Migrationswirklichkeit, wo
es um das Einleben verschiedener Generationen geht, ausdruckssensibel
geworden. Diese Thematik der Intergenrationalität muss also in den
pastoraltheologischen Diskurs geholt werden, der oft vor lauter Bäumen aus

Jugendpastoral, Familienpastoral, Seniorenpastoral usw. den gemeinsamen
Wald des Generationenzusammenhangs nicht mehr sieht. Generationssensible

Pastoraltheologie muss darüber hinaus auch die Frage stellen, ob das

amtlich verbreitete Familienbild - ohne seiner Auflösung das Wort reden
zu wollen - die Wirklichkeitserfahrung seelsorgerlichen Handelns abdeckt.
Ein weiterer Punkt ist, dass die Thematik der Generationengerechtigkeit
nicht nur an die Sozialethik delegiert werden darf. Katholische Soziallehre
hat immer schon über die quantifizierbare Realebene hinaus die qualitativen

Lebenswirklichkeiten im Blick. Ressourcen und ihre Verfügungs- und
Verteilungsgerechtigkeit, die ganze Frage von Beteiligung und Exklusion,
dies sind auch zutiefst pastorale Themen. Sie gehören mitten hinein in die
Frage nach dem Selbstvollzug der Kirche.

Die Kirche kennt nicht nur die quantifizierbaren Kohorten, die
biologischen Rhythmen, sondern sie lebt aus der heilswirksamen Qualität der
Taufe, die, wie wir im Paschamysterium feiern, neue Kinder gebiert. Hier
zeigst sich die Protostruktur von Generation als von Natur und Gnade.
Dies sind aber nicht Parallelwirklichkeiten, sondern sie gehören zusammen.

Der Generationenbegriff ermöglicht diachrone und synchrone
Zeitstruktur, einzelnes und gemeinschaftliches Bewusstsein, Natur und Kultur,
Leib und Seele in ihrer Verortung in Raum und Zeit, hineingeben an eine
konkrete Stelle in der Kette des Lebens, der Generationen, die zugleich
aber in einer Kette der Berufung und ihrer gnadenhaften Stelle im Werk
von Gottes Vollendung ist. Dies lässt sich nicht voneinander trennen,
sondern gehört in Gottes Geheimnis der Heilsgeschichte. Generation als
Protostruktur mein dann: der Generationenzusammenhang fundiert das

Handeln der Kirche.
Es ist Aufgabe der Praktischen Theologie, die Möglichkeiten dieses

Handelns auszuloten. Es gilt, die Wechselwirkung des intergenerationellen
Glaubens- und Kirchenbewusstseins fruchtbar zu machen. Im Horizont
einer lebendigen Tradition, die Zusammenhang nicht mit zeitloser Identität

verwechselt, kann sich die gemeinsame Herkunft im Glauben im



Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis 195

vielfaltigen Ausdruck der Generationen zeigen, ohne die überlieferte
Verheissung aus der gemeinsamen Erinnerung zu löschen. Von Generation
zu Generation wird diese Erinnerung neu gelebt - im Handeln. Alle
Handlungsdimensionen der Kirche, das ganze praktische Feld, tragen durch die
intergenerationelle Inkarnation dieser Dimensionen deutlich die Spuren
von Zeit und Raum, d.h. von der jeweiligen Potentialität, die in der jeweiligen

Kultur mitgeben ist. Eine Pastoraltheologie, die den intergeneratio-
nellen Zusammenhang untersucht, wird methodisch also immer eine
vergleichende Pastoraltheologie sein. Als Vergleichende steht sie selbst aber
nicht ausserhalb des Generationszusammenhangs. Was sie jedoch kann,
ist, den Orientierungsrahmen der ursprünglichen Verheissung des Glaubens

von Generation zu Generation präsent zu halten und von dorther
neue Wege einer ursprungstreuen christlichen Praxis in der jeweiligen Zeit
zu entwickeln. Was eine solche Orientierung bedeuten könnte, zeigt
abschliessend eine kurze Betrachtung des Magnifikats, des Gebete, das wie
keines sonst, den Generationszusammenhang anspricht.

Von Generation zu Generation: Magnifikat im Nachklang

Ich möchte schliessen mit einer Entdeckung aus dem Magnifikat, einem
Schlüsseltext der Kirche, das Lobpreis der Grösse Gottes ist, das aber auch
das Handeln Gottes, und das heisst immer auch die praktische Sendung
der Kirche, anspricht. Dieses Magnifikat gehört zu unserem kulturellen
Gedächtnis insgesamt, es ist in allen Epochen und von allen Generationen,
nachweislich seit dem Mittelalter, vertont wurde. Johann Sebastian Bachs

Magnifikat ragt dabei sicherlich heraus. Es war Hieronymus, der mit der
Vulgata jene Textfassung geprägt hat, in der es als gesungenes Gebet
seinen Platz in der Vesper der lateinischen Kirche fand. Dies ist der Text,
den wir bei Bach hören, jetzt aber tradiert durch die liturgische Praxis
durch die Reformation geprägter Generationen. Im Deutschen werden die
Worte Generation und Geschlecht, auf den Menschen bezogen, synonym
verwendet. Und doch gibt es Akzente. Es kann der Akzent auf die
Abstammung gelegt werden, auf die Herkunft und Abkünftigkeit oder auf die
Folge der Geschlechter, den geschichtlichen Zusammenhang in der Zeit.
Im Text des Hieronymus finden wir genau diese Akzentuierung mithilfe
zweier Wörter, obwohl der griechische Ursprungstext nur ein Wort
aufzuweisen hat. Wir lesen bzw. hören einmal: „Ecce, ex hoc beatam me dicent
omnes generationes" - wenig später übersetzt er das griechische geneàs
mit: „et misericordia eius in progenies et progenies." Im exegetischen
Diskurs mag das kaum eine Rolle spielen, aber hier setzt die Übertragung ins
Lateinische einen eigenen Akzent: er interpretiert die Aussage. Es darf
wohl kaum vom rhetorischen Mittel der Abwechslung ausgegangen werden.

Hieronymus, so lese ich es, unterstreicht im ersten Falle den
Generationsfortgang, die Überlieferung, das Weitersagen der Heilstaten Gottes.



196 Michael Felder

An der zweiten Stelle erscheint das Heilshandeln Gottes an den Geschlechtern.

Seine Barmherzigkeit lässt alle Geschlechter, alle Abstammung in der
Abkünftigkeit von seinem Heil und durch seine Gnade in der Vollendung
bei sich enden. Das Geschlecht Adam und Evas, die Menschheit also,
empfängt die Barmherzigkeit Gottes. Bach hat es auch so gehört. So lässt
er die Generationen in einer Fuge kräftig und laut die Güte Gottes
fortlaufend preisen. Von Generation zu Generation. Dann gibt er aber auch
dem Menschengeschlecht eine Stimme. Wir hören zunächst eine Frauen-
und dann eine Männerstimme die Barmherzigkeit Gottes besingen. Mit
dem Magnifikat geht die Erinnerung von Generation zu Generation, dass

„von nun an" heisst; es ist an der Zeit, an der je eigenen Zeit, aus diesem
Zusammenhang von Lobpreis und Dank für die Erwählung zu handeln.
Das Magnifikat hat eine zutiefst praktische Dimension. Es erinnert an die
Voraussetzungen - an die Protostruktur - aus denen heraus wir als Kirche,
als Uberlieferungsgemeinschaft, handeln.

Zusammenfassung
Die Generationenfrage wird in der aktuellen Diskussion vor allem in den

Stichwörtern Generationenkonßikt und Generationenvertrag wahrgenommen.

In beiden ist indiziert, dass menschliches Leben biologisch und sozio-
kulturell vom Generationengefüge abhängt. Unter den Bedingungen der
Moderne ergeben sich dafür besondere Herausforderungen. Der Artikel stellt
unter Einbeziehung der prominenten Generationenanalyse Karl Mannheims
und Margaret Meads die Bedeutung der Generationen als Grundstruktur
menschlichen Lebens heraus. Daraus ergeben sich pastoraltheologische
Konsequenzen. Generation ist ein Thema für die Zukunftsfähigkeit von Glaube
und Kirche.

Abstract
We recognize the issue of different generations as it occurs in recent
discussion especially in the familiar phrases: conflict ofgenerations, reconciliation

of generations. Both phrases suggest that human life depends both
biologically and socio-culturally upon generational textures or dynamics.
Under the circumstances of modern life there arise special challenges in this
matter ofgenerations. This article works out the importance and meaning of
generations as the basic structure of human life, while using the works of
the prominent analysts ofgenerations, Karl Mannheim and Margaret Mead.
The article tries to draw out the pastoral-theological consequences.
Generation is a theme which is crucial for the future chances offaith and church.


	"Von Generation zu Generation" : Generation als Protostruktur kirchlicher Praxis

