Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: "Quand les derniers témoins auront disparu..." : la performativité du
témoignage en politique et en théologie

Autor: Alferi, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS ALFERI

« Quand les derniers témoins auront
disparu... »

La performativité du témoignage
en politique et en théologie

La disparition prochaine des derniers survivants de la Shoah nous intro-
duit dans une nouvelle époque. Elie Wiesel écrivait, récemment, a ce
sujet : « Tout homme écoutant aujourd’hui un témoin devient lui-méme
témoin ». Spontanément, vis-a-vis de la place que les témoins de la Shoah
occupent traditionnellement dans notre société, un tel énoncé surprend.
En effet, ce propos de I'écrivain américain - rescapé du camp d’extermina-
tion Auschwitz-Birkenau et prix Nobel de la paix - souléve des questions
sérieuses sur la possibilité de transmettre efficacement un témoignage. Il
suscite des interrogations d'une urgence sociopolitique. Or, sans le vou-
loir, la formule de Wiesel rejoint une idée centrale de la foi chrétienne. Car
dans la Bible, le témoin est considéré comme la figure humaine par ex-
cellence qui fait transparaitre le message divin et le transmet aux autres.
La théologie et la réflexion politique auraient dés lors une problématique
commune : penser la communication efficace du témoignage. Il convient
de tirer a jour ce rapprochement que la phrase de Wiesel suggeére.

« L’ERE DU TEMOIN » REVISITEE

Le recueil de textes dans lequel on pouvait lire le point de vue de Wiesel
est sorti sur le marché en 2006 ; 8 un moment ol '« ére du témoin »2
traverse une phase délicate. Aujourd’hui, I'écart temporel qui sépare nos
sociétés de la Shoah ne cesse de se creuser. Les derniers témoins directs
disparaissent. Cette nouvelle configuration du rapport a I'histoire récente
concerne également d’autres événements du passé : les combats de la
Grande Guerre, I'engagement de la Résistance, la Seconde Guerre Mon-
diale, le “Jour ]J” ou les alliés ont débarqué sur les cotes normandes, etc.
Mais surtout, la disparition de ces témoins semble fragiliser la mémoire
collective qui constitue un des piliers éthiques majeurs, voire l'identité
méme des sociétés de 'apres-guerre. Le politique - compris comme réfle-
xion fondamentale sur le “bien-vivre-ensemble” - dépend quelque part des

1 DOERRY, Martin: Nirgendwo und iiberall zu Haus. Gespriche mit Uberlebenden des
Holocaustes (nous traduisons). Miinchen: Goldmann 2008, 218.

2 Cf. WIEVIORKA, Annette : L’ére du témoin. Paris : Plon 1998.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 149

témoignages.3 Penser le lien entre témoignage et politique nous est sug-
géré, notamment, par la relecture des discours commémoratifs, en France
et en Allemagne. Car, suivant 'ancien Président de la République Fédérale
d’Allemagne, Horst Kohler,

« assumer la responsabilité pour la Shoah fait partie de l'identité allemande.
Cette situation de deuil par rapport aux victimes, de honte vis-a-vis des atro-
cités, mais aussi la volonté de la réconciliation avec le peuple juif et les an-
ciens ennemis de guerre, nous renvoie aux racines de la République : “La dig-
nité de la personne humaine est intangible”, souligne, en effet, le premier
article du “Grundgesetz” [constitution allemande]. Cette assertion répond
aux expériences de la dictature hitlérienne. Elle représente une confession
pour '’humanité et la liberté »4.

Puis, toujours selon Kohler, les temps arrivent ou tous les survivants ayant
vécu la période d’avant 1945 auront disparu. Or, cette absence imminente
constitue un défi politique majeur. Précisons cela : Ce qui fera désormais
défaut a la société, c’est I'évidence, portée de maniére collective et volon-
taire, d'une immeédiateté exigeante ; celle d'un présent habité par le passé,
de sorte qu’'un appel politique en émane : mise en scéne des témoins dans
les écoles, les centres culturels, les médias et méme Internet.s Le fait de
savoir vivants ces témoins de la Shoah permettait, de fagon unique, a la
société de se rappeler son systéme moral, ses racines et son identité. Or, la
situation actuelle de disparition prochaine des rescapés de la Shoah
semble atteindre le noyau identitaire des sociétés d’aprés-guerre. Elle sou-
leve, entre autre, la question de savoir ce que valent certains slogans
solennels « Plus jamais cela ! », « Plus jamais la Guerre ! », « Plus jamais le
racisme ! » — qui résumaient jadis un nouveau point de départ des sociétés
de I'Ouest. En effet, quelle sera la pertinence de ces slogans, lorsqu’ils ne
seront plus cautionnés par l'existence des “véritables” témoins dont on

3 Cf. les analyses menées a ce sujet par RICOEUR, Paul : Histoire et Vérité. Paris : Seuil
1955, 262sq.

4 KOHLER, Horst : Der Auftrag der Erinnerung. Allocution de Horst Kéhler, Président de
la République Fédérale d’Allemagne lors de la journée commémorative a I'honneur des vic-
times du national-socialisme (27.01.2009), www.bundesprasident.de (4.2.2010), nous tradui-
sons. Analysant certaines mises en scéne américaines du témoignage de la Shoah, A. Wie-
viorka attire justement l'attention sur les dangers de leur instrumentalisation par la société :
« Le récit de I'histoire de 'Holocauste se voit donc assigner une finalité claire pour Beren-
baum : faire comprendre la réalité actuelle, répondre aux besoins sociaux des Américains
d’aujourd’hui » (WIEVIORKA, Annette : L'ére du témoin, 159). Quand elle parle d’'un « impé-
ratif social de mémoire » caractéristique de |" « ére du témoin », 'historienne éclipse toute-
fois le rapport inverse, de savoir, I'impératif du témoignage sur la vie sociale en tant que
partie intégrante de la mémoire collective en Europe et ailleurs. Son étude souleve finale-
ment la question a savoir si son interprétation du témoignage pendant I’ « ére du témoin »
appréhende le phénomeéne intégral. La soif des témoignages, dont la société d’aprés-guerre
souffre, peut aussi relever du juste besoin d’'une société visant au sérieux et a I'authenticité.

5 Cf. & cet égard les observations réticentes de WIEVIORKA, Annette : L'ére du témoin,

1525q.



150 Thomas Alferi

pouvait quasiment sentir le souffle vivant, ne serait-ce que par l'intermé-
diaire de la télévision ?6

Il n’est donc pas surprenant qu’aujourd’hui les hommes politiques in-
citent fortement les citoyens a faire un travail de mémoire. Citons a ce
sujet 'extrait d’'une allocution de Nicolas Sarkozy:

« Quand les derniers témoins auront disparu. Quand le dernier Compagnon
de la Libération sera couché dans le cercueil qui I'attend, dans la crypte du
Mont Valérien. Quand la France Libre et la Résistance cesseront d’étre des
souvenirs pour ne plus appartenir qu'a la légende et a T'histoire, il nous
reviendra alors, mes chers compatriotes, de garder vivante pour nos enfants
la lecon de tant de souffrances, de tant de malheurs au milieu desquels I'hu-
manité ne fut sauvée que par la grandeur d’ame et le courage de quelques-

uns »7.

De tels discours manifestent la crainte générale d'une perte morale qui
pourrait se dessiner apres la disparition des témoins directs.8 Ces derniers
ayant alimenté la société sur le plan moral et politique pendant plus d'un
demi-siécle semblent irremplagables. « Garder vivante la legon de tant de
souffrances », comme le suggére I'ancien président francais au regard du 8
mai 1945, ne va pas de soi.

En revanche, le ton apodictique de Wiesel nous rassure: « Tout homme
écoutant aujourd’hui un témoin devient lui-méme témoin »9. Selon I'écri-
vain, en effet, il convient de résister a I'idée selon laquelle un déclin moral
adviendrait suite a la disparition des derniers témoins directs de la Shoah.
Au contraire, d’apreés E. Wiesel, le témoignage peut se poursuivre dans la
vie de ceux qui ont pris au sérieux et profondément habité la parole des
rescapés. La parole des premiers témoins pourrait donc nous former, nous
travailler en profondeur; et ce, au point de (re)produire un nouveau

6 Cf. I'ancien président de la république francaise N. Sarkozy lors de son allocution au
91™ anniversaire de I’Armistice. « Avec le dernier poilu, s’est éteint le dernier témoin qui
pouvait encore crier avec la force si grande qu’ont les vrais cris de souffrance : “plus jamais
cela !". C’est quand tous les témoins ont disparu qu'il faut prendre garde que I'Histoire ne
tue pas le souvenir », SARKOZY, Nicolas : Allocution de M. le Président de la République,
Célébration nationale du 91'™ anniversaire de I’Armistice de 1918, 11 novembre 2009.
www.elysee.fr (3.2.2010).

7 SARKOZY, Nicolas : Allocution de M. le Président de la République. Cérémonie du 63éme
anniversaire du 8 mai 1945. www.elysee.fr (3.2.2010).

8 Cf. aussi le point de vue du journaliste ayant interviewé E. Wiesel « Je crains quand
méme qu’au cours du temps, ce témoignage s'estompe et que les hommes puissent seule-
ment se renseigner sur I’holocauste grace a des sources secondaires. Ma crainte est aussi que
la mise en garde qui découle de cet événement et de la mémoire de cet événement
s'affaiblisse, cette mise en garde adressée a nous et nous avertissant que cela ne doit pas se
reproduire », in : Ich habe den Verdacht, dass die Zeugenschaft verblassen wird. Martin Doerry
hat Holocaust-Uberlebende gefragt. Interview von Deutschlandradio mit Martin Doerry.
http://www.dradio.de/dkultur/sendungen/kulturinterview/536690 (4.8.2011), nous tradui-
sons.

9 DOERRY, Martin: Nirgendwo und tiberall zu Haus, 218.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 151

témoignage susceptible au mieux de fonder le “bien-vivre-ensemble” poli-
tique. Nous-mémes, qui, par simple chance, ou par « la grace de la naissan-
ce tardive»1o, n’avons pas eu a traverser cette épreuve, pouvons transmettre
le témoignage de la Shoah. Wiesel a 'audace de valoriser ce témoignage de
second degré et d’envisager son efficacité politique. Entre autres, sa for-
mule surprend lorsqu’on la replace dans le contexte du judaisme contem-
porain. D’une part, Wiesel semble y mettre a découvert un tournant de sa
propre pensée.n D’autre part, il s'oppose radicalement a la conviction de
Primo Levi qui rejetait, dans son dernier ouvrage (1986), I'idée méme de
témoignage. Car, aux yeux de l'écrivain italien, seuls les hommes et les
femmes ayant péri dans les « Lager » étaient des « témoins intégraux »2.
Primo Lévi affirmait donc I'impossibilité du témoignage — méme celui d’'un
survivant comme lui-méme - et, par 13, la cléture de I'« ére du témoin ». La
honte - ainsi qu'un sentiment profond de culpabilité envers les morts -
I'avait poussé a disqualifier tout témoignage. Wiesel, au contraire, défend
'idée essentielle de « I'ére du témoin ». Il proclame avec détermination la
nécessité et la possibilité d’'une transmission du témoignage.3 Sa formule
vise, bien sr, le politique, mais elle dépasse de loin le schéma des simples
appels a la mémoire. Car elle parle d'un témoignage non pas constitué par
des événements historiques, mais par leur seule transmission dans la
communication effectuée par le témoin historique.i4

Il convient, au demeurant, de se demander comment la transmission
d’'un témoignage peut s'opérer a un second degré, de maniére authentique,
jusque dans sa dimension politique. Comment un tel témoignage, en effet,
peut-il se transmettre dans notre société actuelle ? Quels critéres commu-
nicatifs, philosophiques et psychologiques une telle transmission doit-il
recouvrir ? La prochaine absence des premiers témoins exige donc qu'on

10 Cette formule ayant suscité beaucoup de polémiques en Allemagne remonte a une
allocution prononcée par H. Kohl devant le Parlement d’Israél le 24 janvier 1984.

1 Cf, les énoncés opposés d’E. Wiesel quand il s'agissait de justifier sa « littérature de
témoignage » a la fin des années des 70, cf. BACHMANN, Michael : Der abwesende Zeuge. Au-
torisierungsstrategien in Darstellungen der Shoa. Tibingen : Gunther Narr Verlag 2010, 253.

12 Cf. «Je le répéte : nous les survivants, ne sommes pas les vrais témoins. [...] Nous, les
survivants, nous sommes une minorité non seulement exigué, mais anormale : nous sommes
ceux qui, grace a la prévarication, I’habileté ou la chance, n'ont pas touché le fond. Ceux qui
I'ont fait, qui ont vu Gorgone, ne sont pas revenus pour nous raconter ou sont revenus
muets, mais ce sont eux, les “musulmans”, les engloutis, les témoins intégraux, ceux dont la
déposition aurait eu une signification générale », in : LEVI, Primo : Les Naufragés et les Res-
capés. Paris : Gallimard 1989, 82.

13 Cf. WIEVIORKA, Annette : L'ére du témoin, 142sq.

14 Une allusion similaire : « Les temps viendront ol aucun de ceux pouvant donner des
rapports sur les années avant 1945 a 'appui de ses propres expériences ne sera plus en vie.
C’est pourquoi le dialogue avec ceux qui sont nés ultérieurement est si important. Car, le
jour viendra ou les jeunes qui écoutent aujourd’hui les vieux seront les porteurs immédiats
de la mémoire en Allemagne, in : KOHLER, Horst : Der Auftrag der Erinnerung, nous tradui-
sons.



152 Thomas Alferi

établisse un concept solide de témoignage impliquant la possibilité d'une
transmission efficace. Car c’est du témoignage secondaire que devrait éma-
ner un appel moral essentiel pour le champ politique parce que porteur
d’'un “telos”, d'une idée directrice pour le “bien-vivre-ensemble”.

Tenter ainsi de répondre a des questions émergeant d'un climat social et
politique nous conduit au cceur de la théologie judéo-chrétienne.’s Car
'idée du témoignage occupe une place centrale dans la foi biblique. Sur ce
point, I'enquéte suivante propose de tirer au jour la fagon dont 'idée du
témoignage occupe une place centrale dans la foi biblique. Il s’agit, en
outre, d'interroger des textes bibliques sur les possibilités de sa trans-
mission.

LA METAPHORE DU TEMOIGNAGE DANS L’ANCIEN TESTAMENT

De multiples occurrences du mot « témoignage » apparaissent dans la
Bible. D’'une certaine maniére, ce vocable se manifeste sous la forme d'une
métaphore dynamique.¢ En effet, les mots de la famille ‘ed, LXX : martus,
marturein etc. (témoigner, témoignage, témoin) oscillent entre un con-
texte strictement juridique (« A la barre, je dépose un témoignage a I'égard
d’un délit criminel ») et son extension sémantique leur permettant, entre
autres, d’adopter une haute signification religieuse (« Je témoigne, nous té-
moignons de Dieu Yahvé devant les peuples »).:7 Ce transfert métapho-
rique est véhiculé, en premier lieu, par une nécessité anthropologique,
puisque, en général, le témoignage a la barre est a la fois marqué d'un sé-
rieux éthique et d’'une gravité publique.® En second lieu, des motifs
propres a la religion juive y ont contribué. Le terme du témoin, employé

15 Cf. les allusions au témoignage chrétien chez WIEVIORKA, Annette : L’ére du témoin, 171.

16 Les recherches effectuées s’appuient sur la notion de la métaphore telle qu’elle a été
définie par M. Meyer : « Il y a métaphore lorsque, au lieu de désigner une chose par son nom
propre, on la désigne par le nom d'une chose différente, mais dont on affirme la ressem-
blance, et a laquelle on l'identifie. Par exemple, dire d'un homme : c’est un lion », repris
dans : POUGEOISE, Michel : Dictionnaire de Rhétorique. Paris : Armand Colin 2001, 162. A ce
sujet, une mise au point ‘archéologique’ sur la métaphorisation du terme témoignage dans la
langue frangaise ol pratiquement chaque reportage s'appelle ainsi serait assez éclairante.
Elle pourrait, une fois de plus, porter au jour a quel point la religion chrétienne a marqué
mal gré bon gré le langage d'une société laiciste.

17 Cf. BOTTERWECK, G. Johannes et al. : Théological Dictionnary of the Old Testament, t.
10. Cambridge : Eerdmans 1999, 500sq.

18 Retenons a cet égard que « L'ére du témoin » dans le sens social esquissé par A. Wie-
viorka prend son ancrage également dans le domaine juridique: Cf. « En revanche, avec le
procés Eichmann, le survivant acquiert une identité sociale de survivant, parce que la société
la lui reconnait », in : WIEVIORKA, Annette : L’ére du témoin, 117.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 153

dans la Torah en début de I’Ancien Testament, nous conduit d’emblée a la
jurisprudence en Israél et a ses démarches particuliéres.19

a) La Torah : le témoin fidéle a Yahvé

A la cour de justice, on fait appel a des témoins parce que ces derniers
peuvent faire un rapport sur des événements auxquels ils ont, dans une
certaine mesure, assisté. Afin de renseigner les juges, le témoin est convo-
qué « pour avoir vu ou avoir appris quelque chose » (Lév 5,1).20 Une telle
convocation ne doit pas étre minimisée dans sa signification. Elle tire le
témoin hors du privé et le pose dans un espace public au sein duquel il
doit s’exprimer a propos d'un événement.

En effet, lorsqu’il s'agit de trancher sur un crime, il convient de recourir
a plusieurs témoignages. Une telle exigence leur assure le sérieux res-
pectif : « Un témoin [‘ed/LXX : papthc €ic paptupfical] ne se présentera
pas seul contre un homme qui aura commis un crime, un péché ou une
faute quel qu'’ils soient; c’est sur les déclarations de deux ou de trois
témoins [‘edit/LXX : paptipwr] qu'on pourra instruire l'affaire » (Dtn
19,15).2 En entendant ce propos, on mesure un réel élargissement de
I'espace public qui atteste encore davantage le poids éthique qui pése sur
le témoin. Car il parait que le témoignage que le témoin rapporte n’a pas
seulement un impacte sur le malfaiteur originaire ou historique, mais sur
le témoin lui-méme. En ce sens, les textes juridiques semblent sans équi-
voque a I'égard des faux témoins. Ces derniers peuvent méme s’attendre a
leur propre mise a mort, si par volonté ou imprudence22 ils se sont fausse-
ment prononcés sur un événement pouvant entrainer la méme sanction.23
La jurisprudence juive envisage donc clairement un écart de sérieux
éthique qui sépare le témoignage de tout autre rapport qu’ils soient
d’ordre privé ou public. Plus que cela, le poids éthique du témoignage

19 Dans la période prémonarchique, la jurisprudence était dans les mains des anciens (les
tétes des clans et des familles) et des prétres. Au fil de I'histoire vétérotestamentaire, no-
tamment sous Josué, celle-ci était assurée par des juges professionnels alors qu’apres I'exil,
elle tombait compleétement sous la tutelle sacerdotale. Pour tout ce complexe cf. NIEHR,
Herbert: Rechtssprechung in Israel. Untersuchungen zur Geschichte der Gerichtsorganisation
im Alten Testament. Stuttgart: Stuttgarter Bibelstudien 1987.

20 Cf. ALLMEN, Jean-Jacques (Ed.) : Vocabulaire Bibligue. Neuchatel : Delachaux et Niestlé
1955, 285.

21 Cf. aussi : « C'est sur les déclarations de deux ou de trois témoins que celui qui doit
mourir sera mis a mort », Dtn 17,6; Mt 18,16.

22 Cf. «That is, every kind of false witness is forbidden, not only the intentional one but
the one given careless as well», in : BOTTERWECK, G. Johannes et al. : Théological Dictionnary
of the Old Testament. t.10, 501.

23 Cf. « Les juges feront des recherches approfondies, ils découvriront que le témoin est
un témoin menteur [‘ed-Seqer/ LXX : martus adikos emarttrésen adika]: il a accusé son frére
de fagon mensongere. Vous le traiterez comme il avait I'intention de traiter son frere. Tu
Oteras le mal au milieu de toi » (Dtn 19,18-19).



154 Thomas Alferi

retombe sur la personne du témoin. L’obligation d’étre sincere dans cette
situation devient, pour le témoin, une charge personnelle. Celui-ci dépose
son témoignage non seulement en vue d'un événement historique, mais
encore par rapport a lui-méme. Le verdict fondé sur sa sincérité le con-
cerne également. Ainsi, la sincérité du témoin et de son témoignage sera-t-
elle valorisée en public. Tous ces éléments rendent le témoignage juridique
fort d'un sérieux éthique et d’'une gravité publique. Cette force finit par
tirer la notion du témoignage hors du champ strictement juridique. D’ores
et déja, la métaphore prend son élan. Il semble que les mots « témoignage,
témoin, témoigner » peuvent s’appliquer dans toutes les occasions ou il
s'agit de décider sérieusement de la sincérité de quelqu'un, ce qui va
jusqu’a leur réification. Pensons par exemple aux semi-nomades qui négo-
cient les droits sur un puits : « Abimélek dit a Abraham : “Que font ici les
sept agnelles que tu as mises a part ?” Il répondit : “Pour que tu recoives
de ma main sept agnelles. Elles me serviront de témoignage que j’ai creusé
ce puits” » (Gn 21,29-30) ; sur un autre plan, on prend « a témoin aujourd’
hui [...] le ciel et la terre » (Dtn 4,26), lorsque I'on souhaite insister sur la
sincérité ou le sérieux de son affirmation.

Alors que ces propriétés juridiques et ses effets linguistiques peuvent
certainement se repérer dans un bon nombre d’autres expressions cultu-
relles, et qu’elles résultent des données plutot anthropologiques, il importe
de savoir comment la métaphore d’'un témoignage religieux, en particulier,
a germé et évolué dans la foi juive. A cette fin, regardons d’abord le poids
éthique qui peése sur le témoignage juridique ; ce poids, nous le savons,
finit, en effet, par retomber sur la personne du témoin elle-méme. « Tu ne
témoigneras pas faussement [‘ed-Seqer/LXX : yieB8opaptOpnoerc] contre
ton prochain » (Ex 20,16 ; Dtn 5,20). Le neuviéeme commandement qui, aux
yeux des exégetes, était originairement ancrée dans la situation juridique
esquissée, mérite une attention particuliére. Qu’est-ce que l'intégration de
cet article juridique dans le décalogue suggere-t-il, en effet, a la pensée
juive? Avant tout ceci : Un faux témoignage n’est pas seulement une affaire
grave par rapport a un pauvre innocent qu’'on aurait éventuellement mal
jugé ou par rapport a un témoin qui par la suite serait sanctionné. Si le
faux témoignage fait partie intégrante des dix commandements, ceci le
conduit a sa condamnation religieuse. Autrement dit, un faux témoin est
en premier lieu disqualifié par Yahvé. Dés lors, il n’est plus surprenant que
la tradition rabbinique24 et certains exégetes?s aient établi un lien entre ce
neuviéme commandement, qui interdit le faux témoignage (juridique), et
le troisiéme : « Tu ne prononceras pas a tort le nom du Seigneur, ton Dieu.

24 Cf. certaines discussions rabbiniques attestées dans le Talmud de Jérusalem, cf. a sujet
HIMBAZA, Innocent : Le Décalogue et l'histoire du texte. Etudes des formes textuelles du Déca-
logue et leurs implications dans l'histoire du texte de I’Ancien Testament (= Collection Orbis
Biblicus et Orientalis 207). Fribourg : Academic Press 2004, 100.

25 |bid.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 155

Car le Seigneur n’acquitte pas celui qui prononce son nom a tort » (Ex
20,7). Déposer un faux témoignage devant le tribunal serait donc syno-
nyme d'un blasphéme. Il équivaut a injurier le Dieu Yahvé. Quels que
soient, cependant, les arguments exégétiques fournis a cette interpréta-
tion, force est de se rappeler le cadrage de la Torah dont un beau texte du
Deutéronome nous éclaire de la maniére suivante: « Et demain, quand ton
fils te demandera : “Pourquoi ces édits, ces lois et ces coutumes que le
Seigneur notre Dieu nous a prescrits ?” Alors, tu diras a ton fils : “Nous
étions esclaves de Pharaon en Egypte, mais, d’'une main forte, le Seigneur
nous a fait sortir d’Egypte” » (Dtn 6,20). Afin de mieux saisir ce qui est en
jeu lorsqu’'on dépose un témoignage, repartons de ce texte, inversons la
perspective admise jusqu’a présent et proposons l'interprétation suivante :
de méme qu’'un faux témoin est disqualifié par Dieu, un témoin sincere se
révele fidele a Yahvé qui libéra Israél de la « main de 'Egypte » (Ex 14,31).
Il répond au bout du compte a ces initiatives de Yahvé. Déposant avec
justesse son témoignage, il témoigne également de son Dieu, de ses
engagements libérateurs et rédempteurs durant l'histoire d’Israél. Le
témoin juridiquement sincere témoigne aussi de sa fidélité a Yahvé ou de
sa foi en Yahvé.26 Dans la Torah, le dynamisme métaphorique du témoi-
gnage pousse cette notion dans un champ strictement religieux. A c6té de
la métaphorisation générale, les mots de la famille de « témoin » ont tou-
jours une assise juridique et adoptent en dehors de celle-la une significa-
tion religieuse ; comme si religion et jurisprudence faisaient quelque com-
merce subtil a leurs propos. Cette réalité aura une nouvelle pertinence
dans le contexte chrétien ou, lors du proces de Jésus devant Ponce Pilate,
les témoignages juridiques prononcés a 'encontre du « Fils de 'Homme »
et le mutisme de celui-ci constitueront bien des témoins sinceres qui ne
limitent pas leurs zones d’opération a la seule justice, mais qui, en premier
lieu, se réunissent comme Eglise.27 Mais n’anticipons pas trop sur le
Nouveau Testament. Retenons plutot ce constat qui découle de la Torah :
que ce soit a la barre ou ailleurs, un témoin sincére témoigne de la bonté
originaire de Yahvé. Il devient témoin de Yahvé, témoin de son geste libé-

26 Pour ne pas dire que le témoignage juridiquement sincére témoigne également de la
foi du témoin ; étrange caprice de la langue qui donne a penser cette personnification du
témoignage qui inverse le rapport et 'autorise a qualifier son rapporteur.

27 Notons, a ce sujet, comment le sens du terme de témoignage évolue entre Mt 24,14
(« Cette bonne nouvelle du royaume sera proclamée dans le monde entier ; tous les paiens
auront la un témoignage [eig paptiplov ndow toig €6veowv]) » et Mt 26,59 (« Or les grands
prétres et tout le Sanhédrin cherchaient un faux témoignage [€§ntouv weudopaprupiav xkatd
1ol 'Inool] contre Jésus pour le faire condamner a mort ») ; ce qui va entrainer sa méta-
phorisation ecclésiastique. Le corpus lucanien en fournit les occurrences les plus représen-
tatives inaugurées au moment de la résurrection « C'est vous qui en étes les témoins (Upeig
Raprupeg touvtev) » (Le 24,48) et « une grande puissance marquait le témoignage (kai suvapet
neyaAn dnedidouv 10 paptiplov) rendu par les apdtres a la résurrection du Seigneur Jésus, et
une grande grace était a 1'ceuvre chez eux tous » (Actes 4,33).



156 Thomas Alferi

rateur et rédempteur. Il témoigne de sa foi. Et celle-ci I'établit en tant que
témoin. La métaphore prend son élan religieux. Le témoignage juridique se
mue en un témoignage religieux.

b) Isaie 55 : le témoin - image de Dieu

A partir de ces données de la Torah, I'idée d’'un témoignage religieux con-
nait un certain essor déja dans I’Ancien Testament. En particulier, avec le
second Isaie, prophéte durant I'exil babylonien. En effet, I'auteur attribue
le titre de témoin au roi David lorsqu’il transmet cette parole visionnaire
de Dieu a I'adresse de ses compatriotes déportés : « Je conclurai pour vous
une alliance perpétuelle, oui, je maintiendrai les bienfaits de David. Voici :
je I'ai donné témoin pour les clans, un chef et une autorité pour les popu-
lations » (Is 55,3-4).28 Laissons de c6té, pour l'instant, le modele de la
monarchie davidique dont les juifs exilés, suivant cette promesse, pourront
bientdt bénéficier. Parler d'un témoin de Dieu présuppose, en principe, un
décalage métaphorique tel que nous I'avons évoqué. Il s’agit, en premier
lieu, d’'un envoi ou d'un appel privilégié de Yahvé qui constitue ce té-
moignage religieux ; le motif de la convocation, déja présent dans le cadre
judiciaire, s’est quasiment spiritualisé. Mais, en second lieu, s’agissant du
témoin, la foi en Yahvé sous-tend également cette nouvelle acception
religieuse du témoignage. Au sujet du lien entre le témoignage religieux et
la foi, il importe cependant qu’'on se méfie d’'une lecture simpliste. Bien
str, le témoignage religieux n’est plus restreint, comme dans le registre
judiciaire, aux délits criminels, car il repose sur une attitude croyante ;
donc sur 'accueil croyant de ce que Dieu Yahvé a fait et dit ; en contraste
avec cette attitude croyante, on pourrait penser spontanément que le té-
moignage juridique, pour sa part, adopte une perspective uniquement
empirique.29 Cependant, il convient de ne pas commettre une confusion
avec l'attitude empirique au sens moderne du terme. Car cette derniére, en
effet, se distingue nettement de 'attitude croyante. Or, dans ’Antiquité,
on ignorait ce contraste. A peine pourrait-on ensuite soutenir un classe-
ment catégorique d’aprés lequel le rapport que le témoignage religieux éta-
blit entre les faits et leurs interprétations serait a priori d’'une qualité
différente. Dans ce sens, on le distinguerait du témoignage juridique et on
dirait machinalement qu'’il reléve d’une vision croyante des choses.3° Or,
s’y oppose le raisonnement précédent justifiant que pour la foi biblique
une interprétation croyante est déja a I'ceuvre dans la situation juridique -
au moins selon les textes de la Torah. Comparé a son ancrage judiciaire,

28 De fagon analogue « Sa dynastie durera toujours [...] comme la lune, [...], en témoin
fidele dans les nues. (Ps 89, 37sq).

29 Cf. entre autres les suppositions de VINCENT, Albert : Lexique biblique. Casterman :
Maredsous 1961, 448.

30 Cf. ibid.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 157

quelle serait donc 'interprétation adéquate du témoignage religieux que la
Bible articule ? Rien d’autre qu'une emphase effectuée par le dynamisme
d’'une métaphore. S'agissant du témoignage religieux, on ne fait qu’accen-
tuer la foi en Dieu - élément latent du témoignage judiciaire, désormais
critére principal de sa sincérité.3r C'est parce qu'on croit en Dieu qu’on est
témoin. On peut mieux dégager la portée de ce témoignage en relisant Is
55,4

Selon la promesse d’Isaie, ce témoin assure la bénédiction de Yahvé au
peuple d’Israél dispersé ; ou, pour reprendre les termes précis du texte,
c’est grace aux bienfaits du témoin David que Yahvé conclura bient6t son
alliance éternelle avec son peuple. Visiblement, la métaphorisation du té-
moignage religieux poursuit ici son élan. Car le témoin religieux fait main-
tenant transparaitre la volonté de Dieu. On ne le considére pas seulement
comme porte-voix, mais comme image ou signe de Dieu.32 Il exprime la
présence exigeante de Yahvé, avec ses interpellations épineuses ou promet-
teuses. En étudiant plus attentivement la citation, on retient que I'élan de
la métaphore se prolonge encore davantage. En effet, ce témoignage est
destiné a se répercuter sur les juifs déportés en les faisant espérer la pro-
chaine reconstitution communautaire, leur résurgence religieuse et poli-
tique. Aussi serait-il de mise de parler d'une efficacité politique que mani-
feste un tel témoignage, méme si David ne compte plus parmi les vivants.
Son témoignage excede la courte extension entre sa naissance et sa mort.
Elle s’étend sur toute sa descendance.33

c) Isaie 43 : les témoins écoutant la parole de Dieu

L'idée du témoin religieux se trouve également a un passage du méme livre
biblique ou il s’agit du peuple d’Israél tout entier « qui est chargé ici-bas
de témoigner devant les autres peuples, d’attester que, lui seul, est Dieu,
contrairement aux idoles qui ne peuvent produire de témoins en leur fa-
veur »34. Par rapport a I'évolution sémantique évoquée plus haut, la péri-
cope suivante, tirée du Second Isaie, constitue une autre étape considé-
rable.

«1Mais maintenant, ainsi parle le SEIGNEUR, qui t’'a créé, Jacob, qui t'a
formé, Israél : Ne crains pas, car je t'ai racheté, je t’ai appelé par ton nom, tu
es a moi. 25i tu passes a travers les eaux, je serai avec toi, a travers les fleuves,

3t D'olt aussi son attribution a Dieu lui-méme. En effet, comme la sincérité supréme
revient a Dieu, la métaphore admet aussi que Dieu lui-méme peut occuper la fonction du
témoin. Cf. p.ex. : « Ecoute mon peuple, je vais parler ; Israél, je vais témoigner contre toi :
"C’est moi Dieu, ton Dieu“ (Ps 50,7).

32 Cf. les analyses sémiotiques de BARBOTIN, EDMOND : Le témoignage spirituel. Paris : Epi
1964.

33 Cf. le parallélisme en 1 Sam 7,12sq.

34 LEON-DUFOUR, Xavier (éd.) : Vocabulaire de Théologie Biblique. Paris : Cerf 1964, 1036.



158 Thomas Alferi

ils ne te submergeront pas. [...] 3car moi, le SEIGNEUR, je suis ton Dieu, le
Saint d’Israél, ton Sauveur. J'ai donné I’Egypte en rangon pour toi, [...] 8Faites
sortir le peuple aveugle, mais qui a des yeux, les sourds, qui ont cependant
des oreilles. » Seul le Dieu véritable annonce et procure le salut gQue toutes
les nations a la fois se rassemblent, que les populations se réunissent : Qui,
chez elles, avait annoncé ces faits, nous avait laissé entendre les premiers
événements ? Qu’elles produisent leurs témoins et qu’elles se justifient, qu'on
entende et qu’on dise : “C’est digne de foi.” 10Mes témoins a moi, c’est vous -
oracle du SEIGNEUR - mon serviteur, c'est vous que j'ai choisis afin que vous
puissiez comprendre, avoir foi en moi et discerner que je suis bien tel : avant
moi ne fut formé aucun dieu et aprés moi il n’en existera pas. nC’est moi,
c’est moi qui suis le SEIGNEUR, en dehors de moi, pas de Sauveur. 12C’est
moi qui ai annoncé et donné le salut, moi qui 'ai laissé entendre, et non pas
chez vous, un dieu étranger. Ainsi vous étes mes témoins - oracle du
SEIGNEUR - et moi, je suis Dieu. 130ui, désormais je suis tel : personne ne
délivre de ma main ; ce que je réalise, qui pourrait le renverser ? 14Ainsi parle
le SEIGNEUR, celui qui vous rachéte, le Saint d’Israél : A cause de vous je
lance une expédition a Babylone, je les fais tous descendre en fugitifs, oui, les
Chaldéens, sur ces navires ou retentissaient leurs acclamations. [..] Ainsi
parle le SEIGNEUR, lui qui procura en pleine mer un chemin, un sentier au
coeur des eaux déchainées, 17lui qui mobilisa chars et chevaux, troupes et
corps d’assaut tout ensemble, sitét couchés pour ne plus se relever, étouffés
comme une meche et éteints : 18Ne vous souvenez plus des premiers événe-
ments, ne ressassez plus les faits d’autrefois. 19Voici que moi je vais faire du
neuf qui déja bourgeonne ; ne le reconnaitrez-vous pas ? Oui, je vais mettre
en plein désert un chemin, dans la lande, des sentiers.

(Is 43,1-19)

Plusieurs observations s'imposent a la lecture de ce texte centré sur trois
occurrences remarquables de « témoin » ; terme par lequel Yahvé désigne
expressément son peuple : « Vous étes mes témoins » (verset 12). Le dis-
cours visionnaire du prophete part du contexte juridique dont il partage
les moments de la convocation (surtout verset 8 « Faites sortir le peuple
aveugle...») et la structure “compétitive” (d’un coté les peuples et leurs té-
moins, de 'autre, Israél comme témoins de Yahvé). Mais il en fait d’emblée
abstraction. En effet, il se focalise immédiatement sur un témoignage reli-
gieux et sa sémantique propre que nous avons déterminée précédemment
par la foi en Dieu. Encore faut-il souligner qu’'une telle sémantique subira
dans Is 43 une autre révision due a I'élan métaphorique du terme ; ce qu’'on
peut déceler en continuant a comparer le texte a une scene juridique.

a) D’abord, le statut du témoin : « Vous étes mes témoins [‘edé/ LXX :
naptupec]» (verset 12). Dés le début, on a déja tranché sur la véracité de
différents témoins. Les peuples environnant Israél, autrement dit, les pai-
ens, se révelent a priori incapables de fournir un témoignage authentique ;



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 159

et ce, non pas a cause d’'un quelconque souci d’exclusivité nationale3s, mais
tout simplement parce qu’ils n’ont pas vécu dans leurs histoires respectives
les faits et les gestes rédempteurs du Dieu vivant (versets 3sq). Parmi les
nations, Israél peut alors étre considéré comme ‘témoin par excellence’.
Force est pourtant de rajouter qu’avec un Israél déporté, humilié a 'exces
sur le plan politique, il s'agit d’ « un témoin bien paradoxal et déficient »36.

b) Ensuite le statut du témoignage. « Vous étes mes témoins [‘edé/
LXX : paptupec] » (verset 12). Au regard de la mise en scéne, - la situation
de face-a-face qui oppose Israél aux autres nations-, on dirait que le
peuple d’Israél est appelé a témoigner activement de Dieu Yahvé et de ses
révélations mentionnées précédemment (versets 3sq). Partant de la con-
stellation compétitive dans laquelle deux témoins adversaires, les nations
et Israél - avec leurs Dieux respectifs - s’affrontent, le témoignage ainsi
envisagé adopterait un caractere affirmatif. Pour diverses raisons, cette
interprétation semble difficile a tenir. 1. D’abord a cause du sens de la
convocation qui inaugure le surgissement du témoin: « faites sortir le
peuple aveugle, mais qui a des yeux... » (verset 8). A en croire cette convo-
cation, le peuple d’Israél, aveugle et sourd, est dépouillé de toute capacité
de s’exprimer en faveur de quelqu'un, de tout témoignage affirmatif. De
plus, son état de « nation déportée et humiliée » en saperait la base ; « le
spectacle ne peut que faire blasphémer le nom de Dieu parmi les pai-
ens »37. 2. Ensuite, le contexte plus large insinue qu’il convient d’entendre
la convocation au témoignage, chose curieuse, avec un ton consolateur
(surtout verset 1: « Ne crains pas... »), mieux : avec un ton prometteur
(verset 14 : « A cause de vous, je lance une expédition... »). Effectivement,
le témoignage aboutit a une promesse dont le témoin par excellence est
gratifié. Cette promesse est celle selon laquelle Yahvé prépare un nouvel
exode en allant bientét, grace a 'édit de Cyrus, reconduire son peuple exilé
en son pays. Et pourtant, - « vous étes mes témoins » -, la convocation au
témoignage devant les nations et leurs idoles concurrentes subsiste. Son
interprétation demande alors qu’'on mette en synthése les aspects men-
tionnés, aussi paradoxale que puisse paraitre une telle opération.38

35 Surtout la mise en scéne de Cyrus, roi des Perses, que le Second Isaie considére
comme porteur du salut étranger (Cf. Is 44/45) s'opposerait a une interprétation nationa-
liste.

36 PELLETIER, Anne-Marie : Le livre d’Isaie ou [lhistoire au prisme de la prophétie (=
Collection Lire la Bible 151). Paris : Cerf 2008, 108.

37 Ibid.

38 Cf. l'interprétation de P.-E. Beaucamp qui approfondit toutefois trop peu le moment
paradoxal du texte : « Recevant a nouveau les marques de tendresse de son Dieu, Israél
apporte ainsi le témoignage, aux yeux des nations, qu'il existe bien quelqu'un qui transforme
et dirige le monde, pour le bien de ceux qu'il aime », in : BEAUCAMP, Paul-Evode : Le livre de
la consolation d’Israél, Isaie XL-LV (= Collection Lire la Bible 93). Paris : Cerf 1997, 76.



160 Thomas Alferi

Le témoignage d’Israél ne vise manifestement pas une défense quelconque
de Yahvé, car Il n’en a pas besoin.39 En analogie avec Is 55, ce témoignage
est destiné a articuler la fidélité de Yahvé au milieu des nations. Mais
I'appel au témoin dépasse cette sémantique déja présente dans le titre
donné a David ; un dépassement qui n’évite pas que l'idée du témoignage
tombe maintenant dans le paradoxe. Qu’est-ce qui succede effectivement a
I'appel au témoin ? Surtout un discours de Dieu Yahvé (verset 14) qui se
présente dans un premier temps comme Celui qui a libéré jadis son peuple
de la main de I'Egypte (versets 16-17), lui demande ensuite de ne plus se
fixer aveuglément a ces événements du passé (verset 18), mais de s’ouvrir a
sa promesse selon laquelle il reconduira bient6t son peuple a travers le
désert (versets 19sq). On constate, alors, avec surprise qu’ « en ce proces
mis en scéne par le Deutéro-Isaie, YHWH prend lui-méme la parole pour
présenter sa défense ».40¢ Des lors, 'appel au témoin se renverse. Israél,
‘témoin par excellence’, y est convoqué par Yahvé afin d’accueillir Sa pa-
role. En ce sens, Yahvé rassure son peuple sur sa fidélité dans le passé et a
I'avenir.4t Au cours de son témoignage, Israél-témoin doit alors s’exposer a
une interpellation de Yahvé. Ce dernier vise la maniere déficiente dont
Israél pratique sa mémoire afin de lui frayer un nouveau chemin hors de sa
détresse.4> D’ou ce premier bilan : tout énoncé de la part du témoin est
réfuté. Israél n'est pas convoqué a un témoignage parlé, encore moins
affirmatif, mais a un témoignage d’écoute. Effectivement, le témoignage ne
vise pas un discours parlé ni une attitude affirmative, mais l'accueil de la
parole. Les témoins de Dieu sont ceux qui s’ouvrent, qui se laissent en
toute souplesse former et travailler par la parole et 'action de Dieu. En
d’autres termes, Israél, témoin par excellence, doit accueillir la performa-
tivité de la parole de Yahvé : Qu’lsraél se remette en mémoire son histoire
du salut dont fait partie plus particuliéerement I’exode, cette histoire libéra-
trice I'ayant jadis constitué en tant que peuple ! Mais qu’il ne s’y agrippe
pas dans une nostalgie exagérée comme s’il s'agissait des événements qui
n‘auraient pas d'impact sur sa détresse actuelle. Qu’lsraél vive maintenant
sa mémoire ! Ainsi sera-t-il véritablement conscient de ce qu'il est depuis
ses origines, a savoir le peuple libéré. Il aura ainsi bon espoir que cette

39 Cf. «These whitnesses do not function to testify in a favor of a defendant [...],
something Yahweh does not need in any case. [...] Yahwes witnesses constitute an argument
by their very presence», in : BOTTERWECK, G. Johannes et al. : Théological Dictionnary of the
Old Testament, 504.

40 Jbid.

41 Ne pourrait-on pas aller plus loin et considérer méme cette parole du Seigneur comme
étant également un témoignage au cours duquel Yahvé témoignerait lui-méme de ses bien-
faits, de sa libération et de sa rédemption du passé ? Les textes et 'emploi biblique du terme
de témoignage ne soutiendraient pas cette interprétation. Pourtant, le don de la parole de
Yahvé en Is 43 annonce quelque part cette métaphorisation plus complexifiée - 'idée du
témoignage repliant une structure de renvoi infinie a intention kérygmatique.

42 Cette alternance dialectique se poursuit jusqu'au prochain chapitre, ibid. 109sq.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 161

libération se reproduise bientdt. Sous la poussée de sa métaphorisation, le
témoignage religieux dont parle Is 43,12 ne renvoie donc pas simplement
au rapport de fidélité entre Israél et Yahvé. Le témoignage auquel Israél est
convoqué sert a renouveler celui-ci. Le témoignage d’écoute creuse les té-
moins et les “adonne” a la parole de Dieu. Accueillant celle-ci, ils rem-
plissent leur office de témoin. Au demeurant, ne perdons pas de vue que
Yahvé appelle son peuple face aux nations étrangéres qui n’ont pas quitté
la scéne, mais que la stratégie littéraire a simplement reléguées au second
plan.43 Le lecteur est alors amené a s'imaginer une situation parajudiciaire
au cours de laquelle I'événement méme a juger, a savoir la parole de Dieu,
se produit. Ceci nous suggére non seulement que la sincérité du témoin
dépend du juste accueil de la parole de Dieu, mais que ce témoignage
d’écoute a pour effet d’interpeller le monde ; c’est-a-dire, de répercuter et
de prendre effet sur celui-ci. Ne perdons pas de vue, en effet, que le pele-
rinage des nations a Zion, vision-clef du corpus d’Isaie, sert toujours de
matrice a cette péricope. S'adonner a la parole de Yahvé, ce n’est qu’a cette
condition qu’lsraél pourra déposer son témoignage devant les nations pour
qu'on entende et qu’'on dise : « C'est digne de foi » (verset 9).

Reste a penser la cohésion des paradoxes parsemés dans le discours de
Yahvé auxquels les témoins-auditeurs doivent s’exposer ici. En effet, Yahvé
s’y présente comme Dieu libérateur depuis I'Exode (versets 16-17). Cette
présentation sera curieusement suivie par un appel a 'oubli de ces événe-
ments (versets 17-18). Il en résulte, pour le peuple d’Israél, la possibilité de
s‘ouvrir a un avenir prometteur (verset 19). Comme le texte a pris une
tonalité appellative depuis que la convocation (« Vous étes mes témoins »,
verset 12) a inauguré le témoignage, une lecture pragmatique pourrait nous
offrir un outillage approprié pour déchiffrer le sens de ce passage. On peut
donc tenter d’appliquer ici le principe pragmatique selon lequel un énoncé
compris comme acte performatif obéit a sa logique propre, a son mouve-
ment intentionnel.44 A l'instar d’Austin, posons donc la question suivante :
A quelle condition la parole de Yahvé devient-elle « heureuse » 745 Et
qu’est-ce que le vocable « heureux » veut dire ici ?

Il va de soi que la convocation performative de Yahvé exige d’étre pour-
suivie. L'efficacité visée par tout appel performatif présuppose un prolon-

43 Cf. Is 2; 60; 66,18; cf. aussi I'expansion du motif chez Ezechiel, cf. REVENTLOW,
Henning Graf: Die Vélker als Jahwes Zeugen bei Ezechiel, 1-4; 33-43, in : Zeitschrift fiir die
Alttestamentliche Wissenschaft 1959 (71) 1-4, 33-43; cf. «Israel, the blind servant, is called
forth as witness for Yahweh's claim. Moreover, the function of witness-bearer is not just
directed to the goal of silencing the nations, but in order that blind Israel may nevertheless
know, believe, and understand the reality of God», in: CHILDS, Brevard S. : Isaiah. A com-
mentary (= Collection The Old Testament Library). Louisville : Westminster 2001, 335.

44 Cf. « ...et que nous parlions, de fait, d’'une fausse promesse, ne compromet pas plus
que de parler d'un faux mouvement », in : AUSTIN, John Langshaw : Quand dire, c’est faire.
Paris : Seuil 1970, 45.

45 Ibid., 48sq.



162 Thomas Alferi

gement chez le destinataire. Qu’est-ce que la performativité de la parole de
Yahvé, - inaugurée par la convocation, « vous étes mes témoins » -, envi-
sage par rapport a Israél, son destinataire ? Simplement, qu’il devienne lui-
méme symbole performatif. En clair, le peuple d’Israél se voit convoqué
performativement a performer ce qu’il est originairement, et ainsi a se
préparer a ce qu’il sera : libéré. Dés lors, le statut du témoin par excellence
n’est pas chose faite mais chose a faire et a refaire. Le témoignage a effec-
tuer implique impérativement de s’ouvrir au passé, non pas dans une
attitude nostalgique, mais dans le sens ou il faut accueillir I'histoire de la
libération d’Egypte dans son cceur maintenant et performer maintenant
cet accueil. Le texte du Second Isaie ne répond pas directement a la ques-
tion de savoir comment Israél pourrait s’y prendre. Mais, dans une visée
plus large, il suggeére 'hypothése suivante : au lieu de précher une simple
posture a adopter, Yahvé appelle une performance plus concréte. Pour que
la mémoire du passé reste vivante, il faut évidemment continuer a respec-
ter le culte (surtout la Pessach) et les lois. Il convient aussi et surtout d’évi-
ter que ces traditions deviennent sclérosées ; d'ou la nécessité qu’'on en
parle et reparle sérieusement au sein de la communauté ; en un mot, qu'on
se témoigne mutuellement des expériences du passé. Le témoignage envi-
sage une communauté narrative qui performe en son sein des narrations
efficaces au point de transformer les destinataires respectifs en témoins ;
d’ou l'interprétation performative selon laquelle 'autre chute du verset 12
(« Vous étes mes témoins ») consiste en un appel lancé a la communauté
de Yahvé au témoignage intracommunautaire. En d’autres termes, 'appel
de Yahvé envisage que les fils d’Israél, témoins par excellence, se témoi-
gnent mutuellement les événements fondateurs. Nous supposons doréna-
vant que l'expérience de la libération en tant qu’« experience of disclo-
sure »46 fait partie intégrante de la communication. Car elle parachéve
pleinement sa logique performative. La communication pourrait ainsi de-
venir « heureuse ». Et, qui plus est, a I'égard du texte méme, le témoin
pourrait se faire simultanément rappeler le passé dans la présentation de
Yahvé (versets 16-17), se faire appeler & I'oubli de I'Exode (verset 18), et
ainsi se faire promettre un nouvel avenir (verset 19), sans se heurter a des
contradictions. Un véritable enchainement de témoins se constitue alors :
d’age en age, I'histoire de salut entre Yahvé et son peuple, en premier lieu
la libération de Yahvé ayant sauvé son peuple lors de 'exode, se vit grace a
des témoignages authentiques qui instituent toujours a des nouvelles
reprises le souvenir de ces événements, relie encore et toujours Israél a
Yahvé et préparent ainsi son chemin vers I'avenir promis.

46 Cf. SCHILLEBEECKX, Edward : Jesus. Die Geschichte eines Lebenden. Freiburg : Herder
8
1992, 647.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 163

Restituons ce qui est acquis. L'évolution du terme de témoignage (‘ed,
LXX : martus) que nous avons poursuivie dans ’Ancien Testament se ré-
sume ainsi :

Point de départ Métaphorisation Dimension

concret socio-politique

(Ex, Dtn)

Occasion Convocation publi-
1. Le témoin est que

convoqué pour "4

renseigner les
juges sur « ce
qu’il a vu ou

entendu ».
Impacte anthro- Niveau général Témoignage tenu
pologique > € pour sinceére et ainsi
2. Le poids du té- Emploi du terme valorisé en public
moignage re- dans toutes les
tombe sur la per- occasions ou il
sonne du témoin s’agit de décider si
elle-méme. quelqu’un ou
(Dtn 17 ; Dtn 19) quelque chose est
sincere.
7
Cadrage reli- Niveau religieux I.
gieux = Convocation par
3. Intégration Yahvé et la foi en
dans le déca- lui qui établit le
logue (Ex20; témoin en tant
Dtn 5) que témoin
Vv
Niveau religieux
II. (Is e 4
Le témoin fait Le témoin (re)con-
transparaitre la stitue la commu-
volonté de Dieu nauté.
(le témoin - image
de Dieu).

v



164 Thomas Alferi

Niveau religieux

I11. (Is = Ad intra : témoi-
Le témoin se fait gnage intracom-
renouveler sa foi munautaire ; com-
en s'adonnant a la munauté narrative
parole de Dieu des témoins; faire
(Témoignage des narrations qui
‘écoute). transforment les

destinataires en té-

moins.

A

Ad extra : effet d’in-
terpeler le monde.

Au lieu de voir dans ce schéma un parcours évolutif du terme « té-
moignage » qui passerait d'un niveau a l'autre, il semble plus approprié de
le lire suivant la forme d'un éventail plié qui s'ouvre et se referme. Car les
meétaphorisations respectives n'invalident pas les phases qui leur sont infé-
rieures. Au contraire, elles les embrassent et s’en nourrissent. Par ailleurs,
les phases inférieures alimentent la métaphorisation supérieure de leur
énergie qu’elle soit juridique, anthropologique ou sociale.

Il convient maintenant d’examiner 'hypothése selon laquelle la méta-
phorisation de la notion du témoignage, telle que nous venons de la rete-
nir a son niveau supréme, a savoir a 'ouverture maximale de I'éventail ci-
dessous, anticipe sur la communication propre de I'Eglise. Un passage tiré
de la premiére lettre de Paul aux Corinthiens nous servira d’appui.

« ETRE CORPS-POUR » — LE TEMOIGNAGE DES CHRETIENS

Environ cinq siecles apres l'exil babylonien, I'apdtre Paul adresse une lettre
a 'Eglise de Corinth ; une lettre introduite comme d’habitude par une ac-
tion de grace dont l'ironie ne pouvait, a I'époque, échapper a un lecteur
attentif.

4 « Je rends grace a Dieu sans cesse a votre sujet, pour la grace de Dieu qui
vous a été donnée dans le Christ Jésus. 5Car vous avez été, en lui, comblés de
toutes les richesses, toutes celles de la parole et toutes celles de la con-
naissance. 6C’est que le témoignage rendu au Christ s’est affermi en vous,
[kaBwe 0 paptiplor tod Xprotod éPePfaiwdn €év vutv] 7si bien qu’il ne
vous manque aucun don de la grice, a vous qui attendez la révélation de
notre Seigneur Jésus Christ. 8 C’est lui aussi qui vous affermira jusqu’a la fin,
pour que vous soyez irréprochables au jour de notre Seigneur Jésus Christ. gll
est fidele, le Dieu qui vous a appelés a la communion avec son Fils Jésus
Christ, notre Seigneur ».

10 « Mais je vous exhorte, fréres, au nom de notre Seigneur Jésus Christ :
soyez tous d’accord, et qu’il n'y ait pas de divisions parmi vous ; soyez bien



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 165

unis dans un méme esprit et dans une méme pensée. nEn effet, mes fréres,
les gens de Chloé m’ont appris qu’il y a des discordes parmi vous ».
(1 Cor 1,4-11)

Se servant d'une “captatio de benevolentiae”, figure de style bien établie en
littérature antique, Paul y laisse sous-entendre les intentions sérieuses de
sa lettre.47 Au contraire de ce que suggére cette action de grace, la suite du
texte (versets 10sq) mettra en relief I'idée selon laquelle son envoi n’est
aucunement destiné a rendre hommage aux Corinthiens. Avec cette lettre,
Paul envisage plutot de rappeler cette communauté a 'ordre.48 Il 'exhorte
a dépasser ses divisions et ses débauches. Cette intention plus profonde de
la lettre se répercute a rebours sur la bonne compréhension de cette intro-
duction. Il ne serait donc pas faux de lire celle-ci comme un clin d’ceil
ironique et de comprendre que Paul dessine ici I'idéal d'une communauté
chrétienne, d'une vie ecclésiale que les Corinthiens ne réalisent justement
pas49 ; d’ou la nécessité de sa lettre et de ses multiples suggestions. En
interprétant 'introduction épistolaire selon cette tonalité, on note, entre
autres, le souhait de Paul de demander aux Corinthiens d’affermir
(€PePatwbN) en eux le témoignage du Christ (10 paptipLor tod XpLoTon).50
Par ces mots, Paul se prononce certainement sur sa derniére visite per-
sonnelle, en particulier sur ses prédications dans cette communauté. Cela
dit, on peut poser la thése générale selon laquelle, avec sa premiére lettre
aux Corinthiens, il envisageait de raffermir (théoriquement) ce témoignage
du Christ qu’il avait déposé auparavant en personne. Comment la lettre
serait-elle modelée par cette intention ?

D’abord, elle conduit Paul a donner une interprétation pratique de son
témoignage en réaction a de nouvelles questions pastorales que certains
des Corinthiens lui ont récemment adressées (verset 11). Ensuite, elle clari-
fie, sur un plan conceptuel, ce que son témoignage du Christ veut dire et
effectuer. En nous arrétant au plus pres de ce noyau théologique de la
lettre aux Corinthiens, nous nous intéresserons a la question de savoir
comment |'éventail métaphorique du terme de témoignage et ses impacts
sociaux rentrent en jeu. Dit autrement, comment y présente-t-il son pliage
tel que nous venons de le concevoir ?

47 Cf. MURPHY O'CONNOR, Jéréme : Paul et Uart épistolaire. Contexte et structure litté-
raire (= Etudes annexes de la Bible de Jérusalem). Paris : Cerf 1994, 89.

48 Cf. les nombreuses références exhortatives p.ex. : 1 Cor 1,11 ; 4,16 ; 5,1 ; 8,1 ; 11,17.

49 Cf. SURGY, Paul de/CARREZ Maurice : Les épitres de Paul 1. Corinthiens (= Collection :
Commentaires). Paris : Bayard 1996, 17sq.

50 L’action de grace, en début de la premieére lettre aux Corinthiens a ceci en particulier
que Paul y fait recours pour la premiére et la derniére fois dans ses écrits au terme du
témoignage pour désigner directement sa prédication. A part une allusion qui n’est peut-étre
pas originaire (2,1), ce méme terme retentit a 'autre bout de la méme lettre (15,15) - cette
fois avec une signification négative en parlant d’'un faux témoignage si on déniait la possibi-
lité de la résurrection. Dés lors, il parait justifié de lire la premiére lettre aux Corinthiens a
lumiére de ce terme.



166 Thomas Alferi

a) « Le témoin (re)constitue la communauté »

En survolant la lettre, il est aisé de reconstruire I'Eglise de Corinthe, qui,
aux temps néotestamentaires, est une des communautés chrétiennes les
plus importantes en Europe. Cette communauté, on le sait, est sujette a
quelques dysfonctionnements dont il suffit d’évoquer la tendance générale.
Sous l'effet des particularismes dus, entre autres, a la diversité culturelle
de ses membres, sa cohésion n’est plus assurée. Car, en son sein, au moins
quatre partis ont provoqué des scissions. Paul I'évoque au début de sa
lettre: « Chacun de vous parle ainsi: « Moi jappartiens a Paul. - Moi a
Apollos. - Moi a Céphas. - Moi a Christ » (1 Cor 1,12). Ce qui attise pro-
bablement les polémiques des Corinthiens, ce sont les rapports que les
baptisés pensent entretenir avec celui qui les avait baptisés.s: Il arrive, dans
ce contexte, qu'un des partis s’estime supérieurs aux autres, surtout quand
ses membres revendiquent le don particulier de la sagesse. Ces scissions a
l'intérieur de la communauté se traduisent aussi par le fait qu'un parti est
apparemment brusqué par la conduite douteuse d'un autre. Un acte
d’autorité est alors requis. Quand Paul évoque le cas d'inconduites (cha-
pitre 5), de différends, de débauches (chapitre 6), d'incertitudes quant au
droit conjugal (chapitre 7) et autres sujets de dispute, on mesure a quel
point la partialité pese sur la vie ecclésiale. L’Eglise de Corinthe se trouve
alors profondément menacée par cette fragmentation qui finit par léser le
coeur méme de la communauté : les repas eucharistiques et l'auto-
compréhension ecclésiologique des Corinthiens. Aussi Paul se focalise-t-il
dans le 12°™ chapitre sur le sens de I'Eglise aprés avoir fait le point sur
I'Eucharistie (chapitre 11). Mais, procédons pas a pas.

Pour Paul, les repas eucharistiques sont biaisés par ces mémes scis-
sions, ces mémes intéréts égocentriques. « Quand vous vous réunissez en
commun, ce n'est pas le repas du Seigneur que vous prenez. Car, au mo-
ment de manger, chacun se hate de prendre son propre repas, en sorte que
I'un a faim, tandis que l'autre est ivre...» (1 Cor 11,20-21). Dans la commu-
nauté de Corinthe, certains se croient supérieurs aux autres et tentent de
les exclure de la table. Ils préférent manifester leurs cultures d’origine,
méme au moment ou il s’agit de célébrer la mémoire du Christ. Alors que
les uns retombent ivres dans leurs anciens rites paiens, les autres restent
affamés.s2 Ce scénario risque de déformer la célébration eucharistique,
bien str, mais également I'image de la communauté, ou plutét, le témoi-

5t Il s’'agit la d'une interprétation fautive du baptéme parce que trop vite adaptée au
schéma maitre / disciple caractéristique pour les rites d'initiation des mystéres paiens. Cf.
pour les détails de la problématique VOGTLE, Anton : Die Dynamik des Anfangs. Freiburg :
Herder 1988, 73sq; FREED, Edwin D. : The Apostle and his letters. London : Equinox 2005,
66sq.

52 Cf. « Ceci réglé, je n'ai pas a vous féliciter : vos réunions, loin de vous faire progresser,
vous font du mal. Tout d'abord, lorsque vous vous réunissez en assemblée, il y a parmi vous
des divisions, me dit-on, et je crois que c'est en partie vrai » (1 Cor 11,17-18).



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 167

gnage d’Eglise. L’égocentrisme et le particularisme sont tels que la commu-
nauté entiere perd de vue ce que signifie I'eucharistie mais aussi ce qu'une
communauté chrétienne digne du nom de I'Eglise est originairement.
Suivant la visée générale de la lettre, et dans ce moment délicat, Paul élu-
cide son témoignage du Christ en en détaillant les éléments conceptuels.
Ce faisant, il envisage de rappeler les Corinthiens a ce qui constitue une
Eglise, a des critéres par rapport auxquels toute communauté ecclésiale

doit se mesurer. Mais I'apotre s’y prend avec une humilité tout aussi consi-
dérable.

b) « Le témoin s’est fait renouveler sa foi »

23En effet, voici ce que moi j'ai requ (mapérapor) du Seigneur, et ce que je
vous ai transmis (Tapédwka): le Seigneur Jésus, dans la nuit ou il fut livré
(Topedideto), prit du pain, 24et apreés avoir rendu grice, il le rompit et dit :
« Ceci est mon corps, qui est pour vous, faites cela en mémoire de moi. » 25ll
fit de méme pour la coupe, apres le repas, en disant : « Cette coupe est la
nouvelle Alliance en mon sang ; faites cela, toutes les fois que vous en boirez,
en mémoire de moi. » 26Car toutes les fois que vous mangez ce pain et que
vous buvez cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur, jusqu’a ce qu'il
vienne. 27C’est pourquoi celui qui mangera le pain ou boira la coupe du Sei-
gneur indignement se rendra coupable envers le corps et le sang du Seigneur.
28Que chacun s’éprouve soi-méme avant de manger ce pain et de boire cette
coupe ; 29car celui qui mange et boit sans discerner le corps mange et boit sa
propre condamnation. 30Voila pourquoi il y a parmi vous tant de malades et
d’infirmes, et qu'un certain nombre sont morts.

(1 Cor 11,23-30)

Tandis que les exhortations, les commandes et les réprimandes jalonnent
jusque-la son exposé et qu'un ton affirmatif y est prépondérantss, Paul
introduit sa mise au point en faisant recours a ce qu'il a requ du Seigneur
(ToepéraBor amd tod kuplou, verset 23)54, & un témoignage de I'écoute.
Lorsqu’il évoque l'idée d’avoir requ quelque chose du Seigneur, on pourrait
d’emblée s'imaginer un quelconque événement brut et hors contexte.ss Or
le verbe « mapoaiapfavo » apparait chez lui toujours dans le schéma sui-
vant : «j’ai requ quelque chose du Christ » ou « vous avez re¢u quelque
chose de moi/nous »36. Ce que Paul y a recu se révéle susceptible d'un
commerce humain ; point sur lequel la suite de la phrase nous éclaire. De
ces faits, il conviendrait de considérer qu’avec son « Tapéiafov &m0 TOD
kuplou » Paul fait s’entrecroiser des aspects christologiques et ecclesio-
logiques. Autrement dit, I'Eglise, la communauté des témoins du Christ, y

53 Cf. 1 Cor 1,10 ; 4, 16 ; 11,3.17 etc.
54 Méme formule: 1 Cor 15,3.

55 Cf. VERWEYEN, Hansjiirgen : Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie.
Regensburg : Friedrich Pustet *2000, 356sq.

56 Cf. 1 Cor 15,1.3 ; Gal 1,9.12 ; Phl 4,9 ; 1 Thess 2,13 ;4,1.



168 Thomas Alferi

avait été pour quelque chose quand Paul regut du Seigneur ce qu’il a en-
suite transmis aux Corinthiens. Vu sous cet angle, Paul fonde son autorité
dans un enseignement du Seigneur et il souligne simultanément étre
partie intégrante d'une chaine de témoins le précédant. Cette précision
préliminaire n’est d’ailleurs pas due au hasard. Une fois de plus, Paul y
valorise le fait de ne pas étre un témoin oculaire du Jésus historique, mais
un témoin bien secondaire.57 Seulement, ce statut secondaire ne ternit
aucunement 'autorité du témoin ni 'authenticité de son témoignage. Au
contraire, insistant sur son « TapéAiefor amo ToD KuplLov », Paul met en
avant |'idée selon laquelle son propre témoignage, quelque secondaire qu'il
soit, est certifié par une écoute du Seigneur méme. Une telle écoute signi-
fie assurément bien plus qu'une simple écoute. A ce propos, une lecture
distinctive serait difficile a tenir : séparer cette situation des récits pauli-
niens dans lesquels Paul affirme expressément avoir vu, entendu ou vécu le
Christ ressuscitéss, aurait quelque chose d’artificiel. Cette distinction her-
méneutique ne se justifierait surtout pas face a la thématique capitale dont
Paul parle ici, a savoir I'eucharistie. Or, il ne serait pas inconvenable de
dire que Paul évoque ici sa propre conversion — certes dans une optique
particuliérement sacramentaire. Au fond, le « Tapéiafov » que Paul em-
ploie ici va plus loin qu'une simple écoute. Il recouvre l'idée d’étre person-
nellement revétu par la parole écoutée. L'écoute a complétement boulever-
sé le témoin. Paul y a percu la révélation du Seigneur. Celui-ci a renouvelé
sa foi. « En effet, voici ce que moi jai recu du Seigneur ». Il convient, dés
lors, d’entendre cette phrase avec tout le poids propre a la réception de la
révélation ; mais toujours pourvu que celle-ci soit véhiculée par des té-
moins que Paul a rencontrés, par la grace de Dieu.59 Etant témoin du
Christ et se classant simultanément parmi ses témoins (antérieurs), Paul a
été autorisé a rendre un témoignage authentique qu’il a compté prolonger
au bénéfice des Corinthiens.

57 Cf. ,En tout dernier lieu, il m’est aussi apparu, a moi I'avorton » (1 Cor 15,8).

58 Cf. p.ex 1 Cor 1,9 ; Gal 1,12.15 ; 9,1 ; 15,8.

59 Cf. de maniére similaire les observations de G. Bornkamm : « Lorsque nous jetons un
regard en arriére, la question bien compréhensible de savoir ce que le tournant dans la vie
de Paul a préparé et suscité s'impose a nous. Pour y répondre positivement, nous dirons
simplement qu’a la suite de ses discussions avec les chrétiens hellenistiques a Damas, qu'il
avait jadis hais et persécutés, I'apdtre découvrit tout a coup qui était en réalité ce Jésus qu'il
avait tenu pour le destructeur des fondements les plus sacrés de la foi juive, mort sur la croix
a juste titre, et ce que signifiaient sa mission et sa mort pour Paul lui-méme et pour le
monde, » in BORNKAMM, Gunther : Paul. Apdtre de Jésus. Genéve : Labor et Fides 1971, 60. Cf.
sur ce point aussi les conclusions christologiques de MOINGT, Joseph : L'avenir du Christ, in :
DORE, Joseph et al. : Jésus, le Christ et les premiers Chrétiens. Une christologie exégétique (=
Jésus et Jésus-Christ 70). Paris : Desclée 1981, 78-94.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 169

c) « Le témoin fait transparaitre la volonté de Dieu»

En mémoire de sa visite personnelle a Corinthe, Paul souligne y avoir
fidélement retransmis ce qu’il a ainsi recu : « Tapérafor &mO TOd KLpLOL O
kel Tapédwke LULY » (Vulgate : « [...] accepi a Domino, quod et tradidi vo-
bis » / verset 23). Faisant d’abord la lumiere sur la structure syntaxique de
cette phrase : Paul, le témoin, déclare avoir fait transparaitre (‘0 kal) ce
qu’il a requ du Seigneur. Plus exactement, il a assuré une certaine équation
entre ce qu’il a recu et ce qu’il a transmis. Témoigner, selon Paul, équivaut
quelque part a se faire image de ce qu'il a regu. Le sens de l'incarnation
admet sa poursuite dans la vie des témoins qui peuvent transmettre ce
qu’ils ont recu par le Seigneur. Cette interprétation se justifie aussi au
niveau sémantique : ancré d’abord dans un moment d’écoute du Christ, le
témoignage de Paul s’est faconné sous la forme du « mopadidovar » / « tra-
dire », d’'un se livrer a I'égard de ses destinataires.éc Ainsi Paul anticipe-t-il
premiérement sur le Christ lui-méme s’étant lui-méme livré (verset 23
Tapedldeto / Vulgate : tradebatur). Deuxiémement, d’autres occurrences
du terme “ mapadldoval ” dans le corpus paulinien entrent en ligne de
compte. En effet, dans Rom 4,25, Paul souligne comment Dieu a livré (0¢
Topedodn / Vulgate : qui traditus) le Christ pour nous et nos fautes. Et no-
tamment en Gal 2,20, ou il s’articule de maniére suivante sur sa vocation :
« Car ma vie présente dans la chair, je la vis dans la foi au Fils de Dieu qui
m’a aimé et s’est livré pour moi (t0D ayamoartog e kol Tepadovtog
exftOV Umep €uod / Vulgate : qui dilexit me et tradidit seipsum pro me) ».
Si 'on juxtapose ainsi les textes pauliniens, il faut déduire que pour Paul
témoigner signifie rendre présent ce “mapadidovel” du Christ.62 Paul sou-
ligne de cette maniére que dans son témoignage il a fait transparaitre le
Christ, il s’est fait image du Christ parce qu’il a “performé” un “repadidovor”
a son image.

Suivant cette ligne, le témoin fait transparaitre la volonté de Dieu, a
savoir cette conviction que le Trés-haut a ouvert 'espace salutaire en en-
voyant son fils, qui par son « corps-pour » définitif a « englouti la mort » (1
Cor 15,54). Rappelons que le trépas est considéré comme le fruit du péché :

60 Paul y remet en valeur une posture kénotique qu’il a annoncé dans le 2™ chapitre :
« Moi-méme, quand je suis venu chez vous, fréres, ce n’est pas avec le prestige de la parole
ou de la sagesse que je suis venu vous annoncer le mystére/le témoignage de Dieu. Car j’ai
décidé de ne rien savoir parmi vous, sinon Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié » (1 Cor 2,1-2).

61 Cf. « Mais pour nous aussi, nous a qui la foi sera comptée, puisque nous croyons en
celui qui a ressuscité d'entre les morts Jésus notre Seigneur, livré pour nos fautes et
ressuscité pour notre justification (0¢ Tapedodn / Vulgate : qui traditus est propter delicta
nostra). » (Rom 4,24/25).

62 Cf. I'enchevétrement de quatre significations de « traditio » / « Tepadidovat » établi
par : VERWEYEN, Hansjiirgen : Gottes letztes Wort, 51sq.



170 Thomas Alferi

le repli sur soi-méme.63 La scéne eucharistique précise la portée christo-
logique de ce terme et aiguise simultanément la posture exigée du témoin.
Le Christ étant corps-pour (verset 24 : T0DTO MOV €O0TLY TO OQUK TO LTEP
LRV ), toutes les célébrations eucharistiques chez les Corinthiens doivent
s’y mesurer, a moins de basculer dans des rassemblements indignes. Seule-
ment, ce qui se fait dans I'Eucharistie doit se vivre dans la communauté.
L’eucharistie en appelle au témoignage ecclésial.

d) « Le témoin invite ses destinataires au témoignage intra-communau-
taire devant le monde»

Lorsque Paul explique ainsi aux Corinthiens le sens originaire de 'Eucha-
ristie, il n’hésite pas a mettre ce rassemblement sacramentaire en lien avec
le dysfonctionnement social qui accapare la vie communautaire des Corin-
thiens. Manger dignement le corps et le sang du Christ, demande que
chaque membre de la communauté “performe” le “mapadidoval” face aux
autres membres de la table.64 L'eucharistie — source de la vie ecclesiale -
doit aboutir a un “rapadidovar mutuel” ot chaque membre de I'Eglise
“performe” un corps-pour en vue des autres sinon d’avoir « tant de ma-
lades et d'infirmes... » (versets 28-30). En d’autres termes, celui qui s'in-
scrit dans le “mapadidovel” du Christ, corps pour nous, — posture a adopter
a la table eucharistique - ne poussera plus les faibles de la table. Il ne les
traitera plus avec une attitude hautaine au nom de sa propre provenance
culturelle. Ainsi, 'Eglise est-elle une communauté digne de ce nom lors-
que ses membres accueillent dignement I'Eucharistie en se donnant aux
autres, a I'image du Christ présent dans le sacrement.65

La parabole suivante thématisant 'Eglise comme corps du Christ (1 Cor
12,12-27), une Eglise dans laquelle chaque membre méme le moins hono-
rable doit étre honoré se comprend a la lumiére de ce dynamisme eucha-
ristique. « Or vous étes corps de Christ [Ypeic 8¢ €ote cwpa Xptotov] et vous
étes ses membres, chacun pour sa part » (1 Cor 12,27). « mapadLdovel »,
« étre corps pour quelqu’un », il faudra tirer des conséquences du fait
sacramentaire et pratiquer ce qui est ainsi “performé” dans la vie sociale de
la communauté. Le témoignage de Paul ne sera raffermi qu'a condition
qu’il se fagonne sous forme d’'un «corps-pour » communautaire ou ecclé-
sial qui sera transparent au « corps-pour » que le Christ a réalisé pour la
gloire de Dieu et le salut du monde. Le témoignage de Paul, vu sous le
signe du “ mapadLdoval ”, en appelle ainsi au témoignage intra-communau-
taire de 'Eglise. Ce qui a été attesté, doit se (ré)attester au sein de I'Eglise.

63 Cf. le lien entre « le péché » et la mort que Paul comprend aussi comme Schéol cf.
ibid., 395sq.

64 Cf. ibid., 393sq.

65 Cf., MIRBACH, Sabine : Ihr aber seid der Leib Christi. Zur Aktualitit des Leib-Christi-
Gedankens fiir eine heutige Pastoral. Regensburg : Friedrich Pustet 1998, 161sq.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 171

« Vous étes mes témoins » (Is 43, 12): les membres du peuple d’Israél
étaient appelés a s™“entre-témoigner” de la libération de Yahvé a la mer
rouge. « Vous étes corps du Christ ». Les membres de la jeune Eglise sont
appelés a s™“entre-témoigner” de la libération du péché et de la mort que le
Christ, « corps-pour » définitif, a performé une fois pour toutes.

Que le Christ se soit livré pour nous, que son « corps-pour » ait vaincu
I'empire de la mort une fois pour toutes, il convient de s’en “entre-té-
moigner” en étant corps les uns pour les autres (1 Cor 12,12-27). Le sacre-
ment pourrait ainsi rayonner dans la vie sociale de I'Eglise66 ; et c’est ce
rayonnement eucharistique qui vivifierait la communauté de I'Eglise. Mais
le rapport de celle-ci au monde en bénéficiera également. Explicitons,
enfin, cette thése, en refermant pas a pas I'éventail métaphorique ouvert
précédemment. Le « corps-pour » mis en ceuvre au niveau social au sein de
I'Eglise ferait transparaitre la volonté de Dieu dans le monde - cette
volonté manifeste pour la premiére fois dans la venue du Christ. Elle
pourrait rayonner “ad intra” et “ad extra”. En d’autres termes, |'Eglise
figurant socialement le « corps-pour » que le Christ a “performé” en pre-
mier poserait ainsi son témoignage envers elle-méme et envers le monde.
Puisque dans la communication du témoin / des témoins figure déja le
message a transmettre par son « corps-pour » simultané, elle permet a ses
destinataires (qu’ils soient a l'intérieur de I'Eglise, a I'extérieur, dans le
monde, entre autres, devant ses tribunaux) de devenir des témoins
authentiques de l'agir rédempteur du Christ, de la volonté salutaire de
Dieu. Leur foi respective peut alors se constituer ou se renouveler. Le
témoignage de I'Eglise peut effectuer un retournement, un « corps-pour »:
I'abandon des intéréts économiques, la suspension de la recherche
égocentrique de soi, 'ouverture a autrui a I'image du Christ « corps-pour »
définitif. Ainsi, 'Eglise, pour sa part, se mettra-t-elle au service d’'un
monde marqué par les particularismes et les scissions « pour qu’il puisse
atteindre également sa pleine unité dans le Christ »67. Car elle aspire « a
I'accomplissement du Royaume, elle espere et souhaite de toutes ses forces
étre unie a son roi dans la gloire »68,

« TEMOIGNAGE » — ELEMENTS D’'UNE TRAME COMMUNICATIVE

De maniere synthétique, mais provisoire, il semble utile de relever la struc-
ture communicative sous-jacente, c’est-a-dire, celle qui sous-tendrait le té-
moignage envisagé dans les textes examinés. Quels sont les éléments ré-

66 Parler de I'Eglise comme sacrement pourrait se justifier grace a cette extension sociale
du sens eucharistique.

67 LG 1.
68 LG s.



172 Thomas Alferi

gissant et coordonnant, au niveau communicatif, le témoignage, les
éléments qui lui assurent son fonctionnement ? La définition du discours
établie par la Rhétorique d’Aristote peut servir d’appui : « Trois éléments
constitutifs sont a distinguer pour tout discours : celui qui parle, le sujet
sur lequel il parle, celui a qui il parle ; c’est a ce dernier, j'entends l'audi-
teur, que se rapporte la fin »69,

De prime abord, la définition aristotélicienne ne parait pas inadéquate
a I'égard du témoignage judéo-chrétien tel que nous I'avons montré. Bien
évidemment, ici quelqu’un parle de quelque chose a quelqu'un. On ne peut
toutefois se débarrasser du sentiment d’'insuffisance de la formule aristoté-
licienne, a fortiori lorsqu’'on examine de plus prés les rapports locuteur /
référent, destinataire / référent, locuteur / destinataire. Que ces trois élé-
ments y soient considérés comme des unités isolées et distinctes I'une de
'autre est le point le plus génant.

Suite aux investigations effectuées au cours de cette présente contri-
bution, nous proposons une hypothése contraire : dans le témoignage, le
locuteur, le référent et le destinataire s’enchevétrent si bien que I'un ne
peut se penser sans l'autre. Les rapports entre les trois éléments consti-
tuent le témoignage méme.

1. Le témoin-locuteur ne se focalise pas sur lui-méme et ses propres
intéréts comme des gourous ou des martyrs de sang.7o Au contraire, le
témoignage exige qu’il puise toute son énergie vitale de 'expérience qu'il
veut transmettre dans son message. Le témoin-locuteur se considere comme
un écoutant humble - simple serviteur du message. Accentuant la primau-
té d’'une écoute, il peut devenir lui-méme le symbole du témoignage.n
Ainsi se met-il au service de son témoignage - faisant aveu qu’il ne mai-
trise pas d’en haut les événements a transmettre. Toutefois, son expérience
le marque en profondeur. Elle engage, en effet, toutes ses facultés hu-
maines, sa chair, son cceur, et son intelligence. Dans sa personne transpa-
rait ce qu'il a expérimenté, ce qu’il désire redonner et qu’il I'incite a parta-
ger avec son destinataire ; mieux, son message vise a produire, chez son
destinataire, la méme expérience. Comme son message-témoignage dégage
de sa personne un surcroit de dynamisme, en s’adressant a son destina-
taire, il le transforme lui aussi en témoin.

2. Cet effet communicatif n’est possible que si le messager s’ouvre vrai-
ment a ses destinataires. Il faut donc que le témoin reconnaisse leur
individualité, leur raison libre et leur liberté propre. Ces trois dimensions
constituent les conditions inéluctables pour un digne accueil du témoi-
gnage ; dans le sens ou celui-ci devrait d’'une part concerner également les

69 ARISTOTE : Rhétorique, t.1. Paris : Les belles lettres 1932, 1358 b.

70 Pour l'ensemble de cette réflexion cf. I'approche transcendantale de VERWEYEN,
Hansjiirgen : Quelle philosophie pour quelle théologie une perspective de théologie fonda-
mentale, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 56 (2009) 1, 82-84.

71 Cf. les analyses sémiotiques de BARBOTIN, Edmond : Le témoignage spirituel, 13-34.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 173

destinataires avec toutes leurs facultés humaines, leur chair, leur cceur et
leur intelligence ; mais aussi parce que le locuteur veut étre rassuré que
son message sera transmis dans un futur acte de témoignage. Il convient
alors de mettre a I'écart toute démarche cherchant a imposer le message
aux destinataires sans respecter leur liberté et leur raison. Car, du reste,
accueillir un témoignage par contrainte invalide l'acte du témoignage
méme et contrecarre sa retransmission. Au demeurant, ces réserves n’en-
léevent pas, chez le locuteur, la volonté de toucher le for intérieur de ses
destinataires.

Si 'on comprend par langage un simple systéme structuré selon des
dichotomies saussuriennes72, en un mot, un rassemblement impersonnel
de signes articulant des signifiants et des signifiés, 'enjeu propre de cette
communication de témoignage ne peut étre réellement valorisée. Car, dans
le témoignage, compris uniquement comme un simple énoncé locutoire, la
parole tombe dans un rang inférieur a une phénoménalité événementielle
et interpersonnelle. Or, les actes et les gestes de la parole visent a marquer
efficacement l'interlocuteur de leurs empreintes. La réflexion d’Austin
dans son How to do things with words nous renvoie a un meilleur instru-
ment de pensée pour saisir la communication propre du témoignage.73 En
effet, le philosophe et linguiste anglais démontre, dans ce texte, que le
langage ne se réduit pas au seul transfert de signifiants (« locutionary
act ») - comme dans la théorie aristotélicienne du langage plus ou moins
focalisée sur ces trois éléments isolés : locuteur, message, destinataire.
Selon Austin, le langage peut signifier des actes effectifs ou manifester une
qualité performative (illocutionary / perlocutionary acts). Le langage peut
“faire” quelque chose. Puisque ce poids performatif ne reléve pas de la
simple utilisation des signifiants, il est indispensable de recourir a la prag-
matique. Dans cette perspective, la dimension performative peut se trou-
ver en déséquilibre complet avec la seule signification lexicale des signi-
fiants : un surplomb performatif. Dire « Je t'aime » est un énoncé simple.
Mais son poids performatif se révele trés important puisque sa signi-
fication peut engager une vie entiére ! A coté des déclarations d’amour, des
promesses, des propos solennels, des verdicts auxquels Austin consacre ses
analyses74, le témoignage prend, dorénavant, sa place parmi les « perlocu-
tionary speech-acts ».

Cette trame communicative dégage seulement quelques éléments per-
tinents sur le plan structural. Rien n’est dit sur le contenu, a savoir les
expériences originaires et historiques que ces structures pourraient véhi-
culer. On peut l'exprimer en utilisant une image : afin qu'une mélodie

72 Cf. SAUSSURE, Ferdinand : Cours de linguistique générale. Paris : Payot 1972.
73 Cf. AUSTIN, John Langshaw : Quand dire, c’est faire.
74 Cf. ibid., 53sq.



174 Thomas Alferi

touche - par sa tristesse ou par sa beauté - il faut que I'auditeur ait I'oreille
musicale. Les éléments ici apportés s’efforcent uniquement de relever ce
que musicalité veut dire sans se prononcer sur une mélodie précise. Il faut
retenir, au demeurant, que cette trame communicative du témoignage im-
plique la possibilité d'une transmission ; et ce, afin qu’'un appel moral,
politique, religieux d'un événement du passé puisse demeurer d’actualité.
Cette capacité que la communication du témoignage revendique suscite
une foule de questions d’ordre herméneutique. En commengant par celles-
ci : comment un témoignage peut-il étre véhiculé par cette trame commu-
nicative sans que son sens moral se trouve falsifié, ou dilué, par le cercle
interprétatif dans lequel se situe tout comprendre humain ? Comment, a
cette fin, faut-il envisager le comprendre humain et les divers horizons
langagiers, culturels, qui y sont investis ? Une chose est certaine : une con-
ception herméneutique selon laquelle les horizons langagiers et culturels
détermineraient le comprendre humain ne serait jamais apte a intégrer la
communication performative du témoignage. Le sens moral communiqué
y serait toujours exposé a l'arbitraire interprétatif qui change a tous les
moments historiques et a toute réception individuelle.

Inversement, il faut concéder qu'une conception herméneutique qui
ferait abstraction de ces horizons ne pourrait pas non plus répondre a la
communication propre du témoignage. Celui qui resterait indifférent aux
horizons langagiers et culturels de son interlocuteur n’arriverait jamais a
témoigner de quoi que ce soit ; et donc, bien évidemment, pas d'un événe-
ment d'une valeur morale. Au regard du témoignage et de sa communi-
cation propre, une herméneutique révisée est requise. Réviser '’herméneu-
tique parait donc une tidche a assumer en théologie, comme en politique. Il
leur convient de penser une herméneutique de l'inconditionné ou/et une
herméneutique inconditionnée’s qui seule pourrait prendre en compte
I'urgence avec laquelle le témoignage veut toucher pour que tout homme
écoutant, aujourd’hui, un témoin, le devienne lui-méme a son tour.76

75 Cf. Une telle herméneutique peut s’envisager a partir de la subjectivité critique. A cet
égard, des propositions ont été faites par VERWEYEN, Hansjlirgen : Gottes letztes Wort, 58—
72; pour les discussions de cette approche : cf. VALENTIN, Joachim/WENDEL, Saskia : Unbe-
dingtes Verstehen. Fundamentaltheologie zwischen Erstphilosophie und Hermeneutik. Regens-
burg : Friedrich Pustet 2001.

76 Cf. DOERRY, Martin : Nirgendwo und iiberall zu Haus, 218.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 175

Résumé

Aujourd’hui, une question hante les sociétés de l'aprés-querre : Comment
transmettre avec efficacité le témoignage de certains événements historiques
(Shoa, Seconde guerre mondiale, Résistance...) de sorte que leur rayonne-
ment moral puisse se maintenir ? On note une préoccupation paralléle dans
la réflexion théologique. Car, pour la foi judéo-chrétienne le témoin consti-
tue la figure humaine qui communique, voire fait transparaitre la parole de
Dieu tout au long de lhistoire. A ce sujet, l'article réunira les éléments bib-
ligues majeurs. Finalement, l'auteur établira que politique et théologie ont
une tdche commune : penser la communication efficace du témoignage au
sein du cercle herméneutique.

Abstract

Today a question is haunting post-war societies: How to transmit the wit-
ness testimony of certain historical events (Shoah, Second World War, the
"Resistance”...) so efficiently that their moral impact can be preserved?
Theological thinking is concerned with a similar preoccupation, for in Jewish
as well as in Christian faith the witness represents the human being who
communicates and even makes transparent God's word in history. Regarding
this, the article gathers the biblical essentials. Finally the author demon-
strates that politics and theology have a common task: to conceptualize the
effective communication of testimony right in the heart of the hermeneutic
circle.



	"Quand les derniers témoins auront disparu..." : la performativité du témoignage en politique et en théologie

