
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: "Quand les derniers témoins auront disparu..." : la performativité du
témoignage en politique et en théologie

Autor: Alferi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Alferi

« Quand les derniers témoins auront
disparu... »

La performativité du témoignage
en politique et en théologie

La disparition prochaine des derniers survivants de la Shoah nous introduit

dans une nouvelle époque. Elie Wiesel écrivait, récemment, à ce

sujet : « Tout homme écoutant aujourd'hui un témoin devient lui-même
témoin »*. Spontanément, vis-à-vis de la place que les témoins de la Shoah

occupent traditionnellement dans notre société, un tel énoncé surprend.
En effet, ce propos de l'écrivain américain - rescapé du camp d'extermination

Auschwitz-Birkenau et prix Nobel de la paix - soulève des questions
sérieuses sur la possibilité de transmettre efficacement un témoignage. Il
suscite des interrogations d'une urgence sociopolitique. Or, sans le vouloir,

la formule de Wiesel rejoint une idée centrale de la foi chrétienne. Car
dans la Bible, le témoin est considéré comme la figure humaine par
excellence qui fait transparaître le message divin et le transmet aux autres.
La théologie et la réflexion politique auraient dès lors une problématique
commune : penser la communication efficace du témoignage. 11 convient
de tirer à jour ce rapprochement que la phrase de Wiesel suggère.

« L'ERE DU TEMOIN » REVISITEE

Le recueil de textes dans lequel on pouvait lire le point de vue de Wiesel
est sorti sur le marché en 2006 ; à un moment où 1'« ère du témoin »2

traverse une phase délicate. Aujourd'hui, l'écart temporel qui sépare nos
sociétés de la Shoah ne cesse de se creuser. Les derniers témoins directs
disparaissent. Cette nouvelle configuration du rapport à l'histoire récente
concerne également d'autres événements du passé : les combats de la
Grande Guerre, l'engagement de la Résistance, la Seconde Guerre Mondiale,

le "Jour J" où les alliés ont débarqué sur les côtes normandes, etc.
Mais surtout, la disparition de ces témoins semble fragiliser la mémoire
collective qui constitue un des piliers éthiques majeurs, voire l'identité
même des sociétés de l'après-guerre. Le politique - compris comme réflexion

fondamentale sur le "bien-vivre-ensemble" - dépend quelque part des

1 DOERRY, Martin: Nirgendwo und überall zu Haus. Gespräche mit Überlebenden des

Holocaustes (nous traduisons). München: Goldmann 2008, 218.

2 Cf. WlEVIORKA, Annette : L'ère du témoin. Paris : Plön 1998.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 149

témoignages.3 Penser le lien entre témoignage et politique nous est
suggéré, notamment, par la relecture des discours commémoratifs, en France
et en Allemagne. Car, suivant l'ancien Président de la République Fédérale
d'Allemagne, Horst Köhler,

« assumer la responsabilité pour la Shoah fait partie de l'identité allemande.
Cette situation de deuil par rapport aux victimes, de honte vis-à-vis des
atrocités, mais aussi la volonté de la réconciliation avec le peuple juif et les
anciens ennemis de guerre, nous renvoie aux racines de la République : "La
dignité de la personne humaine est intangible", souligne, en effet, le premier
article du "Grundgesetz" [constitution allemande]. Cette assertion répond
aux expériences de la dictature hitlérienne. Elle représente une confession

pour l'humanité et la liberté »4.

Puis, toujours selon Köhler, les temps arrivent où tous les survivants ayant
vécu la période d'avant 1945 auront disparu. Or, cette absence imminente
constitue un défi politique majeur. Précisons cela : Ce qui fera désormais
défaut à la société, c'est l'évidence, portée de manière collective et volontaire,

d'une immédiateté exigeante ; celle d'un présent habité par le passé,
de sorte qu'un appel politique en émane : mise en scène des témoins dans
les écoles, les centres culturels, les médias et même Internet.5 Le fait de

savoir vivants ces témoins de la Shoah permettait, de façon unique, à la

société de se rappeler son système moral, ses racines et son identité. Or, la
situation actuelle de disparition prochaine des rescapés de la Shoah
semble atteindre le noyau identitaire des sociétés d'après-guerre. Elle
soulève, entre autre, la question de savoir ce que valent certains slogans
solennels « Plus jamais cela », « Plus jamais la Guerre », « Plus jamais le
racisme » - qui résumaient jadis un nouveau point de départ des sociétés
de l'Ouest. En effet, quelle sera la pertinence de ces slogans, lorsqu'ils ne
seront plus cautionnés par l'existence des "véritables" témoins dont on

3 Cf. les analyses menées à ce sujet par RlCOEUR, Paul : Histoire et Vérité. Paris : Seuil

1955, 2Ô2sq.
4 KÖHLER, Horst : Der Auftrag der Erinnerung. Allocution de Horst Köhler, Président de

la République Fédérale d'Allemagne lors de la journée commémorative à l'honneur des
victimes du national-socialisme (27.01.2009), www.bundesprasident.de (4.2.2010), nous traduisons.

Analysant certaines mises en scène américaines du témoignage de la Shoah, A. Wie-
viorka attire justement l'attention sur les dangers de leur instrumentalisation par la société :

« Le récit de l'histoire de l'Holocauste se voit donc assigner une finalité claire pour Beren-
baum : faire comprendre la réalité actuelle, répondre aux besoins sociaux des Américains
d'aujourd'hui » (WlEVIORKA, Annette : L'ère du témoin, 159). Quand elle parle d'un « impératif

social de mémoire » caractéristique de 1' « ère du témoin », l'historienne éclipse toutefois

le rapport inverse, de savoir, l'impératif du témoignage sur la vie sociale en tant que
partie intégrante de la mémoire collective en Europe et ailleurs. Son étude soulève finalement

la question à savoir si son interprétation du témoignage pendant 1' « ère du témoin »

appréhende le phénomène intégral. La soif des témoignages, dont la société d'après-guerre
souffre, peut aussi relever du juste besoin d'une société visant au sérieux et à l'authenticité.

5 Cf. à cet égard les observations réticentes de WlEVIORKA, Annette : L'ère du témoin,
i52sq.



150 Thomas Alferi

pouvait quasiment sentir le souffle vivant, ne serait-ce que par l'intermédiaire

de la télévision ?6

Il n'est donc pas surprenant qu'aujourd'hui les hommes politiques
incitent fortement les citoyens à faire un travail de mémoire. Citons à ce

sujet l'extrait d'une allocution de Nicolas Sarkozy:

« Quand les derniers témoins auront disparu. Quand le dernier Compagnon
de la Libération sera couché dans le cercueil qui l'attend, dans la crypte du
Mont Valérien. Quand la France Libre et la Résistance cesseront d'être des
souvenirs pour ne plus appartenir qu'à la légende et à l'histoire, il nous
reviendra alors, mes chers compatriotes, de garder vivante pour nos enfants
la leçon de tant de souffrances, de tant de malheurs au milieu desquels
l'humanité ne fut sauvée que par la grandeur d'âme et le courage de quelques-
uns »7.

De tels discours manifestent la crainte générale d'une perte morale qui
pourrait se dessiner après la disparition des témoins directs.8 Ces derniers
ayant alimenté la société sur le plan moral et politique pendant plus d'un
demi-siècle semblent irremplaçables. « Garder vivante la leçon de tant de
souffrances », comme le suggère l'ancien président français au regard du 8
mai 1945, ne va pas de soi.

En revanche, le ton apodictique de Wiesel nous rassure: « Tout homme
écoutant aujourd'hui un témoin devient lui-même témoin »9. Selon l'écrivain,

en effet, il convient de résister à l'idée selon laquelle un déclin moral
adviendrait suite à la disparition des derniers témoins directs de la Shoah.
Au contraire, d'après E. Wiesel, le témoignage peut se poursuivre dans la

vie de ceux qui ont pris au sérieux et profondément habité la parole des

rescapés. La parole des premiers témoins pourrait donc nous former, nous
travailler en profondeur ; et ce, au point de (re)produire un nouveau

6 Cf. l'ancien président de la république française N. Sarkozy lors de son allocution au
9ieme anniversaire de l'Armistice. « Avec le dernier poilu, s'est éteint le dernier témoin qui
pouvait encore crier avec la force si grande qu'ont les vrais cris de souffrance : "plus jamais
cela !". C'est quand tous les témoins ont disparu qu'il faut prendre garde que l'Histoire ne
tue pas le souvenir », SARKOZY, Nicolas : Allocution de M. le Président de la République,
Célébration nationale du 91""" anniversaire de l'Armistice de 1918, 11 novembre 2009.
www.elysee.fr (3.2.2010).

7 SARKOZY, Nicolas : Allocution de M. le Président de la République. Cérémonie du ôgème
anniversaire du 8 mai 1945. www.elysee.fr (3.2.2010).

8 Cf. aussi le point de vue du journaliste ayant interviewé E. Wiesel « Je crains quand
même qu'au cours du temps, ce témoignage s'estompe et que les hommes puissent seulement

se renseigner sur l'holocauste grâce à des sources secondaires. Ma crainte est aussi que
la mise en garde qui découle de cet événement et de la mémoire de cet événement
s'affaiblisse, cette mise en garde adressée à nous et nous avertissant que cela ne doit pas se

reproduire », in : Ich habe den Verdacht, dass die Zeugenschaft verblassen wird. Martin Doerry
hat Holocaust-Überlebende gefragt. Interview von Deutschlandradio mit Martin Doerry.
http://www.dradio.de/dkultur/sendungen/kulturinterview/536690 (4.8.2011), nous traduisons.

9 DOERRY, Martin: Nirgendwo und überall zu Haus, 218.



« Quand les derniers témoins auront disparu... »

témoignage susceptible au mieux de fonder le "bien-vivre-ensemble"
politique. Nous-mêmes, qui, par simple chance, ou par « la grâce de la naissance

tardive»10, n'avons pas eu à traverser cette épreuve, pouvons transmettre
le témoignage de la Shoah. Wiesel a l'audace de valoriser ce témoignage de
second degré et d'envisager son efficacité politique. Entre autres, sa
formule surprend lorsqu'on la replace dans le contexte du judaïsme contemporain.

D'une part, Wiesel semble y mettre à découvert un tournant de sa

propre pensée.11 D'autre part, il s'oppose radicalement à la conviction de

Primo Levi qui rejetait, dans son dernier ouvrage (1986), l'idée même de

témoignage. Car, aux yeux de l'écrivain italien, seuls les hommes et les

femmes ayant péri dans les « Lager » étaient des « témoins intégraux »12.

Primo Lévi affirmait donc l'impossibilité du témoignage - même celui d'un
survivant comme lui-même - et, par là, la clôture de 1'« ère du témoin ». La

honte - ainsi qu'un sentiment profond de culpabilité envers les morts -
l'avait poussé à disqualifier tout témoignage. Wiesel, au contraire, défend
l'idée essentielle de « l'ère du témoin ». Il proclame avec détermination la
nécessité et la possibilité d'une transmission du témoignage.n Sa formule
vise, bien sûr, le politique, mais elle dépasse de loin le schéma des simples
appels à la mémoire. Car elle parle d'un témoignage non pas constitué par
des événements historiques, mais par leur seule transmission dans la

communication effectuée par le témoin historique.>4
Il convient, au demeurant, de se demander comment la transmission

d'un témoignage peut s'opérer à un second degré, de manière authentique,
jusque dans sa dimension politique. Comment un tel témoignage, en effet,
peut-il se transmettre dans notre société actuelle Quels critères commu-
nicatifs, philosophiques et psychologiques une telle transmission doit-il
recouvrir La prochaine absence des premiers témoins exige donc qu'on

10 Cette formule ayant suscité beaucoup de polémiques en Allemagne remonte à une
allocution prononcée par H. Kohi devant le Parlement d'Israël le 24 janvier 1984.

11 Cf. les énoncés opposés d'E. Wiesel quand il s'agissait de justifier sa « littérature de

témoignage » à la fin des années des 70, cf. BACHMANN, Michael : Der abwesende Zeuge. Au-
torisierungsstrategien in Darstellungen der Shoa. Tübingen : Gunther Narr Verlag 2010, 253.

12 Cf. « Je le répète : nous les survivants, ne sommes pas les vrais témoins. [...] Nous, les

survivants, nous sommes une minorité non seulement exiguë, mais anormale : nous sommes
ceux qui, grâce à la prévarication, l'habileté ou la chance, n'ont pas touché le fond. Ceux qui
l'ont fait, qui ont vu Gorgone, ne sont pas revenus pour nous raconter ou sont revenus
muets, mais ce sont eux, les "musulmans", les engloutis, les témoins intégraux, ceux dont la

déposition aurait eu une signification générale », in : Levi, Primo : Les Naufragés et les

Rescapés. Paris : Gallimard 1989, 82.

'3 Cf. WlEVIORKA, Annette : L'ère du témoin, i42sq.
H Une allusion similaire : « Les temps viendront où aucun de ceux pouvant donner des

rapports sur les années avant 1945 à l'appui de ses propres expériences ne sera plus en vie.
C'est pourquoi le dialogue avec ceux qui sont nés ultérieurement est si important. Car, le

jour viendra où les jeunes qui écoutent aujourd'hui les vieux seront les porteurs immédiats
de la mémoire en Allemagne", in : KÖHLER, Horst : Der Auftrag der Erinnerung, nous traduisons.



152 Thomas Alferi

établisse un concept solide de témoignage impliquant la possibilité d'une
transmission efficace. Car c'est du témoignage secondaire que devrait émaner

un appel moral essentiel pour le champ politique parce que porteur
d'un "telos", d'une idée directrice pour le "bien-vivre-ensemble".

Tenter ainsi de répondre à des questions émergeant d'un climat social et
politique nous conduit au cœur de la théologie judéo-chrétienne.[5 Car
l'idée du témoignage occupe une place centrale dans la foi biblique. Sur ce

point, l'enquête suivante propose de tirer au jour la façon dont l'idée du
témoignage occupe une place centrale dans la foi biblique. Il s'agit, en
outre, d'interroger des textes bibliques sur les possibilités de sa
transmission.

La métaphore du témoignage dans l'Ancien Testament

De multiples occurrences du mot « témoignage » apparaissent dans la

Bible. D'une certaine manière, ce vocable se manifeste sous la forme d'une
métaphore dynamique.16 En effet, les mots de la famille 'ed, LXX : martus,
marturein etc. (témoigner, témoignage, témoin) oscillent entre un
contexte strictement juridique (« A la barre, je dépose un témoignage à l'égard
d'un délit criminel ») et son extension sémantique leur permettant, entre
autres, d'adopter une haute signification religieuse (« Je témoigne, nous
témoignons de Dieu Yahvé devant les peuples »J.1? Ce transfert métaphorique

est véhiculé, en premier lieu, par une nécessité anthropologique,
puisque, en général, le témoignage à la barre est à la fois marqué d'un
sérieux éthique et d'une gravité publique.18 En second lieu, des motifs
propres à la religion juive y ont contribué. Le terme du témoin, employé

'5 Cf. les allusions au témoignage chrétien chez WlEVIORKA, Annette : L'ère du témoin, 171.
16 Les recherches effectuées s'appuient sur la notion de la métaphore telle qu'elle a été

définie par M. Meyer : « Il y a métaphore lorsque, au lieu de désigner une chose par son nom
propre, on la désigne par le nom d'une chose différente, mais dont on affirme la ressemblance,

et à laquelle on l'identifie. Par exemple, dire d'un homme : c'est un lion », repris
dans : POUGEOISE, Michel : Dictionnaire de Rhétorique. Paris : Armand Colin 2001, 162. A ce

sujet, une mise au point 'archéologique' sur la métaphorisation du terme témoignage dans la

langue française où pratiquement chaque reportage s'appelle ainsi serait assez éclairante.
Elle pourrait, une fois de plus, porter au jour à quel point la religion chrétienne a marqué
mal gré bon gré le langage d'une société laïciste.

>7 Cf. BOTTERWECK, G. Johannes et al. : Theological Dictionnary of the Old Testament, t.
10. Cambridge : Eerdmans 1999, soosq.

18 Retenons à cet égard que « L'ère du témoin » dans le sens social esquissé par A. Wie-
viorka prend son ancrage également dans le domaine juridique: Cf. « En revanche, avec le

procès Eichmann, le survivant acquiert une identité sociale de survivant, parce que la société
la lui reconnaît », in : WlEVIORKA, Annette : L'ère du témoin, 117.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 153

dans la Torah en début de l'Ancien Testament, nous conduit d'emblée à la

jurisprudence en Israël et à ses démarches particulières.^

a) La Torah : le témoin fidèle à Yahvé

A la cour de justice, on fait appel à des témoins parce que ces derniers
peuvent faire un rapport sur des événements auxquels ils ont, dans une
certaine mesure, assisté. Afin de renseigner les juges, le témoin est convoqué

« pour avoir vu ou avoir appris quelque chose » (Lév 5,1).20 Une telle
convocation ne doit pas être minimisée dans sa signification. Elle tire le
témoin hors du privé et le pose dans un espace public au sein duquel il
doit s'exprimer à propos d'un événement.

En effet, lorsqu'il s'agit de trancher sur un crime, il convient de recourir
à plusieurs témoignages. Une telle exigence leur assure le sérieux
respectif : « Un témoin ['ed/LXX : |iàpi0ç elç papiupfjoat] ne se présentera
pas seul contre un homme qui aura commis un crime, un péché ou une
faute quel qu'ils soient ; c'est sur les déclarations de deux ou de trois
témoins ['edit/LXX : paptûpcou] qu'on pourra instruire l'affaire » (Dtn
19,15).21 En entendant ce propos, on mesure un réel élargissement de

l'espace public qui atteste encore davantage le poids éthique qui pèse sur
le témoin. Car il paraît que le témoignage que le témoin rapporte n'a pas
seulement un impacte sur le malfaiteur originaire ou historique, mais sur
le témoin lui-même. En ce sens, les textes juridiques semblent sans
équivoque à l'égard des faux témoins. Ces derniers peuvent même s'attendre à

leur propre mise à mort, si par volonté ou imprudence22 ils se sont faussement

prononcés sur un événement pouvant entraîner la même sanction.23
La jurisprudence juive envisage donc clairement un écart de sérieux
éthique qui sépare le témoignage de tout autre rapport qu'ils soient
d'ordre privé ou public. Plus que cela, le poids éthique du témoignage

*9 Dans la période prémonarchique, la jurisprudence était dans les mains des anciens (les
têtes des clans et des familles) et des prêtres. Au fil de l'histoire vétérotestamentaire,
notamment sous Josué, celle-ci était assurée par des juges professionnels alors qu'après l'exil,
elle tombait complètement sous la tutelle sacerdotale. Pour tout ce complexe cf. NlEHR,
Herbert: Rechtssprechung in Israel. Untersuchungen zur Geschichte der Gerichtsorganisation
im Alten Testament. Stuttgart: Stuttgarter Bibelstudien 1987.

20 Cf. ALLMEN, Jean-Jacques (Éd.) : Vocabulaire Biblique. Neuchâtel : Delachaux et Niestlé
1955, 285.

21 Cf. aussi : « C'est sur les déclarations de deux ou de trois témoins que celui qui doit
mourir sera mis à mort », Dtn 17,6; Mt 18,16.

22 Cf. «That is, every kind of false witness is forbidden, not only the intentional one but
the one given careless as well», in : BOTTERWECK, G. Johannes et al. : Théological Dictionnary
of the Old Testament, t.10, 501.

23 Cf. « Les juges feront des recherches approfondies, ils découvriront que le témoin est
un témoin menteur ['ed-seqer/ LXX : martus adikos emartûrésen adika]: il a accusé son frère
de façon mensongère. Vous le traiterez comme il avait l'intention de traiter son frère. Tu
ôteras le mal au milieu de toi » (Dtn 19,18-19).



154 Thomas Alferi

retombe sur la personne du témoin. L'obligation d'être sincère dans cette
situation devient, pour le témoin, une charge personnelle. Celui-ci dépose
son témoignage non seulement en vue d'un événement historique, mais
encore par rapport à lui-même. Le verdict fondé sur sa sincérité le
concerne également. Ainsi, la sincérité du témoin et de son témoignage sera-t-
elle valorisée en public. Tous ces éléments rendent le témoignage juridique
fort d'un sérieux éthique et d'une gravité publique. Cette force finit par
tirer la notion du témoignage hors du champ strictement juridique. D'ores
et déjà, la métaphore prend son élan. Il semble que les mots « témoignage,
témoin, témoigner » peuvent s'appliquer dans toutes les occasions où il
s'agit de décider sérieusement de la sincérité de quelqu'un, ce qui va
jusqu'à leur réification. Pensons par exemple aux semi-nomades qui négocient

les droits sur un puits : « Abimélek dit à Abraham : "Que font ici les

sept agnelles que tu as mises à part " Il répondit : "Pour que tu reçoives
de ma main sept agnelles. Elles me serviront de témoignage que j'ai creusé
ce puits" » (Gn 21,29-30) ; sur un autre plan, on prend « à témoin aujourd'
hui [...] le ciel et la terre » (Dtn 4,26), lorsque l'on souhaite insister sur la
sincérité ou le sérieux de son affirmation.

Alors que ces propriétés juridiques et ses effets linguistiques peuvent
certainement se repérer dans un bon nombre d'autres expressions culturelles,

et qu'elles résultent des données plutôt anthropologiques, il importe
de savoir comment la métaphore d'un témoignage religieux, en particulier,
a germé et évolué dans la foi juive. A cette fin, regardons d'abord le poids
éthique qui pèse sur le témoignage juridique ; ce poids, nous le savons,
finit, en effet, par retomber sur la personne du témoin elle-même. « Tu ne
témoigneras pas faussement ['ed-seqer/LXX : ij/e0ôopapT0pf|oeiç] contre
ton prochain » (Ex 20,16 ; Dtn 5,20). Le neuvième commandement qui, aux
yeux des exégètes, était originairement ancrée dans la situation juridique
esquissée, mérite une attention particulière. Qu'est-ce que l'intégration de
cet article juridique dans le décalogue suggère-t-il, en effet, à la pensée
juive? Avant tout ceci : Un faux témoignage n'est pas seulement une affaire

grave par rapport à un pauvre innocent qu'on aurait éventuellement mal
jugé ou par rapport à un témoin qui par la suite serait sanctionné. Si le
faux témoignage fait partie intégrante des dix commandements, ceci le
conduit à sa condamnation religieuse. Autrement dit, un faux témoin est
en premier lieu disqualifié par Yahvé. Dès lors, il n'est plus surprenant que
la tradition rabbinique24 et certains exégètes25 aient établi un lien entre ce
neuvième commandement, qui interdit le faux témoignage (juridique), et
le troisième : « Tu ne prononceras pas à tort le nom du Seigneur, ton Dieu.

24 Cf. certaines discussions rabbiniques attestées dans le Talmud de Jérusalem, cf. à sujet
HlMBAZA, Innocent : Le Décalogue et l'histoire du texte. Etudes des formes textuelles du Décalogue

et leurs implications dans l'histoire du texte de l'Ancien Testament Collection Orbis
Biblicus et Orientalis 207). Fribourg : Academic Press 2004, 100.

25 Ibid.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 155

Car le Seigneur n'acquitte pas celui qui prononce son nom à tort » (Ex
20,7). Déposer un faux témoignage devant le tribunal serait donc
synonyme d'un blasphème. Il équivaut à injurier le Dieu Yahvé. Quels que
soient, cependant, les arguments exégétiques fournis à cette interprétation,

force est de se rappeler le cadrage de la Torah dont un beau texte du
Deutéronome nous éclaire de la manière suivante: « Et demain, quand ton
fils te demandera : "Pourquoi ces édits, ces lois et ces coutumes que le

Seigneur notre Dieu nous a prescrits ?" Alors, tu diras à ton fils : "Nous
étions esclaves de Pharaon en Egypte, mais, d'une main forte, le Seigneur
nous a fait sortir d'Egypte" » (Dtn 6,20). Afin de mieux saisir ce qui est en
jeu lorsqu'on dépose un témoignage, repartons de ce texte, inversons la

perspective admise jusqu'à présent et proposons l'interprétation suivante :

de même qu'un faux témoin est disqualifié par Dieu, un témoin sincère se

révèle fidèle à Yahvé qui libéra Israël de la « main de l'Egypte » (Ex 14,31).

Il répond au bout du compte à ces initiatives de Yahvé. Déposant avec
justesse son témoignage, il témoigne également de son Dieu, de ses

engagements libérateurs et rédempteurs durant l'histoire d'Israël. Le

témoin juridiquement sincère témoigne aussi de sa fidélité à Yahvé ou de
sa foi en Yahvé.26 Dans la Torah, le dynamisme métaphorique du témoignage

pousse cette notion dans un champ strictement religieux. À côté de
la métaphorisation générale, les mots de la famille de « témoin » ont
toujours une assise juridique et adoptent en dehors de celle-là une signification

religieuse ; comme si religion et jurisprudence faisaient quelque
commerce subtil à leurs propos. Cette réalité aura une nouvelle pertinence
dans le contexte chrétien où, lors du procès de Jésus devant Ponce Pilate,
les témoignages juridiques prononcés à l'encontre du « Fils de l'Homme »

et le mutisme de celui-ci constitueront bien des témoins sincères qui ne
limitent pas leurs zones d'opération à la seule justice, mais qui, en premier
lieu, se réunissent comme Eglise.27 Mais n'anticipons pas trop sur le
Nouveau Testament. Retenons plutôt ce constat qui découle de la Torah :

que ce soit à la barre ou ailleurs, un témoin sincère témoigne de la bonté
originaire de Yahvé. Il devient témoin de Yahvé, témoin de son geste libé-

26 Pour ne pas dire que le témoignage juridiquement sincère témoigne également de la
foi du témoin ; étrange caprice de la langue qui donne à penser cette personnification du
témoignage qui inverse le rapport et l'autorise à qualifier son rapporteur.

27 Notons, à ce sujet, comment le sens du terme de témoignage évolue entre Mt 24,14
(« Cette bonne nouvelle du royaume sera proclamée dans le monde entier ; tous les païens
auront là un témoignage [tiç paptùpiov nâaiv toïç ëôveoiv]) » et Mt 26,59 (« Or les grands
prêtres et tout le Sanhédrin cherchaient un faux témoignage [é§f|touv ipeuSopaptupiav Katà
toû Iqooû] contre Jésus pour le faire condamner à mort ») ; ce qui va entraîner sa
métaphorisation ecclésiastique. Le corpus lucanien en fournit les occurrences les plus représentatives

inaugurées au moment de la résurrection « C'est vous qui en êtes les témoins (ùpeiç
pàptupEg loutcjv) » (Le 24,48) et « une grande puissance marquait le témoignage (irai ôuvâpei
pey'An àneôiôouv 10 papiiipiov) rendu par les apôtres à la résurrection du Seigneur Jésus, et
une grande grâce était à l'œuvre chez eux tous » (Actes 4,33).



156 Thomas Alferi

rateur et rédempteur. Il témoigne de sa foi. Et celle-ci l'établit en tant que
témoin. La métaphore prend son élan religieux. Le témoignage juridique se

mue en un témoignage religieux.

b) Isaïe 55 : le témoin - image de Dieu

A partir de ces données de la Torah, l'idée d'un témoignage religieux connaît

un certain essor déjà dans l'Ancien Testament. En particulier, avec le
second Isaïe, prophète durant l'exil babylonien. En effet, l'auteur attribue
le titre de témoin au roi David lorsqu'il transmet cette parole visionnaire
de Dieu à l'adresse de ses compatriotes déportés : « Je conclurai pour vous
une alliance perpétuelle, oui, je maintiendrai les bienfaits de David. Voici :

je l'ai donné témoin pour les clans, un chef et une autorité pour les
populations » (Is 55,3-4).28 Laissons de côté, pour l'instant, le modèle de la
monarchie davidique dont les juifs exilés, suivant cette promesse, pourront
bientôt bénéficier. Parler d'un témoin de Dieu présuppose, en principe, un
décalage métaphorique tel que nous l'avons évoqué. Il s'agit, en premier
lieu, d'un envoi ou d'un appel privilégié de Yahvé qui constitue ce
témoignage religieux ; le motif de la convocation, déjà présent dans le cadre
judiciaire, s'est quasiment spiritualisé. Mais, en second lieu, s'agissant du
témoin, la foi en Yahvé sous-tend également cette nouvelle acception
religieuse du témoignage. Au sujet du lien entre le témoignage religieux et
la foi, il importe cependant qu'on se méfie d'une lecture simpliste. Bien
sûr, le témoignage religieux n'est plus restreint, comme dans le registre
judiciaire, aux délits criminels, car il repose sur une attitude croyante ;

donc sur l'accueil croyant de ce que Dieu Yahvé a fait et dit ; en contraste
avec cette attitude croyante, on pourrait penser spontanément que le

témoignage juridique, pour sa part, adopte une perspective uniquement
empirique.29 Cependant, il convient de ne pas commettre une confusion
avec l'attitude empirique au sens moderne du terme. Car cette dernière, en
effet, se distingue nettement de l'attitude croyante. Or, dans l'Antiquité,
on ignorait ce contraste. À peine pourrait-on ensuite soutenir un classement

catégorique d'après lequel le rapport que le témoignage religieux établit

entre les faits et leurs interprétations serait a priori d'une qualité
différente. Dans ce sens, on le distinguerait du témoignage juridique et on
dirait machinalement qu'il relève d'une vision croyante des choses.3° Or,
s'y oppose le raisonnement précédent justifiant que pour la foi biblique
une interprétation croyante est déjà à l'œuvre dans la situation juridique -
au moins selon les textes de la Torah. Comparé à son ancrage judiciaire,

28 De façon analogue « Sa dynastie durera toujours [...] comme la lune, [...], en témoin
fidèle dans les nues. (Ps 89, 37sq).

29 Cf. entre autres les suppositions de VINCENT, Albert : Lexique biblique. Casterman :

Maredsous 1961, 448.
3° Cf. ibid.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 157

quelle serait donc l'interprétation adéquate du témoignage religieux que la
Bible articule Rien d'autre qu'une emphase effectuée par le dynamisme
d'une métaphore. S'agissant du témoignage religieux, on ne fait qu'accentuer

la foi en Dieu - élément latent du témoignage judiciaire, désormais
critère principal de sa sincérité.31 C'est parce qu'on croit en Dieu qu'on est
témoin. On peut mieux dégager la portée de ce témoignage en relisant Is

55.4-
Selon la promesse d'Isaïe, ce témoin assure la bénédiction de Yahvé au

peuple d'Israël dispersé ; ou, pour reprendre les termes précis du texte,
c'est grâce aux bienfaits du témoin David que Yahvé conclura bientôt son
alliance éternelle avec son peuple. Visiblement, la métaphorisation du
témoignage religieux poursuit ici son élan. Car le témoin religieux fait
maintenant transparaître la volonté de Dieu. On ne le considère pas seulement
comme porte-voix, mais comme image ou signe de Dieu.32 II exprime la

présence exigeante de Yahvé, avec ses interpellations épineuses ou prometteuses.

En étudiant plus attentivement la citation, on retient que l'élan de
la métaphore se prolonge encore davantage. En effet, ce témoignage est
destiné à se répercuter sur les juifs déportés en les faisant espérer la
prochaine reconstitution communautaire, leur résurgence religieuse et
politique. Aussi serait-il de mise de parler d'une efficacité politique que manifeste

un tel témoignage, même si David ne compte plus parmi les vivants.
Son témoignage excède la courte extension entre sa naissance et sa mort.
Elle s'étend sur toute sa descendance.33

c) Isaïe 43 : les témoins écoutant la parole de Dieu

L'idée du témoin religieux se trouve également à un passage du même livre
biblique où il s'agit du peuple d'Israël tout entier « qui est chargé ici-bas
de témoigner devant les autres peuples, d'attester que, lui seul, est Dieu,
contrairement aux idoles qui ne peuvent produire de témoins en leur
faveur »34. Par rapport à l'évolution sémantique évoquée plus haut, la péri-
cope suivante, tirée du Second Isaïe, constitue une autre étape considérable.

«iMais maintenant, ainsi parle le SEIGNEUR, qui t'a créé, Jacob, qui t'a
formé, Israël : Ne crains pas, car je t'ai racheté, je t'ai appelé par ton nom, tu
es à moi. 2Si tu passes à travers les eaux, je serai avec toi, à travers les fleuves,

31 D'où aussi son attribution à Dieu lui-même. En effet, comme la sincérité suprême
revient à Dieu, la métaphore admet aussi que Dieu lui-même peut occuper la fonction du
témoin. Cf. p.ex. : « Ecoute mon peuple, je vais parler ; Israël, je vais témoigner contre toi :

"C'est moi Dieu, ton Dieu" (Ps 50,7).
32 Cf. les analyses sémiotiques de BARBOTIN, EDMOND : Le témoignage spirituel. Paris : Epi

1964.
33 Cf. le parallélisme en 1 Sam 7,i2sq.
34 LEON-DUFOUR, Xavier (éd.) : Vocabulaire de Théologie Biblique. Paris : Cerf 1964, 1036.



i58 Thomas Alferi

ils ne te submergeront pas. [...] 3car moi, le SEIGNEUR, je suis ton Dieu, le
Saint d'Israël, ton Sauveur. J'ai donné l'Egypte en rançon pour toi, [...] 8Faites
sortir le peuple aveugle, mais qui a des yeux, les sourds, qui ont cependant
des oreilles. » Seul le Dieu véritable annonce et procure le salut çQue toutes
les nations à la fois se rassemblent, que les populations se réunissent : Qui,
chez elles, avait annoncé ces faits, nous avait laissé entendre les premiers
événements Qu'elles produisent leurs témoins et qu'elles se justifient, qu'on
entende et qu'on dise : "C'est digne de foi." îoMes témoins à moi, c'est vous -
oracle du SEIGNEUR - mon serviteur, c'est vous que j'ai choisis afin que vous

puissiez comprendre, avoir foi en moi et discerner que je suis bien tel : avant
moi ne fut formé aucun dieu et après moi il n'en existera pas. nC'est moi,
c'est moi qui suis le SEIGNEUR, en dehors de moi, pas de Sauveur. i2C'est
moi qui ai annoncé et donné le salut, moi qui l'ai laissé entendre, et non pas
chez vous, un dieu étranger. Ainsi vous êtes mes témoins - oracle du
SEIGNEUR - et moi, je suis Dieu. i30ui, désormais je suis tel : personne ne
délivre de ma main ; ce que je réalise, qui pourrait le renverser njAinsi parle
le SEIGNEUR, celui qui vous rachète, le Saint d'Israël : À cause de vous je
lance une expédition à Babylone, je les fais tous descendre en fugitifs, oui, les
Chaldéens, sur ces navires où retentissaient leurs acclamations. [...] Ainsi
parle le SEIGNEUR, lui qui procura en pleine mer un chemin, un sentier au
cœur des eaux déchaînées, tylui qui mobilisa chars et chevaux, troupes et

corps d'assaut tout ensemble, sitôt couchés pour ne plus se relever, étouffés
comme une mèche et éteints : i8Ne vous souvenez plus des premiers
événements, ne ressassez plus les faits d'autrefois. îcfVoici que moi je vais faire du
neuf qui déjà bourgeonne ; ne le reconnaîtrez-vous pas Oui, je vais mettre
en plein désert un chemin, dans la lande, des sentiers.
(Is 43.1-19)

Plusieurs observations s'imposent à la lecture de ce texte centré sur trois
occurrences remarquables de « témoin » ; terme par lequel Yahvé désigne
expressément son peuple : « Vous êtes mes témoins » (verset 12). Le
discours visionnaire du prophète part du contexte juridique dont il partage
les moments de la convocation (surtout verset 8 « Faites sortir le peuple
aveugle...») et la structure "compétitive" (d'un côté les peuples et leurs
témoins, de l'autre, Israël comme témoins de Yahvé). Mais il en fait d'emblée
abstraction. En effet, il se focalise immédiatement sur un témoignage
religieux et sa sémantique propre que nous avons déterminée précédemment
par la foi en Dieu. Encore faut-il souligner qu'une telle sémantique subira
dans Is 43 une autre révision due à l'élan métaphorique du terme ; ce qu'on
peut déceler en continuant à comparer le texte à une scène juridique.

a) D'abord, le statut du témoin : « Vous êtes mes témoins ['edé/ LXX :

(idpiupeç]» (verset r2). Dès le début, on a déjà tranché sur la véracité de

différents témoins. Les peuples environnant Israël, autrement dit, les

païens, se révèlent a priori incapables de fournir un témoignage authentique ;



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 159

et ce, non pas à cause d'un quelconque souci d'exclusivité nationale35, mais
tout simplement parce qu'ils n'ont pas vécu dans leurs histoires respectives
les faits et les gestes rédempteurs du Dieu vivant (versets 3sq). Parmi les

nations, Israël peut alors être considéré comme 'témoin par excellence'.
Force est pourtant de rajouter qu'avec un Israël déporté, humilié à l'excès

sur le plan politique, il s'agit d'« un témoin bien paradoxal et déficient »36.

b) Ensuite le statut du témoignage. « Vous êtes mes témoins ['edé/
LXX : papxupeç] » (verset 12). Au regard de la mise en scène, - la situation
de face-à-face qui oppose Israël aux autres nations-, on dirait que le

peuple d'Israël est appelé à témoigner activement de Dieu Yahvé et de ses

révélations mentionnées précédemment (versets 3sq). Partant de la
constellation compétitive dans laquelle deux témoins adversaires, les nations
et Israël - avec leurs Dieux respectifs - s'affrontent, le témoignage ainsi
envisagé adopterait un caractère affirmatif. Pour diverses raisons, cette
interprétation semble difficile à tenir. 1. D'abord à cause du sens de la

convocation qui inaugure le surgissement du témoin: « faites sortir le

peuple aveugle, mais qui a des yeux... » (verset 8). A en croire cette
convocation, le peuple d'Israël, aveugle et sourd, est dépouillé de toute capacité
de s'exprimer en faveur de quelqu'un, de tout témoignage affirmatif. De

plus, son état de « nation déportée et humiliée » en saperait la base ; « le

spectacle ne peut que faire blasphémer le nom de Dieu parmi les païens

»37. 2. Ensuite, le contexte plus large insinue qu'il convient d'entendre
la convocation au témoignage, chose curieuse, avec un ton consolateur
(surtout verset x : « Ne crains pas... »), mieux : avec un ton prometteur
(verset 14 : « À cause de vous, je lance une expédition... »). Effectivement,
le témoignage aboutit à une promesse dont le témoin par excellence est
gratifié. Cette promesse est celle selon laquelle Yahvé prépare un nouvel
exode en allant bientôt, grâce à l'édit de Cyrus, reconduire son peuple exilé
en son pays. Et pourtant, - « vous êtes mes témoins » -, la convocation au
témoignage devant les nations et leurs idoles concurrentes subsiste. Son

interprétation demande alors qu'on mette en synthèse les aspects
mentionnés, aussi paradoxale que puisse paraître une telle opération.38

35 Surtout la mise en scène de Cyrus, roi des Perses, que le Second Isaïe considère
comme porteur du salut étranger (Cf. Is 44/45) s'opposerait à une interprétation nationaliste.

36 PELLETIER, Anne-Marie : Le livre d'Isaïe ou l'histoire au prisme de la prophétie
Collection Lire la Bible 151). Paris : Cerf 2008, 108.

37 Ibid.
38 Cf. l'interprétation de P.-E. Beaucamp qui approfondit toutefois trop peu le moment

paradoxal du texte : « Recevant à nouveau les marques de tendresse de son Dieu, Israël
apporte ainsi le témoignage, aux yeux des nations, qu'il existe bien quelqu'un qui transforme
et dirige le monde, pour le bien de ceux qu'il aime », in : BEAUCAMP, Paul-Evode : Le livre de
la consolation d'Israël, Isaïe XL-LV Collection Lire la Bible 93). Paris : Cerf 1997, 76.



i6o Thomas Alferi

Le témoignage d'Israël ne vise manifestement pas une défense quelconque
de Yahvé, car II n'en a pas besoin.39 En analogie avec Is 55, ce témoignage
est destiné à articuler la fidélité de Yahvé au milieu des nations. Mais
l'appel au témoin dépasse cette sémantique déjà présente dans le titre
donné à David ; un dépassement qui n'évite pas que l'idée du témoignage
tombe maintenant dans le paradoxe. Qu'est-ce qui succède effectivement à

l'appel au témoin Surtout un discours de Dieu Yahvé (verset 14) qui se

présente dans un premier temps comme Celui qui a libéré jadis son peuple
de la main de l'Égypte (versets 16-17), 'u' demande ensuite de ne plus se

fixer aveuglément à ces événements du passé (verset 18), mais de s'ouvrir à

sa promesse selon laquelle il reconduira bientôt son peuple à travers le
désert (versets îçsq). On constate, alors, avec surprise qu' « en ce procès
mis en scène par le Deutéro-Isaïe, YHWH prend lui-même la parole pour
présenter sa défense ».40 Dès lors, l'appel au témoin se renverse. Israël,
'témoin par excellence', y est convoqué par Yahvé afin d'accueillir Sa

parole. En ce sens, Yahvé rassure son peuple sur sa fidélité dans le passé et à

l'avenir.41 Au cours de son témoignage, Israël-témoin doit alors s'exposer à

une interpellation de Yahvé. Ce dernier vise la manière déficiente dont
Israël pratique sa mémoire afin de lui frayer un nouveau chemin hors de sa
détresse.4^ D'où ce premier bilan : tout énoncé de la part du témoin est
réfuté. Israël n'est pas convoqué à un témoignage parlé, encore moins
affirmatif, mais à un témoignage d'écoute. Effectivement, le témoignage ne
vise pas un discours parlé ni une attitude affirmative, mais l'accueil de la

parole. Les témoins de Dieu sont ceux qui s'ouvrent, qui se laissent en
toute souplesse former et travailler par la parole et l'action de Dieu. En
d'autres termes, Israël, témoin par excellence, doit accueillir la performa-
tivité de la parole de Yahvé : Qu'Israël se remette en mémoire son histoire
du salut dont fait partie plus particulièrement l'exode, cette histoire libératrice

l'ayant jadis constitué en tant que peuple Mais qu'il ne s'y agrippe
pas dans une nostalgie exagérée comme s'il s'agissait des événements qui
n'auraient pas d'impact sur sa détresse actuelle. Qu'Israël vive maintenant
sa mémoire Ainsi sera-t-il véritablement conscient de ce qu'il est depuis
ses origines, à savoir le peuple libéré. Il aura ainsi bon espoir que cette

39 Cf. «These whitnesses do not function to testify in a favor of a defendant [...],
something Yahweh does not need in any case. [...] Yahwes witnesses constitute an argument
by their very presence», in : Botterweck, G. Johannes et al. : Théological Dictionnary of the
Old Testament, 504.

40 Ibid.
41 Ne pourrait-on pas aller plus loin et considérer même cette parole du Seigneur comme

étant également un témoignage au cours duquel Yahvé témoignerait lui-même de ses bienfaits,

de sa libération et de sa rédemption du passé Les textes et l'emploi biblique du terme
de témoignage ne soutiendraient pas cette interprétation. Pourtant, le don de la parole de
Yahvé en Is 43 annonce quelque part cette métaphorisation plus complexifiée - l'idée du

témoignage repliant une structure de renvoi infinie à intention kérygmatique.
42 Cette alternance dialectique se poursuit jusqu'au prochain chapitre, ibid. îoqsq.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 161

libération se reproduise bientôt. Sous la poussée de sa métaphorisation, le

témoignage religieux dont parle Is 43,12 ne renvoie donc pas simplement
au rapport de fidélité entre Israël et Yahvé. Le témoignage auquel Israël est
convoqué sert à renouveler celui-ci. Le témoignage d'écoute creuse les
témoins et les "adonne" à la parole de Dieu. Accueillant celle-ci, ils
remplissent leur office de témoin. Au demeurant, ne perdons pas de vue que
Yahvé appelle son peuple face aux nations étrangères qui n'ont pas quitté
la scène, mais que la stratégie littéraire a simplement reléguées au second
plan.43 Le lecteur est alors amené à s'imaginer une situation parajudiciaire
au cours de laquelle l'événement même à juger, à savoir la parole de Dieu,
se produit. Ceci nous suggère non seulement que la sincérité du témoin
dépend du juste accueil de la parole de Dieu, mais que ce témoignage
d'écoute a pour effet d'interpeller le monde ; c'est-à-dire, de répercuter et
de prendre effet sur celui-ci. Ne perdons pas de vue, en effet, que le
pèlerinage des nations à Zion, vision-clef du corpus d'Isaïe, sert toujours de
matrice à cette péricope. S'adonner à la parole de Yahvé, ce n'est qu'à cette
condition qu'Israël pourra déposer son témoignage devant les nations pour
qu'on entende et qu'on dise : « C'est digne de foi » (verset 9).

Reste à penser la cohésion des paradoxes parsemés dans le discours de
Yahvé auxquels les témoins-auditeurs doivent s'exposer ici. En effet, Yahvé
s'y présente comme Dieu libérateur depuis l'Exode (versets 16-17). Cette
présentation sera curieusement suivie par un appel à l'oubli de ces événements

(versets 17-18). 11 en résulte, pour le peuple d'Israël, la possibilité de
s'ouvrir à un avenir prometteur (verset 19). Comme le texte a pris une
tonalité appellative depuis que la convocation (« Vous êtes mes témoins »,
verset 12) a inauguré le témoignage, une lecture pragmatique pourrait nous
offrir un outillage approprié pour déchiffrer le sens de ce passage. On peut
donc tenter d'appliquer ici le principe pragmatique selon lequel un énoncé
compris comme acte performatif obéit à sa logique propre, à son mouvement

intentionnel.44 A l'instar d'Austin, posons donc la question suivante :

A quelle condition la parole de Yahvé devient-elle « heureuse » ?45 Et
qu'est-ce que le vocable « heureux » veut dire ici

Il va de soi que la convocation performative de Yahvé exige d'être
poursuivie. L'efficacité visée par tout appel performatif présuppose un prolon-

43 Cf. Is 2; 60; 66,18; cf. aussi l'expansion du motif chez Ezechiel, cf. REVENTLOW,

Henning Graf : Die Völker als Jahwes Zeugen bei Ezechiel, 1-4; 33-43, in : Zeitschrift für die
Alttestamentliche Wissenschaft 1959 (71) 1-4, 33-43; cf. «Israel, the blind servant, is called
forth as witness for Yahweh's claim. Moreover, the function of witness-bearer is not just
directed to the goal of silencing the nations, but in order that blind Israel may nevertheless
know, believe, and understand the reality of God», in : CHILDS, Brevard S. : Isaiah. A
commentary Collection The Old Testament Library). Louisville : Westminster 2001, 335.

44 Cf. « ...et que nous parlions, de fait, d'une fausse promesse, ne compromet pas plus
que de parler d'un faux mouvement », in : AUSTIN, John Langshaw : Quand dire, c'est faire.
Paris : Seuil 1970, 45.

45 Ibid., 48sq.



1Ô2 Thomas Alferi

gement chez le destinataire. Qu'est-ce que la performativité de la parole de

Yahvé, - inaugurée par la convocation, « vous êtes mes témoins » -, envisage

par rapport à Israël, son destinataire Simplement, qu'il devienne lui-
même symbole performatif. En clair, le peuple d'Israël se voit convoqué
performativement à performer ce qu'il est originairement, et ainsi à se

préparer à ce qu'il sera : libéré. Dès lors, le statut du témoin par excellence
n'est pas chose faite mais chose à faire et à refaire. Le témoignage à effectuer

implique impérativement de s'ouvrir au passé, non pas dans une
attitude nostalgique, mais dans le sens où il faut accueillir l'histoire de la

libération d'Egypte dans son cœur maintenant et performer maintenant
cet accueil. Le texte du Second Isaïe ne répond pas directement à la question

de savoir comment Israël pourrait s'y prendre. Mais, dans une visée

plus large, il suggère l'hypothèse suivante : au lieu de prêcher une simple
posture à adopter, Yahvé appelle une performance plus concrète. Pour que
la mémoire du passé reste vivante, il faut évidemment continuer à respecter

le culte (surtout la Pessach) et les lois. Il convient aussi et surtout d'éviter

que ces traditions deviennent sclérosées ; d'où la nécessité qu'on en
parle et reparle sérieusement au sein de la communauté ; en un mot, qu'on
se témoigne mutuellement des expériences du passé. Le témoignage envisage

une communauté narrative qui performe en son sein des narrations
efficaces au point de transformer les destinataires respectifs en témoins ;

d'où l'interprétation performative selon laquelle l'autre chute du verset 12

(« Vous êtes mes témoins ») consiste en un appel lancé à la communauté
de Yahvé au témoignage intracommunautaire. En d'autres termes, l'appel
de Yahvé envisage que les fils d'Israël, témoins par excellence, se témoignent

mutuellement les événements fondateurs. Nous supposons dorénavant

que l'expérience de la libération en tant qu'« experience of disclosure

»46 fait partie intégrante de la communication. Car elle parachève
pleinement sa logique performative. La communication pourrait ainsi
devenir « heureuse ». Et, qui plus est, à l'égard du texte même, le témoin
pourrait se faire simultanément rappeler le passé dans la présentation de
Yahvé (versets 16-17), se faire appeler à l'oubli de l'Exode (verset 18), et
ainsi se faire promettre un nouvel avenir (verset 19), sans se heurter à des

contradictions. Un véritable enchaînement de témoins se constitue alors :

d'âge en âge, l'histoire de salut entre Yahvé et son peuple, en premier lieu
la libération de Yahvé ayant sauvé son peuple lors de l'exode, se vit grâce à

des témoignages authentiques qui instituent toujours à des nouvelles
reprises le souvenir de ces événements, relie encore et toujours Israël à

Yahvé et préparent ainsi son chemin vers l'avenir promis.

46 Cf. SCHILLEBEECKX, Edward : Jesus. Die Geschichte eines Lebenden. Freiburg : Herder
"1992, 647.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 163

Restituons ce qui est acquis. L'évolution du terme de témoignage ('ed,
LXX : martus) que nous avons poursuivie dans l'Ancien Testament se

résume ainsi :

Point de départ
concret
(Ex, Dtn)

Métaphorisation Dimension
socio-politique

Occasion
1. Le témoin est
convoqué pour
renseigner les

juges sur « ce

qu'il a vu ou
entendu ».

Convocation publique

Impacte
anthropologique

2. Le poids du
témoignage
retombe sur la
personne du témoin
elle-même.
(Dtn 17 ; Dtn 19)

Niveau général

Emploi du terme
dans toutes les
occasions où il
s'agit de décider si

quelqu'un ou
quelque chose est
sincère.

Témoignage tenu
pour sincère et ainsi
valorisé en public

Cadrage
religieux

3. Intégration
dans le déca-
logue (Ex 20 ;

Dtn 5)

Niveau religieux I.
Convocation par
Yahvé et la foi en
lui qui établit le
témoin en tant
que témoin

Niveau religieux
IL (Is 53)
Le témoin fait
transparaître la
volonté de Dieu
(le témoin - image
de Dieu).

Le témoin (reconstitue

la communauté.



164 Thomas Alferi

Ad intra : témoignage

intracommunautaire ;

communauté narrative
des témoins; faire
des narrations qui
transforment les
destinataires en
témoins.

Ad extra : effet d'in-
terpeler le monde.

Au lieu de voir dans ce schéma un parcours évolutif du terme «

témoignage » qui passerait d'un niveau à l'autre, il semble plus approprié de
le lire suivant la forme d'un éventail plié qui s'ouvre et se referme. Car les

métaphorisations respectives n'invalident pas les phases qui leur sont
inférieures. Au contraire, elles les embrassent et s'en nourrissent. Par ailleurs,
les phases inférieures alimentent la métaphorisation supérieure de leur
énergie qu'elle soit juridique, anthropologique ou sociale.

Il convient maintenant d'examiner l'hypothèse selon laquelle la

métaphorisation de la notion du témoignage, telle que nous venons de la retenir

à son niveau suprême, à savoir à l'ouverture maximale de l'éventail ci-
dessous, anticipe sur la communication propre de l'Eglise. Un passage tiré
de la première lettre de Paul aux Corinthiens nous servira d'appui.

« ÊTRE CORPS-POUR » - LE TEMOIGNAGE DES CHRETIENS

Environ cinq siècles après l'exil babylonien, l'apôtre Paul adresse une lettre
à l'Eglise de Corinth ; une lettre introduite comme d'habitude par une
action de grâce dont l'ironie ne pouvait, à l'époque, échapper à un lecteur
attentif.

4 « Je rends grâce à Dieu sans cesse à votre sujet, pour la grâce de Dieu qui
vous a été donnée dans le Christ Jésus. 5Car vous avez été, en lui, comblés de

toutes les richesses, toutes celles de la parole et toutes celles de la
connaissance. 6C'est que le témoignage rendu au Christ s'est affermi en vous,
[kccGcjç to paptuptov toû XpLôioû eßeßaico0r| kv ùpiv] 7si bien qu'il ne
vous manque aucun don de la grâce, à vous qui attendez la révélation de

notre Seigneur Jésus Christ. 8 C'est lui aussi qui vous affermira jusqu'à la fin,
pour que vous soyez irréprochables au jour de notre Seigneur Jésus Christ. 9II
est fidèle, le Dieu qui vous a appelés à la communion avec son Fils Jésus
Christ, notre Seigneur ».

10 « Mais je vous exhorte, frères, au nom de notre Seigneur Jésus Christ :

soyez tous d'accord, et qu'il n'y ait pas de divisions parmi vous ; soyez bien

Niveau religieux
IH. (Is 43)
Le témoin se fait
renouveler sa foi
en s'adonnant à la
parole de Dieu
(Témoignage
'écoute).



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 165

unis dans un même esprit et dans une même pensée. uEn effet, mes frères,
les gens de Chloé m'ont appris qu'il y a des discordes parmi vous ».
(1 Cor 1,4-11)

Se servant d'une "captatio de benevolentiae", figure de style bien établie en
littérature antique, Paul y laisse sous-entendre les intentions sérieuses de
sa lettre.47 Au contraire de ce que suggère cette action de grâce, la suite du
texte (versets îosq) mettra en relief l'idée selon laquelle son envoi n'est
aucunement destiné à rendre hommage aux Corinthiens. Avec cette lettre,
Paul envisage plutôt de rappeler cette communauté à l'ordre.48 11 l'exhorte
à dépasser ses divisions et ses débauches. Cette intention plus profonde de
la lettre se répercute à rebours sur la bonne compréhension de cette
introduction. Il ne serait donc pas faux de lire celle-ci comme un clin d'œil
ironique et de comprendre que Paul dessine ici l'idéal d'une communauté
chrétienne, d'une vie ecclésiale que les Corinthiens ne réalisent justement
pas49 ; d'où la nécessité de sa lettre et de ses multiples suggestions. En

interprétant l'introduction épistolaire selon cette tonalité, on note, entre
autres, le souhait de Paul de demander aux Corinthiens d'affermir
(eßeßcaco9r|) en eux le témoignage du Christ (to papiuptov toû XptOTOü).5°
Par ces mots, Paul se prononce certainement sur sa dernière visite
personnelle, en particulier sur ses prédications dans cette communauté. Cela
dit, on peut poser la thèse générale selon laquelle, avec sa première lettre
aux Corinthiens, il envisageait de raffermir (théoriquement) ce témoignage
du Christ qu'il avait déposé auparavant en personne. Comment la lettre
serait-elle modelée par cette intention

D'abord, elle conduit Paul à donner une interprétation pratique de son
témoignage en réaction à de nouvelles questions pastorales que certains
des Corinthiens lui ont récemment adressées (verset 11). Ensuite, elle clarifie,

sur un plan conceptuel, ce que son témoignage du Christ veut dire et
effectuer. En nous arrêtant au plus près de ce noyau théologique de la
lettre aux Corinthiens, nous nous intéresserons à la question de savoir
comment l'éventail métaphorique du terme de témoignage et ses impacts
sociaux rentrent en jeu. Dit autrement, comment y présente-t-il son pliage
tel que nous venons de le concevoir

47 Cf. MURPHY O'Connor, Jérôme : Paul et l'art épistolaire. Contexte et structure littéraire

Etudes annexes de la Bible de Jérusalem). Paris : Cerf 1994, 89.
48 Cf. les nombreuses références exhortatives p.ex. : 1 Cor 1,11 ; 4,16 ; 5,1 ; 8,1 ; 11,17.

49 Cf. SURGY, Paul de/CARREZ Maurice : Les épîtres de Paul I. Corinthiens Collection :

Commentaires). Paris : Bayard 1996, îysq.
5° L'action de grâce, en début de la première lettre aux Corinthiens a ceci en particulier

que Paul y fait recours pour la première et la dernière fois dans ses écrits au terme du
témoignage pour désigner directement sa prédication. A part une allusion qui n'est peut-être
pas originaire (2,1), ce même terme retentit à l'autre bout de la même lettre (15,15) - cette
fois avec une signification négative en parlant d'un faux témoignage si on déniait la possibilité

de la résurrection. Dès lors, il paraît justifié de lire la première lettre aux Corinthiens à

lumière de ce terme.



i66 Thomas Alferi

a) « Le témoin (re)constitue la communauté »

En survolant la lettre, il est aisé de reconstruire l'Eglise de Corinthe, qui,
aux temps néotestamentaires, est une des communautés chrétiennes les

plus importantes en Europe. Cette communauté, on le sait, est sujette à

quelques dysfonctionnements dont il suffit d'évoquer la tendance générale.
Sous l'effet des particularismes dus, entre autres, à la diversité culturelle
de ses membres, sa cohésion n'est plus assurée. Car, en son sein, au moins
quatre partis ont provoqué des scissions. Paul l'évoque au début de sa

lettre: « Chacun de vous parle ainsi : « Moi j'appartiens à Paul. - Moi à

Apollos. - Moi à Céphas. - Moi à Christ » (1 Cor 1,12). Ce qui attise
probablement les polémiques des Corinthiens, ce sont les rapports que les

baptisés pensent entretenir avec celui qui les avait baptisés.51 II arrive, dans
ce contexte, qu'un des partis s'estime supérieurs aux autres, surtout quand
ses membres revendiquent le don particulier de la sagesse. Ces scissions à

l'intérieur de la communauté se traduisent aussi par le fait qu'un parti est

apparemment brusqué par la conduite douteuse d'un autre. Un acte
d'autorité est alors requis. Quand Paul évoque le cas d'inconduites (chapitre

5), de différends, de débauches (chapitre 6), d'incertitudes quant au
droit conjugal (chapitre 7) et autres sujets de dispute, on mesure à quel
point la partialité pèse sur la vie ecclésiale. L'Eglise de Corinthe se trouve
alors profondément menacée par cette fragmentation qui finit par léser le

cœur même de la communauté : les repas eucharistiques et l'auto-
compréhension ecclésiologique des Corinthiens. Aussi Paul se focalise-t-il
dans le i2eme chapitre sur le sens de l'Eglise après avoir fait le point sur
l'Eucharistie (chapitre 11). Mais, procédons pas à pas.

Pour Paul, les repas eucharistiques sont biaisés par ces mêmes
scissions, ces mêmes intérêts égocentriques. « Quand vous vous réunissez en
commun, ce n'est pas le repas du Seigneur que vous prenez. Car, au
moment de manger, chacun se hâte de prendre son propre repas, en sorte que
l'un a faim, tandis que l'autre est ivre...» (1 Cor 11,20-21). Dans la communauté

de Corinthe, certains se croient supérieurs aux autres et tentent de
les exclure de la table. Ils préfèrent manifester leurs cultures d'origine,
même au moment où il s'agit de célébrer la mémoire du Christ. Alors que
les uns retombent ivres dans leurs anciens rites païens, les autres restent
affamés.52 Ce scénario risque de déformer la célébration eucharistique,
bien sûr, mais également l'image de la communauté, ou plutôt, le témoi-

51 II s'agit là d'une interprétation fautive du baptême parce que trop vite adaptée au
schéma maître / disciple caractéristique pour les rites d'initiation des mystères païens. Cf.

pour les détails de la problématique VÖGTLE, Anton : Die Dynamik des Anfangs. Freiburg :

Herder 1988, 73sq; FREED, Edwin D. : The Apostle and his letters. London : Equinox 2005,
66sq.

52 Cf. « Ceci réglé, je n'ai pas à vous féliciter : vos réunions, loin de vous faire progresser,
vous font du mal. Tout d'abord, lorsque vous vous réunissez en assemblée, il y a parmi vous
des divisions, me dit-on, et je crois que c'est en partie vrai » (1 Cor 11,17-18).



« Quand les derniers témoins auront disparu... »

gnage d'Eglise. L'égocentrisme et le particularisme sont tels que la communauté

entière perd de vue ce que signifie l'eucharistie mais aussi ce qu'une
communauté chrétienne digne du nom de l'Eglise est originairement.
Suivant la visée générale de la lettre, et dans ce moment délicat, Paul
élucide son témoignage du Christ en en détaillant les éléments conceptuels.
Ce faisant, il envisage de rappeler les Corinthiens à ce qui constitue une
Eglise, à des critères par rapport auxquels toute communauté ecclésiale
doit se mesurer. Mais l'apôtre s'y prend avec une humilité tout aussi
considérable.

b) « Le témoin s'est fait renouveler sa foi »

23En effet, voici ce que moi j'ai reçu (TTapeXaßov) du Seigneur, et ce que je
vous ai transmis (irapeôwKa): le Seigneur Jésus, dans la nuit où il fut livré
(napeôtôeio), prit du pain, 24et après avoir rendu grâce, il le rompit et dit :

« Ceci est mon corps, qui est pour vous, faites cela en mémoire de moi. » 25II
fit de même pour la coupe, après le repas, en disant : « Cette coupe est la
nouvelle Alliance en mon sang ; faites cela, toutes les fois que vous en boirez,
en mémoire de moi. » 2ÔCar toutes les fois que vous mangez ce pain et que
vous buvez cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur, jusqu'à ce qu'il
vienne. 2yC'est pourquoi celui qui mangera le pain ou boira la coupe du
Seigneur indignement se rendra coupable envers le corps et le sang du Seigneur.
28Que chacun s'éprouve soi-même avant de manger ce pain et de boire cette
coupe ; 2C)car celui qui mange et boit sans discerner le corps mange et boit sa

propre condamnation. 3oVoilà pourquoi il y a parmi vous tant de malades et
d'infirmes, et qu'un certain nombre sont morts.
(1 Cor 11,23-30)

Tandis que les exhortations, les commandes et les réprimandes jalonnent
jusque-là son exposé et qu'un ton affirmatif y est prépondérant53, Paul
introduit sa mise au point en faisant recours à ce qu'il a reçu du Seigneur
(irape^aßov àtro toû Kupîou, verset 23)54, à un témoignage de l'écoute.
Lorsqu'il évoque l'idée d'avoir reçu quelque chose du Seigneur, on pourrait
d'emblée s'imaginer un quelconque événement brut et hors contexte.55 Or
le verbe « irapaA.apßauo » apparaît chez lui toujours dans le schéma
suivant : « j'ai reçu quelque chose du Christ » ou « vous avez reçu quelque
chose de moi/nous »56. Ce que Paul y a reçu se révèle susceptible d'un
commerce humain ; point sur lequel la suite de la phrase nous éclaire. De

ces faits, il conviendrait de considérer qu'avec son « uapeÄaßou ànô toû
Kupiou » Paul fait s'entrecroiser des aspects christologiques et ecclesio-
logiques. Autrement dit, l'Église, la communauté des témoins du Christ, y

53 Cf. 1 Cor 1,10 ; 4, 16 ; 11,3.17 etc.
54 Même formule: 1 Cor 15,3.
55 Cf. VERWEYEN, Hansjürgen : Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie.

Regensburg : Friedrich Pustet '2000, 35Ösq.
56 Cf. 1 Cor 15,1.3 ; Gal 1,9.12 ; Phl 4,9 ; 1 Thess 2,13 ;4,i.



i68 Thomas Alferi

avait été pour quelque chose quand Paul reçut du Seigneur ce qu'il a
ensuite transmis aux Corinthiens. Vu sous cet angle, Paul fonde son autorité
dans un enseignement du Seigneur et il souligne simultanément être
partie intégrante d'une chaîne de témoins le précédant. Cette précision
préliminaire n'est d'ailleurs pas due au hasard. Une fois de plus, Paul y
valorise le fait de ne pas être un témoin oculaire du Jésus historique, mais
un témoin bien secondaire.57 Seulement, ce statut secondaire ne ternit
aucunement l'autorité du témoin ni l'authenticité de son témoignage. Au
contraire, insistant sur son « uapc/laßov àiTO xoû Kuptou », Paul met en
avant l'idée selon laquelle son propre témoignage, quelque secondaire qu'il
soit, est certifié par une écoute du Seigneur même. Une telle écoute signifie

assurément bien plus qu'une simple écoute. A ce propos, une lecture
distinctive serait difficile à tenir : séparer cette situation des récits pauli-
niens dans lesquels Paul affirme expressément avoir vu, entendu ou vécu le
Christ ressuscitéss, aurait quelque chose d'artificiel. Cette distinction
herméneutique ne se justifierait surtout pas face à la thématique capitale dont
Paul parle ici, à savoir l'eucharistie. Or, il ne serait pas inconvenable de
dire que Paul évoque ici sa propre conversion - certes dans une optique
particulièrement sacramentaire. Au fond, le « TTapc/laßov » que Paul
emploie ici va plus loin qu'une simple écoute. Il recouvre l'idée d'être
personnellement revêtu par la parole écoutée. L'écoute a complètement bouleversé

le témoin. Paul y a perçu la révélation du Seigneur. Celui-ci a renouvelé
sa foi. « En effet, voici ce que moi j'ai reçu du Seigneur ». Il convient, dès

lors, d'entendre cette phrase avec tout le poids propre à la réception de la
révélation ; mais toujours pourvu que celle-ci soit véhiculée par des
témoins que Paul a rencontrés, par la grâce de Dieu.59 Etant témoin du
Christ et se classant simultanément parmi ses témoins (antérieurs), Paul a

été autorisé à rendre un témoignage authentique qu'il a compté prolonger
au bénéfice des Corinthiens.

57 Cf. „En tout dernier lieu, il m'est aussi apparu, à moi l'avorton » (î Cor 15,8).
5® Cf. p.ex 1 Cor 1,9 ; Gai 1,12.15 i 9,1 ; 15,8.
59 Cf. de manière similaire les observations de G. Bornkamm : « Lorsque nous jetons un

regard en arrière, la question bien compréhensible de savoir ce que le tournant dans la vie
de Paul a préparé et suscité s'impose à nous. Pour y répondre positivement, nous dirons
simplement qu'à la suite de ses discussions avec les chrétiens hellénistiques à Damas, qu'il
avait jadis haïs et persécutés, l'apôtre découvrit tout à coup qui était en réalité ce Jésus qu'il
avait tenu pour le destructeur des fondements les plus sacrés de la foi juive, mort sur la croix
à juste titre, et ce que signifiaient sa mission et sa mort pour Paul lui-même et pour le

monde, » in BORNKAMM, Gunther : Paul. Apôtre de Jésus. Genève : Labor et Fides 1971, 60. Cf.

sur ce point aussi les conclusions christologiques de MOINGT, Joseph : L'avenir du Christ, in :

DORE, Joseph et al. : Jésus, le Christ et les premiers Chrétiens. Une christologie exégétique
Jésus et Jésus-Christ 70). Paris : Desclée 1981, 78-94.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 169

c) « Le témoin fait transparaître la volonté de Dieu»

En mémoire de sa visite personnelle à Corinthe, Paul souligne y avoir
fidèlement retransmis ce qu'il a ainsi reçu : « trapeHaßon àïïô toû Kupiou 0

Kai ïïapéôuKa ùplu » (Vulgate : « [...] accepi a Domino, quod et tradidi vo-
bis » / verset 23). Faisant d'abord la lumière sur la structure syntaxique de

cette phrase : Paul, le témoin, déclare avoir fait transparaître ('ö Kai) ce

qu'il a reçu du Seigneur. Plus exactement, il a assuré une certaine équation
entre ce qu'il a reçu et ce qu'il a transmis. Témoigner, selon Paul, équivaut
quelque part à se faire image de ce qu'il a reçu. Le sens de l'incarnation
admet sa poursuite dans la vie des témoins qui peuvent transmettre ce

qu'ils ont reçu par le Seigneur. Cette interprétation se justifie aussi au
niveau sémantique : ancré d'abord dans un moment d'écoute du Christ, le

témoignage de Paul s'est façonné sous la forme du « TTapaôtôovat » / « tra-
dire », d'un se livrer à l'égard de ses destinataires.60 Ainsi Paul anticipe-t-il
premièrement sur le Christ lui-même s'étant lui-même livré (verset 23
•napcôiôeto / Vulgate : tradebatur). Deuxièmement, d'autres occurrences
du terme " iTapaöiöovai " dans le corpus paulinien entrent en ligne de

compte. En effet, dans Rom 4,25, Paul souligne comment Dieu a livré (8ç

TiapÔo0r| / Vulgate : qui traditus) le Christ pour nous et nos fautes.61 Et
notamment en Gai 2,20, où il s'articule de manière suivante sur sa vocation :

« Car ma vie présente dans la chair, je la vis dans la foi au Fils de Dieu qui
m'a aimé et s'est livré pour moi (toû àyaiTfjaavToç pe Kal irapaôovTOç
ea0TÔv ùirèp êpoû / Vulgate : qui dilexit me et tradidit seipsum pro me) ».
Si l'on juxtapose ainsi les textes pauliniens, il faut déduire que pour Paul

témoigner signifie rendre présent ce "TTapaÖLÖouat" du Christ.62 Paul
souligne de cette manière que dans son témoignage il a fait transparaître le

Christ, il s'est fait image du Christ parce qu'il a "performé" un "Trapaôiôovai"
à son image.

Suivant cette ligne, le témoin fait transparaître la volonté de Dieu, à

savoir cette conviction que le Très-haut a ouvert l'espace salutaire en
envoyant son fils, qui par son « corps-pour » définitif a « englouti la mort » (1

Cor 15,54). Rappelons que le trépas est considéré comme le fruit du péché :

60 Paul y remet en valeur une posture kénotique qu'il a annoncé dans le 2ème chapitre :

« Moi-même, quand je suis venu chez vous, frères, ce n'est pas avec le prestige de la parole
ou de la sagesse que je suis venu vous annoncer le mystère/le témoignage de Dieu. Car j'ai
décidé de ne rien savoir parmi vous, sinon Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié » (1 Cor 2,1-2).

61 Cf. « Mais pour nous aussi, nous à qui la foi sera comptée, puisque nous croyons en
celui qui a ressuscité d'entre les morts Jésus notre Seigneur, livré pour nos fautes et
ressuscité pour notre justification (oç irapeôô9r| / Vulgate : qui traditus est propter delicta
nostra). » (Rom 4,24/25).

62 Cf. l'enchevêtrement de quatre significations de « traditio » / « rapaStöovtu » établi
par : VERWEYEN, Hansjürgen : Gottes letztes Wort, 5isq.



Thomas Alferi

le repli sur soi-même.63 La scène eucharistique précise la portée christo-
logique de ce terme et aiguise simultanément la posture exigée du témoin.
Le Christ étant corps-pour (verset 24 : toûto pou éotiv tô ocâpa tô ùïïèp
ûpcôu toutes les célébrations eucharistiques chez les Corinthiens doivent
s'y mesurer, à moins de basculer dans des rassemblements indignes. Seulement,

ce qui se fait dans l'Eucharistie doit se vivre dans la communauté.
L'eucharistie en appelle au témoignage ecclésial.

d) « Le témoin invite ses destinataires au témoignage intra-communau-
taire devant le monde»

Lorsque Paul explique ainsi aux Corinthiens le sens originaire de l'Eucharistie,

il n'hésite pas à mettre ce rassemblement sacramentaire en lien avec
le dysfonctionnement social qui accapare la vie communautaire des
Corinthiens. Manger dignement le corps et le sang du Christ, demande que
chaque membre de la communauté "performe" le "trapaôiôouai" face aux
autres membres de la table.64 L'eucharistie - source de la vie ecclesiale -
doit aboutir à un "ïïapaôtôovat mutuel" où chaque membre de l'Eglise
"performe" un corps-pour en vue des autres sinon d'avoir « tant de
malades et d'infirmes... » (versets 28-30). En d'autres termes, celui qui
s'inscrit dans le "ïïapaôiôouoa" du Christ, corps pour nous, - posture à adopter
à la table eucharistique - ne poussera plus les faibles de la table. Il ne les
traitera plus avec une attitude hautaine au nom de sa propre provenance
culturelle. Ainsi, l'Eglise est-elle une communauté digne de ce nom lorsque

ses membres accueillent dignement l'Eucharistie en se donnant aux
autres, à l'image du Christ présent dans le sacrement.65

La parabole suivante thématisant l'Eglise comme corps du Christ (1 Cor
42,12-27), une Eglise dans laquelle chaque membre même le moins honorable

doit être honoré se comprend à la lumière de ce dynamisme
eucharistique. « Or vous êtes corps de Christ [Tgslç 8é cote acoga Xgiaxoû] et vous
êtes ses membres, chacun pour sa part » (1 Cor 12,27). « TTapocôiôovai »,

« être corps pour quelqu'un », il faudra tirer des conséquences du fait
sacramentaire et pratiquer ce qui est ainsi "performé" dans la vie sociale de
la communauté. Le témoignage de Paul ne sera raffermi qu'à condition
qu'il se façonne sous forme d'un «corps-pour » communautaire ou ecclésial

qui sera transparent au « corps-pour » que le Christ a réalisé pour la
gloire de Dieu et le salut du monde. Le témoignage de Paul, vu sous le
signe du " ïïapaôiôouai ", en appelle ainsi au témoignage intra-communau-
taire de l'Eglise. Ce qui a été attesté, doit se (ré)attester au sein de l'Eglise.

63 Cf. le lien entre « le péché » et la mort que Paul comprend aussi comme Schéol cf.
ibid., 395sq.

64 Cf. ibid., 393sq.
65 Cf., MIRBACH, Sabine : Ihr aber seid der Leib Christi. Zur Aktualität des Leib-Christi-

Gedankens für eine heutige Pastoral. Regensburg : Friedrich Pustet 1998, löisq.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 171

« Vous êtes mes témoins » (Is 43, 12): les membres du peuple d'Israël
étaient appelés à s"'entre-témoigner" de la libération de Yahvé à la mer
rouge. « Vous êtes corps du Christ ». Les membres de la jeune Eglise sont
appelés à s'"entre-témoigner" de la libération du péché et de la mort que le
Christ, « corps-pour » définitif, a performé une fois pour toutes.

Que le Christ se soit livré pour nous, que son « corps-pour » ait vaincu
l'empire de la mort une fois pour toutes, il convient de s'en "entre-té-
moigner" en étant corps les uns pour les autres (1 Cor 12,12-27). Le sacrement

pourrait ainsi rayonner dans la vie sociale de l'Eglise66 ; et c'est ce

rayonnement eucharistique qui vivifierait la communauté de l'Eglise. Mais
le rapport de celle-ci au monde en bénéficiera également. Explicitons,
enfin, cette thèse, en refermant pas à pas l'éventail métaphorique ouvert
précédemment. Le « corps-pour » mis en œuvre au niveau social au sein de

l'Eglise ferait transparaître la volonté de Dieu dans le monde - cette
volonté manifeste pour la première fois dans la venue du Christ. Elle

pourrait rayonner "ad intra" et "ad extra". En d'autres termes, l'Eglise
figurant socialement le « corps-pour » que le Christ a "performé" en
premier poserait ainsi son témoignage envers elle-même et envers le monde.
Puisque dans la communication du témoin / des témoins figure déjà le

message à transmettre par son « corps-pour » simultané, elle permet à ses
destinataires (qu'ils soient à l'intérieur de l'Eglise, à l'extérieur, dans le
monde, entre autres, devant ses tribunaux) de devenir des témoins
authentiques de l'agir rédempteur du Christ, de la volonté salutaire de

Dieu. Leur foi respective peut alors se constituer ou se renouveler. Le

témoignage de l'Eglise peut effectuer un retournement, un « corps-pour »:
l'abandon des intérêts économiques, la suspension de la recherche
égocentrique de soi, l'ouverture à autrui à l'image du Christ « corps-pour »

définitif. Ainsi, l'Eglise, pour sa part, se mettra-t-elle au service d'un
monde marqué par les particularismes et les scissions « pour qu'il puisse
atteindre également sa pleine unité dans le Christ »67. Car elle aspire « à

l'accomplissement du Royaume, elle espère et souhaite de toutes ses forces
être unie à son roi dans la gloire »68.

« TEMOIGNAGE » - ELEMENTS D'UNE TRAME COMMUNICATIVE

De manière synthétique, mais provisoire, il semble utile de relever la structure

communicative sous-jacente, c'est-à-dire, celle qui sous-tendrait le

témoignage envisagé dans les textes examinés. Quels sont les éléments ré-

66 Parler de l'Eglise comme sacrement pourrait se justifier grâce à cette extension sociale
du sens eucharistique.

67 LG 1.

68 LG 5.



172 Thomas Alferi

gissant et coordonnant, au niveau communicatif, le témoignage, les
éléments qui lui assurent son fonctionnement La définition du discours
établie par la Rhétorique d'Aristote peut servir d'appui : « Trois éléments
constitutifs sont à distinguer pour tout discours : celui qui parle, le sujet
sur lequel il parle, celui à qui il parle ; c'est à ce dernier, j'entends l'auditeur,

que se rapporte la fin »69.

De prime abord, la définition aristotélicienne ne paraît pas inadéquate
à l'égard du témoignage judéo-chrétien tel que nous l'avons montré. Bien
évidemment, ici quelqu'un parle de quelque chose à quelqu'un. On ne peut
toutefois se débarrasser du sentiment d'insuffisance de la formule
aristotélicienne, a fortiori lorsqu'on examine de plus près les rapports locuteur /
réfèrent, destinataire / réfèrent, locuteur / destinataire. Que ces trois
éléments y soient considérés comme des unités isolées et distinctes l'une de
l'autre est le point le plus gênant.

Suite aux investigations effectuées au cours de cette présente
contribution, nous proposons une hypothèse contraire : dans le témoignage, le

locuteur, le réfèrent et le destinataire s'enchevêtrent si bien que l'un ne

peut se penser sans l'autre. Les rapports entre les trois éléments constituent

le témoignage même.
î. Le témoin-locuteur ne se focalise pas sur lui-même et ses propres

intérêts comme des gourous ou des martyrs de sang.7° Au contraire, le

témoignage exige qu'il puise toute son énergie vitale de l'expérience qu'il
veut transmettre dans son message. Le témoin-locuteur se considère comme
un écoutant humble - simple serviteur du message. Accentuant la primauté

d'une écoute, il peut devenir lui-même le symbole du témoignage.71
Ainsi se met-il au service de son témoignage - faisant aveu qu'il ne
maîtrise pas d'en haut les événements à transmettre. Toutefois, son expérience
le marque en profondeur. Elle engage, en effet, toutes ses facultés
humaines, sa chair, son cœur, et son intelligence. Dans sa personne transparaît

ce qu'il a expérimenté, ce qu'il désire redonner et qu'il l'incite à partager

avec son destinataire ; mieux, son message vise à produire, chez son
destinataire, la même expérience. Comme son message-témoignage dégage
de sa personne un surcroît de dynamisme, en s'adressant à son destinataire,

il le transforme lui aussi en témoin.
2. Cet effet communicatif n'est possible que si le messager s'ouvre

vraiment à ses destinataires. Il faut donc que le témoin reconnaisse leur
individualité, leur raison libre et leur liberté propre. Ces trois dimensions
constituent les conditions inéluctables pour un digne accueil du témoignage

; dans le sens où celui-ci devrait d'une part concerner également les

69 ARISTOTE : Rhétorique, t.i. Paris : Les belles lettres 1932, 1358 b.

7° Pour l'ensemble de cette réflexion cf. l'approche transcendantale de VERWEYEN,

Hansjürgen : Quelle philosophie pour quelle théologie une perspective de théologie
fondamentale, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 56 (2009) 1, 82-84.

71 Cf. les analyses sémiotiques de BARBOTIN, Edmond : Le témoignage spirituel, 13-34.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 173

destinataires avec toutes leurs facultés humaines, leur chair, leur cœur et
leur intelligence ; mais aussi parce que le locuteur veut être rassuré que
son message sera transmis dans un futur acte de témoignage. Il convient
alors de mettre à l'écart toute démarche cherchant à imposer le message
aux destinataires sans respecter leur liberté et leur raison. Car, du reste,
accueillir un témoignage par contrainte invalide l'acte du témoignage
même et contrecarre sa retransmission. Au demeurant, ces réserves
n'enlèvent pas, chez le locuteur, la volonté de toucher le for intérieur de ses
destinataires.

Si l'on comprend par langage un simple système structuré selon des
dichotomies saussuriennes72, en un mot, un rassemblement impersonnel
de signes articulant des signifiants et des signifiés, l'enjeu propre de cette
communication de témoignage ne peut être réellement valorisée. Car, dans
le témoignage, compris uniquement comme un simple énoncé locutoire, la

parole tombe dans un rang inférieur à une phénoménalité événementielle
et interpersonnelle. Or, les actes et les gestes de la parole visent à marquer
efficacement l'interlocuteur de leurs empreintes. La réflexion d'Austin
dans son How to do things with words nous renvoie à un meilleur instrument

de pensée pour saisir la communication propre du témoignage.73 En
effet, le philosophe et linguiste anglais démontre, dans ce texte, que le
langage ne se réduit pas au seul transfert de signifiants (« locutionary
act ») - comme dans la théorie aristotélicienne du langage plus ou moins
focalisée sur ces trois éléments isolés : locuteur, message, destinataire.
Selon Austin, le langage peut signifier des actes effectifs ou manifester une
qualité performative (illocutionary / perlocutionary acts). Le langage peut
"faire" quelque chose. Puisque ce poids performatif ne relève pas de la
simple utilisation des signifiants, il est indispensable de recourir à la
pragmatique. Dans cette perspective, la dimension performative peut se trouver

en déséquilibre complet avec la seule signification lexicale des
signifiants : un surplomb performatif. Dire « Je t'aime » est un énoncé simple.
Mais son poids performatif se révèle très important puisque sa
signification peut engager une vie entière À côté des déclarations d'amour, des

promesses, des propos solennels, des verdicts auxquels Austin consacre ses

analyses74, le témoignage prend, dorénavant, sa place parmi les « perlocutionary

speech-acts ».

Cette trame communicative dégage seulement quelques éléments
pertinents sur le plan structural. Rien n'est dit sur le contenu, à savoir les

expériences originaires et historiques que ces structures pourraient
véhiculer. On peut l'exprimer en utilisant une image : afin qu'une mélodie

72 Cf. SAUSSURE, Ferdinand : Cours de linguistique générale. Paris : Payot 1972.
73 Cf. AUSTIN, John Langshaw : Quand dire, c'est faire.
74 Cf. ibid., 53sq.



174 Thomas Alferi

touche - par sa tristesse ou par sa beauté - il faut que l'auditeur ait l'oreille
musicale. Les éléments ici apportés s'efforcent uniquement de relever ce

que musicalité veut dire sans se prononcer sur une mélodie précise. 11 faut
retenir, au demeurant, que cette trame communicative du témoignage
implique la possibilité d'une transmission ; et ce, afin qu'un appel moral,
politique, religieux d'un événement du passé puisse demeurer d'actualité.
Cette capacité que la communication du témoignage revendique suscite
une foule de questions d'ordre herméneutique. En commençant par celles-
ci : comment un témoignage peut-il être véhiculé par cette trame communicative

sans que son sens moral se trouve falsifié, ou dilué, par le cercle

interprétatif dans lequel se situe tout comprendre humain Comment, à

cette fin, faut-il envisager le comprendre humain et les divers horizons
langagiers, culturels, qui y sont investis Une chose est certaine : une
conception herméneutique selon laquelle les horizons langagiers et culturels
détermineraient le comprendre humain ne serait jamais apte à intégrer la

communication performative du témoignage. Le sens moral communiqué
y serait toujours exposé à l'arbitraire interprétatif qui change à tous les

moments historiques et à toute réception individuelle.
Inversement, il faut concéder qu'une conception herméneutique qui

ferait abstraction de ces horizons ne pourrait pas non plus répondre à la
communication propre du témoignage. Celui qui resterait indifférent aux
horizons langagiers et culturels de son interlocuteur n'arriverait jamais à

témoigner de quoi que ce soit ; et donc, bien évidemment, pas d'un événement

d'une valeur morale. Au regard du témoignage et de sa communication

propre, une herméneutique révisée est requise. Réviser l'herméneutique

paraît donc une tâche à assumer en théologie, comme en politique. Il
leur convient de penser une herméneutique de l'inconditionné ou/et une
herméneutique inconditionnée75 qui seule pourrait prendre en compte
l'urgence avec laquelle le témoignage veut toucher pour que tout homme
écoutant, aujourd'hui, un témoin, le devienne lui-même à son tour.76

75 Cf. Une telle herméneutique peut s'envisager à partir de la subjectivité critique. A cet
égard, des propositions ont été faites par VERWEYEN, Hansjürgen : Gottes letztes Wort, 58-
72; pour les discussions de cette approche : cf. VALENTIN, Joachim/WENDEL, Saskia :

Unbedingtes Verstehen. Fundamentaltheologie zwischen Erstphilosophie und Hermeneutik. Regensburg

: Friedrich Pustet 2001.
76 Cf. DOERRY, Martin : Nirgendwo und überall zu Haus, 218.



« Quand les derniers témoins auront disparu... » 175

Résumé

Aujourd'hui, une question hante les sociétés de l'après-guerre : Comment
transmettre avec efficacité le témoignage de certains événements historiques
(Shoa, Seconde guerre mondiale, Résistance...) de sorte que leur rayonnement

moral puisse se maintenir On note une préoccupation parallèle dans
la réflexion théologique. Car, pour la foi judéo-chrétienne le témoin constitue

la figure humaine qui communique, voire fait transparaître la parole de

Dieu tout au long de l'histoire. A ce sujet, l'article réunira les éléments
bibliques majeurs. Finalement, l'auteur établira que politique et théologie ont
une tâche commune : penser la communication efficace du témoignage au
sein du cercle herméneutique.

Abstract
Today a question is haunting post-war societies: How to transmit the
witness testimony of certain historical events (Shoah, Second World War, the
"Resistance"...) so efficiently that their moral impact can be preserved?
Theological thinking is concerned with a similar preoccupation, for in Jewish
as well as in Christian faith the witness represents the human being who
communicates and even makes transparent God's word in history. Regarding
this, the article gathers the biblical essentials. Finally the author demonstrates

that politics and theology have a common task: to conceptualize the
effective communication of testimony right in the heart of the hermeneutic
circle.


	"Quand les derniers témoins auront disparu..." : la performativité du témoignage en politique et en théologie

