
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: Zur Grammatik des Missverstehens : Versuch einer hermeneutischen
Schadensbegrenzung

Autor: Sass, Hartmut von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hartmut von Sass

Zur Grammatik des Missverstehens.
Versuch einer hermeneutischen

Schadensbegrenzung

für Stefan Hansen

Bevor es zu Missverständnissen kommt, ist bereits vieles verstanden. Das,
was verstanden ist, bleibt meist nicht vor potentiellen Missverständnissen
gefeit. Doch nicht alles, was wir verstehen, können wir auch missverstehen;

und etwas, das wir missverstehen, ist nicht unbedingt Kandidat
dafür, nicht verstanden zu werden. Manches verstehen wir in einer
Hinsicht und missverstehen es in einer anderen, was nicht ausschliesst, es in
einer wiederum weiteren Hinsicht nicht verstehen zu können. Auch die
Übergänge sind vielfaltig, lässt sich doch vieles Missverstandene recht
leicht dem beabsichtigten Verstehen zuführen, während sich anderes auf
tragische Weise der >Richtig<-Stellung entzieht. Dass schliesslich
Missverständnisse allermeist als das Zu-Vermeidende gelten, stimmt wohl ebenso,
wie es berechtigt ist, zuweilen auf die Kraft produktiver Missverständnisse
zu vertrauen, denen sich neues Verstehen verdanken mag.

Um etwas Licht in dieses schattige Beziehungsgeflecht von Verstehen,
Missverstehen und Nichtverstehen zu bringen, holen wir uns Hilfe von
zwei möglichen Zeitgenossen. Nennen wir sie der Einfachheit halber Maria
und Joseph. Maria sei evolutionstheoretisch überaus gebildet; das Meisterwerk

des ausgebildeten Theologen Charles Darwin hat es ihr schon früh
angetan und, gerade weil sich ihr Verständnis der On the Origin ofSpecies
seinerseits evolutiv entwickelt hat, konnte dies Marias Wertschätzung für
den Mann aus Britannien nur noch steigern. Das eigene Leben auf die von
ihm beschriebene Weise zu begreifen, würde unter Umständen selbst in
einen Selektionsvorteil münden. Joseph hingegen haben wir uns als jemanden

vorzustellen, der in einer ganz anderen Text- und damit Lebenswelt

gross geworden ist. Dass die alttestamentliche Genesis in derart beredter
Weise von dem, womit alles begann, zu berichten weiss, hat ihn zeitlebens
fasziniert. Der unwahrscheinlich geordnete Ablauf über die ersten sechs

Tage hinweg mit jeweils begutachtender Segnung ab Mitternacht flösst
ihm Ehrfurcht ein, kann er doch darin einen Gott erkennen, der in Ver-
lässlichkeit, Treue und Umsicht die Dinge zu ordnen in der Lage ist. Im
Zweifel würde es ihm auf das >Dass< Gottes Schöpfungstätigkeit ankommen,

welches sich im priesterschriftlichen >Wie< nur gebrochen spiegelt.



Zur Grammatik des Missverstehens 125

Soweit zu unseren sporadischen Begleitern, deren Begegnung sich als

mögliche Quelle zahlreicher Missverständnisse herausstellen und deren
Auftritt über das rein Illustrative hinausgehen wird. Nun gilt es auch hier,
die Dinge zu ordnen - und das werde ich in vier Schritten tun. Zunächst
wird es darum gehen, einige zentrale Wortfelder des für uns relevanten
Begriffsraums voneinander abzugrenzen und darin zu konturieren (I);
dann wird das Missverständnis in Parallelisierung zum Verstehen und in
Abgrenzung zum Nichtverstehen als eine mehrgliedrige Relation vorgestellt

(II), um mit prominenten Kronzeugen für den Primat des Verstehens
gegenüber dem dekonstruktivistisch promovierten Missverstehen zu
plädieren (III); schliesslich werden wir uns den nicht allein auf Vermeidung
reduzierbaren Umgängen mit Missverständnissen widmen (IV). Mit einem
vor mancherlei Missverständnissen ungeschützten Lob auf das Missverständnis

wird diese begriffliche Landvermessung vorläufig abgeschlossen.

I. Begriffliche Abgrenzungen

Von kommunikativen Phänomenen wie Verstehen, Nichtverstehen und
Missverstehen lassen sich kognitivistische Bilder zeichnen, die - belässt
man es bei ihnen - in der Gefahr stehen, ganz statisch und inadäquat zu
wirken. Demnach müssten wir uns auf die Suche nach jeweils notwendigen
und zusammen hinreichenden Bedingungen begeben, um verstehen zu
können, was Verstehen sei. Dieses stelle sich ein, sobald gewisse
Voraussetzungen vorliegen würden:

(a) geglückter Transfer von Lauten (Akustik & Perzeption);
(b) Vertrautheit mit Bedeutung und Struktur von Ausdrücken (Seman¬

tik & Syntaktik);
(c) Souveränität in angemessener Sprachverwendung (Pragmatik & Per-

formanz);
(d) Verfügen über Vor- und Hintergrundwissen (Kontextualisierung);
(e) Gewichtung von Relevanz (Reduktion durch Selektion).

Diese fünf Gesichtspunkte decken, so die Überzeugung, vieles in unserer
Kommunikation ab. Sie gehen teilweise ineinander über, wenn sie auch
nicht, so mein Eindruck, reduzibel wären auf weniger als die genannten
Aspekte. Zudem enthält der von (a) bis (e) reichende Bogen eine mediale
Komplexitätssteigerung: Der erfolgreiche akustische Transfer setzt
offensichtlich überaus rudimentäre Sprachkompetenzen voraus im Vergleich zu
dem Gespür dafür, wann es >an der Zeit< ist, etwas auf bestimmte Weise
(im Witz oder rhetorisch fragend) vorzubringen. Ob und inwiefern nun
auch (d) und (e) >Steigerungen< bezogen auf (c) darstellen, mag fraglich
bleiben, nicht jedoch, dass (c) für sich noch keinesfalls (d) und (e)
enthalten würde: Pragmatische Souveränität im Sprechen impliziert nicht,
über den zum Verstehen eines Sachverhalts nötigen Hintergrund zu



126 Hartmut von Sass

verfügen oder verzichtbare Informationen von unerlässlichen scheiden zu
können.

Wird eine Liste von der Art wie (a) bis (e) erst einmal für zufrieden
stellend befunden, werden Vertreter1 eines kognitivistischen Bildes
menschlicher Sprache Folgendes festhalten: Liegen die Voraussetzungen (a) bis

vor, ist das gegenseitige Verstehen gesichert; sind eine oder mehrere
Voraussetzungen >deaktiviert<, ist es zumindest gefährdet oder gar verun-
möglicht. Nicht- oder Missverstehen drohen heraufzuziehen, von denen
allein erstes übrig bliebe, wenn gar keine der Bedingungen erfüllt wäre.
Dieser Schematismus gleicht eher einer Karikatur als einer ernstzunehmenden

Skizze philosophischer Beschreibung. Daher werde ich ihn nicht
direkt kritisieren, sondern als zunächst heuristisches Sprachbild verwenden

und versuchen, die in ihm behauptete Struktur durch Elemente des
Unvorhersehbaren anzureichern und schliesslich zu untergraben und darin

abzutragen.2 Schauen wir uns dies genauer an, indem wir die einschlägigen

Wortfelder kurz abschreiten.
(i) Verstehen: Damit Maria und Joseph einander verstehen, muss die

Akustik >stimmen<; Voraussetzung (a) ist dafür eine trivial-notwendige
Bedingung. Ebenso trivial erscheint der erklärungsbedürftige Umstand,
dass beide einer Sprache mächtig sein müssen mit Fertigkeiten, wie sie in
(b) und (c) angedeutet sind. Damit eröffnet sich ein ganzer Horizont
geteilter Sprach- und Lebensformen, eine Geschichte, in welchen
Situationen des Erlernens von Wörtern, deren verschiedenen Verwendungen
und den mit ihnen verwobenen Tätigkeiten ein unentwirrbares Knäuel
eingehen. Die semantischen und syntaktischen Elemente stehen dabei für
die quasi technische Seite unserer Sprachverwendung: dem Beherrschen
von Regeln und grammatischen Strukturen (b). Die kompetente
Sprecherin einer Sprache zeigt sich darin, diese linguistischen Ordnungen in
Souveränität, d.h. nicht fehlerhaft, sondern gezielt brechen zu können.
Doch damit bewegen wir uns bereits auf dem pragmatisch-performativen
Feld, welches sich hinreichend eindeutigen Regeln entziehen kann, zumal
der Regelbruch nicht eigens geregelt werden muss (c). Sprache geht eben

1 Diese >Vertreter< gibt es tatsächlich, genannt sei Theodore Abel (ABEL, Theodore: The

Operation Called Verstehen, in: Feigl, Herbert/BRODBECK, May (eds.): Readings in the
Philosophy of Science. New York: Appleton-Century-Crofts 1953, 678-687, bes. 6826; als neuere
Sicht vgl. die Begriffsarbeit von KÜNNE, Wolfgang: Verstehen und Sinn. Eine sprachanalytische

Betrachtung, in: AZP (1981) 6/1, 1-16; siehe zu den sechs Stufen, die Künne
unterscheidet (ebd., 4-6): SCHOLZ, Oliver: Verstehen und Rationalität. Untersuchungen zu den

Grundlagen von Hermeneutik und Sprachphilosophie. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann
1999, 294-307.

2 D.h. nicht, dass nun ein nonkognitivistisches Sprachbild skizziert werden soll - ich
wüsste gar nicht, was damit gemeint sein könnte. Eher heisst es, dass zum Vorrat an
Voraussetzungen der obigen Art nicht einfach etwas addiert werden kann zugunsten der
Angemessenheit des Modells, sondern dass in die inhaltliche Füllung der Bedingungen
selbst Bewegung kommen muss.



Zur Grammatik des Missverstehens 127

nicht im mastering of techniques and skills auf.3 Diese können wir
durchaus beherrschen und dennoch ausser Stande sein, zu sprechen und
zu verstehen; denn beides ist etwas, das wir in Gemeinschaft tun, wir sind
miteinander im Gespräch (selbst der Monolog lässt sich als Dialog
auffassen); in der common language lernen wir, stärken unser Verständnis für
uns, den anderen und unsere Umgebung. Zu dieser Umgebung gehört nun
die Sprache selbst, sodass sich sowohl das Medium, als auch der mögliche
Gegenstand verstehenden Sprechens zusehends dynamisieren - und damit
auch die Bedingungen (b) und (c).

Was hat das mit unseren Begleitern zu tun? Nehmen wir an, Maria und
Joseph beginnen eine Unterhaltung über das von beiden favorisierte
Thema: die Schöpfung. Maria wird schon dieser Begriff suspekt vorkommen

und nur wenn ihr Gegenüber dieses Konzept nicht nur versteht,
sondern auch in seinen vielfältigen Bezügen zu anderen Begriffen und zum
Leben, das er führt, beschreiben kann, könnte Maria allmählich verstehen,
worum es sich handelt. Zum Beispiel so, dass Joseph schildert, wie dieser
Glaube >sein ganzes Leben regelte, in dem es ihn mit Achtung vor Gottes
Natur durchs Leben gehen lässt und er sich in die Pflicht genommen weiss,
sie zu schützen. Vor Marias Augen wird im glücklichsten Fall ein Panorama

an Bezügen und Verbindungen entstehen, das sie besser sehen lässt,
wie der Begriff >Schöpfung< in Josephs Leben >liegt<5. Wir sehen an Hand
dieser kurzen Szene, dass sich das Verstehen Marias keinesfalls spontan
einstellen muss, sondern gerade bei vorliegender Versuchsanordnung
sukzessive vollziehen wird, eben nicht auf einen Schlag, sondern dialogisch

mit der Zeit (d). Die Bedingungen des Verstehens gehen dem
Verstehen folglich nicht unumwunden voraus, sondern entfalten sich ihrerseits
zeitlich-kontingent im Zusammenspiel von Verstandenem, Nicht- oder
Missverstandenem und dem Willen dazu, den anderen zu verstehen: Das
Verstehen schafft sich seine eigenen Voraussetzungen. Erst wenn dieser -
sagen wir ruhig: dialektische - Vorgang etwas an Fahrt aufgenommen hat,
kann Maria ihre selektiven Fertigkeiten unter Beweis stellen, Josephs
Worte aufs Relevante hin zu gewichten (e).

(ii) Nichtverstehen: >Kognitivismus< verwendete ich bislang als Etikett
für eine wirkmächtige Denkweise, jene nämlich, kausal-notwendige Kondi-

3 Dies ist das dominierende, immer wieder angespielte Thema von: RHEES, Rush:
Wittgenstein and the possibility ofdiscourse. Ed. by Dewi Z. PHILLIPS. Cambridge: Cambridge
UP 1998, passim, bes. 7, 89, 191, 269 - in Auseinandersetzung mit WITTGENSTEIN, Ludwig:
Philosophische Untersuchungen, in: Werkausgabe Bd. 1. 9. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1993. § 199c-

4 Formuliert in Anlehnung an: WITTGENSTEIN, Ludwig: Vorlesungen über den religiösen
Glauben, in: DERS.: Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik, Psychoanalyse und religiösen
Glauben. Hrsg. von Cyril BARRETT. Düsseldorf: Parerga 1994, 78.

5 Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig: Zettel, in: Werkausgabe Bd. 8. 6. Auflage. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1994, 259-443, § 533.



128 Hartmut von Sass

tionale vorzulegen, sodass gelten könne: Wenn der Bedingungskomplex K
vorliegt, muss das Ereignis E folgen, in unserem Beispiel: Wenn die Menge
der Voraussetzungen (a) bis (e) gegeben ist, dann muss das sprachliche
Verstehen gesichert sein. Dagegen lassen sich zwei recht nahe hegende
Einwände formulieren. Zum einen zeigt sich hier eine weitere Art von
>Kognitivismus<, die Prozesse des Verstehens auf Sprache abonniert,6 während

wir auch vielfältige Formen sprachbegleitender Elemente (wie
Lautstärke oder Betonung) sowie nichtsprachlicher Kommunikationen (wie
Blicke oder Gesten) verstehen können. Zum anderen erweist sich das

kognitivistische Bedingungsarsenal von (a) bis (e) bereits für das sprachliche

Verstehen als unangemessen, weil damit in dieser verallgemeinerten
Form keinesfalls conditiones sine quibus non formuliert seien. Kritisiert das

erste Bedenken eine ungerechtfertigte Reduktion, die immerhin noch
zulässt, dass das skizzierte Bild für den Bereich, der tatsächlich in den
Blick genommen wird, durchaus zutrifft, wird mit dem zweiten Bedenken
dieses mögliche Zugeständnis verneint; das vorgelegte Bild ist nicht allein
reduktiv, sondern auch noch in der Einschränkung defizitär. Beides
bestreite ich gar nicht, werde mich aber zum Zweck der Überschaubarkeit
auf sprachliche Phänomene konzentrieren und wenigstens bemühen, der
zweiten Kritik Rechnung zu tragen, wenn es jetzt um das Nicht- und
Missverstehen geht.

Sofern, nach kognitivistischer Auffassung, Verstehen durch die Erfüllung

der Bedingungen (a) bis (e) gesichert sei, bestünde deren Rückseite
darin, dass die Nichterfüllung einer oder mehrerer dieser Bedingungen in
Nichtverstehen münden würde. Auch dagegen wiederum zwei Einwände.
Zum einen setzt diese Überlegung voraus, Verstehen und Nichtverstehen
verhielten sich zueinander nicht nur konträr, sondern auch komplementär;

entweder man verstehe einen Sachverhalt oder eben nicht - tertium
non datur. Nur so einfach liegen die Dinge nicht, zumal die Hinsicht, in
der etwas verstanden wird, zu berücksichtigen ist, und es selbstverständlich

das Missverstehen als Schwebe zwischen Verstehen und Nichtverstehen

gibt, die deren angebliche Komplementarität auflöst. Also: Nicht
alles, was wir in einer Perspektive verstehen, verstehen wir auch in einer
anderen; so kann man die Regeln des Schachs beherrschen und dennoch
die Faszination dieses Spiels nur achselzuckend zur Kenntnis nehmen
(wogegen für andere die Regeln gerade Grund für ihre Faszination sein
mögen); und nicht alles, was wir nicht nicht verstehen, verstehen wir - wir
könnten es ja missverstehen. Zum anderen: Gehen wir einmal davon aus,
dass Verstehen und Nichtverstehen sich tatsächlich zueinander komple-

6 Hans-Georg GADAMER schränkt das hermeneutische Geschäft noch weiter ein, indem er
es auf das Verstehen schriftlicher Aktefakte fokussiert: Wahrheit und Methode. Grundzüge
einer philosophischen Hermeneutik. 6. Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck 1990, rf. Zwar werde
ich mich bemühen, diese Einschränkung zu vermeiden; wohl aber konzentriere ich mich auf
das Verstehen von Sprache.



Zur Grammatik des Missverstehens 129

mentär verhielten, hiesse das immer noch nicht, dass das NichtVorliegen
einer oder mehrerer Bedingungen unter (a) bis (e) Nichtverstehen nach
sich zöge, weil sie, wie angedeutet, nicht alle notwendige Bedingungen
sprachlichen Verstehens sind. Maria wird unter Umständen Joseph auch
dann verstehen, wenn (c), (d) und (e) nicht vorliegen (für [a] trifft das
sicher nicht zu; über [b] kann man sich streiten). Das schliesst keineswegs
aus, die vorrangigen Gründe für Nichtverstehen - gerade im Fall von Maria
und Joseph - im Bereich von (b) und (d) anzusiedeln.

(iii) Missverstehen: Die Bedingungen (a) bis (e) sind aber auch keine
hinreichenden Bedingungen des Verstehens. Wir können uns Fälle vorstellen,

in denen von der Lautakustik bis zur Relevanzselektion alles kommunikativ

erfolgreich abläuft und dennoch Missverständnisse möglich oder

gar unvermeidbar sind: Vielleicht geht der Gesprächspartner plötzlich von
veränderten Annahmen aus, die das Gesagte nun in neuem Licht erscheinen

lassen, ohne dass dieser neue Rahmen eigens thematisiert geworden
wäre; vielleicht will man den anderen missverstehen, um die Wut auf ihn
rückläufig rechtfertigen zu können; vielleicht möchte man missverstanden
werden, um in dieser >indirekten Mitteilung< dem Gegenüber etwas
zukommen zu lassen, das umweglos nicht zu sagen wäre.7 Deutlicher wird
nun das Unausgesprochen-Verdeckte, das den statischen (a)-(e)-Schema-
tismus untergräbt und das Verstehen, Nichtverstehen und Missverstehen in
ein Netz von kognitiven, emotionalen, pathischen Lebensbezügen und
Stimmungsbildern einwebt - jenseits rein technisch-regelgeleiteter
Sprachverwendung.

Zu eilig sollten wir uns nun aber auch nicht von generellen Aussagen
über die Struktur des Missverstehens verabschieden. Wir schauen uns nun
drei mögliche Szenarien des Dialogs zwischen Maria und Joseph an:

(1) Erinnern wir uns nochmals an die kleine Skizze zu Josephs Glauben
an Gottes Schöpfung. Diese Gewissheit würde sein Leben derart >regeln<,
dass sie sich in seinem Handeln niederschlüge. Gottes Natur betrachtet
Joseph mit Dankbarkeit und einer Haltung, welche die Verpflichtung,
diese Natur zu schützen, verrät. Maria wird erfahren wollen, wie er seinen
religiösen Glauben mit modernen evolutionstheoretischen Ergebnissen
vereinbaren könne. Joseph antwortet, dass beides durchaus kompatibel sei,
dass er in dem sechstägigen Schöpfungshandeln Gottes keine Theorie,
keine pseudowissenschaftliche Hypothese sehe, sondern dass Darwin
biologisch-naturwissenschaftliche Fragen thematisiere, die Genesis, wie er sie
liest, jedoch existentielle Probleme der Lebensgestaltung und -Orientierung

verhandle. Maria wird möglicherweise aufgehen, dass Josephs Glau-

7 Zu dieser Strategie siehe das pseudonyme Werk Sören Kierkegaards, indem sich
philosophische, theologische und biographische Erwägungen vermischen: KIERKEGAARD, Sören:
Philosophische Brocken oder ein Bröckchen Philosophie. Übers, von Emanuel HIRSCH. Düsseldorf:

Diederichs 1952, 21-32.



13° Hartmut von Sass

ben an Gottes >gute Schöpfung< einen ganz anderen Ort einnimmt, als sie

es zunächst annahm: Sie meinte zu Beginn des Gesprächs, Joseph zu
verstehen und zugleich seinen Glauben als Konfusion abtun zu können, während

ihr nun zwar nicht recht klar sein mag, was Joseph konkret glaubt
und warum er es tut, sehr deutlich aber vor Augen steht, dass ihre anfängliche

Vermutung auf Missverständnissen beruhte.8
(2) Maria wird nicht immer verständnisvoll reagieren. Sie kann

ungehalten werden und Joseph wegen seiner zaghaften und undeutlich-ausweichenden

Erläuterungen härter angehen, um vielleicht irgendwann laut zu
werden: »Es gibt keinen Gott - woran Du glaubst, sind nur Restbestände
einer Hypothese, die wir nicht mehr brauchen!«9 Joseph, gänzlich ungeübt
in derlei prekären Konversationen, zieht es vor zu schweigen und hält
Maria im Stillen für eine unverbesserliche Positivistin. Sie aber kann mit
dem salbungsvoll-pastoralen Joseph schlicht nichts anfangen und will ihn
daher gar nicht mehr verstehen, sondern ihr Unbehagen vor sich und
ihrem verunsicherten Gegenüber dadurch ins Recht setzen, dass dieser
nicht in der Lage sei, sich verständlich zu machen.

(3) Joseph weiss sich nicht mehr zu helfen, die Lage droht aus den
Fugen zu geraten. Da ergreift er das letzte, ihm verfügbare Mittel: Natürlich

sei die Welt in sechs Tagen geschaffen; es stehe doch im Alten Testament,

sei von so vielen Menschen geglaubt worden; auf diese Tradition
vertraue er; Darwin und seine Nachfolger hätten keinerlei Autorität, gegen
diesen ehrwürdigen Bericht zu rebellieren, der soviel erkläre und verständlich

darlegen könne. Maria wird als Allerletzte mit dieser entblössend offenen

Auskunft gerechnet haben: »Also doch, ein unverbesserlicher Biblizist
- wie kann man das in unseren Tagen noch glauben, wie?« Eine Weile
vergeht, deren steigende Spannung Joseph endlich auflöst: »Hättest Du wirklich

gedacht, ich könnte in einem wörtlichen Sinn daran glauben und
brächte die Genesis gegen Darwins Hypothesengebäude in Stellung, nur
um ein neues zu errichten«? Maria hat offenbar missverstanden: Sie hielt
Josephs Worte für authentisch - und nun? Die aufgelöste Täuschung
ermöglichte neues Verstehen; das Missverständnis war ein beabsichtigtes.

Warum diese drei ausbaubedürftigen Szenen? Auffällig ist erstens, wie
weit wir uns von kognitivistischen Schematismen entfernt und statt dessen,

zweitens, Einzelfälle beleuchtet haben, um nachzuvollziehen, wie sich
missverständliche Situationen ergeben, ausprägen und lösen können;
drittens, dass im Missverstandenen durchaus etwas verstanden wird (es wird
eben miss-verstanden im Gegensatz zum Nichtverstehen); dass sich, vier-

8 Das Beispiel ist von Peter WlNCHs Aufsatz Darwin, Genesis und Widersprüchlichkeit
inspiriert (dort ohne das hiesige personale Inventar), in: DERS.: Versuchen zu verstehen. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1992, 183-192.
9 Die unbrauchbar-überflüssige Hypothese entspricht Laplace' berühmten Votum gegenüber

Napoleon; vgl. dazu KrÖTKE, Wolf: Erschaffen und erforscht. Berlin: Wichern 2002, 9-
17, 22.



Zur Grammatik des Missverstehens

tens, dafür Gründe angeben lassen, warum man das sich als
Missverständnis Herausstellende angenommen hat, während man, fünftens,
zunächst (und wiederum im Gegensatz zum Nichtverstehen) nicht wusste,
dass man missversteht.

Daher möchte ich den Vorschlag machen, Missverständnisse als Ver-

tauschungsprozesse zu begreifen, die man zunächst nicht durchschaut, für
die man aber Gründe ex post angeben kann - als semantische Vertauschung
(siehe [1] im Begriff der Schöpfung), als Vertauschung des Sprechaktes
(siehe [2] zwischen angeblicher Aussage und expressivem Akt) oder als

Vertauschung des kommunikativen Rahmens (siehe [3] zwischen
unterschiedlichen Intentionen). Dieser deskriptive Vorschlag muss sich im
Gang der folgenden Überlegungen bewähren.

II. Missverstehen als mehrgliedrige Relation

Es folgen nun drei kleine >Landschaftsskizzen< zum Phänomen des
Missverstehens. Die erste setzt die Struktur des (Miss)Verstehens von der des
Nichtverstehens ab (i), dann werden Beobachtungen zur Korrektur von
Missverständnissen angestellt (ii), um schliesslich die Suche nach etwas,
das vor Missverständnissen gefeit wäre, selbst dort aufzugeben, wo wir es
besonders ungern tun: bei uns selbst (iii).

(i) Prozesse des Verstehens sind stets mehrgliedrig:
Jemand (a) versteht etwas (x) als etwas (x#) im einem Kontext (K) zum
Zeitpunkt t.

Die Wendung >x als x# zu verstehen< ist keineswegs unproblematisch.
Zunächst ist Verstehen immer auf etwas (x) gerichtet (Intentionalität).
Sodann kann dieses x auf unterschiedliche Weise verstanden werden
(Perspektivität). Als Maria in der dritten der obigen Szenen mit Josephs
aufgebrachten Worten konfrontiert ist, versteht sie diese zunächst als
fundamentalistisch-biblizistisches Plädoyer (x,#). Später löst Joseph diese
Volte auf und Maria versteht sie nun als beabsichtigtes Missverständnis,
das einem solchen Plädoyer gerade zuwiderläuft (x2#). Dieser Umschwung
verdankt sich offenbar einem Kontextwechsel, in dem dieselben Sätze (x)
Verschiedenes bedeuten und durch den Umweg indirekter Mitteilung eine
Vehemenz an sich haben, die ihnen ohne den frappanten Wechsel des

Zusammenhangs kaum zukäme.
Zuweilen jedoch ist die Semantik von Ausdrücken derart an eine

Pragmatik (an einen bestimmten Kontext K) gebunden, dass es uns schwer
fallen wird, das hermeneutische Als10 aufrecht zu erhalten. An den
Rändern der Perspektivität stehen existentielle und/oder kognitive Unmög-

10 Zum hermeneutischen Als: HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. 18. Auflage. Tübingen:
Niemeyer 2001, § 32: Verstehen und Auslegen-, dazu GRAESER, Andreas: Das hermeneutische
>als<. Heidegger über Verstehen und Auslegung, in: ZphF 47 (1993) 559-572.



132 Hartmut von Sass

lichkeiten bzw. Notwendigkeiten, die tief in eine Lebenspraxis eingebettet
sind. Ruft jemand nach Hilfe, sehen wir diesen nicht als jemanden an, der
Hilfe benötigt, unter anderen Gesichtspunkten jedoch etwas anderes,
sondern dieser Mensch ist jemand, der einfach um unsere Hilfe fleht. In
diesem Fall müssen wir das >Als< kürzen. Es ist die für uns in diesem
Moment notwendige Perspektive - und damit gar keine; x und x# schmelzen

gleichsam zusammen, und x ist mit einem Kontext K so verknüpft,
dass sich das >#< erübrigt.

Jedoch ist dies zumeist nicht der Fall, sodass wir tatsächlich x als x#

verstehen in Abhängigkeit eines Kontextes K, der uns zwischen x,#, x2#,

xn# zu unterscheiden hilft. Mit Blick auf das Missverständnis muss diese
Formel nicht abgewandelt werden:

Jemand (a) missversteht etwas (x) als etwas (x#) im Kontext K zum
Zeitpunkt t.

Die behauptete Vertauschung kann, wie zu sehen war, bei x# oder in K
liegen. Analog zur Überlegung des mit einem bestimmten Kontext
einhergehenden Verständnisses kann man sich Fälle ausmalen, in denen an die
Stelle des Verständnisses Missverständnisse treten. Wir sprechen dann von
unausweichlichen Missverständnissen; Maria musste Joseph in der geschilderten

Szene missverstehen.
Worauf es mir in diesem Zusammenhang jedoch ankommt, ist der

Unterschied der auf Verstehen und Missverstehen anwendbaren Formel im
Gegensatz zum Nichtverstehen; denn offensichtlich ist folgender Transfer
seltsam:

Jemand (a) versteht etwas (x) als etwas (x#) im Kontext (K) zum
Zeitpunkt t nicht.

Das ist ein grammatisch vollkommen akzeptabler Satz, nur drückt er
nicht aus, was wir mit Nichtverstehen gemeint haben, nämlich: a versteht
x nicht! Die Formel müsste entsprechend angepasst werden und lautet
dann:

Jemand (a) versteht etwas (x) im einem Kontext (K) zum Zeitpunkt t
nicht.

Zwischen (Miss)Verstehen und Nichtverstehen, so lässt sich vorerst
festhalten, zeichnet sich folglich eine interessante Asymmetrie ab: Während

in den beiden ersten Fällen das hermeneutische Als zuallermeist
kontextabhängig vorliegt, kann es nicht zur Struktur des Nichtverstehens
gehören; wir verstehen etwas nicht als etwas nicht, sondern wir verstehen es

nicht. Dem Nichtverstehen kommt kein hermeneutisches Als zu.
(ii) Jeder, der denkt und versteht, kann missverstehen. Interessanter ist,

was man alles missverstehen kann - und was sich unter Umständen
möglichem Missverstehen entzieht. Von ganz verschiedenen Dingen sagen wir,
wir verstünden sie: Sätze, Witze, Wortspiele, Notationssysteme (musikalische

Noten, Computerprogramme), Regeln, Spiele, Riten, religiöse
Handlungen (Sakramente), Kunst (Bilder, Musik, Gedichte), >die< Geschichte,



Zur Grammatik des Missverstehens 133

eine fremde Kultur, Gesten, Gefühle, die Seele (des anderen), sich selbst.
All dies können wir prinzipiell auch missverstehen - nur was heisst das?
Bei den ersten Exemplaren dieser Aufzählung scheint dies einfacher
beantwortbar zu sein. Wie sieht es jedoch mit Bildern, Musik und der fremden
oder eigenen Seele aus - was (miss)verstehen wir da?

Mit dieser Frage stechen wir in ein Wespennest - wer nicht gestochen
wird, kann von Glück reden, das wir wohl nicht haben werden. Natürlich
bietet sich an, im therapeutischen Gestus die Frage zurückzuweisen, da sie

zu generell gestellt sei; denn worauf richtet sich unser Interesse, sofern wir
nach dem Ausschau halten, was »da« (miss)verstanden wird? Nehmen wir
also die Marschroute ernst, für die ich mich weiter oben bereits eingesetzt
hatte: nämlich nicht allzu rasch den Blick mittels theoriegeladener
Hypothesen zu verstellen, sondern Acht zu geben auf den Einzelfall. Dazu
schlage ich vor, uns zunächst nicht darauf zu konzentrieren, was wir »da«

womöglich missverstehen, sondern hinzuschauen, wie wir einem
Missverständnis gewahr werden, es einräumen und vielleicht zu korrigieren
versuchen.

Nehmen wir an, Joseph machte einen Witz auf Marias Kosten. Sie

sitzen mit Freunden fröhlich und ausgelassen zusammen und die
Stimmung scheint dazu angetan, diesen Witz zuzulassen - sagen wir: einen
Satz, den man in anderem Zusammenhang tatsächlich als Beleidigung
aufgefasst hätte. Genauso aber versteht Maria den >Witz<; sie fühlt sich
getroffen und verletzt." Wieder nüchtern und ernüchtert sprechen beide
miteinander: »So habe ich es doch nicht gemeint.« - »Ja, aber wie hast Du
es denn gemeint? Warum sagst Du so etwas, und das auch noch vor der

ganzen Gruppe?« Alles, was nun als Antwortversuch folgen wird, ist sehr
viel eher als emotionaler Akt, viel weniger als konsistent-nachvollziehbare
Erklärung relevant. Ein ehrliches Bedauern muss sich darin aussprechen,
dem die um Verständnis werbenden Worte zumindest nicht in die Quere
kommen sollten. Die beste Formulierung ohne sichtbare Beteiligung wird
unehrlich wirken und den anderen kaum berühren. In bestimmter
Hinsicht handelt es sich um eine unausgesprochene Umkehrung der Mittel:
Sprachlich versucht Joseph, zur Klärung beizutragen - um die rechten
Worte bemüht und dabei meist feststellend, dass es auf die Wortwahl weit
weniger ankommt, als auf Authentizität gegenüber Maria. Es wäre selbst
noch ein Missverständnis, wollte man behaupten, dass semantisch im Kern
alles >geklärt< sein könne, nur das emotionale Element etwas hinterherhinken

Vielmehr ist dieser kognitivistische Kern eine Chimäre; die Worte
bedeuten nichts, ohne von einem Ton, einer Geste und Stimmung begleitet
zu sein, die dem anderen zeigen können, wie man es >meint<.

11 Zum Witz als philosophischem Problem: CRITCHLEY, Simon: On Humour. Thinking in
Action. London: Routledge 2008, 2-6.



134 Hartmut von Sass

Allermeist ist der kommunikative Konsens hingegen so stabil, dass

Missverständnisse nicht auftreten oder vernachlässigt werden können.
Kommt es dennoch zu ihnen, gibt es - so verdeutlicht der verunglückte
Witz recht gut - keine feststehende Instanz, durch die entschieden werden
könnte, ob es tatsächlich ein (berechtigtes) Missverständnis war oder nicht
bzw. wie es aufzulösen wäre. Der Raum gegenseitigen Einverständnisses
muss erst gefüllt werden - ohne eigenes Bemühen um ihn bleibt er ein
Vakuum. Die Rückseite dieser kommunikativen Instabilität - die >Instanz-
losigkeit< zur Aufhellung derartiger hermeneutischer Unfälle - hat etwas
Tragisches an sich. Tragik meint die gleichzeitige Berechtigung zweier,
sich gegenseitig ausschliessender Standpunkte. Eben dies ist offenbar
zwischen dem reumütigen Witzemacher Joseph und Maria als seinem
beleidigten Opfer der Fall. Der Streit zwischen Recht und Unrecht kommt
hier gar nicht auf - jedenfalls solange nicht, wie die eigene Auffassung
beweglich bleibt, um Einsicht in das Empfinden des anderen erlangen zu
können. Nicht ein Fehler wurde begangen, der schlichter Korrektur
bedürfte, sondern es mangelte an kommunikativer Sensibilität, die die gerissene

Wunde nicht einfach zunäht, sondern heilen lässt. Wie man diese
Szene jedoch empfunden hat, ist keine Frage von Richtig oder Falsch; es ist
ja das Tragische, dass beide Recht haben können. Nur allzu ausgeprägte
Sturheit in diesen Lebenslagen könnte einen ins Unrecht setzen.

Diese Szene als Missverständnis ansehen zu können, setzt bereits eine

ganze Menge voraus. Wer zum Zeitpunkt t missversteht, weiss ja - im

Gegensatz zum Nichtverstehen - nicht, dass er missversteht. Das eigene
Empfinden, die >private< Gefühlslage scheint man, nicht misszuverstehen.
Man muss dazu gebracht werden, diese zur Disposition zu stellen - nun
nicht so, dass man >falsch< empfunden hätte (was offenbar grammatisch
absurd ist), sondern so, dass die Anerkennung dessen, dass die eigene
Auffassung keinesfalls alternativlos ist, möglich wird. Die zunächst hermetisch

gehaltene Bewertung und Einordnung des Missverständnisses
bekommt heilsame Brüche, deren Bedingung nicht ist, den Witz als Missverständnis

ansehen zu können; vielmehr besteht darin bestenfalls das Ergebnis:

Einen Satz, ein Bild oder eine Geste auf bestimmte Weise verstanden zu
haben, und darin ein Missverständnis zu sehen, ist ein rekursives
Eingeständnis, eine mögliche Wahrnähme ex post.12

Aufschlussreich ist der Unterschied zwischen Missverständnis und
Fehler (oder Irrtum). Bei letzterem fügt der Vorgang der Korrektur dem
Verstehen nichts hinzu; das fehlerfreie Verstehen und das berichtigte, nun
dem Irrtum entledigte Verstehen, sind identisch. Der Fehler stellt lediglich
einen bedauerlichen Umweg dar, wobei sich die Art des Verstehens autark

12 Vgl. STOELLGER, Philipp: Missverständnisse und die Grenzen des Verstehens. Zum
Verstehen diesseits und jenseits der Grenzen historischer Vernunft, in: ZThK 106 (2009) 223-263,
hier 259.



Zur Grammatik des Missverstehens 135

gegenüber dem spezifischen Weg verhält, der diesem notwendig vorausgeht.

Auch beim Missverständnis handelt es sich zumeist (natürlich nicht
immer) um etwas Unbeabsichtigtes, aber im Gegensatz zum Irrtum
tangiert hier nun die Korrektur das vom Missverstehen befreite Verstehen
sehr wohl: Mit der mühsamen Ausräumung eines Missverständnisses
entsteht eine gemeinsame Geschichte der Klärung, zu deren unabsehbaren
Resultaten das Verständnis als das aufgehobene Missverständnis gehört.
Während beim Fehler die Berichtigung extern mit dem Verständnis eines
Sachverhaltes verbunden ist, scheint mir beim Missverständnis die
Klärung intern mit der Anerkennung des Gegenübers durch Distanz und neu
gewonnene Nähe hindurch verknüpft zu sein.

(iii) Diese Klärungen erfordern Zeit; Missverständnisse werden wir
selten auf einen Schlag los, sondern nicht-linear, in Umwegen. Das temporale

Element spielt auch in einer zweiten Hinsicht eine Rolle: Wir können
nicht alles zugleich missverstehen. Das Missverstehen setzt schon voraus,
dass wir etwas verstehen; denn um etwas als etwas misszuverstehen, muss
dasjenige, als das wir es missverstehen, irgendwie verstanden sein (x#).
Dieses Verhältnis von Verstehen und Missverstehen lässt sich analogi-
sieren mit der lebensweltlichen Unmöglichkeit, zugleich an allem zu zweifeln

im selbstverordneten Verzicht auf jegliche Gewissheit (dazu Abschnitt
III).

Auch Maria versteht eine ganze Menge, wenn sie Joseph an einem
bestimmten Punkt, etwa mit Blick auf den Begriff der Schöpfung missversteht.

Sie muss es tun, weil sie anderenfalls nicht missverstehen würde,
sondern gar nichts verstünde. Das bedeutet nicht, dass es einen Gegenstand

x oder einen Kontext K gäbe, der vor Missverständnissen per se
schützen würde oder selbst davor gefeit wäre. Damit ist zwar ein
totalsimultanes Missverstehen ausgeschlossen, aber alles bleibt prinzipieller
Kandidat für drohende Missverständnisse.n

Der letzte Aspekt wird gern bestritten. Es gebe durchaus etwas, das

man nicht missverstehen könnte: sich selbst. Die möglichen Unzugänglichkeiten

im Verstehen des anderen bestünden im eigenen Fall nicht;
durch Introspektion könnten wir eine Art von Selbsttransparenz erreichen,
die uns in Bezug auf unser Gegenüber verschlossen bleiben müsse. Der
zweifellos bestehende privilegierte Zugang zu uns selbst würde durch das

*3 Damit erhält die Frage nach dem, was man schon versteht, wenn man miss-versteht,
eine Doppeldeutigkeit: Zum einen geht es um das, was man im Missverstehen (miss)versteht
(x#) - auch das ist gewissermassen Verstandenes; zum anderen geht es um das, was als
Wissensnetz x und x# umgibt. Wenn man etwa einen Witz versteht, versteht man ihn
einerseits als etwas, andererseits setzt dessen Verstehen viele weitere Dinge voraus - ähnlich
der Metapher, bei der man verstehen muss, wie die Worte gewöhnlich verwendet werden,
und zugleich verstehen muss, dass sie im vorliegenden Kontext K nicht gewöhnlich
gebraucht werden; siehe dazu CAVELL, Stanley: Aesthetic Problems of Modern Philosophy, in:
DERS.: Must we mean what we say? A Book of Essays. 9. ed. Cambridge, MA: Harvard UP

2000, 73-96, bes. 79.



136 Hartmut von Sass

>innere Auge< der ersten Person gesichert - und diese freie Sicht auf den
verzweigten Gemütshaushalt im Innern erhielten wir eben allein bei uns,
nicht bei anderen, so vertraut sie uns auch sein mögen.

An dieser Auffassung ist bekanntlich einiges auszusetzen. Erstens
stimmt die generalisierte Aussage, wonach uns der andere in bestimmten
Bereichen - traditionell >Seele< genannt - verschlossen bleiben müsste,
nicht. Dagegen macht wiederum Wittgenstein ganz zurecht darauf
aufmerksam, dass wir in vielen Situationen mit Gewissheit (nicht: im sicheren
Wissen!) erkennen, wie es um unseren Mitmenschen steht: >Der menschliche

Körper ist das beste Bild der menschlichen Seele<, wodurch die
vorausgesetzte Trennung zwischen Distanz zum anderen und Nähe zu sich
selbst in Bewegung gerät. Zweitens ist für die These der Durchsichtigkeit
des Selbst bereits die begrenzte Übersicht auf die eigene Biographie und
die sie begleitende Perspektivität problematisch. >Ich selbst< bin nicht
allein die verwirklichte Möglichkeit meines Lebensvollzugs, sondern dieser
wird begleitet von weiter bestehenden und sich neu auftuenden Optionen,
die in ihrer Unübersichtlichkeit mich selbst mir selbst unzugänglich werden

lassen. Sofern das Verständnis der anderen mir gegenüber mein
eigenes Selbstverständnis berührt, verliert der Zugang zum Selbst weiter
an Durchlässigkeit, die zudem dadurch gemindert wird, dass sich mir mein
Lebensweg insbesondere am Anfang und Ende ebenfalls entzieht.>4

Drittens und am Wichtigsten bleibt das anticartesianische Bedenken

gegen die Redeweise von >Introspektion< und >innerem Auge<. Was gäbe es
da zu beobachten?; ein Schauspiel, das unmissverständlich nur für mich
aufgeführt würde?; eine Privatvorstellung, auf deren Untrüglichkeit ich
mich verlassen könnte? Metaphern führen bekanntlich ihr Eigenleben und
manchmal ver-führen sie auf Abwege; denn das angebliche Schauspiel
muss keinesfalls privat sein, sondern ist zu unserem Leidwesen häufig
recht öffentlich (etwa wenn man die Beherrschung aus Ärger verliert).
Auch handelt es sich hier nicht um eine ungefiltert-platonische Ideenschau,

sondern auch das Bewusstsein operiert mit den
sprachlichsymbolischen Mitteln, in deren Gebrauch wir durch eine verzweigte
Geschichte des Lernens und Hineinwachsens Souveränität gewinnen.^
Schliesslich - analog zu einer Art Simultankino - mögen verschiedene
Filme gleichzeitig >gezeigt< werden, von denen schwer zu sagen ist,
welcher Streifen nun den anderen zugunsten eines wahrhaftigen
Selbstverständnisses vorzuziehen wäre. Offensichtlich machen wir immer wieder
die Erfahrung, nicht zu wissen, welcher Film zu uns passt, welcher

'4 Dazu DALFERTH, Ingolf U.: Beyond Understanding? Transcending Our Limits and the
Limits of Our Transcending, in: GR0N, Arne u.a. (eds.): Subjectivity and Transcendence.
Tübingen: Mohr Siebeck 2007, 37-54, hier 45-47.

Siehe dazu DAVIDSON, Donald: Radical Interpretation, in: DERS.: Inquiries into Truth
and Interpretation. Oxford: Oxford UP 1984, 125-139; DERS.: Reality without Reference, in:
ebd. 215-225.



Zur Grammatik des Missverstehens 137

Geschichte wir folgen wollen, in welcher wir uns wiederfinden können.
Handlungen, Wünsche, Motive und Einflüsse mögen nicht immer klar zu
Tage treten und die Metaphern der Innerlichkeit - >Hineinhorchen<,
>Introspektion<, >inneres Auge< - führen uns nur zu einer Polyphonie der
Stimmen. Auch hier eröffnet sich ein Arsenal von Einfallsmöglichkeiten
unerwarteter Missverständnisse, die deshalb besonders prekär zu sein
scheinen, weil sie uns zeigen, auf welch unterschiedliche Weisen wir nicht
»Herr im eigenen Haus« sind.

Dies alles ist längst ins philosophische Allgemeingut übergegangen.
Und gerade darum ist es nicht leicht, den Unterschied zwischen dem auf
anderes gerichteten Missverstehen und demjenigen, wo Subjekt und
Objekt (scheinbar?) identisch sind, aufzuhellen.16 Denn auch hier begegnen
wir dem erwähnten Mechanismus der uns zunächst selbst verborgenen
Vertauschung (etwa eines vordergründigen und eines dann wirklich
empfundenen Wunsches). Wir hielten zudem fest, dass Missverständnisse zur
Zeit ihres Auftretens dem Missverstehenden nicht gegenwärtig sind.
Konsequenterweise muss der Anstoss extra nos kommen, sodass therapeutische

Sitzungen und religiöse Seelsorge (samt all ihrer Derivate) als Einweisungen

ins Missverstehen und darin als Stiftungen einer Klärungsgeschichte
interpretiert werden könnten.

Dieser Modus der Klärung gibt einen Hinweis darauf, wo die mögliche
Differenz liegen könnte. Wird das (Selbst)Verstehen in den Rang des
Existenzials erhoben (womit dem Missverstehen bereits der Status des
Privativen zukommt), hat dies Auswirkungen auf den Charakter der
Einsicht, sich selbst missverstanden zu haben; denn es wird sich im Gegensatz
zu den meisten herkömmlichen Missverständnissen nicht um eine häufig
kaum beachtenswerte, gegebenenfalls sogar pragmatisch zu vernachlässigende

Justierung handeln, sondern weit tiefer in unser Leben einwirken.
Sich selbst auf bestimmte Weise zu verstehen, kann eben nicht
abgekoppelt werden von dem Leben, das wir (mit anderen) führen; eben dies
ist die regulative Funktion des Selbstverständnisses, das zugleich in
sichtbaren Handlungsweisen praktisch wird. Wird nun all dies als ein Missverständnis

empfunden, reagieren wir darauf in ganz anderer Weise als auf
sonstige Missverständnisse: Enttäuschung, Fremdheit und Distanz uns
selbst gegenüber, Reue und tiefes Bedauern, vielleicht sogar Erleichterung
werden Ausdruck dieses neuen Selbstbildes, das zugleich notwendig als
eine kritische Sicht auf das alte Leben fungiert. Die blosse Korrektur mag
in einen Bruch mit dem Alten übergehen, weil wir ein sich selbst
missverstehendes Leben nicht ohne innere Wandlung fortführen können.

16 Die Situation verschärft sich, wenn man mit Heidegger (und der ihm folgenden
Tradition) Verstehen als Existenzial auf ein sich entwerfendes Selbstverstehen »im Sinne
eines selbstverstehenden Seins« hin zuspitzt (so FlGAL, Günter: Gegenständlichkeit. Das
Hermeneutische und die Philosophie. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, 107; siehe HEIDEGGER:

Sein und Zeit, §§ 31h, bes. i45f., 150).



i38 Hartmut von Sass

Damit liegt der Unterschied zwischen einem gewöhnlichen Missverstehen
und einem solchen, dessen Gegenstand wir selbst sind, nicht in einem
epistemisch-theoretischen Problem (d.h. nicht in einer gesonderten, vom
sonstigen Missverstehen divergierenden Struktur), sondern in einem
praktisch-existentiellen Umstand (d.h. in der Gravität der sich für uns
ergebenden Konsequenzen): Sich selbst misszuverstehen, führt demnach in
eine Krisis, weil man sich selbst zum Problem geworden ist - in der
anfechtbaren Hoffnung, für sich selbst, durch andere, ein eigentliches
Verstehen* (zurück) zu gewinnen. - Soweit zu den drei >Landschafts-
skizzen*, deren erste das Missverstehen als mehrgliedrige Struktur auswies
(Jemand [a] missversteht etwas [x] als etwas [x*] im Kontext [K] zum
Zeitpunkt t), deren zweite die korrigierende Bewegung vom missverstandenen

x als x,# zum verstandenen x als x2# mitvollzog und deren dritte
verdeutlichte, dass manchmal gilt: a x (x#).

III. Vom Primat des Verstehens

Der umrissenen Möglichkeit allgegenwärtigen Missverstehens haftet
jedoch zugleich etwas philosophisch Verführerisches an; denn es ist leicht,
von den post- und anti-positivistischen Einsichten in die >Kontingenz
unserer Sprachen über die deskriptive Wertschätzung des Missverstehens
zu einer »Negativen Hermeneutik«18 überzugehen, die das Missverstehen
als Potenzial zu einer angeblichen Notwendigkeit zementiert. Doch die
zweiwertige Option zwischen der Nivellierung des Missverstehens und
dessen Erhebung in den Rang des Unumgänglichen ist unglücklich,
während sich die mit Schleiermacher einsetzende klassische Hermeneutik
stets im Zwischenbereich dieser Extreme bewegt hat.'9 Zwischen diesen

17 Vgl. das Eingangskapitel von Richard RORTYs Contingency, Irony, and Solidarity mit
dem Titel The Contingency of Language (Cambridge: Cambridge UP 1989); ferner VERGES,

Frank G.: Rorty and the New Hermeneutics, in: MALACHOWSKI, Alan (ed.): Richard Rorty
(Sage Masters ofModern Social Thought). Vol. II. London: Sage Publications 2002, 121-135.

18 Siehe etwa SCHURZ, Robert: Negative Hermeneutik. Zur Sozialen Anthropologie des

Nichtverstehens. Opladen: Westdeutscher Verlag 1995, der von einer »Kunst des Nicht-
Verstehens« spricht (ebd., 80).

So hält Friedrich SCHLEIERMACHER in einer Handschrift um 1819 fest: »Die strengere
Praxis geht davon aus, daß sich das Mißverstehen von selbst ergiebt [sie.] und daß Verstehen

auf jedem Punkt muß gewollt und gesucht werden.« (Hermeneutik. Hrsg. von Heinz
Kimmerle. 2. Auflage. Heidelberg: Carl Winter 1974, 82) - In gewisser Vorwegnahme von
Paul Ricoeurs >Hermeneutik des Verdachts* kann sich Schleiermacher auch wie folgt
ausdrücken: Wie die Hermeneutik das »Mißverstehen« zum Ausgangspunkt macht, so die
Kritik den Allgemeinen »Verdacht« oder die »Vermuthung, daß das Vorhandene mit der
ursprünglichen Thatsache nicht übereinstimmt« (Sämtliche Werke, Abteilung I, Bd. 7.
Berlin: Hinrichs i834ff., 283).



Zur Grammatik des Missverstehens 139

Polen also ist die »eigentümliche Offenheit des Verstehens«20 - als Neu-,
Anders-, vielleicht auch Besserverstehen - angesiedelt, zwischen »Verbindlichkeit

und Freiheit«21, zwischen »Vertrautheit und Fremdheit«22. Dass
Menschen in diesem Oszillieren sich selbst und anderes als sich selbst
kaum und nicht in jeder Hinsicht verstehen, heisst eben nicht, dass sie

sich nicht verstehen, sondern besagt das Gegenteil: dass sie sich irgendwie
schon verstanden haben.23

Doch gegen diese Sicht ist prominenter Widerstand laut geworden.
Vertreter der so genannten Dekonstruktion wie Derrida oder der
Literaturwissenschaftler Harold Bloom befördern das Missverstehen nicht einfach
zu einem methodischen Ausgangspunkt einer Lehre des Verstehens,
sondern vertreten die im obigen Sinn metaphysische Generalthese, wonach
Verstehen eigentlich ein stetes Missverstehen und Lesen eigentlich ein
permanentes misreading darstelle.24 Dieser Zugang kehrt folglich die Basa-

lität des Verstehens gegenüber dem Missverstehen nicht einfach um,
sondern ist nahe daran, die sonstige Nebensache zur alleinigen Hauptsache zu
erheben. Das Argument insbesondere Derridas scheint folgende Struktur
anzunehmen:

Das Verstehen von X setzt voraus, dass die Bedeutung von X ideal-konstant

bleibt, um X wiederholen zu können (Problem der Iterabilität);
Die Instanz, die diese Verlässlichkeit verbürgen müsste, ist der Kontext

von X;
Kontexte sind jedoch invariant und können die Bedeutung von X nicht

>erschöpfen<;
(Ci) Also überträgt sich die Invarianz des Kontextes auf die Bedeutung

von X;
(C2) Also ist das (synchrone & diachrone) Verstehen von X nicht

möglich (ohne signifikante Bedeutungsverschiebungen).25
Nach Derrida zeigt sich in diesen Verschiebungen, die unweigerlich in

Missverständnisse übergingen, der durch den Begriff der différance
angezeigte Zerfall einer Identität des Zeichens; dessen Wiederholung gebiert
nun immer neue, bislang unausgeschöpfte Bedeutungen, die in inkompa-

20 FlGAL, Günter: Verstehensfragen. Studien zur phänomenologisch-hermeneutischen
Philosophie. Tübingen: Mohr Siebeck 2009, 107; vgl. DERS.: Gegenständlichkeit, § 12: Verstehen,
bes. 120.

21 FlGAL: Verstehensfragen, 113.

22 Gadamer: Wahrheit und Methode, 300.
23 Vgl. IMDAHL, Georg: Das Leben verstehen. Heideggers formal anzeigende Hermeneutik

in den frühen Freiburger Vorlesungen. Würzburg: Königshausen & Neumann 1997, 231.

24 Siehe dazu ZlMA, Peter V.: Die Dekonstruktion. Einführung und Kritik. Tübingen:
Francke 1994, 191-193; 201-207; TlETZ, Udo: Hans-Georg Gadamer zur Einführung. 2. Auflage.
Hamburg: Junius 2000, 141k

25 Zur Argumentation: DERRIDA, Jacques: Die Stimme und das Phänomen. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1979, 103k; DERS.: Grammatologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 105-107; DERS.:

Randgänge der Philosophie. Wien: Passagen 1988, 300.



140 Hartmut von Sass

tible Sinnzuschreibungen münden und uns ein reziprokes Verstehen
suggerieren, sich jedoch ex post als Missverständnisse >outen< werden.26

Man wird das dekonstruktivistische Anliegen als berechtigtes Korrektiv
zu den kognitivistischen Restbeständen (nicht nur) in der Hermeneutik
aufnehmen können und dennoch mit dem vorgelegten Argument
unzufrieden sein. Diesem Unbehagen kann man entweder im Gestus der Widerlegung

von Derridas keineswegs wasserdichten Überlegungen Luft
verschaffen (gerade indem man sie zunächst verteidigend stark macht) oder
man kann damit unvereinbare, zumeist quasi-transzendentale Gegenüberlegungen

anbringen, die aufzeigten, was der Fall sein muss, bevor es zu
Missverständnissen kommt, oder aber man folgt der obigen Devise, rein
deskriptiv zu verfahren, sodass an die Stelle des >metaphysischen Müssens<
die Beschreibung dessen tritt, was offenbar schon der Fall ist, wenn
gegenseitiges Verstehen glückt. Schauen wir also noch einmal genauer hin, wie
sich dies zwischen Maria und Joseph verhält; drei kleine Szenen:

(1) Wir sahen bereits, dass sich der Disput zwischen unseren beiden
Begleitern daran entzündete, was genau unter >Schöpfung< verstanden werden

könnte und dass Maria ihrem Gegenüber vielleicht verständlicherweise

unterstellte, dass er die ersten drei Kapitel der Bibel gegen astro-
physikale oder evolutionstheoretische Erwägungen in Stellung bringen
wolle. Joseph stellten wir uns daraufhin als jemanden vor, der nun alle
kommunikativen Register zieht vom direkten Einspruch bis zur indirekten
Mitteilung einer dann aufgelösten Täuschung, um Marias Missverstehen
abzubauen und ihr zudem einsichtig zu machen, dass für ihn das Sprachspiel

der Schöpfung keinen explanatorischen Wert in Opposition zur
hypothesengeleiteten Naturwissenschaft annimmt, sondern einen
lebensorientierenden Ausdruck seines gläubigen Selbstverständnisses darstellt.

Schon diese ausbaufähige Erinnerung verdeutlicht, wie viel Verstandenes

sowohl im Umkreis von Marias Missverstehen, als auch im Zuge
Josephs Klärungsversuche explizit oder unausgesprochen mitläuft. Beide
finden sich in einem gemeinsam geteilten kulturellen Kontext wieder, in
dem Debatten der berichteten Art als überhaupt sinnhaft erfahren werden
und Konzepte wie >Schöpfung< und >Evolution< über einen hinreichend
stabilen >Sitz im Leben< verfügen. Beide haben schon immer auf diesem
»Lebensteppich«27 Platz genommen, der mit einem komplizierten Geflecht

26 Interessant ist Gadamers diesbezügliche Reaktion auf Derrida, zumal die für
problematisch befundene Wiederholung nun nach Gadamer gerade die Stabilisierung der Sinn-
einheit< stiftet: GADAMER, Hans-Georg: Sprache und Verstehen, in: GW Bd. 2. Tübingen:
Mohr Siebeck 1986, bes. 197; ferner ebd., 361-372; Bd. 10: Hermeneutik im Rückblick. Tübingen:

Mohr Siebeck 1995, 138-174. Hilfreich zum Verständnis der Beziehung Gadamer-Derrida:
BERNSTEIN, Richard: The Constellation of Hermeneutics, Critical Theory, and Deconstruction,
in: The Cambridge Companion to Gadamer. Ed. by Robert J. Dostal. Cambridge: Cambridge
UP 2002, 267-282, bes. 275-281.

27 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen - Teil II, in: Werkausgabe, Bd.

1.9. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 487-580, 489.



Zur Grammatik des Missverstehens 141

aus Selbst-, Fremd- und Weltverständnis gewoben ist. Denn so wie Maria
sich (und ihre Um-Welt) vornehmlich als évolutives Produkt begreift,
beschreibt Joseph - ohne diese Deskription in Abrede stellen zu müssen -
sich und damit seine Umgebung vorzugsweise in einem anderen Vokabular:

Ernsthaft von >Schöpfung< zu reden, verpflichtet ihn geradezu, seine
Mitmenschen als Geschöpfe anzusehen mit den dafür spezifischen
Handlungsweisen, die sich in vielerlei Hinsichten von Marias ebenso geregeltem
Weltzugang unterscheiden mögen.

(2) Dass sich Maria und Joseph - als zwei sich in Teilen ungleich
>selbst-interpretierende Tiere<28 - missverstehen können, liegt folglich
trotz noch so grosser Verstehensstörungen an dem immer noch grösseren
kommunikativen Gelingen. Wäre dem nicht so, könnten sie zum einen
ihre Missverständnisse gar nicht mehr lokalisieren, denn dafür ist
zwischen ihnen ein hinreichend ausgeprägtes Einverständnis nötig,29 zum
anderen wäre es ziemlich schlecht um die Möglichkeit, Missverständnisse
aufzuklären, bestellt, zumal dafür ebenfalls Verstandenes vorausgesetzt
wird. Nun sind jedoch Maria und Joseph fähig, ihr Missverständnis zumindest

im Nachhinein zu lokalisieren, und offenbar spricht nichts Prinzipielles

dagegen, dass Joseph die Klärung des besagten Disputes gelingen
könnte; also kommt dem Verstehen ein lebensweltlicher (nicht unbedingt
ein methodischer) Vorrang zu.

(3) In einer möglichen Version ihrer Begegnung malten wir uns aus, wie
es wäre, wenn sich Maria derart ihres Gegenübers überdrüssig zeigte, dass
sie Joseph gar nicht mehr verstehen wollte und dieser wiederum sich kaum
anders zu helfen wüsste, als eben die fälschliche Unterstellung Marias
offenherzig zuzugeben, um die kathartische Wirkung zur Klärung des
Missverstehens auszunutzen. Beides aber - das beabsichtigte Nichtver-
stehen und das vorübergehend herbeigeführte Missverstehen - sind die
Ausnahme, keineswegs die Regel. Maria und Joseph könnten sich nicht
vornehmen, diese zeitweise Strategie zur Dauer->Lösung< umzufunktionieren.

Ihre Kommunikation ist offenbar per se auf Verstehen und Verstan-
den-Werden angelegt; nähme man sich das Gegenteil vor, setzte dies - um
es überhaupt probehalber durchzuhalten - voraus, dass man Vieles
antizipierend versteht, um missverstanden werden zu können. Doch so leben
wir nicht - und so wir können auch gar nicht leben (wollen).

Ich hoffe, dass durch diese drei Anekdoten zumindest durchschimmert,
was etwas technischer unter dem Etikett einer an Heidegger, Gadamer und
Wittgenstein orientierten >Lebenswelthermeneutik< verhandelt wird. Hin-

28 Diese Wendung von Charles Taylor weist in der Tradition Heideggers daraufhin, dass

Selbstinterpretation ein wesentlicher Teil unserer Existenz ist: TAYLOR, Charles: Self-inter-
preting animals [1985], in: DERS.: Human Agency and Language. Philosophical Papers 1.

Cambridge: Cambridge UP 2005, 45-76, hier 65.
29 Vgl. KÜNNE: Verstehen und Sinn, 4, 16.



142 Hartmut von Sass

ter (1) steht deren emphatischer VerStehensbegriff, welcher nicht mehr
primär am Verstehen als einer schrittweisen Methode, sondern als einer ein-
heitsstiftenden Weise des Daseins selbst interessiert ist. Der sich schon
immer irgendwie verstehende Mensch ist dieses Verstehen, welches stets
verstehend auf etwas aus ist: »Im Verstehen liegt existential die Seinsart
des Daseins als Sein-lcönnen«, so Heidegger zusammenfassend.3°

Hinter (2) liegen insbesondere Wittgensteins Erwägungen zum Verhältnis

von Zweifel und Gewissheit (im Gegensatz zum Wissen), wobei er
herausarbeiten kann, dass erst dort, wo etwas de facto gewiss ist, der Zweifel
beginnen kann; nur in einer von unhinterfragten (nicht: unhinterfrag-
baren) Selbstverständlichkeiten durchzogenen Lebenswelt kann sinnvoller
Zweifel seinen Ort haben; in Wittgensteins Worten:

»Wer an allem zweifeln wollte, der würde auch nicht bis zum Zweifel kommen.

Das Spiel des Zweifeins selbst setzt schon die Gewißheit voraus.«31

Hinter (3) schliesslich steht die Beobachtung, dass wir uns - auf lange
Sicht - kommunikativ wohlwollend dem anderen (und uns selbst gegenüber)

verhalten. Das so verstandene Prinzip der Nachsicht32 erweitert
damit den Bereich des provisorisch Verstandenen, weil es bei dem Versuch, X
zu verstehen, nun nicht allein darum geht, dass Xs Kontext K tatsächlich
verstanden ist (geschweige denn >richtig< oder >wahr< ist), sondern in
wohlwollender Nachsicht unterstellen wir, dass klar wäre, was K meint
bzw. dass K der Fall ist (was noch einmal zu unterteilen wäre in eine
Wahrheits- und eine Konsistenzpräsupposition). Wir können daher nicht
auf eine hermeneutische Billigkeit verzichten und gleichsam aussteigen
aus unserem auf Verstehen angelegten und wesentlich von Verstandenem
durchzogenen In-der-Welt-Sein.

Was ist nun mit diesen drei Hintergrundszenarien für unser eigentliches

Problem, dem Primat des Verstehens, erreicht? Ein Dreifaches:
Erstens stimmt offenbar etwas an Derridas argumentativem Muster nicht.
Die dortigen Prämissen (i) und insbesondere (iii) sind viel zu statisch
formuliert. Derrida konfrontiert uns dort mit der wiederum unglücklichen

3° HEIDEGGER: Sein und Zeit, 143; bekanntlich bestimmt Heidegger deshalb das Verstehen
als »ein fundamentales Existenzial« (ebd., 336). Analog verfahrt später Gadamer, sofern er
den hermeneutischen Zirkel nicht als eine methodengeleitete Technik bestimmt, sondern als
eine Vollzugsform des Dasein: GADAMER: Wahrheit und Methode, 270-281.

31 WITTGENSTEIN, Ludwig: Über Gewißheit, in: Werkausgabe Bd. 8. 6. Auflage. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1994, § 115; vgl. auch Josef Simons Beobachtung, nach der gilt: »Nur am
Verstandenen, auf der Basis von Gewißheit, kann etwas unverstanden sein. Wir sind >immer
schon< in einer verstandenen Welt.« (SIMON, Josef: Philosophie des Zeichens. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1989, 78).

32 Zu diesem von Quine und Davidson formulierten Prinzip: ABEL, Günther: Das Prinzip
der Nachsichtigkeit im Sprach- und Zeichenverstehen, in: AZP 15:2 (1990) 1-18; ferner MCDOWELL,

John: Gadamer and Davidson on Understanding and Relativism, in: DERS.: The Engaged
Intellect. Philosophical Essays. Cambridge, MA: Harvard UP 2009, 134-151, hier 135 & 141F



Zur Grammatik des Missverstehens 143

Alternative, wonach sich entweder semantische Identität ideal-invarianten
Kontexten verdankt oder sich die berüchtigte différance missverstehens-
generierender Bedeutungsverschiebungen abzeichnet. Es trifft zwar zu,
dass der Kontext hinreichend stabil sein muss, um gegenseitiges Verstehen
zuzulassen; offenbar ist er aber stabil genug, sonst könnten wir uns und
unsere Mitwelt gar nicht verstehen - was wir jedoch in bestimmtem
Umfang offensichtlich tun: Wir gehen auf diesem schmalen Grat, aber wir
gehen. Zweitens - dies deutete sich schon im Vorangehenden an - ist
Derridas Behauptung, selbst wenn ihre Prämissen unproblematischer
wären, deskriptiv inadäquat; auch die Dekonstruktivisten geben sich
metaphysischen Fantasien hin, wenn sie, ohne genau auf die Praxis Acht
zu geben, eine Generalthese vorbringen, die uns - wie üblich - die Sicht
auf die Phänomene verstellt, anstatt diese sichtbarer werden zu lassen.33

Was sich zwischen Maria und Joseph abspielt, stimmt mit dem, was
Derrida samt Anhängerschaft vorschwebt, schlicht nicht überein. Dies
trifft sich, drittens und entlang des metaphysikkritischen Subtextes, mit
dem Anliegen, die häufig als (quasi)transzendentale Thesen gelesenen
Arbeiten Heideggers und Wittgensteins auch noch dieser ihnen grundsätzlich

sympathischen Lesart zu entziehen.34 Daher bemühte ich ein weiteres
Mal die Nacherzählung von Begegnungen des Missverstehens, um zumindest

anzuregen, die philosophischen Hintergründe der Szenen (1) bis (3)
nicht als >top-down<-Generalthesen aufzufassen, sondern als Resultate
einer Philosophie, die »wirklich >rein deskriptiv<« ist, nicht also als theti-
schen Vorschlag, um dann den heterogenen Phänomenen Herr zu werden,
sondern umgekehrt als deskriptives Ergebnis, welches sich erst der
Einsehendem Aufmerksamkeit philosophischer »Übersicht« verdankt. Der
Primat des Verstehens gegenüber all seinen Hindernissen und Brechungen
dürfte - >bottom up< - deutlicher zutage treten.

IV. Vom Umgang mit Missverständnissen

Missverständnisse gelten zumeist als generell zu vermeidende Störungen,
als kommunikative Hindernisse, welche durch Erklärungen beseitigt werden

sollten (1). Darüber hinaus kann dem Missverstehen jedoch auch ein
Positivum abgewonnen werden, indem es als Korrektiv des Verstehens
geschätzt wird (2). Zu dieser kritischen und wohlwollenden Lesart gesellt
sich eine pragmatische, die sich zunächst das Problem vorlegt, ob es in be-

33 Schon Gadamer hat einen ähnlichen Metaphysik-Vorwurf an Derrida gerichtet:
GADAMER, Hans-Georg: Frühromantik, Hermeneutik, Dekonstruktivismus, in: DERS.: GW Bd.

10. Tübingen: Mohr Siebeck 1999, 125-137, bes. 128.

34 Diese Tendenz sehe ich beispielsweise bei Thomas Rentsch, der sich neuerdings, dies
ist mir bewusst, gegen diese Zuordnung zur transzendentalphilosophischen Lesart währt:
siehe jedoch RENTSCH, Thomas: Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Sprachanalysen
zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart: Klett-Cotta 1985, bes. Teil 5-if.



144 Hartmut von Sass

stimmter Hinsicht überhaupt nötig ist, sich um ein Missverständnis zu
kümmern (3). Zu diesen möglichen Hinsichten gehört die Frage, in Bezug
auf welches Forum wir daran interessiert sind, Missverständnissen aus dem
Weg zu gehen, bzw. von wem wir - gern - missverstanden werden wollen
(4). Gehen wir nun diesen Facetten abschliessend etwas genauer nach.

(Zu 1) Es ist sicher kaum übertrieben festzuhalten, dass sich das
Missverstehen gravierender gestaltet als das Nichtverstehen - gravierender in
doppeltem Sinn, nämlich hinsichtlich der Konsequenzen, die beide mit
sich führen, und in Bezug auf ihre mögliche (Auf) Lösung. Zunächst zu den
Konsequenzen: Wenn Maria Joseph zum Zeitpunkt t missversteht - so
betonte ich bereits mehrfach -, weiss sie zu t nicht, dass sie es tut. Würde
sie Joseph hingegen nicht verstehen, dann wüsste sie es sehr wohl. Im
einen Fall werden nun Folgerungen aus dem in einer bestimmter Weise
Verstandenen gezogen, in denen sich das Missverstehen perpetuieren
kann, während aus dem gewussten Nichtverstehen vernünftigerweise keine

Schlüsse gezogen werden, solange der Fall ungeklärt bleibt. Die Crux
liegt nun aber darin, dass sich Missverständnisse häufig erst darin
bemerkbar machen, dass Konsequenzen aus ihnen gezogen werden, die ebenso

verquer sind wie die Annahmen, auf denen sie beruhen. So fragte Maria
Joseph, wie er denn seinen Schöpfungsglauben mit Darwins
erfolgversprechender Theorie vereinbaren wolle. Joseph wird erst durch diese
Frage, die sich selbst der Folgerung aus einem impliziten Schöpfungsverständnis

verdankt, allmählich bemerkt haben, dass ihn seine Gesprächspartnerin

missversteht. Er wurde dessen nicht direkt gewahr (etwa durch
einen verfehlten Begriff von >Schöpfung<), sondern indirekt (durch konsistente

Folgerungen aus dem vorausgesetzten, aber missverstandenen
Schöpfungsbegriff). In solchen Fällen erhält das principle of charity eine
neue Nuance, weil es nicht allein darum gehen kann, dem anderen darzulegen,

dass falsche Folgerungen gezogen worden sind, sondern der Weg
wäre zurückzuverfolgen, wie es überhaupt dazu kommen konnte.35

Von daher lässt unser gesamter Umgang miteinander eine Suspension
des Verstehens angesichts des drohenden Missverständnisses kaum zu;
Danken, Bitten, Glauben und vieles mehr sind offenbar allein sinnvoll,
wenn das Verstehen den unbestrittenen Primat vor dem Nicht- und vor
allem vor dem Missverstehen geniesst (s.o.).36 Dies gilt umso mehr in einer
Wissens- und damit Verstehensgesellschaft, in der einerseits Verstehens-

35 Dazu MÜLLER, Olaf L.: Misstrauen oder Hoffnung? Protestnote gegen eine pessimistische

Regel von Ernst Tugendhat, in: ZphF 63 (2009) 1, 5-32; ferner TlETZ, Udo: Sprache und
Verstehen in analytischer und hermeneutischer Sicht. Berlin: Akademie Verlag 1995, 169-184.

36 Dies wird bestritten, wenn als das Leitparadigma nicht mehr Verstehens-, sondern
Interpretationsprozesse fungieren: siehe LENK, Hans: lnterpretationskonstrukte. Zur Kritik
der interpretatorischen Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993; ABEL, Günther:
Interpretationswelten. Gegenwartsphilosophie jenseits von Essentialismus und Relativismus. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1993.



Zur Grammatik des Missverstehens 145

prozesse sowie das Zuverstehende pluralisiert werden, in der dadurch
jedoch andererseits Missverständnisse fast programmiert sind.37 Wir
kommen an einen Punkt, an dem Missverständnisse tatsächlich kaum
vermeidbar erscheinen, sodass es nicht um deren vorangehenden Ausschluss,
sondern weit eher um deren nachfolgende Klärung gehen kann.

(Zu 2) Dramatisieren sollte man die heraufziehende Wetterfront
frostig-missverstehender Kommunikation nun auch nicht. Eine der beiden
deeskalierenden Reaktionen bestünde darin, den förderlichen Seiten des
Missverständnisses nachzugehen. Was würde fehlen, wenn wir uns nicht
mehr missverstünden, nicht mehr missverstehen könnten? Die Vehemenz
beabsichtigt-produktiver Missverständnisse ist mehrfach angeklungen,
doch die allermeisten Missverständnisse sind unbeabsichtigt - und können
dennoch produktiv wirken. Es muss wohl diese Möglichkeit kommunikativen

Scheiterns samt ihrer impliziten Drohung des Kommunikationsabbruchs

vorliegen, damit das Verstehen nicht in eine allseits vorausgesetzte

Gewohnheit übergeht. Beraubt wären wir der heilsamen Notwendigkeit

sprachlicher Sensibilität, würde nicht auf dem Spiel stehen, was sich
dem Verstehen gerade verdankt - einem Verstehen, das oftmals durch das
Missverstehen hindurch gegangen ist. Missverständnisse lassen sich als der
mediale Gefahrenhorizont ansehen, vor dem wir uns überhaupt umeinander
verstehend bemühen.

(Zu 3) Die andere deeskalierende Reaktion bestünde in der schlichten
Erkenntnis, dass nicht jedes Missverständnis aufgelöst werden muss; denn
wir unterscheiden innerhalb des Meeres unabsehbarer Missverständnisse
gewöhnlicherweise verschiedene Grade ihrer Relevanz - ähnlich der selektiven

Reduktion (e), die zu Beginn in unserer kognitivistisch anmutenden
Liste sprachlicher Fertigkeiten auftauchte. Diese Pragmatik ist vielschichtig,

gibt es doch Missverständnisse, die auszuräumen bedeutete, das Risiko
nur neuer Missverständnisse einzugehen, bei denen die Chancen auf
Entwirrung vielleicht noch trüber aussehen; sodann Missverständnisse, die
schlicht unnötig sind, ausgeräumt zu werden, weil ihr Weiterbestehen und
ihre Aufhellung auf ganz Ähnliches hinausliefen; und endlich
Missverständnisse, die uns unwichtig erscheinen, weil uns nicht alle Adressaten,
die uns gerade missverstehen, kommunikativ am Herzen liegen.

Doch der besagte Pragmatismus stösst auch an Grenzen. So bietet sich
beim Nichtverstehen einen Möglichkeit, die uns beim Missverstehen
weitgehend verschlossen bleibt: outsourcing. In zahlreichen Fällen des
Nichtverstehens kommt es zur berechtigten Überantwortung von Kompetenzen

an Experten. So erkennen wir an, dass wir in technisch-physikalischen

Zusammenhängen Spezialisten vertrauen sollten (und müssen), so-

37 Siehe zur Unvermeidlichkeit des Missverstehens sowie des Missverstandenwerdens
schon: SCHLEIERMACHER, Friedrich: Hermeneutik und Kritik. Hrsg. von Manfred FRANK.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, bes. 92.



146 Hartmut von Sass

fern wir selbst den vertrackten Sachverhalt nicht zu überschauen
vermögen. Das Nichtverstehen der Laien wird im besten Fall durch fremde
Expertise aufgehoben, sodass mit dem Nichtverstehen ganz häufig eine

Suspension des Verstehens einhergeht. Nicht so beim Missverstehen (schon
gar nicht beim Sich-Selbst-Missverstehen), denn dies ist ja von vornherein
auf Verstehen angelegt, was wiederum nicht heisst, dass wir stets alle
Missverständnisse ausräumen müssten. Doch weil der Umfang dessen, was
wir nicht verstehen (können), aus lebenspraktischer Perspektive weit
geringer ist als das Potential des Missverstehens, kann es im hiesigen Fall
kein analoges outsourcing an Spezialisten geben. Die Ignoranz gegenüber
dem auf Verstehen angelegten Missverstehen käme uns auf Dauer menschlich

äusserst teuer zu stehen - der Preis lautet Einsamkeit.

Zum Abschluss - ein Lob auf das Missverstehen

In glücklichen Fällen sorgen Freunde dafür, dass dieser Preis - wir kommen

zu Punkt (4) - nicht unbedingt gezahlt werden muss. Von diesen
Freunden sagt Friedrich Nietzsche, man solle ihnen »einen reichlichen
Spielraum zum Mißverständniß zugestehen«38, um mit dieser Empfehlung
die Sachlage auf den Kopf zu stellen; denn es wäre doch zu vermuten, dass

wir am ehesten in der Freundschaft darum bemüht sein sollten,
Missverständnisse gar nicht erst aufkommen zu lassen. Jedoch scheint Nietzsches
Umkehrung bereits die Konsequenzen aus der Aussichtslosigkeit dieser
Vermeidung zu ziehen, und zwar zugunsten der Freundschaft, die an
unvermeidlichen Missverständnissen - und im Kontrast zu Beziehungen vor
jeder Freundschaft - nicht zerbrechen wird. Es käme nicht darauf an,
jegliches Missverstehen freundschaftlich zu umgehen; vielmehr bewährt
sich die Freundschaft gerade darin, durch den »reichlichen Spielraum« des
Missverständnisses hindurch zu bestehen. Stimmt man mit Nietzsche darin

überein, dass es »schwer [ist] verstanden zu werden«, während
»unverstanden zu werden« eine >beleidigend-kalte Gleichmacherei< nach sich
zöge - »Comprendre c'est égaler« -, bliebe es dem Missverstehen vorbehalten

für die freundschaftliche >Wärme< zu sorgen, die eben nicht alles
verstehend egalisiert. - Es soll schon einmal ein Paar gegeben haben, das
Nietzsches Konklusion hätte bestätigen können; die zwei hiessen Maria
und Joseph und hatten einen berühmten Sohn - der Rest der Geschichte,
die mit einem grossen Missverständnis begann und im Unverständnis
endete, ist bekannt.

38 NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, in: KSA. Bd. 12, hrsg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin: De Gruyter 1999, 50T (die folgenden Zitate
stammen ebenso aus dieser Passage).



Zur Grammatik des Missverstehens 147

Zusammenfassung
Das Missverständnis wird in Parallele zum Verstehen und in Abgrenzung
zum Nichtverstehen als eine mehrgliedrige Relation vorgestellt, wobei sich
interessante Asymmetrien zwischen ihnen auftun. Mit Hilfe von Heidegger
und Wittgenstein wird dann für den Primat des Verstehens gegenüber dem
dekonstruktivistisch promovierten Missverstehen plädiert, um schliesslich
auf die nicht auf blosse Vermeidung reduzierbaren Umgängen mit
Missverständnissen einzugehen. Mit einem Lob auf das Missverständnis endet diese

begriffliche Landvermessung.

Abstract
Misunderstanding is - in accordance with understanding and in partial
contrast to non-understanding - presented here as a relation consisting of
different elements. In that way, important asymmetries come to the fore.
Following Heidegger und Wittgenstein it is argued for the priority of
understanding over misunderstanding promoted by deconstructivist accounts.
Then, the divergent dealings with misunderstandings beyond the way ofjust
avoiding them will be elaborated, leading to misunderstanding's appreciation.


	Zur Grammatik des Missverstehens : Versuch einer hermeneutischen Schadensbegrenzung

