Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: Zur Grammatik des Missverstehens : Versuch einer hermeneutischen
Schadensbegrenzung

Autor: Sass, Hartmut von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HARTMUT VON SASS

Zur Grammatik des Missverstehens.
Versuch einer hermeneutischen
Schadensbegrenzung

fiir Stefan Hansen

Bevor es zu Missverstandnissen kommt, ist bereits vieles verstanden. Das,
was verstanden ist, bleibt meist nicht vor potentiellen Missverstiandnissen
gefeit. Doch nicht alles, was wir verstehen, konnen wir auch missver-
stehen; und etwas, das wir missverstehen, ist nicht unbedingt Kandidat
daftir, nicht verstanden zu werden. Manches verstehen wir in einer Hin-
sicht und missverstehen es in einer anderen, was nicht ausschliesst, es in
einer wiederum weiteren Hinsicht nicht verstehen zu konnen. Auch die
Uberginge sind vielfiltig, lisst sich doch vieles Missverstandene recht
leicht dem beabsichtigten Verstehen zufiihren, wahrend sich anderes auf
tragische Weise der >Richtig«Stellung entzieht. Dass schliesslich Missver-
standnisse allermeist als das Zu-Vermeidende gelten, stimmt wohl ebenso,
wie es berechtigt ist, zuweilen auf die Kraft produktiver Missverstandnisse
zu vertrauen, denen sich neues Verstehen verdanken mag.

Um etwas Licht in dieses schattige Beziehungsgeflecht von Verstehen,
Missverstehen und Nichtverstehen zu bringen, holen wir uns Hilfe von
zwei moglichen Zeitgenossen. Nennen wir sie der Einfachheit halber Maria
und Joseph. Maria sei evolutionstheoretisch tiberaus gebildet; das Meister-
werk des ausgebildeten Theologen Charles Darwin hat es ihr schon friih
angetan und, gerade weil sich ihr Verstandnis der On the Origin of Species
seinerseits evolutiv entwickelt hat, konnte dies Marias Wertschatzung fir
den Mann aus Britannien nur noch steigern. Das eigene Leben auf die von
ihm beschriebene Weise zu begreifen, wiirde unter Umstdanden selbst in
einen Selektionsvorteil miinden. Joseph hingegen haben wir uns als jeman-
den vorzustellen, der in einer ganz anderen Text- und damit Lebenswelt
gross geworden ist. Dass die alttestamentliche Genesis in derart beredter
Weise von dem, womit alles begann, zu berichten weiss, hat ihn zeitlebens
fasziniert. Der unwahrscheinlich geordnete Ablauf iber die ersten sechs
Tage hinweg mit jeweils begutachtender Segnung ab Mitternacht flosst
ihm Ehrfurcht ein, kann er doch darin einen Gott erkennen, der in Ver-
lasslichkeit, Treue und Umsicht die Dinge zu ordnen in der Lage ist. Im
Zweifel wiirde es ihm auf das >Dass«< Gottes Schopfungstdtigkeit ankom-
men, welches sich im priesterschriftlichen »Wie« nur gebrochen spiegelt.



Zur Grammatik des Missverstehens 125

Soweit zu unseren sporadischen Begleitern, deren Begegnung sich als
mogliche Quelle zahlreicher Missverstindnisse herausstellen und deren
Auftritt tiber das rein Illustrative hinausgehen wird. Nun gilt es auch hier,
die Dinge zu ordnen - und das werde ich in vier Schritten tun. Zundchst
wird es darum gehen, einige zentrale Wortfelder des fiir uns relevanten
Begriffsraums voneinander abzugrenzen und darin zu konturieren (I);
dann wird das Missverstandnis in Parallelisierung zum Verstehen und in
Abgrenzung zum Nichtverstehen als eine mehrgliedrige Relation vorge-
stellt (II), um mit prominenten Kronzeugen fiir den Primat des Verstehens
gegeniiber dem dekonstruktivistisch promovierten Missverstehen zu pla-
dieren (III); schliesslich werden wir uns den nicht allein auf Vermeidung
reduzierbaren Umgdangen mit Missverstandnissen widmen (IV). Mit einem
vor mancherlei Missverstandnissen ungeschiitzten Lob auf das Missver-
standnis wird diese begriffliche Landvermessung vorlaufig abgeschlossen.

[. BEGRIFFLICHE ABGRENZUNGEN

Von kommunikativen Phanomenen wie Verstehen, Nichtverstehen und
Missverstehen lassen sich kognitivistische Bilder zeichnen, die - beldsst
man es bei ihnen - in der Gefahr stehen, ganz statisch und inadaquat zu
wirken. Demnach miissten wir uns auf die Suche nach jeweils notwendigen
und zusammen hinreichenden Bedingungen begeben, um verstehen zu
konnen, was Verstehen sei. Dieses stelle sich ein, sobald gewisse Voraus-
setzungen vorliegen wiirden:
(a) gegliickter Transfer von Lauten (Akustik & Perzeption);
(b) Vertrautheit mit Bedeutung und Struktur von Ausdriicken (Seman-
tik & Syntaktik);
(c) Souverdnitdt in angemessener Sprachverwendung (Pragmatik & Per-
formanz);
(d) Verfiigen tiber Vor- und Hintergrundwissen (Kontextualisierung);
(e) Gewichtung von Relevanz (Reduktion durch Selektion).

Diese fiinf Gesichtspunkte decken, so die Uberzeugung, vieles in unserer
Kommunikation ab. Sie gehen teilweise ineinander tiber, wenn sie auch
nicht, so mein Eindruck, reduzibel waren auf weniger als die genannten
Aspekte. Zudem enthadlt der von (a) bis (e) reichende Bogen eine mediale
Komplexitatssteigerung: Der erfolgreiche akustische Transfer setzt offen-
sichtlich tiberaus rudimentare Sprachkompetenzen voraus im Vergleich zu
dem Gespiir dafiir, wann es »an der Zeit« ist, etwas auf bestimmte Weise
(im Witz oder rhetorisch fragend) vorzubringen. Ob und inwiefern nun
auch (d) und (e) »Steigerungen« bezogen auf (c) darstellen, mag fraglich
bleiben, nicht jedoch, dass (c) fir sich noch keinesfalls (d) und (e)
enthalten wiirde: Pragmatische Souveranitdt im Sprechen impliziert nicht,
tiber den zum Verstehen eines Sachverhalts notigen Hintergrund zu



126 Hartmut von Sass

verfiigen oder verzichtbare Informationen von unerldsslichen scheiden zu
konnen.

Wird eine Liste von der Art wie (a) bis (e) erst einmal fiir zufrieden
stellend befunden, werden Vertreter! eines kognitivistischen Bildes men-
schlicher Sprache Folgendes festhalten: Liegen die Voraussetzungen (a) bis

. vor, ist das gegenseitige Verstehen gesichert; sind eine oder mehrere
Voraussetzungen >deaktiviert, ist es zumindest gefdhrdet oder gar verun-
moglicht. Nicht- oder Missverstehen drohen heraufzuziehen, von denen
allein erstes librig bliebe, wenn gar keine der Bedingungen erfiillt ware.
Dieser Schematismus gleicht eher einer Karikatur als einer ernstzuneh-
menden Skizze philosophischer Beschreibung. Daher werde ich ihn nicht
direkt kritisieren, sondern als zundchst heuristisches Sprachbild verwen-
den und versuchen, die in ihm behauptete Struktur durch Elemente des
Unvorhersehbaren anzureichern und schliesslich zu untergraben und da-
rin abzutragen.2 Schauen wir uns dies genauer an, indem wir die einschla-
gigen Wortfelder kurz abschreiten.

(i) Verstehen: Damit Maria und Joseph einander verstehen, muss die
Akustik >stimmen<; Voraussetzung (a) ist dafiir eine trivial-notwendige
Bedingung. Ebenso trivial erscheint der erkldarungsbediirftige Umstand,
dass beide einer Sprache machtig sein miissen mit Fertigkeiten, wie sie in
(b) und (c) angedeutet sind. Damit eroffnet sich ein ganzer Horizont
geteilter Sprach- und Lebensformen, eine Geschichte, in welchen Situa-
tionen des Erlernens von Wortern, deren verschiedenen Verwendungen
und den mit ihnen verwobenen Tatigkeiten ein unentwirrbares Knauel
eingehen. Die semantischen und syntaktischen Elemente stehen dabei fiir
die quasi technische Seite unserer Sprachverwendung: dem Beherrschen
von Regeln und grammatischen Strukturen (b). Die kompetente Spre-
cherin einer Sprache zeigt sich darin, diese linguistischen Ordnungen in
Souveranitat, d.h. nicht fehlerhaft, sondern gezielt brechen zu kénnen.
Doch damit bewegen wir uns bereits auf dem pragmatisch-performativen
Feld, welches sich hinreichend eindeutigen Regeln entziehen kann, zumal
der Regelbruch nicht eigens geregelt werden muss (c). Sprache geht eben

! Diese »Vertreter< gibt es tatsachlich, genannt sei Theodore Abel (ABEL, Theodore: The
Operation Called Verstehen, in: FEIGL, Herbert/BRODBECK, May (eds.): Readings in the Philo-
sophy of Science. New York: Appleton-Century-Crofts 1953, 678-687, bes. 682f.; als neuere
Sicht vgl. die Begriffsarbeit von KUNNE, Wolfgang: Verstehen und Sinn. Eine sprachana-
lytische Betrachtung, in: AZP (1981) 6/1, 1-16; siehe zu den sechs Stufen, die Kiinne unter-
scheidet (ebd., 4-6): SCHOLZ, Oliver: Verstehen und Rationalitdt. Untersuchungen zu den
Grundlagen von Hermeneutik und Sprachphilosophie. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann
1999, 294-307.

2 D.h. nicht, dass nun ein nonkognitivistisches Sprachbild skizziert werden soll - ich
wiisste gar nicht, was damit gemeint sein konnte. Eher heisst es, dass zum Vorrat an Vor-
aussetzungen der obigen Art nicht einfach etwas addiert werden kann zugunsten der
Angemessenheit des Modells, sondern dass in die inhaltliche Fiillung der Bedingungen
selbst Bewegung kommen muss.



Zur Grammatik des Missverstehens 127

nicht im mastering of techniques and skills auf3 Diese konnen wir
durchaus beherrschen und dennoch ausser Stande sein, zu sprechen und
zu verstehen; denn beides ist etwas, das wir in Gemeinschaft tun, wir sind
miteinander im Gesprach (selbst der Monolog ldsst sich als Dialog auf-
fassen); in der common language lernen wir, starken unser Verstandnis fiir
uns, den anderen und unsere Umgebung. Zu dieser Umgebung gehért nun
die Sprache selbst, sodass sich sowohl das Medium, als auch der mogliche
Gegenstand verstehenden Sprechens zusehends dynamisieren — und damit
auch die Bedingungen (b) und (c).

Was hat das mit unseren Begleitern zu tun? Nehmen wir an, Maria und
Joseph beginnen eine Unterhaltung tiber das von beiden favorisierte
Thema: die Schopfung. Maria wird schon dieser Begriff suspekt vorkom-
men und nur wenn ihr Gegeniiber dieses Konzept nicht nur versteht,
sondern auch in seinen vielfaltigen Bezligen zu anderen Begriffen und zum
Leben, das er fuihrt, beschreiben kann, konnte Maria allmahlich verstehen,
worum es sich handelt. Zum Beispiel so, dass Joseph schildert, wie dieser
Glaube >sein ganzes Leben regelt«, in dem es ihn mit Achtung vor Gottes
Natur durchs Leben gehen lasst und er sich in die Pflicht genommen weiss,
sie zu schiitzen. Vor Marias Augen wird im gliicklichsten Fall ein Pano-
rama an Beziigen und Verbindungen entstehen, das sie besser sehen lasst,
wie der Begriff »Schopfung« in Josephs Leben »liegt«<s. Wir sehen an Hand
dieser kurzen Szene, dass sich das Verstehen Marias keinesfalls spontan
einstellen muss, sondern gerade bei vorliegender Versuchsanordnung
sukzessive vollziehen wird, eben nicht auf einen Schlag, sondern dialo-
gisch mit der Zeit (d). Die Bedingungen des Verstehens gehen dem Ver-
stehen folglich nicht unumwunden voraus, sondern entfalten sich ihrerseits
zeitlich-kontingent im Zusammenspiel von Verstandenem, Nicht- oder
Missverstandenem und dem Willen dazu, den anderen zu verstehen: Das
Verstehen schafft sich seine eigenen Voraussetzungen. Erst wenn dieser -
sagen wir ruhig: dialektische - Vorgang etwas an Fahrt aufgenommen hat,
kann Maria ihre selektiven Fertigkeiten unter Beweis stellen, Josephs
Worte aufs Relevante hin zu gewichten (e).

(ii) Nichtverstehen: >Kognitivismus« verwendete ich bislang als Etikett
fiir eine wirkmachtige Denkweise, jene namlich, kausal-notwendige Kondi-

3 Dies ist das dominierende, immer wieder angespielte Thema von: RHEES, Rush:
Wittgenstein and the possibility of discourse. Ed. by Dewi Z. PHILLIPS. Cambridge: Cambridge
UP 1998, passim, bes. 7, 89, 191, 269 - in Auseinandersetzung mit WITTGENSTEIN, Ludwig:
Philosophische Untersuchungen, in: Werkausgabe Bd. 1. 9. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1993, § 199¢.

4 Formuliert in Anlehnung an: WITTGENSTEIN, Ludwig: Vorlesungen iiber den religiésen
Glauben, in: DERS.: Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychoanalyse und religiésen
Glauben. Hrsg. von Cyril BARRETT. Diisseldorf: Parerga 1994, 78.

5 Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig: Zettel, in: Werkausgabe Bd. 8. 6. Auflage. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1994, 259-443, § 533.



128 Hartmut von Sass

tionale vorzulegen, sodass gelten konne: Wenn der Bedingungskomplex K
vorliegt, muss das Ereignis E folgen, in unserem Beispiel: Wenn die Menge
der Voraussetzungen (a) bis (e) gegeben ist, dann muss das sprachliche
Verstehen gesichert sein. Dagegen lassen sich zwei recht nahe liegende
Einwande formulieren. Zum einen zeigt sich hier eine weitere Art von
»Kognitivismus¢, die Prozesse des Verstehens auf Sprache abonniert,® wah-
rend wir auch vielfdltige Formen sprachbegleitender Elemente (wie Laut-
stairke oder Betonung) sowie nichtsprachlicher Kommunikationen (wie
Blicke oder Gesten) verstehen konnen. Zum anderen erweist sich das
kognitivistische Bedingungsarsenal von (a) bis (e) bereits fiir das sprach-
liche Verstehen als unangemessen, weil damit in dieser verallgemeinerten
Form keinesfalls conditiones sine quibus non formuliert seien. Kritisiert das
erste Bedenken eine ungerechtfertigte Reduktion, die immerhin noch
zulasst, dass das skizzierte Bild fiir den Bereich, der tatsachlich in den
Blick genommen wird, durchaus zutrifft, wird mit dem zweiten Bedenken
dieses mogliche Zugestandnis verneint; das vorgelegte Bild ist nicht allein
reduktiv, sondern auch noch in der Einschrankung defizitar. Beides
bestreite ich gar nicht, werde mich aber zum Zweck der Uberschaubarkeit
auf sprachliche Phanomene konzentrieren und wenigstens bemiihen, der
zweiten Kritik Rechnung zu tragen, wenn es jetzt um das Nicht- und
Missverstehen geht.

Sofern, nach kognitivistischer Auffassung, Verstehen durch die Erfiil-
lung der Bedingungen (a) bis (e) gesichert sei, bestiinde deren Riickseite
darin, dass die Nichterfiillung einer oder mehrerer dieser Bedingungen in
Nichtverstehen miinden wiirde. Auch dagegen wiederum zwei Einwande.
Zum einen setzt diese Uberlegung voraus, Verstehen und Nichtverstehen
verhielten sich zueinander nicht nur kontrar, sondern auch komplemen-
tar; entweder man verstehe einen Sachverhalt oder eben nicht - tertium
non datur. Nur so einfach liegen die Dinge nicht, zumal die Hinsicht, in
der etwas verstanden wird, zu beriicksichtigen ist, und es selbstverstand-
lich das Missverstehen als Schwebe zwischen Verstehen und Nichtver-
stehen gibt, die deren angebliche Komplementaritdt auflést. Also: Nicht
alles, was wir in einer Perspektive verstehen, verstehen wir auch in einer
anderen; so kann man die Regeln des Schachs beherrschen und dennoch
die Faszination dieses Spiels nur achselzuckend zur Kenntnis nehmen
(wogegen fiir andere die Regeln gerade Grund fiir ihre Faszination sein
mogen); und nicht alles, was wir nicht nicht verstehen, verstehen wir — wir
konnten es ja missverstehen. Zum anderen: Gehen wir einmal davon aus,
dass Verstehen und Nichtverstehen sich tatsichlich zueinander komple-

6 Hans-Georg GADAMER schrinkt das hermeneutische Geschift noch weiter ein, indem er
es auf das Verstehen schriftlicher Aktefakte fokussiert: Wahrheit und Methode. Grundziige
einer philosophischen Hermeneutik. 6. Auflage. Tubingen: Mohr Siebeck 1990, 1f. Zwar werde
ich mich bemiihen, diese Einschrankung zu vermeiden; wohl aber konzentriere ich mich auf
das Verstehen von Sprache.



Zur Grammatik des Missverstehens 129

mentar verhielten, hiesse das immer noch nicht, dass das Nichtvorliegen
einer oder mehrerer Bedingungen unter (a) bis (e) Nichtverstehen nach
sich zoge, weil sie, wie angedeutet, nicht alle notwendige Bedingungen
sprachlichen Verstehens sind. Maria wird unter Umstidnden Joseph auch
dann verstehen, wenn (c), (d) und (e) nicht vorliegen (fir [a] trifft das
sicher nicht zu; tiber [b] kann man sich streiten). Das schliesst keineswegs
aus, die vorrangigen Griinde fiir Nichtverstehen - gerade im Fall von Maria
und Joseph - im Bereich von (b) und (d) anzusiedeln.

(iii) Missverstehen: Die Bedingungen (a) bis (e) sind aber auch keine
hinreichenden Bedingungen des Verstehens. Wir konnen uns Falle vorstel-
len, in denen von der Lautakustik bis zur Relevanzselektion alles kommu-
nikativ erfolgreich ablduft und dennoch Missverstindnisse moglich oder
gar unvermeidbar sind: Vielleicht geht der Gesprachspartner plotzlich von
verdnderten Annahmen aus, die das Gesagte nun in neuem Licht erschei-
nen lassen, ohne dass dieser neue Rahmen eigens thematisiert geworden
ware; vielleicht will man den anderen missverstehen, um die Wut auf ihn
rucklaufig rechtfertigen zu konnen; vielleicht méchte man missverstanden
werden, um in dieser >indirekten Mitteilung« dem Gegeniiber etwas zu-
kommen zu lassen, das umweglos nicht zu sagen ware.7 Deutlicher wird
nun das Unausgesprochen-Verdeckte, das den statischen (a)-(e)-Schema-
tismus untergrabt und das Verstehen, Nichtverstehen und Missverstehen in
ein Netz von kognitiven, emotionalen, pathischen Lebensbeziigen und
Stimmungsbildern einwebt - jenseits rein technisch-regelgeleiteter Sprach-
verwendung.

Zu eilig sollten wir uns nun aber auch nicht von generellen Aussagen
tiber die Struktur des Missverstehens verabschieden. Wir schauen uns nun
drei mogliche Szenarien des Dialogs zwischen Maria und Joseph an:

(1) Erinnern wir uns nochmals an die kleine Skizze zu Josephs Glauben
an Gottes Schopfung. Diese Gewissheit wiirde sein Leben derart >regelns,
dass sie sich in seinem Handeln niederschliige. Gottes Natur betrachtet
Joseph mit Dankbarkeit und einer Haltung, welche die Verpflichtung,
diese Natur zu schiitzen, verrdat. Maria wird erfahren wollen, wie er seinen
religiosen Glauben mit modernen evolutionstheoretischen Ergebnissen
vereinbaren konne. Joseph antwortet, dass beides durchaus kompatibel sei,
dass er in dem sechstdagigen Schopfungshandeln Gottes keine Theorie,
keine pseudowissenschaftliche Hypothese sehe, sondern dass Darwin bio-
logisch-naturwissenschaftliche Fragen thematisiere, die Genesis, wie er sie
liest, jedoch existentielle Probleme der Lebensgestaltung und -orientie-
rung verhandle. Maria wird moglicherweise aufgehen, dass Josephs Glau-

7 Zu dieser Strategie siehe das pseudonyme Werk Soéren Kierkegaards, indem sich philos-
ophische, theologische und biographische Erwigungen vermischen: KIERKEGAARD, Soren:
Philosophische Brocken oder ein Brockchen Philosophie. Ubers. von Emanuel HIRSCH. Diissel-
dorf: Diederichs 1952, 21-32.



130 Hartmut von Sass

ben an Gottes >gute Schopfung« einen ganz anderen Ort einnimmt, als sie
es zundchst annahm: Sie meinte zu Beginn des Gesprachs, Joseph zu ver-
stehen und zugleich seinen Glauben als Konfusion abtun zu kénnen, wah-
rend ihr nun zwar nicht recht klar sein mag, was Joseph konkret glaubt
und warum er es tut, sehr deutlich aber vor Augen steht, dass ihre anfang-
liche Vermutung auf Missverstandnissen beruhte.8

(2) Maria wird nicht immer verstandnisvoll reagieren. Sie kann unge-
halten werden und Joseph wegen seiner zaghaften und undeutlich-auswei-
chenden Erlauterungen harter angehen, um vielleicht irgendwann laut zu
werden: »Es gibt keinen Gott — woran Du glaubst, sind nur Restbestdnde
einer Hypothese, die wir nicht mehr brauchen!«9 Joseph, ganzlich ungetibt
in derlei prekaren Konversationen, zieht es vor zu schweigen und halt
Maria im Stillen fiir eine unverbesserliche Positivistin. Sie aber kann mit
dem salbungsvoll-pastoralen Joseph schlicht nichts anfangen und will ihn
daher gar nicht mehr verstehen, sondern ihr Unbehagen vor sich und
ihrem verunsicherten Gegeniiber dadurch ins Recht setzen, dass dieser
nicht in der Lage sei, sich verstandlich zu machen.

(3) Joseph weiss sich nicht mehr zu helfen, die Lage droht aus den
Fugen zu geraten. Da ergreift er das letzte, ihm verfiigbare Mittel: Nattir-
lich sei die Welt in sechs Tagen geschaffen; es stehe doch im Alten Testa-
ment, sei von so vielen Menschen geglaubt worden; auf diese Tradition
vertraue er; Darwin und seine Nachfolger hdtten keinerlei Autoritdt, gegen
diesen ehrwiirdigen Bericht zu rebellieren, der soviel erklare und verstand-
lich darlegen konne. Maria wird als Allerletzte mit dieser entbléssend offe-
nen Auskunft gerechnet haben: »Also doch, ein unverbesserlicher Biblizist
- wie kann man das in unseren Tagen noch glauben, wie?« Eine Weile ver-
geht, deren steigende Spannung Joseph endlich auflost: »Hattest Du wirk-
lich gedacht, ich kénnte in einem wortlichen Sinn daran glauben und
brachte die Genesis gegen Darwins Hypothesengebaude in Stellung, nur
um ein neues zu errichten«? Maria hat offenbar missverstanden: Sie hielt
Josephs Worte fiir authentisch - und nun? Die aufgeloste Tauschung er-
moglichte neues Verstehen; das Missverstandnis war ein beabsichtigtes.

Warum diese drei ausbaubediirftigen Szenen? Auffillig ist erstens, wie
weit wir uns von kognitivistischen Schematismen entfernt und statt des-
sen, zweitens, Einzelfdlle beleuchtet haben, um nachzuvollziehen, wie sich
missverstandliche Situationen ergeben, auspragen und losen konnen; drit-
tens, dass im Missverstandenen durchaus etwas verstanden wird (es wird
eben miss-verstanden im Gegensatz zum Nichtverstehen); dass sich, vier-

8 Das Beispiel ist von Peter WINCHs Aufsatz Darwin, Genesis und Widerspriichlichkeit in-
spiriert (dort ohne das hiesige personale Inventar), in: DERS.: Versuchen zu verstehen. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1992, 183-192.

9 Die unbrauchbar-iiberfliissige Hypothese entspricht Laplace’ berithmten Votum gegen-
iiber Napoleon; vgl. dazu KROTKE, Wolf: Erschaffen und erforscht. Berlin: Wichern 2002, 9-
17, 22.



Zur Grammatik des Missverstehens 131

tens, dafiir Griinde angeben lassen, warum man das sich als Missver-
standnis Herausstellende angenommen hat, wahrend ‘man, fiinftens, zu-
nachst (und wiederum im Gegensatz zum Nichtverstehen) nicht wusste,
dass man missversteht.

Daher mochte ich den Vorschlag machen, Missverstdndnisse als Ver-
tauschungsprozesse zu begreifen, die man zundchst nicht durchschaut, fiir
die man aber Griinde ex post angeben kann - als semantische Vertauschung
(siehe [1] im Begriff der Schopfung), als Vertauschung des Sprechaktes
(siehe [2] zwischen angeblicher Aussage und expressivem Akt) oder als
Vertauschung des kommunikativen Rahmens (siehe [3] zwischen
unterschiedlichen Intentionen). Dieser deskriptive Vorschlag muss sich im
Gang der folgenden Uberlegungen bewéahren.

II. MISSVERSTEHEN ALS MEHRGLIEDRIGE RELATION

Es folgen nun drei kleine >Landschaftsskizzen< zum Phianomen des Miss-
verstehens. Die erste setzt die Struktur des (Miss)Verstehens von der des
Nichtverstehens ab (i), dann werden Beobachtungen zur Korrektur von
Missverstandnissen angestellt (ii), um schliesslich die Suche nach etwas,
das vor Missverstandnissen gefeit ware, selbst dort aufzugeben, wo wir es
besonders ungern tun: bei uns selbst (iii).

(i) Prozesse des Verstehens sind stets mehrgliedrig:

Jemand (a) versteht etwas (x) als etwas (x") im einem Kontext (K) zum
Zeitpunkt t.

Die Wendung >x als x* zu verstehen« ist keineswegs unproblematisch.
Zundchst ist Verstehen immer auf etwas (x) gerichtet (Intentionalitdt).
Sodann kann dieses x auf unterschiedliche Weise verstanden werden
(Perspektivitdt). Als Maria in der dritten der obigen Szenen mit Josephs
aufgebrachten Worten konfrontiert ist, versteht sie diese zundchst als
fundamentalistisch-biblizistisches Plidoyer (x,"). Spater 16st Joseph diese
Volte auf und Maria versteht sie nun als beabsichtigtes Missverstiandnis,
das einem solchen Plidoyer gerade zuwiderliuft (x,”). Dieser Umschwung
verdankt sich offenbar einem Kontextwechsel, in dem dieselben Satze (x)
Verschiedenes bedeuten und durch den Umweg indirekter Mitteilung eine
Vehemenz an sich haben, die ihnen ohne den frappanten Wechsel des
Zusammenhangs kaum zukdame.

Zuweilen jedoch ist die Semantik von Ausdriicken derart an eine
Pragmatik (an einen bestimmten Kontext K) gebunden, dass es uns schwer
fallen wird, das hermeneutische Alsw aufrecht zu erhalten. An den Ran-
dern der Perspektivitat stehen existentielle und/oder kognitive Unmog-

10 Zum hermeneutischen Als: HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. 18. Auflage. Tiibingen:
Niemeyer 2001, § 32: Verstehen und Auslegen; dazu GRAESER, Andreas: Das hermeneutische
»als«. Heidegger tiber Verstehen und Auslegung, in: ZphF 47 (1993) 559-572.



132 Hartmut von Sass

lichkeiten bzw. Notwendigkeiten, die tief in eine Lebenspraxis eingebettet
sind. Ruft jemand nach Hilfe, sehen wir diesen nicht als jemanden an, der
Hilfe benotigt, unter anderen Gesichtspunkten jedoch etwas anderes, son-
dern dieser Mensch ist jemand, der einfach um unsere Hilfe fleht. In
diesem Fall miissen wir das »Als«< kiirzen. Es ist die fiir uns in diesem
Moment notwendige Perspektive — und damit gar keine; x und x" schmel-
zen gleichsam zusammen, und x ist mit einem Kontext K so verkniipft,
dass sich das »>#« ertibrigt.

Jedoch ist dies zumeist nicht der Fall, sodass wir tatsichlich x als x*
verstehen in Abhdngigkeit eines Kontextes K, der uns zwischen o e e
x," zu unterscheiden hilft. Mit Blick auf das Missverstindnis muss diese
Formel nicht abgewandelt werden:

Jemand (a) missversteht etwas (x) als etwas (x") im Kontext K zum
Zeitpunkt t.

Die behauptete Vertauschung kann, wie zu sehen war, bei x* oder in K
liegen. Analog zur Uberlegung des mit einem bestimmten Kontext einher-
gehenden Verstindnisses kann man sich Fille ausmalen, in denen an die
Stelle des Verstandnisses Missverstandnisse treten. Wir sprechen dann von
unausweichlichen Missverstandnissen; Maria musste Joseph in der geschil-
derten Szene missverstehen.

Worauf es mir in diesem Zusammenhang jedoch ankommt, ist der
Unterschied der auf Verstehen und Missverstehen anwendbaren Formel im
Gegensatz zum Nichtverstehen; denn offensichtlich ist folgender Transfer
seltsam:

Jemand (a) versteht etwas (x) als etwas (x") im Kontext (K) zum
Zeitpunkt t nicht.

Das ist ein grammatisch vollkommen akzeptabler Satz, nur driickt er
nicht aus, was wir mit Nichtverstehen gemeint haben, namlich: a versteht
x nicht! Die Formel miisste entsprechend angepasst werden und lautet
dann:

Jemand (a) versteht etwas (x) im einem Kontext (K) zum Zeitpunkt t
nicht.

Zwischen (Miss)Verstehen und Nichtverstehen, so lasst sich vorerst
festhalten, zeichnet sich folglich eine interessante Asymmetrie ab: Wah-
rend in den beiden ersten Fillen das hermeneutische Als zuallermeist kon-
textabhdngig vorliegt, kann es nicht zur Struktur des Nichtverstehens ge-
horen; wir verstehen etwas nicht als etwas nicht, sondern wir verstehen es
nicht. Dem Nichtverstehen kommt kein hermeneutisches Als zu.

(ii) Jeder, der denkt und versteht, kann missverstehen. Interessanter ist,
was man alles missverstehen kann - und was sich unter Umstanden mog-
lichem Missverstehen entzieht. Von ganz verschiedenen Dingen sagen wir,
wir verstiinden sie: Sitze, Witze, Wortspiele, Notationssysteme (musika-
lische Noten, Computerprogramme), Regeln, Spiele, Riten, religiose Hand-
lungen (Sakramente), Kunst (Bilder, Musik, Gedichte), >die< Geschichte,



Zur Grammatik des Missverstehens 133

eine fremde Kultur, Gesten, Gefiihle, die Seele (des anderen), sich selbst.
All dies konnen wir prinzipiell auch missverstehen - nur was heisst das?
Bei den ersten Exemplaren dieser Aufzahlung scheint dies einfacher beant-
wortbar zu sein. Wie sieht es jedoch mit Bildern, Musik und der fremden
oder eigenen Seele aus — was (miss)verstehen wir da?

Mit dieser Frage stechen wir in ein Wespennest - wer nicht gestochen
wird, kann von Gliick reden, das wir wohl nicht haben werden. Nattirlich
bietet sich an, im therapeutischen Gestus die Frage zuriickzuweisen, da sie
zu generell gestellt sei; denn worauf richtet sich unser Interesse, sofern wir
nach dem Ausschau halten, was »da« (miss)verstanden wird? Nehmen wir
also die Marschroute ernst, fiir die ich mich weiter oben bereits eingesetzt
hatte: ndamlich nicht allzu rasch den Blick mittels theoriegeladener Hypo-
thesen zu verstellen, sondern Acht zu geben auf den Einzelfall. Dazu
schlage ich vor, uns zunachst nicht darauf zu konzentrieren, was wir »da«
womoglich missverstehen, sondern hinzuschauen, wie wir einem Missver-
standnis gewahr werden, es einrdumen und vielleicht zu korrigieren ver-
suchen.

Nehmen wir an, Joseph machte einen Witz auf Marias Kosten. Sie
sitzen mit Freunden fréhlich und ausgelassen zusammen und die Stim-
mung scheint dazu angetan, diesen Witz zuzulassen - sagen wir: einen
Satz, den man in anderem Zusammenhang tatsachlich als Beleidigung
aufgefasst hatte. Genauso aber versteht Maria den »Witz¢; sie fiihlt sich
getroffen und verletzt.n: Wieder niichtern und erniichtert sprechen beide
miteinander: »So habe ich es doch nicht gemeint.« - »Ja, aber wie hast Du
es denn gemeint? Warum sagst Du so etwas, und das auch noch vor der
ganzen Gruppe?« Alles, was nun als Antwortversuch folgen wird, ist sehr
viel eher als emotionaler Akt, viel weniger als konsistent-nachvollziehbare
Erklarung relevant. Ein ehrliches Bedauern muss sich darin aussprechen,
dem die um Verstandnis werbenden Worte zumindest nicht in die Quere
kommen sollten. Die beste Formulierung ohne sichtbare Beteiligung wird
unehrlich wirken und den anderen kaum beriihren. In bestimmter Hin-
sicht handelt es sich um eine unausgesprochene Umkehrung der Mittel:
Sprachlich versucht Joseph, zur Klarung beizutragen - um die rechten
Worte bemiiht und dabei meist feststellend, dass es auf die Wortwahl weit
weniger ankommt, als auf Authentizitat gegeniiber Maria. Es ware selbst
noch ein Missverstandnis, wollte man behaupten, dass semantisch im Kern
alles >geklart< sein konne, nur das emotionale Element etwas >hinterher-
hinke«. Vielmehr ist dieser kognitivistische Kern eine Chimdre; die Worte
bedeuten nichts, ohne von einem Ton, einer Geste und Stimmung begleitet
zu sein, die dem anderen zeigen konnen, wie man es >meint«.

1 Zum Witz als philosophischem Problem: CRITCHLEY, Simon: On Humour. Thinking in
Action. London: Routledge 2008, 2-6.



134 Hartmut von Sass

Allermeist ist der kommunikative Konsens hingegen so stabil, dass
Missverstandnisse nicht auftreten oder vernachldssigt werden konnen.
Kommt es dennoch zu ihnen, gibt es - so verdeutlicht der verungliickte
Witz recht gut - keine feststehende Instanz, durch die entschieden werden
konnte, ob es tatsachlich ein (berechtigtes) Missverstandnis war oder nicht
bzw. wie es aufzulosen ware. Der Raum gegenseitigen Einverstandnisses
muss erst gefiillt werden - ohne eigenes Bemiithen um ihn bleibt er ein
Vakuum. Die Riickseite dieser kommunikativen Instabilitat — die >Instanz-
losigkeit« zur Aufhellung derartiger hermeneutischer Unfdlle — hat etwas
Tragisches an sich. Tragik meint die gleichzeitige Berechtigung zweier,
sich gegenseitig ausschliessender Standpunkte. Eben dies ist offenbar zwi-
schen dem reumiitigen Witzemacher Joseph und Maria als seinem
beleidigten Opfer der Fall. Der Streit zwischen Recht und Unrecht kommt
hier gar nicht auf - jedenfalls solange nicht, wie die eigene Auffassung
beweglich bleibt, um Einsicht in das Empfinden des anderen erlangen zu
konnen. Nicht ein Fehler wurde begangen, der schlichter Korrektur be-
dirfte, sondern es mangelte an kommunikativer Sensibilitat, die die geris-
sene Wunde nicht einfach zunaht, sondern heilen liasst. Wie man diese
Szene jedoch empfunden hat, ist keine Frage von Richtig oder Falsch; es ist
ja das Tragische, dass beide Recht haben konnen. Nur allzu ausgepragte
Sturheit in diesen Lebenslagen konnte einen ins Unrecht setzen.

Diese Szene als Missverstindnis ansehen zu konnen, setzt bereits eine
ganze Menge voraus. Wer zum Zeitpunkt t missversteht, weiss ja - im
Gegensatz zum Nichtverstehen — nicht, dass er missversteht. Das eigene
Empfinden, die >private« Gefiihlslage scheint man, nicht misszuverstehen.
Man muss dazu gebracht werden, diese zur Disposition zu stellen - nun
nicht so, dass man »falsch« empfunden hatte (was offenbar grammatisch
absurd ist), sondern so, dass die Anerkennung dessen, dass die eigene Auf-
fassung keinesfalls alternativlos ist, moglich wird. Die zundchst herme-
tisch gehaltene Bewertung und Einordnung des Missverstindnisses be-
kommt heilsame Briiche, deren Bedingung nicht ist, den Witz als Missver-
standnis ansehen zu kénnen; vielmehr besteht darin bestenfalls das Ergeb-
nis: Einen Satz, ein Bild oder eine Geste auf bestimmte Weise verstanden zu
haben, und darin ein Missverstindnis zu sehen, ist ein rekursives Einge-
stdndnis, eine mégliche Wahrnahme ex post.:2

Aufschlussreich ist der Unterschied zwischen Missverstandnis und
Fehler (oder Irrtum). Bei letzterem fiigt der Vorgang der Korrektur dem
Verstehen nichts hinzu; das fehlerfreie Verstehen und das berichtigte, nun
dem Irrtum entledigte Verstehen, sind identisch. Der Fehler stellt lediglich
einen bedauerlichen Umweg dar, wobei sich die Art des Verstehens autark

12 Vgl. STOELLGER, Philipp: Missverstdndnisse und die Grenzen des Verstehens. Zum Ver-
stehen diesseits und jenseits der Grenzen historischer Vernunft, in: ZThK 106 (2009) 223-263,
hier 259.



Zur Grammatik des Missverstehens 135

gegeniiber dem spezifischen Weg verhdlt, der diesem notwendig voraus-
geht. Auch beim Missverstandnis handelt es sich zumeist (natiirlich nicht
immer) um etwas Unbeabsichtigtes, aber im Gegensatz zum Irrtum tan-
giert hier nun die Korrektur das vom Missverstehen befreite Verstehen
sehr wohl: Mit der miihsamen Ausrdumung eines Missverstdndnisses ent-
steht eine gemeinsame Geschichte der Kldrung, zu deren unabsehbaren
Resultaten das Verstdndnis als das aufgehobene Missverstdndnis gehort.
Waihrend beim Fehler die Berichtigung extern mit dem Verstandnis eines
Sachverhaltes verbunden ist, scheint mir beim Missverstindnis die Kla-
rung intern mit der Anerkennung des Gegeniibers durch Distanz und neu
gewonnene Ndhe hindurch verkniipft zu sein.

(iii) Diese Klarungen erfordern Zeit; Missverstindnisse werden wir
selten auf einen Schlag los, sondern nicht-linear, in Umwegen. Das tempo-
rale Element spielt auch in einer zweiten Hinsicht eine Rolle: Wir kénnen
nicht alles zugleich missverstehen. Das Missverstehen setzt schon voraus,
dass wir etwas verstehen; denn um etwas als etwas misszuverstehen, muss
dasjenige, als das wir es missverstehen, irgendwie verstanden sein (x").
Dieses Verhadltnis von Verstehen und Missverstehen ldsst sich analogi-
sieren mit der lebensweltlichen Unmaoglichkeit, zugleich an allem zu zwei-
feln im selbstverordneten Verzicht auf jegliche Gewissheit (dazu Abschnitt
I11).

Auch Maria versteht eine ganze Menge, wenn sie Joseph an einem
bestimmten Punkt, etwa mit Blick auf den Begriff der Schopfung missver-
steht. Sie muss es tun, weil sie anderenfalls nicht missverstehen wiirde,
sondern gar nichts verstiinde. Das bedeutet nicht, dass es einen Gegen-
stand x oder einen Kontext K gdbe, der vor Missverstaindnissen per se
schiitzen wiirde oder selbst davor gefeit ware. Damit ist zwar ein total-
simultanes Missverstehen ausgeschlossen, aber alles bleibt prinzipieller
Kandidat fiir drohende Missverstandnisse.

Der letzte Aspekt wird gern bestritten. Es gebe durchaus etwas, das
man nicht missverstehen konnte: sich selbst. Die moglichen Unzugang-
lichkeiten im Verstehen des anderen bestiinden im eigenen Fall nicht;
durch Introspektion kénnten wir eine Art von Selbsttransparenz erreichen,
die uns in Bezug auf unser Gegeniiber verschlossen bleiben miisse. Der
zweifellos bestehende privilegierte Zugang zu uns selbst wiirde durch das

13 Damit erhdlt die Frage nach dem, was man schon versteht, wenn man miss-versteht,
eine Doppeldeutigkeit: Zum einen geht es um das, was man im Missverstehen (miss)versteht
(x#) - auch das ist gewissermassen Verstandenes; zum anderen geht es um das, was als
Wissensnetz x und x# umgibt. Wenn man etwa einen Witz versteht, versteht man ihn
einerseits als etwas, andererseits setzt dessen Verstehen viele weitere Dinge voraus - dhnlich
der Metapher, bei der man verstehen muss, wie die Worte gewdhnlich verwendet werden,
und zugleich verstehen muss, dass sie im vorliegenden Kontext K nicht gewdhnlich
gebraucht werden; siehe dazu CAVELL, Stanley: Aesthetic Problems of Modern Philosophy, in:
DERS.: Must we mean what we say? A Book of Essays. 9. ed. Cambridge, MA: Harvard UP
2000, 73-96, bes. 79.



136 Hartmut von Sass

»innere Auge« der ersten Person gesichert — und diese freie Sicht auf den
verzweigten Gemiitshaushalt im Innern erhielten wir eben allein bei uns,
nicht bei anderen, so vertraut sie uns auch sein mogen.

An dieser Auffassung ist bekanntlich einiges auszusetzen. Erstens
stimmt die generalisierte Aussage, wonach uns der andere in bestimmten
Bereichen - traditionell »>Seele« genannt - verschlossen bleiben miisste,
nicht. Dagegen macht wiederum Wittgenstein ganz zurecht darauf auf-
merksam, dass wir in vielen Situationen mit Gewissheit (nicht: im sicheren
Wissen!) erkennen, wie es um unseren Mitmenschen steht: »Der mensch-
liche Korper ist das beste Bild der menschlichen Seele, wodurch die vor-
ausgesetzte Trennung zwischen Distanz zum anderen und Nahe zu sich
selbst in Bewegung gerat. Zweitens ist fiir die These der Durchsichtigkeit
des Selbst bereits die begrenzte Ubersicht auf die eigene Biographie und
die sie begleitende Perspektivitit problematisch. »>Ich selbst< bin nicht
allein die verwirklichte Moglichkeit meines Lebensvollzugs, sondern dieser
wird begleitet von weiter bestehenden und sich neu auftuenden Optionen,
die in ihrer Untibersichtlichkeit mich selbst mir selbst unzuganglich wer-
den lassen. Sofern das Verstandnis der anderen mir gegeniiber mein
eigenes Selbstverstandnis beriihrt, verliert der Zugang zum Selbst weiter
an Durchlassigkeit, die zudem dadurch gemindert wird, dass sich mir mein
Lebensweg insbesondere am Anfang und Ende ebenfalls entzieht.14

Drittens und am Wichtigsten bleibt das anticartesianische Bedenken
gegen die Redeweise von »Introspektion« und >innerem Auge<«. Was gdabe es
da zu beobachten?; ein Schauspiel, das unmissverstandlich nur fiir mich
aufgefithrt wiirde?; eine Privatvorstellung, auf deren Untriiglichkeit ich
mich verlassen konnte? Metaphern fithren bekanntlich ihr Eigenleben und
manchmal ver-fiihren sie auf Abwege; denn das angebliche Schauspiel
muss keinesfalls privat sein, sondern ist zu unserem Leidwesen haufig
recht offentlich (etwa wenn man die Beherrschung aus Arger verliert).
Auch handelt es sich hier nicht um eine ungefiltert-platonische Ideen-
schau, sondern auch das Bewusstsein operiert mit den sprachlich-
symbolischen Mitteln, in deren Gebrauch wir durch eine verzweigte
Geschichte des Lernens und Hineinwachsens Souveranitit gewinnen.is
Schliesslich - analog zu einer Art Simultankino - mogen verschiedene
Filme gleichzeitig >gezeigt« werden, von denen schwer zu sagen ist,
welcher Streifen nun den anderen zugunsten eines wahrhaftigen Selbst-
verstandnisses vorzuziehen ware. Offensichtlich machen wir immer wieder
die Erfahrung, nicht zu wissen, welcher Film zu uns passt, welcher

14 Dazu DALFERTH, Ingolf U.: Beyond Understanding? Transcending Our Limits and the
Limits of Our Transcending, in: GRON, Arne u.a. (eds.): Subjectivity and Transcendence.
Tibingen: Mohr Siebeck 2007, 37-54, hier 45-47.

15 Siehe dazu DAVIDSON, Donald: Radical Interpretation, in: DERS.: Inquiries into Truth
and Interpretation. Oxford: Oxford UP 1984, 125-139; DERS.: Reality without Reference, in:
ebd. 215-225.



Zur Grammatik des Missverstehens 137

Geschichte wir folgen wollen, in welcher wir uns wiederfinden konnen.
Handlungen, Wiinsche, Motive und Einfliisse mogen nicht immer klar zu
Tage treten und die Metaphern der Innerlichkeit - >Hineinhorchens,
»Introspektions, >inneres Auge« — fiithren uns nur zu einer Polyphonie der
Stimmen. Auch hier erdffnet sich ein Arsenal von Einfallsmoglichkeiten
unerwarteter Missverstandnisse, die deshalb besonders prekdr zu sein
scheinen, weil sie uns zeigen, auf welch unterschiedliche Weisen wir nicht
»Herr im eigenen Haus« sind.

Dies alles ist langst ins philosophische Allgemeingut iibergegangen.
Und gerade darum ist es nicht leicht, den Unterschied zwischen dem auf
anderes gerichteten Missverstehen und demjenigen, wo Subjekt und Ob-
jekt (scheinbar?) identisch sind, aufzuhellen.’¢ Denn auch hier begegnen
wir dem erwdhnten Mechanismus der uns zundchst selbst verborgenen
Vertauschung (etwa eines vordergriindigen und eines dann wirklich em-
pfundenen Wunsches). Wir hielten zudem fest, dass Missverstandnisse zur
Zeit ihres Auftretens dem Missverstehenden nicht gegenwartig sind.
Konsequenterweise muss der Anstoss extra nos kommen, sodass therapeu-
tische Sitzungen und religiose Seelsorge (samt all ihrer Derivate) als Einwei-
sungen ins Missverstehen und darin als Stiftungen einer Kldrungsgeschichte
interpretiert werden konnten.

Dieser Modus der Klarung gibt einen Hinweis darauf, wo die mogliche
Differenz liegen konnte. Wird das (Selbst)Verstehen in den Rang des
Existenzials erhoben (womit dem Missverstehen bereits der Status des
Privativen zukommt), hat dies Auswirkungen auf den Charakter der Ein-
sicht, sich selbst missverstanden zu haben; denn es wird sich im Gegensatz
zu den meisten herkdmmlichen Missverstindnissen nicht um eine haufig
kaum beachtenswerte, gegebenenfalls sogar pragmatisch zu vernachlas-
sigende Justierung handeln, sondern weit tiefer in unser Leben einwirken.
Sich selbst auf bestimmte Weise zu verstehen, kann eben nicht abge-
koppelt werden von dem Leben, das wir (mit anderen) fithren; eben dies
ist die regulative Funktion des Selbstverstandnisses, das zugleich in sicht-
baren Handlungsweisen praktisch wird. Wird nun all dies als ein Missver-
standnis empfunden, reagieren wir darauf in ganz anderer Weise als auf
sonstige Missverstandnisse: Enttauschung, Fremdheit und Distanz uns
selbst gegentiber, Reue und tiefes Bedauern, vielleicht sogar Erleichterung
werden Ausdruck dieses neuen Selbstbildes, das zugleich notwendig als
eine kritische Sicht auf das alte Leben fungiert. Die blosse Korrektur mag
in einen Bruch mit dem Alten iibergehen, weil wir ein sich selbst miss-
verstehendes Leben nicht ohne innere Wandlung fortfiihren konnen.

16 Dije Situation verschirft sich, wenn man mit Heidegger (und der ihm folgenden
Tradition) Verstehen als Existenzial auf ein sich entwerfendes Selbstverstehen »im Sinne
eines selbstverstehenden Seins« hin zuspitzt (so FIGAL, Giinter: Gegenstdndlichkeit. Das
Hermeneutische und die Philosophie. Tiibingen: Mohr Siebeck 2006, 107; siehe HEIDEGGER:
Sein und Zeit, §§ 31f., bes. 145f., 150).



138 Hartmut von Sass

Damit liegt der Unterschied zwischen einem gewohnlichen Missverstehen
und einem solchen, dessen Gegenstand wir selbst sind, nicht in einem
epistemisch-theoretischen Problem (d.h. nicht in einer gesonderten, vom
sonstigen Missverstehen divergierenden Struktur), sondern in einem
praktisch-existentiellen Umstand (d.h. in der Gravitat der sich fiir uns erge-
benden Konsequenzen): Sich selbst misszuverstehen, fiihrt demnach in
eine Krisis, weil man sich selbst zum Problem geworden ist - in der an-
fechtbaren Hoffnung, fiir sich selbst, durch andere, ein »eigentliches
Verstehen« (zurtick) zu gewinnen. - Soweit zu den drei >Landschafts-
skizzen«, deren erste das Missverstehen als mehrgliedrige Struktur auswies
(Jemand [a] missversteht etwas [x] als etwas [x"] im Kontext [K] zum
Zeitpunkt t), deren zweite die korrigierende Bewegung vom missverstan-
denen x als x,* zum verstandenen x als x,” mitvollzog und deren dritte
verdeutlichte, dass manchmal gilt: a = x (x").

[II. VOM PRIMAT DES VERSTEHENS

Der umrissenen Maoglichkeit allgegenwartigen Missverstehens haftet
jedoch zugleich etwas philosophisch Verfiihrerisches an; denn es ist leicht,
von den post- und anti-positivistischen Einsichten in die »Kontingenz
unserer Sprache«7 iber die deskriptive Wertschatzung des Missverstehens
zu einer »Negativen Hermeneutik«8 iiberzugehen, die das Missverstehen
als Potenzial zu einer angeblichen Notwendigkeit zementiert. Doch die
zweiwertige Option zwischen der Nivellierung des Missverstehens und
dessen Erhebung in den Rang des Unumganglichen ist unglicklich,
wahrend sich die mit Schleiermacher einsetzende klassische Hermeneutik
stets im Zwischenbereich dieser Extreme bewegt hat.9 Zwischen diesen

17 Vgl. das Eingangskapitel von Richard RORTYs Contingency, Irony, and Solidarity mit
dem Titel The Contingency of Language (Cambridge: Cambridge UP 1989); ferner VERGES,
Frank G.: Rorty and the New Hermeneutics, in: MALACHOWSKI, Alan (ed.): Richard Rorty
(Sage Masters of Modern Social Thought). Vol. II. London: Sage Publications 2002, 121-135.

18 Siehe etwa SCHURZ, Robert: Negative Hermeneutik. Zur Sozialen Anthropologie des
Nichtverstehens. Opladen: Westdeutscher Verlag 1995, der von einer »Kunst des Nicht-
Verstehens« spricht (ebd., 80).

19 So halt Friedrich SCHLEIERMACHER in einer Handschrift um 1819 fest: »Die strengere
Praxis geht davon aus, dafd sich das Mifdverstehen von selbst ergiebt [sic.] und daf} Verste-
hen auf jedem Punkt mufl gewollt und gesucht werden.« (Hermeneutik. Hrsg. von Heinz
KIMMERLE. 2. Auflage. Heidelberg: Carl Winter 1974, 82) - In gewisser Vorwegnahme von
Paul Ricceurs >Hermeneutik des Verdachts< kann sich Schleiermacher auch wie folgt
ausdriicken: Wie die Hermeneutik das »Mifdverstehen« zum Ausgangspunkt macht, so die
Kritik den Allgemeinen »Verdacht« oder die »Vermuthung, dafl das Vorhandene mit der
urspriinglichen Thatsache nicht {bereinstimmt« (Sdmtliche Werke, Abteilung I, Bd. 7.
Berlin: Hinrichs 1834ff., 283).



Zur Grammatik des Missverstehens 139

Polen also ist die »eigentiimliche Offenheit des Verstehens«2c — als Neu-,
Anders-, vielleicht auch Besserverstehen - angesiedelt, zwischen »Verbind-
lichkeit und Freiheit«2, zwischen »Vertrautheit und Fremdheit«22. Dass
Menschen in diesem Oszillieren sich selbst und anderes als sich selbst
kaum und nicht in jeder Hinsicht verstehen, heisst eben nicht, dass sie
sich nicht verstehen, sondern besagt das Gegenteil: dass sie sich irgendwie
schon verstanden haben.z3

Doch gegen diese Sicht ist prominenter Widerstand laut geworden.
Vertreter der so genannten Dekonstruktion wie Derrida oder der Literatur-
wissenschaftler Harold Bloom befordern das Missverstehen nicht einfach
zu einem methodischen Ausgangspunkt einer Lehre des Verstehens, son-
dern vertreten die im obigen Sinn metaphysische Generalthese, wonach
Verstehen eigentlich ein stetes Missverstehen und Lesen eigentlich ein
permanentes misreading darstelle.24 Dieser Zugang kehrt folglich die Basa-
litat des Verstehens gegeniiber dem Missverstehen nicht einfach um, son-
dern ist nahe daran, die sonstige Nebensache zur alleinigen Hauptsache zu
erheben. Das Argument insbesondere Derridas scheint folgende Struktur
anzunehmen:

Das Verstehen von X setzt voraus, dass die Bedeutung von X ideal-kon-
stant bleibt, um X wiederholen zu konnen (Problem der Iterabilitat);

Die Instanz, die diese Verlasslichkeit verbiirgen miisste, ist der Kontext
von X;

Kontexte sind jedoch invariant und konnen die Bedeutung von X nicht
rerschopfens;

(C1) Also tibertragt sich die Invarianz des Kontextes auf die Bedeutung
von X;

(C2) Also ist das (synchrone & diachrone) Verstehen von X nicht
moglich (ohne signifikante Bedeutungsverschiebungen).2s

Nach Derrida zeigt sich in diesen Verschiebungen, die unweigerlich in
Missverstandnisse iibergingen, der durch den Begriff der différance ange-
zeigte Zerfall einer Identitit des Zeichens; dessen Wiederholung gebiert
nun immer neue, bislang unausgeschopfte Bedeutungen, die in inkompa-

20 FIGAL, Glinter: Verstehensfragen. Studien zur phdnomenologisch-hermeneutischen Phi-
losophie. Tiibingen: Mohr Siebeck 2009, 107; vgl. DERS.: Gegenstdndlichkeit, § 12: Verstehen,
bes. 120.

21 FIGAL: Verstehensfragen, 113.

22 GADAMER: Wahrheit und Methode, 300.

23 Vgl. IMDAHL, Georg: Das Leben verstehen. Heideggers formal anzeigende Hermeneutik
in den frithen Freiburger Vorlesungen. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1997, 231.

24 Siehe dazu ZIMA, Peter V.: Die Dekonstruktion. Einfithrung und Kritik. Tiibingen:
Francke 1994, 191-193; 201-207; TIETZ, Udo: Hans-Georg Gadamer zur Einfiihrung. 2. Auflage.
Hamburg: Junius 2000, 141f.

25 Zur Argumentation: DERRIDA, Jacques: Die Stimme und das Phdnomen. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1979, 103f.; DERS.: Grammatologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 105-107; DERS.:
Randgdinge der Philosophie. Wien: Passagen 1988, 300.



140 Hartmut von Sass

tible Sinnzuschreibungen miinden und uns ein reziprokes Verstehen sug-
gerieren, sich jedoch ex post als Missverstiandnisse >outen< werden.26

Man wird das dekonstruktivistische Anliegen als berechtigtes Korrektiv
zu den kognitivistischen Restbestinden (nicht nur) in der Hermeneutik
aufnehmen konnen und dennoch mit dem vorgelegten Argument unzu-
frieden sein. Diesem Unbehagen kann man entweder im Gestus der Wider-
legung von Derridas keineswegs wasserdichten Uberlegungen Luft ver-
schaffen (gerade indem man sie zundchst verteidigend stark macht) oder
man kann damit unvereinbare, zumeist quasi-transzendentale Gegeniiber-
legungen anbringen, die aufzeigten, was der Fall sein muss, bevor es zu
Missverstandnissen kommt, oder aber man folgt der obigen Devise, rein
deskriptiv zu verfahren, sodass an die Stelle des »metaphysischen Miissens«
die Beschreibung dessen tritt, was offenbar schon der Fall ist, wenn gegen-
seitiges Verstehen gliickt. Schauen wir also noch einmal genauer hin, wie
sich dies zwischen Maria und Joseph verhalt; drei kleine Szenen:

(1) Wir sahen bereits, dass sich der Disput zwischen unseren beiden Be-
gleitern daran entziindete, was genau unter >Schopfung« verstanden wer-
den konnte und dass Maria ihrem Gegeniiber vielleicht verstandlicher-
weise unterstellte, dass er die ersten drei Kapitel der Bibel gegen astro-
physikale oder evolutionstheoretische Erwdgungen in Stellung bringen
wolle. Joseph stellten wir uns daraufhin als jemanden vor, der nun alle
kommunikativen Register zieht vom direkten Einspruch bis zur indirekten
Mitteilung einer dann aufgelosten Tauschung, um Marias Missverstehen
abzubauen und ihr zudem einsichtig zu machen, dass fiir ihn das Sprach-
spiel der Schopfung keinen explanatorischen Wert in Opposition zur hy-
pothesengeleiteten Naturwissenschaft annimmt, sondern einen lebens-
orientierenden Ausdruck seines glaubigen Selbstverstandnisses darstellt.

Schon diese ausbaufdhige Erinnerung verdeutlicht, wie viel Verstan-
denes sowohl im Umkreis von Marias Missverstehen, als auch im Zuge
Josephs Klarungsversuche explizit oder unausgesprochen mitlduft. Beide
finden sich in einem gemeinsam geteilten kulturellen Kontext wieder, in
dem Debatten der berichteten Art als iiberhaupt sinnhaft erfahren werden
und Konzepte wie >Schopfung« und >Evolution«< tiber einen hinreichend
stabilen »Sitz im Leben« verfiigen. Beide haben schon immer auf diesem
»Lebensteppich«27 Platz genommen, der mit einem komplizierten Geflecht

26 Interessant ist Gadamers diesbeziigliche Reaktion auf Derrida, zumal die fiir proble-
matisch befundene Wiederholung nun nach Gadamer gerade die »Stabilisierung der Sinn-
einheit¢ stiftet: GADAMER, Hans-Georg: Sprache und Verstehen, in: GW Bd. 2. Tiibingen:
Mohr Siebeck 1986, bes. 197; ferner ebd., 361-372; Bd. 10: Hermeneutik im Riickblick. Tiibin-
gen: Mohr Siebeck 1995, 138-174. Hilfreich zum Verstindnis der Beziehung Gadamer-Derrida:
BERNSTEIN, Richard: The Constellation of Hermeneutics, Critical Theory, and Deconstruction,
in: The Cambridge Companion to Gadamer. Ed. by Robert J. Dostal. Cambridge: Cambridge
UP 2002, 267-282, bes. 275-281.

27 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen - Teil 11, in: Werkausgabe, Bd.
1.9. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 487-580, 489.



Zur Grammatik des Missverstehens 141

aus Selbst-, Fremd- und Weltverstindnis gewoben ist. Denn so wie Maria
sich (und ihre Um-Welt) vornehmlich als evolutives Produkt begreift, be-
schreibt Joseph - ohne diese Deskription in Abrede stellen zu miissen -
sich und damit seine Umgebung vorzugsweise in einem anderen Voka-
bular: Ernsthaft von >Schopfung« zu reden, verpflichtet ihn geradezu, seine
Mitmenschen als Geschopfe anzusehen mit den dafiir spezifischen Hand-
lungsweisen, die sich in vielerlei Hinsichten von Marias ebenso geregeltem
Weltzugang unterscheiden mdogen.

(2) Dass sich Maria und Joseph - als zwei sich in Teilen ungleich
»selbst-interpretierende Tiere<8 - missverstehen konnen, liegt folglich
trotz noch so grosser Verstehensstorungen an dem immer noch grdsseren
kommunikativen Gelingen. Ware dem nicht so, konnten sie zum einen
ihre Missverstaindnisse gar nicht mehr lokalisieren, denn dafiir ist zwi-
schen ihnen ein hinreichend ausgepragtes Einverstandnis notig,29 zum
anderen ware es ziemlich schlecht um die Méglichkeit, Missverstandnisse
aufzukldren, bestellt, zumal dafiir ebenfalls Verstandenes vorausgesetzt
wird. Nun sind jedoch Maria und Joseph fdhig, ihr Missverstandnis zumin-
dest im Nachhinein zu lokalisieren, und offenbar spricht nichts Prinzi-
pielles dagegen, dass Joseph die Klarung des besagten Disputes gelingen
konnte; also kommt dem Verstehen ein lebensweltlicher (nicht unbedingt
ein methodischer) Vorrang zu.

(3) In einer moglichen Version ihrer Begegnung malten wir uns aus, wie
es wdre, wenn sich Maria derart ihres Gegeniibers tiberdriissig zeigte, dass
sie Joseph gar nicht mehr verstehen wollte und dieser wiederum sich kaum
anders zu helfen wiisste, als eben die falschliche Unterstellung Marias
offenherzig zuzugeben, um die kathartische Wirkung zur Klirung des
Missverstehens auszunutzen. Beides aber - das beabsichtigte Nichtver-
stehen und das voriibergehend herbeigefiihrte Missverstehen - sind die
Ausnahme, keineswegs die Regel. Maria und Joseph konnten sich nicht
vornehmen, diese zeitweise Strategie zur Dauer->Lésung« umzufunktionie-
ren. lhre Kommunikation ist offenbar per se auf Verstehen und Verstan-
den-Werden angelegt; nihme man sich das Gegenteil vor, setzte dies - um
es tiberhaupt probehalber durchzuhalten - voraus, dass man Vieles antizi-
pierend versteht, um missverstanden werden zu konnen. Doch so leben
wir nicht - und so wir konnen auch gar nicht leben (wollen).

Ich hoffe, dass durch diese drei Anekdoten zumindest durchschimmert,
was etwas technischer unter dem Etikett einer an Heidegger, Gadamer und
Wittgenstein orientierten >Lebenswelthermeneutik« verhandelt wird. Hin-

28 Diese Wendung von Charles Taylor weist in der Tradition Heideggers darauf hin, dass
Selbstinterpretation ein wesentlicher Teil unserer Existenz ist: TAYLOR, Charles: Self-inter-
preting animals [1985], in: DERS.: Human Agency and Language. Philosophical Papers 1. Cam-
bridge: Cambridge UP 2005, 45-76, hier 65.

29 Vgl. KUNNE: Verstehen und Sinn, 4, 16.



142 Hartmut von Sass

ter (1) steht deren emphatischer Verstehensbegriff, welcher nicht mehr pri-
madr am Verstehen als einer schrittweisen Methode, sondern als einer ein-
heitsstiftenden Weise des Daseins selbst interessiert ist. Der sich schon
immer irgendwie verstehende Mensch ist dieses Verstehen, welches stets
verstehend auf etwas aus ist: »Im Verstehen liegt existential die Seinsart
des Daseins als Sein-konnen«, so Heidegger zusammenfassend.3°

Hinter (2) liegen insbesondere Wittgensteins Erwdagungen zum Verhalt-
nis von Zweifel und Gewissheit (im Gegensatz zum Wissen), wobei er her-
ausarbeiten kann, dass erst dort, wo etwas de facto gewiss ist, der Zweifel
beginnen kann; nur in einer von unhinterfragten (nicht: unhinterfrag-
baren) Selbstverstandlichkeiten durchzogenen Lebenswelt kann sinnvoller
Zweifel seinen Ort haben; in Wittgensteins Worten:

»Wer an allem zweifeln wollte, der wiirde auch nicht bis zum Zweifel kom-
men. Das Spiel des Zweifelns selbst setzt schon die Gewifdheit voraus.«3!

Hinter (3) schliesslich steht die Beobachtung, dass wir uns - auf lange
Sicht - kommunikativ wohlwollend dem anderen (und uns selbst gegen-
tiber) verhalten. Das so verstandene Prinzip der Nachsicht3: erweitert da-
mit den Bereich des provisorisch Verstandenen, weil es bei dem Versuch, X
zu verstehen, nun nicht allein darum geht, dass Xs Kontext K tatsachlich
verstanden ist (geschweige denn >richtig« oder >wahr« ist), sondern in
wohlwollender Nachsicht unterstellen wir, dass klar ware, was K meint
bzw. dass K der Fall ist (was noch einmal zu unterteilen ware in eine
Wahrheits- und eine Konsistenzprasupposition). Wir konnen daher nicht
auf eine hermeneutische Billigkeit verzichten und gleichsam aussteigen
aus unserem auf Verstehen angelegten und wesentlich von Verstandenem
durchzogenen In-der-Welt-Sein.

Was ist nun mit diesen drei Hintergrundszenarien fiir unser eigent-
liches Problem, dem Primat des Verstehens, erreicht? Ein Dreifaches:
Erstens stimmt offenbar etwas an Derridas argumentativem Muster nicht.
Die dortigen Pramissen (i) und insbesondere (iii) sind viel zu statisch
formuliert. Derrida konfrontiert uns dort mit der wiederum ungliicklichen

30 HEIDEGGER: Sein und Zeit, 143; bekanntlich bestimmt Heidegger deshalb das Verstehen
als »ein fundamentales Existenzial« (ebd., 336). Analog verfdhrt spiter Gadamer, sofern er
den hermeneutischen Zirkel nicht als eine methodengeleitete Technik bestimmt, sondern als
eine Vollzugsform des Dasein: GADAMER: Wahrheit und Methode, 270-281.

31 WITTGENSTEIN, Ludwig: Uber GewifSheit, in: Werkausgabe Bd. 8. 6. Auflage. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1994, § 115; vgl. auch Josef Simons Beobachtung, nach der gilt: »Nur am
Verstandenen, auf der Basis von Gewif$heit, kann etwas unverstanden sein. Wir sind >immer
schon« in einer verstandenen Welt.« (SIMON, Josef: Philosophie des Zeichens. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1989, 78).

32 Zu diesem von Quine und Davidson formulierten Prinzip: ABEL, Ginther: Das Prinzip
der Nachsichtigkeit im Sprach- und Zeichenverstehen, in: AZP 15:2 (1990) 1-18; ferner McDoO-
WELL, John: Gadamer and Davidson on Understanding and Relativism, in: DERS.: The Engaged
Intellect. Philosophical Essays. Cambridge, MA: Harvard UP 2009, 134-151, hier 135 & 141f.



Zur Grammatik des Missverstehens 143

Alternative, wonach sich entweder semantische Identitat ideal-invarianten
Kontexten verdankt oder sich die beriichtigte différance missverstehens-
generierender Bedeutungsverschiebungen abzeichnet. Es trifft zwar zu,
dass der Kontext hinreichend stabil sein muss, um gegenseitiges Verstehen
zuzulassen; offenbar ist er aber stabil genug, sonst konnten wir uns und
unsere Mitwelt gar nicht verstehen - was wir jedoch in bestimmtem
Umfang offensichtlich tun: Wir gehen auf diesem schmalen Grat, aber wir
gehen. Zweitens - dies deutete sich schon im Vorangehenden an - ist
Derridas Behauptung, selbst wenn ihre Pramissen unproblematischer
waren, deskriptiv inaddquat; auch die Dekonstruktivisten geben sich
metaphysischen Fantasien hin, wenn sie, ohne genau auf die Praxis Acht
zu geben, eine Generalthese vorbringen, die uns - wie tiblich - die Sicht
auf die Phanomene verstellt, anstatt diese sichtbarer werden zu lassen.33
Was sich zwischen Maria und Joseph abspielt, stimmt mit dem, was
Derrida samt Anhdngerschaft vorschwebt, schlicht nicht tberein. Dies
trifft sich, drittens und entlang des metaphysikkritischen Subtextes, mit
dem Anliegen, die hdufig als (quasi)transzendentale Thesen gelesenen
Arbeiten Heideggers und Wittgensteins auch noch dieser ihnen grundsatz-
lich sympathischen Lesart zu entziehen.34 Daher bemiihte ich ein weiteres
Mal die Nacherzdhlung von Begegnungen des Missverstehens, um zumin-
dest anzuregen, die philosophischen Hintergriinde der Szenen (1) bis (3)
nicht als >top-down<«Generalthesen aufzufassen, sondern als Resultate
einer Philosophie, die »wirklich >rein deskriptiv«« ist, nicht also als theti-
schen Vorschlag, um dann den heterogenen Phinomenen Herr zu werden,
sondern umgekehrt als deskriptives Ergebnis, welches sich erst der >hin-
sehenden« Aufmerksamkeit philosophischer »Ubersicht« verdankt. Der
Primat des Verstehens gegeniiber all seinen Hindernissen und Brechungen
diirfte - >bottom up« - deutlicher zutage treten.

IV. VOM UMGANG MIT MISSVERSTANDNISSEN

Missverstandnisse gelten zumeist als generell zu vermeidende Storungen,
als kommunikative Hindernisse, welche durch Erklarungen beseitigt wer-
den sollten (1). Dartiber hinaus kann dem Missverstehen jedoch auch ein
Positivum abgewonnen werden, indem es als Korrektiv des Verstehens
geschdtzt wird (2). Zu dieser kritischen und wohlwollenden Lesart gesellt
sich eine pragmatische, die sich zunachst das Problem vorlegt, ob es in be-

33 Schon Gadamer hat einen dhnlichen Metaphysik-Vorwurf an Derrida gerichtet:
GADAMER, Hans-Georg: Frithromantik, Hermeneutik, Dekonstruktivismus, in: DERS.: GW Bd.
10. Tiibingen: Mohr Siebeck 1999, 125-137, bes. 128.

34 Diese Tendenz sehe ich beispielsweise bei Thomas Rentsch, der sich neuerdings, dies
ist mir bewusst, gegen diese Zuordnung zur transzendentalphilosophischen Lesart wahrt:
siehe jedoch RENTSCH, Thomas: Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Sprachanalysen
zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart: Klett-Cotta 1985, bes. Teil 5.1f.



144 Hartmut von Sass

stimmter Hinsicht iberhaupt nétig ist, sich um ein Missverstandnis zu
kiitmmern (3). Zu diesen moglichen Hinsichten gehort die Frage, in Bezug
auf welches Forum wir daran interessiert sind, Missverstandnissen aus dem
Weg zu gehen, bzw. von wem wir - gern - missverstanden werden wollen
(4). Gehen wir nun diesen Facetten abschliessend etwas genauer nach.

(Zu 1) Es ist sicher kaum tibertrieben festzuhalten, dass sich das Miss-
verstehen gravierender gestaltet als das Nichtverstehen - gravierender in
doppeltem Sinn, namlich hinsichtlich der Konsequenzen, die beide mit
sich fiihren, und in Bezug auf ihre mogliche (Auf)Losung. Zundchst zu den
Konsequenzen: Wenn Maria Joseph zum Zeitpunkt ¢ missversteht - so
betonte ich bereits mehrfach -, weiss sie zu t nicht, dass sie es tut. Wiirde
sie Joseph hingegen nicht verstehen, dann wiisste sie es sehr wohl. Im
einen Fall werden nun Folgerungen aus dem in einer bestimmter Weise
Verstandenen gezogen, in denen sich das Missverstehen perpetuieren
kann, wiahrend aus dem gewussten Nichtverstehen verniinftigerweise kei-
ne Schliisse gezogen werden, solange der Fall ungeklart bleibt. Die Crux
liegt nun aber darin, dass sich Missverstindnisse hdufig erst darin
bemerkbar machen, dass Konsequenzen aus ithnen gezogen werden, die eben-
so verquer sind wie die Annahmen, auf denen sie beruhen. So fragte Maria
Joseph, wie er denn seinen Schopfungsglauben mit Darwins erfolgver-
sprechender Theorie vereinbaren wolle. Joseph wird erst durch diese
Frage, die sich selbst der Folgerung aus einem impliziten Schopfungsver-
standnis verdankt, allmdhlich bemerkt haben, dass ihn seine Gesprachs-
partnerin missversteht. Er wurde dessen nicht direkt gewahr (etwa durch
einen verfehlten Begriff von >Schopfung¢), sondern indirekt (durch konsis-
tente Folgerungen aus dem vorausgesetzten, aber missverstandenen
Schopfungsbegriff). In solchen Féllen erhdlt das principle of charity eine
neue Nuance, weil es nicht allein darum gehen kann, dem anderen darzu-
legen, dass falsche Folgerungen gezogen worden sind, sondern der Weg
ware zuriickzuverfolgen, wie es tiberhaupt dazu kommen konnte.3s

Von daher ldsst unser gesamter Umgang miteinander eine Suspension
des Verstehens angesichts des drohenden Missverstindnisses kaum zu;
Danken, Bitten, Glauben und vieles mehr sind offenbar allein sinnvoll,
wenn das Verstehen den unbestrittenen Primat vor dem Nicht- und vor
allem vor dem Missverstehen geniesst (s.0.).36 Dies gilt umso mehr in einer
Wissens- und damit Verstehensgesellschaft, in der einerseits Verstehens-

35 Dazu MULLER, Olaf L.: Misstrauen oder Hoffnung? Protestnote gegen eine pessimis-
tische Regel von Ernst Tugendhat, in: ZphF 63 (2009) 1, 5-32; ferner TIETZ, Udo: Sprache und
Verstehen in analytischer und hermeneutischer Sicht. Berlin: Akademie Verlag 1995, 169-184.

36 Dies wird bestritten, wenn als das Leitparadigma nicht mehr Verstehens-, sondern
Interpretationsprozesse fungieren: siehe LENK, Hans: Interpretationskonstrukte. Zur Kritik
der interpretatorischen Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993; ABEL, Giinther: Interpreta-
tionswelten. Gegenwartsphilosophie jenseits von Essentialismus und Relativismus. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1993.



Zur Grammatik des Missverstehens 145

prozesse sowie das Zuverstehende pluralisiert werden, in der dadurch je-
doch andererseits Missverstindnisse fast programmiert sind.37 Wir
kommen an einen Punkt, an dem Missverstdndnisse tatsdchlich kaum ver-
meidbar erscheinen, sodass es nicht um deren vorangehenden Ausschluss,
sondern weit eher um deren nachfolgende Kldrung gehen kann.

(Zu 2) Dramatisieren sollte man die heraufziehende Wetterfront
frostig-missverstehender Kommunikation nun auch nicht. Eine der beiden
deeskalierenden Reaktionen bestiinde darin, den forderlichen Seiten des
Missverstandnisses nachzugehen. Was wiirde fehlen, wenn wir uns nicht
mehr missverstiinden, nicht mehr missverstehen konnten? Die Vehemenz
beabsichtigt-produktiver Missverstandnisse ist mehrfach angeklungen,
doch die allermeisten Missverstandnisse sind unbeabsichtigt - und kéonnen
dennoch produktiv wirken. Es muss wohl diese Moglichkeit kommunika-
tiven Scheiterns samt ihrer impliziten Drohung des Kommunikations-
abbruchs vorliegen, damit das Verstehen nicht in eine allseits vorausge-
setzte Gewohnheit tibergeht. Beraubt waren wir der heilsamen Notwendig-
keit sprachlicher Sensibilitat, wiirde nicht auf dem Spiel stehen, was sich
dem Verstehen gerade verdankt - einem Verstehen, das oftmals durch das
Missverstehen hindurch gegangen ist. Missverstdndnisse lassen sich als der
mediale Gefahrenhorizont ansehen, vor dem wir uns iiberhaupt umeinander
" verstehend bemiihen.

(Zu 3) Die andere deeskalierende Reaktion bestiinde in der schlichten
Erkenntnis, dass nicht jedes Missverstandnis aufgelost werden muss; denn
wir unterscheiden innerhalb des Meeres unabsehbarer Missverstandnisse
gewohnlicherweise verschiedene Grade ihrer Relevanz - dhnlich der selek-
tiven Reduktion (e), die zu Beginn in unserer kognitivistisch anmutenden
Liste sprachlicher Fertigkeiten auftauchte. Diese Pragmatik ist vielschich-
tig, gibt es doch Missverstandnisse, die auszuraumen bedeutete, das Risiko
nur neuer Missverstindnisse einzugehen, bei denen die Chancen auf Ent-
wirrung vielleicht noch triiber aussehen; sodann Missverstandnisse, die
schlicht unnotig sind, ausgeraumt zu werden, weil ihr Weiterbestehen und
ihre Aufhellung auf ganz Ahnliches hinausliefen; und endlich Missver-
standnisse, die uns unwichtig erscheinen, weil uns nicht alle Adressaten,
die uns gerade missverstehen, kommunikativ am Herzen liegen.

Doch der besagte Pragmatismus stosst auch an Grenzen. So bietet sich
beim Nichtverstehen einen Moglichkeit, die uns beim Missverstehen
weitgehend verschlossen bleibt: outsourcing. In zahlreichen Fillen des
Nichtverstehens kommt es zur berechtigten Uberantwortung von Kompe-
tenzen an Experten. So erkennen wir an, dass wir in technisch-physika-
lischen Zusammenhdngen Spezialisten vertrauen sollten (und miissen), so-

37 Siehe zur Unvermeidlichkeit des Missverstehens sowie des Missverstandenwerdens
schon: SCHLEIERMACHER, Friedrich: Hermeneutik und Kritik. Hrsg. von Manfred FRANK.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, bes. 92.



146 Hartmut von Sass

fern wir selbst den vertrackten Sachverhalt nicht zu iiberschauen
vermogen. Das Nichtverstehen der Laien wird im besten Fall durch fremde
Expertise aufgehoben, sodass mit dem Nichtverstehen ganz hdufig eine
Suspension des Verstehens einhergeht. Nicht so beim Missverstehen (schon
gar nicht beim Sich-Selbst-Missverstehen), denn dies ist ja von vornherein
auf Verstehen angelegt, was wiederum nicht heisst, dass wir stets alle
Missverstiandnisse ausrdumen missten. Doch weil der Umfang dessen, was
wir nicht verstehen (koénnen), aus lebenspraktischer Perspektive weit
geringer ist als das Potential des Missverstehens, kann es im hiesigen Fall
kein analoges outsourcing an Spezialisten geben. Die Ignoranz gegentiber
dem auf Verstehen angelegten Missverstehen kdme uns auf Dauer mensch-
lich dusserst teuer zu stehen - der Preis lautet Einsamkeit.

ZUM ABSCHLUSS - EIN LOB AUF DAS MISSVERSTEHEN

In glicklichen Féllen sorgen Freunde dafiir, dass dieser Preis — wir kom-
men zu Punkt (4) - nicht unbedingt gezahlt werden muss. Von diesen
Freunden sagt Friedrich Nietzsche, man solle ihnen »einen reichlichen
Spielraum zum Mifdverstandnifd zugestehen«38, um mit dieser Empfehlung
die Sachlage auf den Kopf zu stellen; denn es ware doch zu vermuten, dass
wir am ehesten in der Freundschaft darum bemiiht sein sollten, Missver-
standnisse gar nicht erst aufkommen zu lassen. Jedoch scheint Nietzsches
Umkehrung bereits die Konsequenzen aus der Aussichtslosigkeit dieser
Vermeidung zu ziehen, und zwar zugunsten der Freundschaft, die an un-
vermeidlichen Missverstandnissen - und im Kontrast zu Beziehungen vor
jeder Freundschaft - nicht zerbrechen wird. Es kdme nicht darauf an,
jegliches Missverstehen freundschaftlich zu umgehen; vielmehr bewahrt
sich die Freundschaft gerade darin, durch den »reichlichen Spielraum« des
Missverstandnisses hindurch zu bestehen. Stimmt man mit Nietzsche da-
rin tiberein, dass es »schwer [ist] verstanden zu werden«, wahrend »unver-
standen zu werden« eine >beleidigend-kalte Gleichmacherei< nach sich
zoge - »Comprendre c’est égaler« -, bliebe es dem Missverstehen vorbe-
halten fiir die freundschaftliche »Warme« zu sorgen, die eben nicht alles
verstehend egalisiert. — Es soll schon einmal ein Paar gegeben haben, das
Nietzsches Konklusion hdtte bestdtigen konnen; die zwei hiessen Maria
und Joseph und hatten einen berithmten Sohn - der Rest der Geschichte,
die mit einem grossen Missverstindnis begann und im Unverstindnis
endete, ist bekannt.

38 NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, in: KSA. Bd. 12, hrsg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin: De Gruyter 1999, 50f. (die folgenden Zitate
stammen ebenso aus dieser Passage).



Zur Grammatik des Missverstehens 147

Zusammenfassung

Das Missverstdandnis wird in Parallele zum Verstehen und in Abgrenzung
zum Nichtverstehen als eine mehrgliedrige Relation vorgestellt, wobei sich
interessante Asymmetrien zwischen ihnen auftun. Mit Hilfe von Heidegger
und Wittgenstein wird dann fiir den Primat des Verstehens gegeniiber dem
dekonstruktivistisch promovierten Missverstehen plddiert, um schliesslich
auf die nicht auf blosse Vermeidung reduzierbaren Umgdngen mit Missver-
standnissen einzugehen. Mit einem Lob auf das Missverstdndnis endet diese
begriffliche Landvermessung.

Abstract

Misunderstanding is - in accordance with understanding and in partial con-
trast to non-understanding — presented here as a relation consisting of
different elements. In that way, important asymmetries come to the fore.
Following Heidegger und Wittgenstein it is arqued for the priority of under-
standing over misunderstanding promoted by deconstructivist accounts.
Then, the divergent dealings with misunderstandings beyond the way of just

avoiding them will be elaborated, leading to misunderstanding’s apprecia-
tion.



	Zur Grammatik des Missverstehens : Versuch einer hermeneutischen Schadensbegrenzung

