
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: Quand Gadamer lit Paul Celan : statut du commentaire gadamérien du
recueil Cristaux de souffle : "AtemKristal" de Paul Celan

Autor: Narváez, Mauricio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mauricio Narvâez

Quand Gadamer lit Paul Celan.
Statut du commentaire gadamérien du recueil

Cristaux de souffle - « AtemKristall »

de Paul Celan1

L'objectif du présent article est double : d'une part, nous tenterons d'y
appréhender le lien entre commentaire « philosophique » et poésie, ou du
moins entre langage propositionnel et texte poétique, qui se dégage du
Commentaire que Gadamer a fait du recueil de Paul Celan Cristaux de

soufße - Atemkristall. D'autre part, nous y analyserons la pratique
interprétative du philosophe allemand afin de déterminer dans quelle mesure
une méthodologie guide - peut-être malgré lui - son Commentaire.

La pertinence de cette double recherche vient, d'abord, de l'importance
que Gadamer lui-même accorde à la théorie de l'art et à la poétique en
particulier, aussi bien comme point de départ de sa théorie philosophique
que comme objet de réflexion privilégié. Or, alors qu'il a souvent traité le

sujet dans une perspective théorique, ce Commentaire est l'un des rares
textes où la parole poétique est l'objet d'une pratique interprétative.
L'intérêt de notre recherche vient aussi, justement, de la possible tension
entre cette pratique interprétative de Gadamer et sa théorie herméneutique.

En effet, on sait qu'à partir de la publication de Wahrheit und
Methode en i960 et jusqu'à la fin de sa carrière, le philosophe de Heidelberg
s'est opposé ouvertement à toute application ou déduction méthodologique

de sa théorie herméneutique. Il nous semble que l'étude de ce
Commentaire permet de mettre à l'épreuve le bien-fondé de cette résistance
gadamérienne. Il s'agira dès lors de vérifier si les principes ou critères
herméneutiques mis en place au cours de son travail de commentateur du
recueil de Paul Celan sont guidés ou non par sa perspective théorique.

Le Commentaire est donc à la fois le lieu d'une rencontre privilégiée
entre le philosophe et le poète - ou plutôt le poème - et celui d'une
confrontation entre le Gadamer praticien de l'interprétation et le Gadamer

1 GADAMER, Hans-Georg : Wer bin Ich und wer bist Du? Kommentar zu Celans «Atemkristall

», in : Gesammelte Werke 9. Tübingen: Mohr Siebeck 1999, 389. Cf. la version en
français : GADAMER, H.-G. : Qui suis-je et qui es-tu Commentaire de Cristaux de souffle de
Paul Celan. Arles : Actes Sud 1987. (Nous citerons désormais cette œuvre en abrégé : « CCS »).
Dans ses œuvres complètes, Gadamer a retiré la préface écrite pour la première édition ;

nous nous référons donc également à cette édition-là pour ce texte : GADAMER, H.-G. : Wer
bin Ich und wer bist Du Kommentar zu Celans «Atemkristall ». Frankfurt en Main: Suhr-
kamp Verlag 1973.



100 Mauricio Narvaez

théoricien de la philosophie herméneutique. C'est ce lieu de croisements

que notre article tentera de dégager.
Notre recherche fondée sur la pratique herméneutique de Gadamer

trouve curieusement sa justification dans l'œuvre même de Gadamer. En
effet, le philosophe l'a souvent exprimé, l'herméneutique désigne d'abord
une pratique2, elle est même son origine nécessaireî et, en toute cohérence
avec ce constat, il avoue que sa propre réflexion théorique est née d'une
volonté de rendre raison de sa pratique herméneutiques En d'autres mots,
si la démarche ascendante lui a paru naturelle, la voie inverse, étant donné
sans doute la portée philosophique qu'il accordait à sa théorie, suscitait ses
réticences les plus vives.

Le fil conducteur de notre double recherche sera la question du statut
qu'il faut accorder à ce Commentaire. Il s'agit tout d'abord et principalement

de définir à quel titre cet ouvrage a été rédigé : en tant que
commentaire philologique S'agirait-t-il d'un simple exercice de loisir, d'une
distraction ludique d'un travail de philosophe ?5 Ou bien au contraire ce

texte fait-il pleinement partie de l'activité philosophique de Gadamer Et
si cette dernière perspective s'avère juste, si le philosophe conçoit la possibilité

voire la nécessité de soumettre la poésie à un commentaire, quelle
est donc sa conception de la poésie Quel destin accorde-t-il au poème
commenté et au commentaire du poème Le poème s'épuiserait-il dans
son commentaire Le commentaire serait-il la conceptualisation de ce qui
est dit dans le poème Bien entendu, de telles questions ne peuvent trouver

une réponse définitive ; en les posant et en suivant leur direction, nous
voulons surtout montrer au lecteur l'intérêt tout particulier que présente
l'étude de cet ouvrage de Gadamer.

Cet article est organisé en trois parties. Premièrement, nous voudrions
nous arrêter sur quelques aspects de la préface du Commentaire qui
regardent l'herméneutique ; ensuite, nous présenterons l'ensemble des
critères que le philosophe met en place pour interpréter le poème. Enfin, à

partir des analyses précédentes, nous tâcherons de déterminer le statut de

ce Commentaire.

2 Cf. GADAMER, H.-G : Herméneutique classique et philosophe, in : La philosophie
herméneutique. Paris : Presses universitaires de France 1996, 87 ; GADAMER, H.-G : Le mot et
l'image, in : La philosophie herméneutique, 187

3 Cf. GADAMER, H.-G. : Vérité et Méthode. Les grandes lignes d'une philosophie
herméneutique. Paris : Seuil 1996. 36. Cf. GADAMER, H.-G : Entre phénoménologie et dialectique.
Essai d'autocritique, in : L'art de comprendre. Écrits II. Herméneutique et champ de l'expérience

humaine. Paris : Aubier 1991, 12.

4 Cf. GADAMER, H.-G : Autoprésentation, in : La philosophie herméneutique, 30, 32.
5 Gadamer a confié à plusieurs reprises qu'il était couché sur des dunes aux Pays-Bas

lorsqu'il s'est mis à lire le recueil de Celan. Cf. CCS, 143.



Quand Gadamer lit Paul Celan 101

I. Le triangle herméneutique et le Commentaire du recueil Cristaux de
SOUFFLE

Il est intéressant de noter que dès la Préface, notre philosophe énonce une
série de remarques de type herméneutique que l'on ne peut éviter de
rattacher à sa théorie de l'interprétation. Trois présupposés retiennent notre
attention :

Présupposé de lecture

Le présupposé qui semblerait fonder le travail d'interprétation du
commentaire est énoncé d'emblée. Gadamer s'appuie sur l'affirmation bien
connue de Paul Celan lors de la cérémonie de réception du prix de la Ville
de Brème :

« Les poèmes de Paul Celan nous parviennent - sans nous atteindre. Lui-
même a compris son œuvre comme "une bouteille lancée à la mer". Supposons

qu'il y ait quelqu'un - et il y en aura toujours un et puis encore un autre
- pour trouver cette missive et pour l'accueillir, convaincu d'y recevoir un
message [...] »6.

Cette supposition justifierait la tâche de déchiffrage, laquelle serait
cautionnée par l'auteur du recueil lui-même, dont on peut lire cette autre
déclaration : « le poème [...] est un mode d'apparition du langage et,
comme tel, dialogique par essence »7. Mais la possibilité de comprendre le

poème trouve-t-elle vraiment son fondement dans cette parole de «

bénédiction » émanant de son auteur Cette citation initiale pose la difficulté
suivante : elle pourrait laisser croire que, pour la compréhension d'un
poème, on serait tenu de passer par son auteur, par son intention. Or cette
attitude provoque de sérieuses objections de la part de Gadamer. Il est dès

lors paradoxal que le Commentaire débute par cette référence. On pourrait
toutefois limiter la portée de ce détour par l'auteur du poème en
soulignant le caractère presque hermétique du recueil. D'après le Gadamer

praticien de l'interprétation poétique, n'aurait-on pas besoin dans ce cas
précis de recourir aux informations fournies par le poète pour comprendre
son poème On peut en effet noter une certaine évolution sur ce point
chez le philosophe de Heidelberg.

6 Préface de la première édition, CCS, 9.
7 « Das Gedicht kann, da es ja eine Erscheinungsform der Sprache und damit seinem

Wesen nach dialogisch ist, eine Flaschenpost sein [...] ». CELAN, Paul : Allocution prononcée
lors de la réception du prix de littérature de la Ville libre hanséatique de Brème, in : Le Méridien

et autres proses. Paris : Seuil 2002, 57. Selon Jean-Michel Maulpoix, la notion du poème
comme dialogue aussi bien que l'image de la bouteille lancée à la mer, Celan les devrait à

Ossip Mandelstam. Cf. MAULPOIX, Jean-Michel : Jean-Michel Maulpoix commente Choix de

poèmes de Paul Celan collection Foliothèque). Paris : Gallimard 2009, 7isq.



102 Mauricio Narvâez

Situation de Gadamer par rapport au texte

Gadamer nous met face à un texte qui demande un décryptage de la part
de son lecteur. Le philosophe allemand se définit d'abord comme un
lecteur parmi d'autres qui s'est efforcé de déchiffrer ce message presque
« illisible »8. Gadamer est avant tout un lecteur à qui serait parvenue une
bouteille messagère, c'est-à-dire qu'il est d'une certaine façon « tombé
sur » ces poèmes ; mais si les poèmes lui sont vraiment parvenus, c'est

parce que il a eu la conviction qu'il y avait et qu'il y a toujours quelque
chose à comprendre, presque à l'état d'effacement sans doute, mais quelque

chose tout de même, et que l'on pourra probablement le comprendre
un jour.

Attitude demandée au lecteur du recueil

Gadamer tient à souligner surtout deux points. D'abord, pour opérer ce

« déchiffrage », il faut avant tout « séjourner » dans le poème : le lire et le
relire9. Le lecteur pressé en est exclu. Il est à ce titre significatif que, dans
la présentation de la première édition, Gadamer se soit montré particulièrement

dur vis-à-vis des lecteurs hâtifs10. Il a par la suite retiré ce texte de
l'édition de ses œuvres complètes, mais le principe de base est resté
valable. Le philosophe demande donc un lecteur patient qui accepte de

reprendre sans cesse sa lecture11. Là non plus, Gadamer ne s'éloigne pas de
Paul Celan qui, c'est bien connu, fait sienne, dans Le Méridien, une phrase
de Malebranche: « l'attention est la prière naturelle de l'âme »12. Mais le

philosophe ajoute aussitôt une précision qui n'est au fond que l'envers de

ce premier principe. Selon lui en effet, le lecteur ne doit pas nécessairement

être quelqu'un d'éruditn. Cette nuance sera à nouveau évoquée dans
la postface de l'édition de 1986, où il manifeste son refus de considérer les

poèmes comme des textes réservés à une élite cultivée^. Et il va plus loin
en posant explicitement la question de ce que doit savoir au juste le
lecteur d'un poème. Il y répond dans ces termes :

« [...] que doit savoir le lecteur [...] à propos des poèmes de Celan. Les
poèmes, finalement, ne sont pas écrits pour la science, même si le lecteur
auquel ils s'adressent peut tirer profit des aides que la science lui apporte, il
doit en savoir autant qu'il en a besoin et qu'il peut le supporter. »'5.

8 Cf. CCS, 9
9 CCS, 142,161.
10 GADAMER, H.-G: Préface de la première édition, in : CCS, 10.
11 CCS, 13.
12 CELAN, Paul : Le Méridien, 77.
n ces, 13.

H Cf. CCS, 118.

5 CCS, 162.



Quand Gadamer lit Paul Celan 103

Ces trois points de caractère herméneutique que nous venons d'énoncer
constituent de véritables principes de lecture. Mais les trois principes
explicités proviennent soit de la Préface soit de la Postface de son Commentaire.

Ils restent donc d'une certaine façon en dehors du travail interne au
commentaire de Cristaux de souffle. C'est encore du métalangage,
pourrait-on dire. Penchons-nous donc maintenant sur le corps du commentaire.

II. Caractéristiques du Commentaire au recueil « Cristaux de souffle »

ET DE SON APPROCHE HERMÉNEUTIQUE

Nous avons structuré cette analyse en quatre points : d'abord, nous donnerons

un bref aperçu de l'articulation du texte de Gadamer ; ensuite nous
décrirons quelques procédés d'interprétation ; troisièmement, dans la
continuité du point précédent, nous nous attarderons à décrypter les critères
dont il se sert pour interpréter ; enfin, nous tâcherons de définir le degré
de « souplesse » du Commentaire, c'est-à-dire le caractère plus ou moins
« ouvert » de l'interprétation qu'il propose.

Articulation du texte

Le titre du Commentaire comporte un double énoncé interrogatif : « Qui
suis-je et qui es-tu ?» - Wer bin Ich und wer bist Du Le fil conducteur du
texte serait, suivant cette annonce, une quête de l'identité du « moi » et du
« toi ». Le récit du Commentaire, cohérent, n'abandonne pas cette question
initiale ; celle-ci fait surface tout au long du texte, lui offrant ainsi une
sorte d'unité thématique. Mais il serait erroné de voir dans cette
interrogation une façon de transformer le poème en une matière de réflexion
théorique voire philosophique16 ; elle sert surtout à prévenir contre une
lecture du recueil qui identifierait trop rapidement le « je » et le « poète »

d'une part, le « tu » et le « lecteur » d'autre part. Nous reviendrons sur ce

point.
Mais au-delà de cette unité thématique venant de l'interrogation qui

donne son titre au Commentaire, l'ensemble du texte est constitué par un
tissu de questions qui accompagnent chaque partie du poème. Cet
enchaînement de questions structure et imprime son dynamisme au récit. Elles

ne mènent pas à des longues digressions, mais bien à des réponses
concises et concrètes^. Une deuxième caractéristique de cet écrit est la briè-

16 oe ce point de vue, la référence de Jean-Michel Maulpoix à l'œuvre de Gadamer est
inexacte : « Qui suis-je et qui es-tu Ainsi le philosophe [...] intitulait-il un essai consacré à

Paul Celan. C'était dire combien la réflexion sur son œuvre conduisait à engager un dialogue
relatif à l'identité de la personne ». MAULPOIX, Jean-Michel : Jean-Michel Maulpoix commente
Choix de poèmes de Paul Celan, 16.

V Voir par exemple CCS, 85 ; voir aussi CCS, 32, 33, 42, 82, 86.



104 Mauricio Narvâez

veté des commentaires - entre une et trois pages par poème. Si quelques
fois l'auteur s'attarde à déchiffrer le sens possible d'un mot ou d'une partie
du poème, d'autres fois le texte se construit comme une sobre
paraphrase18.

D'autres mécanismes accentuent la sensation de dialogue entre l'auteur
et le lecteur, comme les appels à l'attention de ce dernier : « Il faut ici prêter

une oreille très attentive.»^. Une dernière caractéristique mérite d'être
mentionnée : dans le Commentaire, on peut identifier des affirmations
propres à un texte didactique. Plus d'un lecteur pourrait avoir l'idée que le

commentateur cherche à nous apprendre à réaliser ce type de travail
interprétatif20. Nous y reviendrons.

Procédés d'interprétation

Si l'on se limite à ces quelques traits qui concernent l'agencement du texte,
rien ne permet d'attribuer à celui-ci un caractère « philosophique ». Mais il
nous faut maintenant envisager des aspects directement liés à l'interprétation

des poèmes. Nous nous limiterons à indiquer trois mécanismes
herméneutiques et à énoncer quelques critères de compréhension. Par
procédés ou mécanismes d'interprétation, nous évoquons, certes, la stratégie
ou méthodologie de compréhension mise en place par l'interprète, mais
également ces premières opérations qui ouvrent le texte à sa
compréhension, dans lesquelles nous exprimons nos premières anticipations qu'il
nous faudra ensuite vérifier, infirmer ou corriger par une série de critères
herméneutiques de diverse sorte21. Ces critères impliquent nécessairement
un renvoi à une sphère de savoir qui ouvre et justifie la compréhension
d'un texte.

Les procédés que nous allons citer ici cherchent à donner explicitement
une première clé de lecture globale du texte. Dans son commentaire, Ga-
damer établit de manière presque systématique trois mécanismes :

détermination de la structure, définition du thème du poème et identification
du mot qui sert de point d'appui pour la compréhension de l'ensemble du
texte.

Détermination de la structure du poème

Ce trois moments cités sont intimement liés, et l'ordre de présentation
choisi ici ne correspond pas nécessairement à celui de l'œuvre de Gada-

mer. Parfois les trois opérations semblent même simultanées. La structure
interne du poème est quelquefois précisée à partir du lien entre le poème

18 Cf. CCS. 85,105.
19 Cf. CCS. 39,106.
20 Cf. CCS, 19, 39, 81, 119.
21 Cf. Postface, in : CCS, 117.



Quand Gadamer lit Paul Celan 105

analysé et ceux qui l'entourent, un co(n)texte qui permet de trouver un fil
conducteur thématique à travers l'ensemble du recueil22. En ceci, Gadamer
pratique un procédé tout à fait classique dans la tradition des commentaires

qui remonte, on le sait, au Moyen Âge. Plus intéressant est sans
doute le procédé d'explicitation des correspondances ou des tensions
internes aux poèmes. Les oppositions entre contenus sémantiques ou entre
tropes révèlent la structure du poème ou, à l'inverse, les structures rendent
visible des contrastes sémantiques23.

Définition du thème du poème

L'indication du thème d'un poème n'est pas seulement un point de départ
pour comprendre ensuite les différentes parties du texte, il est aussi un
point d'aboutissement24. Nous voici donc au cœur du cercle herméneutique.

Mais nous voulons surtout souligner cette tendance de Gadamer à

annoncer le thème du poème dès le début du commentaire. Par exemple,
la première strophe du second poème du cycle dit ceci :

Von Ungeträumtem geätzt,
Wirft das schlaflos durchwanderte Brotland
Den Lebensberg auf

[Par l'irrêvé rongé,
le pays de pain parcouru sans sommeil
élève la montagne de vie.]25

Gadamer ouvre son commentaire en donnant l'image-thème : « Une taupe
est à l'œuvre. On ne saurait le contester [...] »2Ô. Cette image éclaircit
l'ensemble de la première partie :

« Le mouvement du poème apparaît clairement divisé en deux : l'un des

mouvements est exécuté par tous en ce que les rêves irrêvés les poussent et
qu'ils dessinent ainsi un tracé de vie de plus en plus long tout en élevant une
montagne de plus en plus lourde. L'autre mouvement est le mouvement
souterrain du Je, poussant jusqu'à la clarté comme une taupe aveugle. »27.

Mais la détermination du thème et l'identification de la structure du
poème, comme on vient de le dire, vont souvent de pair28. Parfois l'unité de

22 Cf. CCS, 75,105,113.
23 Cf. CCS. 45 ; voir aussi CCS, 87, 95, 96, 99, 105.
24 CCS, 91 ; voir aussi CCS, 92.
25 CCS, 25.
26 CCS, 25.
27 CCS, 28; cf. CCS, 55, 71, 81, 85, 86, 95, 100.
28 Cf. CCS, 81.



io6 Mauricio Narväez

la structure spatiale du poème dévoile l'unité de sens. D'autres fois, c'est le

contraire^.

Identification du mot clé

Il s'agit sans aucun doute d'une constante dans ce commentaire : pour
comprendre l'ensemble d'un poème, le philosophe de Heidelberg prend
systématiquement appui sur un seul mot ou un seul vers3°. C'est souvent le
dernier mot ou le dernier vers - en tout cas dans l'interprétation des
poèmes de Celan - qui offre ce point à partir duquel le texte peut être
éclairé3i. Gadamer attribue une telle importance à cette stratégie interprétative

qu'il l'élève au rang de principe herméneutique32.

Critères d'interprétation

Si les critères d'interprétation sont ce à quoi le commentateur renvoie et
de quoi il se sert pour atteindre la compréhension d'un texte, leur identification

nous permettra de définir la nature du commentaire que Gadamer a

écrit. Nous n'avons pas l'intention de décrire ici l'ensemble des analyses
auxquelles nous avons soumis le texte. Nous nous limiterons à mentionner
quelques éléments de façon à cerner le statut du commentaire. C'est ici
que l'on constate qu'au cours de son commentaire Gadamer, outre les
critères par lesquels il justifie son interprétation, formule quelques principes
herméneutiques.

Principes herméneutiques

Nous appelons ici principes des lignes directrices qui sont énoncées au
cours du Commentaire. Nous ne nous attarderons pas à tracer leur origine
épistémologique ni à juger de leur pertinence. Nous nous limitons à

constater leur présence dans le Commentaire. Ils remplissent une fonction
herméneutique et ils sont énoncés à titre axiomatique. L'expression de
« principe herméneutique » nous semble fondée car elle traduit l'expression

allemande utilisée par Gadamer dans ce texte: « Nach hermeneuti-
schem Grundsatz beginne ich [...] »33. Il y a toutefois lieu de distinguer
deux sortes de principes : ceux qui semblent avoir une portée qui dépasse
le cadre particulier de l'interprétation des poèmes de Celan et ceux qui
proviennent d'une habitude ou du style attribué au poète.

29 Cf. CCS, 67 ; voir aussi CCS, 31, 81, 99, 103,111.
3° Cf. CCS, 100 ; voir aussi CCS, 20, 51, 75,105.
31 Cf. CCS, 45 ; voir aussi CCS, 79, 81.

V- « Selon le principe herméneutique, je commencerai par le vers final qui porte l'accent.
Car c'est en lui que se trouve de toute évidence le noyau de ce petit poème ». CCS, 59.

33 GADAMER, H.-G. : Gesammelte Werke 9, 405.



Quand Gadamer lit Paul Celan

La première catégorie regroupe quatre principes. Le premier est
tellement fondamental qu'on pourrait l'appeler méta-principe. En effet, il est à

la fois le principe et le critère par excellence de la compréhension : il s'agit
de la cohérence interne au texte. Sur ce point Gadamer a été très clair :

« Mais tant que la cohérence ne couvre pas l'ensemble d'un texte donné,
tout peut encore être faussé [...]. Il ne fait aucun doute que la condition de
cohérence veille comme condition suprême pour la construction
poétique. »34. Ce critère conserverait sa validité même dans le cas d'un poète
qui concevrait une œuvre opposée à toute cohérence en multipliant par
exemple les ruptures, car, cela va de soi, celles-ci n'apparaîtraient comme
telles que grâce aux anticipations de cohérence35.

Le deuxième principe concerne la nature même d'un phénomène
linguistique, en l'occurrence le jeu de mots. À partir des propriétés de celui-
ci, Gadamer propose l'orientation de l'interprétation. Tout jeu de mots
implique une rupture de pensée, nous dit-il, dès lors il faut y chercher une
« harmonie cachée ». C'est le cas de l'expression « tempe d'insomnie »,
« schlaflose Schläfe »36. Un troisième principe - ou s'agit-il d'une simple
piste - nous recommande de commencer à interpréter un texte à partir
du point où apparaît l'étrangeté37. En vertu du quatrième, enfin, qui
concerne selon Gadamer les poèmes brefs en général, une importance toute
particulière doit être attribuée au vers final pour la compréhension de
l'ensemble, comme nous l'avons déjà dit38.

Le deuxième ensemble de principes en regroupe deux, dont l'application se

limite donc plus probablement à l'œuvre de Celan. L'un est presque un
conseil, il dit de commencer par comprendre le texte de la façon la plus
concrète possible39; l'autre suppose que l'on accorde à l'auteur un grand
souci de précision - aucun vers, aucun mot n'a été laissé au hasard. Cette

34 GADAMER, H.-G. : Postface, in : CCS, 138 ; cf. CCS, 119.

35 Cf. CCS, 20. De ce principe de cohérence en dérive un autre que Gadamer applique à

l'œuvre de Paul Celan. La cohérence de l'ensemble d'un poème peut être telle que, s'il arrive
par exemple qu'une erreur se glisse dans l'impression, le poème ne perdra pas de sa consistance

: « La cohérence du sens de l'ensemble est en général suffisamment forte pour qu'on
puisse y substituer les uns aux autres des parties isolées ». CCS, 31. Ce principe est répété
dans sa postface : « 11 n'est sans doute pas illicite de dire que, d'une façon générale, la
cohérence structurelle d'un poème est soutenue par tant de supports que l'ensemble de cette
structure ne menace pas de s'effondrer complètement si l'on remplace un des supports ici ou
là ». Postface, in : CCS, 128. Il faut cependant noter que dans l'article Philosophie et littérature,

la formulation du même principe de cohérence aboutit à la conséquence opposée :

« Dans un poème qui est bon nous avons un entrelacs si indissoluble, un tissu si serré de son
et de signification, que des changements minimes dans le texte suffisent à détruire le
poème ». GADAMER, H.-G : Philosophie et littérature, in : L'art de comprendre. Écrits II, 185.

36 Cf. CCS, 56.
37 Cf. CCS, 71.
38 Cf. CCS, 59, 45, 56.
39 Cf. CCS, 19.



io8 Mauricio Narvâez

précision doit donc guider le lecteur dans ses hypothèses de compréhension^.

Les autres critères herméneutiques

Nous appelons critères tout ce à quoi Gadamer fait appel pour interpréter
l'œuvre. Ce sont des arguments, dans le sens le plus vaste du terme. C'est

surtout par ce décodage des critères que nous pouvons déterminer le type
de commentaire que nous offre Gadamer.

Le philosophe de Heidelberg se sert donc d'arguments qui renvoient à la

morphologie des mots41, à la syntaxe^, à la disposition spatiale des vers43, au
rythme et au mètre44, ainsi qu'à la phonétique45. Naturellement, parmi les
critères de lecture, l'auteur ne néglige pas le contexte « poétique » général
du recueiH6 ni le lien thématique entre les poèmes contigus à celui qui est
analysé47. Il érige également en critère le récepteur idéal, ou plutôt les
effets que le poème seraient sensés produire sur lui48. Avec une certaine
retenue, mais clairement, Gadamer se sert aussi de critères de type génétique

- il étudie notamment quelques variantes des versions préparatoi-
res49. Gadamer s'attarde également, cela va de soi, à l'étude d'une série de

phénomènes liés à la sémantique tels que les jeux de mots5° ou quelques
figures de styles1. Mais la plupart de ses efforts d'interprétation se
focalisent sur l'étude du sens le plus concret des mots, leur référents2 et les

transpositions en images, en métaphores53. Les mécanismes de transposi-
tion54 que Celan a mis en place mériteraient une étude à eux seuls. Ici nous
nous limitons à signaler que le Commentaire ne se contente pas de repérer
les tropes du poème, il cherche à définir à quoi ils renvoient. Il serait
impossible de citer l'ensemble des passages où Gadamer annonce explicite-

40 cf. CCS, 3.
41 Cf. CCS, 34, 39, 95.
42 Cf. CCS, 95.
43 Cf. CCS, 26sq, 45.
44 Cf. CCS, 16, 45, 81, 105.
45 Cf. CCS, 26.
46 Cf. CCS, 9, 42.
47 Cf. CCS, 111, 75.
48 Bien significatif est le cas d'une erreur d'impression que nous avons cité plus haut :

Gadamer développe d'abord une interprétation du poème qui contient cette erreur et
ensuite il étudie la version originale en essayant de mesurer la différence de sens global. Cf.

CCS, 31, 63.
49 C'est clairement le cas pour la seconde édition du Commentaire. Cf. CCS, 148-162.
50 Cf. CCS, 56, 85.
51 Cf. CCS, 71,106.
52 CCS, 16,19, 22, 39, 56, 59, 71, 79, 81.

53 CCS, 25, 31, 41, 42, 56, 64, 75,105.
54 CCS, 20, 23, 25, 32, 34, 55, 64. 68.



Quand Gadamer lit Paul Celan 109

ment cette opération de transposition, mais c'est là qu'apparaît une lecture
que l'on peut considérer philosophique.

Pour spécifier le statut de l'écrit de Gadamer, il est de toute première
importance de mentionner encore trois critères d'interprétation utilisés
par notre auteur. Il s'agit des références qu'il fait à des sources externes, du
recours à des informations concernant Paul Celan et enfin, du critère que
nous appelons « véritatif », faute d'un terme plus adéquat.

Les références à des sources externes ne sont pas nombreuses, ce qui les
rend d'autant plus significatives et, surtout, fondamentales pour comprendre

le commentaire de Gadamer dont on juge généralement - et à mon
sens improprement - l'interprétation « immanente »55. En dehors de
références assez générales - au genre de la poésie lyrique, à la tradition
mythique grecque avec Dionysoss6, à la poésie baroque57, la tradition chré-
tienne58 ou juive59, notre auteur cite explicitement trois fois Rilke60 et une
fois Stefan George, l'historien de l'art Jacob Burckhardt61, le peintre Kaspar
David Friedrich62, le théologien Rudolf Otto63 via Paul Celan, la sculpture
de La pietà 64 et, par rapport au sommeil comme métaphore de la vie, il
évoque Pindare, Euripide et Calderôn65. Ces citations, qui sont assez peu
fréquentes par rapport à la totalité du texte, remplissent-t-elles une fonction

décisive lors de l'interprétation Si nous étudiions chaque cas, nous
observerions que leur rôle consiste plutôt à illustrer une lecture, à donner
une force évocatrice aux transpositions.

Bien plus important pour mesurer la portée philosophique du texte de
Celan est de savoir s'il y a des sources philosophiques dans le commentaire
de Gadamer. Et en effet, on y trouve des références à quelques philo-

55 Si la lecture de Gadamer peut être dite « immanente », ce n'est que dans un sens bien
particulier, qui répond au principe herméneutique selon lequel toute lecture doit trouver sa

légitimation dans le poème lui-même. Mais tout lecteur introduit dans sa lecture un grand
nombre d'informations particulières, privées, qui font éclater la notion même de « lecture
immanente ». Cf. CCS, 126. Enfin, concernant la tension entre ce qui est déductible du texte
lui-même et toutes les autres informations, Gadamer nous dit : « [...] la tension entre une
information particulière et une information susceptible d'être puisée dans le poème lui-
même n'est pas seulement relative [...] Elle est sans doute aussi variable, dans la mesure où
elle s'atténue de plus en plus au cours de l'histoire de l'efficience (Wirkungsgeschichte)
d'une oeuvre ». GADAMER, H.-G: Postface, in : CCS, 135.

56 CCS, 95.
57 CCS, 19.
58 CCS, 16, 67, 79.
59 CCS, 25 ; Cf. CCS, 42.
60 Cf. CCS, 39, 46, 63.
61 Cf. CCS, 28.
62 Cf. CCS, 67.
63 Cf. CCS, 103.
64 Cf. CCS, 111.

65 Cf. CCS, 71.



110 Mauricio Narväez

sophes. Par rapport au thème du temps, Gadamer cite Platon66, Aristote,
Saint Augustin et Kant ; ensuite, Benjamin au sujet de sa notion du « poétisé

», Kierkegaard en lien avec la question sans doute importante ici du
« je », et le Comte Yorck concernant la notion d'anniversaire. Enfin,
Heidegger est mentionné seulement à propos d'une information personnelle
sur Celan67. Si, pour la plupart, le rôle de ces références est semblable à

celui des précédentes, on observe toutefois que Gadamer tend à

développer à partir d'elles un questionnement qui a toute l'allure d'une réflexion

philosophique. Il faudra y revenir.
Mais avant cela, il est nécessaire d'aborder un autre point décisif pour

notre sujet en ce qui concerne les critères d'interprétation : il s'agit des
références que Gadamer fait à Paul Celan lui-même, car la notion de

l'herméneutique est étroitement liée au rôle que l'on attribue à l'auteur
d'une œuvre pour la compréhension de celle-ci. À l'intérieur du Commentaire,

nous pouvons distinguer deux types de citations : celles qui évoquent
le style ou les habitudes d'écriture de Paul Celan et qui à ce titre peuvent
être déduites d'une lecture attentive de son œuvre poétique sans devoir
passer par une explication ou « confession » de son auteur, et les autres
qui véhiculent des informations biographiques du poète ou de la pensée
qu'il aurait développé dans des textes d'autre genres - non poétique -, tel
le discours Le Méridien. Nous avons repéré cinq occurrences pour le
premier cas68 et, pour le second, quatre références à sa pensée provenant du
Méridien, une autre qui évoque son prix Büchner69, six enfin qui regardent
la biographie du poète7°, dont trois seulement concernent des révélations
privées?1.

Notons néanmoins une particularité de ces trois références « privées » :

dans les trois cas, Gadamer s'empresse de réduire leur portée, elles
confirment l'orientation d'une lecture, peut-être, mais ne semblent nullement
nécessaires?^. Dans l'édition revue de 1986, Gadamer a dû modifier
l'interprétation d'un poème du recueil, car il ne connaissait pas du tout le

« jargon » de géologie que le poème intégrait ; il a donc avoué que, dans ce

cas précis, l'information de l'auteur était bien nécessaire73. Nous observons
ici une certaine évolution de son point de vue, mais fondamentalement il
reste fidèle à son principe de base : le poème doit tenir de lui-même.

66 Voir respectivement CCS, 52, 52, 53, 55sq, 31,15, 72.
67 CCS, 19.
68 Cf. CCS, 19, 21, 39, 56, 73.
69 Cf. CCS, 22, 67,103.
70 Cf. CCS, 51, 75, 85.
71 Cf. CCS, 19, 31, 34.
72 CCS, 34.
73 Cf. CCS, 101.



Quand Gadamer lit Paul Celan 111

Il nous faut enfin dire quelques mots au sujet du critère « véritatif ».

Lorsque nous avons envisagé le critère sémantique de l'interprétation ga-
damérienne, nous avons indiqué à quel point le réfèrent des mots était une
préoccupation constante chez le philosophe. Or nous avons constaté que
les procédés qui cherchent à mettre en évidence ces référents ne se

limitent pas à définir ces termes, mais qu'ils renvoient souvent à des
expériences ou à de réflexions bien spécifiques et complexes auxquelles Gadamer

s'attarde.
Par l'adjectif véritatif, nous qualifions justement un critère qui pour

comprendre le poème se sert non seulement de ce qu'un texte dit au
niveau sémantique - le dire référentiel -, mais aussi de la perspective sur le

sujet envisagé que le commentateur juge vraie - s'agirait-il du principe
d'anticipation formulé par Gadamer La vérité est donc engagée dans la
description du sens d'un vers, d'un poème. À ce stade, il n'y a pas de
différence entre le point de vue de ce qui est dit dans le poème et celui du
commentateur, car ce dernier guide la compréhension du texte poétique et
se construit avec elle. Un tel tissage est observable quand Gadamer cite des

phénomènes de la nature74 ou des expériences bien précises comme celle
qui explique le difficile équilibre qu'implique lester un filet75, mais aussi
lorsqu'il évoque des expériences autrement plus intimes76. Ces références
sont très nombreuses, on dirait même plus qu'elles sont souvent le moteur
et l'aboutissement des transpositions. Néanmoins, nous voulons attirer
l'attention sur un groupe d'entre elles, celles qui engagent des réflexions
de type philosophique. Elles ne sont pas des excursus, des commentaires
supplémentaires, des digressions du philosophe, mais elles sont constitutives

de l'opération par laquelle on arrive à la compréhension du texte
poétique. Il suffit pour montrer ceci de lire l'explication que fait Gadamer
du terme « nom » dans le vers « tu pétris à neuf nos noms », « [...] knetest
du neu unsre Namen »77. Gadamer engage ici une réflexion explicite sur
l'être de l'homme, en constant procès de devenir ce qu'il est. Plus parlant
est le commentaire concernant le thème du temps, dans le poème « Die
Schwermutsschnellen hindurch », « Au travers des rapides de la mélancolie

»78. Gadamer n'hésite pas à faire appel aux philosophes pour
développer la notion de temporalité. C'est dans un enchaînement de références
à Platon, Aristote et Augustin tissées avec le poème de Paul Celan que
Gadamer réussit à mettre en lien le temps et le Moi et de distinguer celui-
ci de la conscience79. L'exposé fait partie intégrante de son travail d'inter-

74 cf. CCS, 114.

75 CCS, 40 ; Cf. CCS. 59.
76 Cf. CCS, 48.
77 Cf. CCS, 26.
78 CCS, 50.
79 CCS, 52-53 ; voir aussi CCS, 55-56.



112 Mauricio Narvâez

prétation et en même temps confère au poème une toute autre teneur. Le

poème en soi n'exclut pas mais n'exprime pas non plus explicitement une
référence à la philosophie ; la lecture de Gadamer en offre cependant un
éclairage tout à fait pertinent, au point que l'on peut se demander si ce
n'est pas effectivement la pensée philosophique sur le temps qui nous introduit

le mieux à la compréhension de cette partie de l'œuvre poétique80.
Bien que rapide et incomplet, le parcours des mécanismes, des

principes et des critères d'interprétation employés dans le Commentaire,
indépendamment des conclusions, nous révèle combien le travail de Gadamer a

mobilisé un nombre d'éléments assez important tant propres au philologue

qu'au philosophe. Ce parcours nous donne les outils adéquats pour
une future confrontation avec la théorie poétique du professeur de Heidelberg

; par contre, il ne nous explique pas pourquoi tel critère a été utilisé
ici et pas là, ni pourquoi celui-là plutôt qu'un autre... et en définitive, il ne
nous dit pas pourquoi, en lisant ce Commentaire, on a l'impression d'être
devant une lecture « qui tient ». Il nous semble qu'une enquête comme
celle-ci fait apparaître très nettement qu'en dernière analyse, ce qui a guidé

l'interprétation de Gadamer c'est ce qu'il appelait lui-même le « tact »,

quelque chose de bien moins saisissable et toutefois bien plus décisif. C'est

par leur tact que les analyses d'un poème n'en détruisent pas la figure de

sens ni l'unité, dans la dynamique de transposition propre à la
compréhension81.

Souplesse herméneutique

Il reste un point à traiter, indispensable selon nous pour déterminer le

statut du Commentaire. Pourrait-on le nommer : étude de la « souplesse
interprétative» Il s'agit d'identifier le « degré de distance ou de proximité

» d'un commentaire par rapport au texte-cible. Nous serions tenté de

frapper un néologisme pour désigner cette dimension de l'herméneutique
- « herméneuticométrie » -, car il existe de toute évidence une différence
notoire entre un commentaire qui cherche à déterminer ce que veut dire
un texte et un autre qui se limite à exprimer ce que le texte « évoque » ou
« ce à quoi il lui fait penser », « ce qu'il lui inspire » ou bien des approches
que l'on appelle des interprétations « libres »82. Une typologie de commen-

80 Nous laissons de côté ici le fait bien établi à propos de la vaste culture philosophique
que possédait Paul Celan. Voir RICHTER, A./Alac, P./Badiou, B. : La bibliothèque philosophique

Paul Celan. Paris: Éditions Ens Rue d'Ulm 2004.
81 Cf. CCS, 140. Pour la notion de tact voir GADAMER, H.-G. : Wahrheit und Methode, in :

Gesammelte Werke 1, 20-24 ; Édition en français : GADAMER, H.-G. : Vérité et Méthode. Les

grandes lignes d'une herméneutique philosophique. Paris : Éditions du Seuil 1996, 31-35.
82 Gadamer distingue la pluralité d'interprétations possibles qu'un poème admet et le

degré de justesse d'une interprétation donnée, car ce degré se fonderait dans un certain sens
à l'intérieur d'une même orientation de lecture. Voir GADAMER, H.-G. : Postface, in : CCS,



Quand Gadamer lit Paul Celan "3

taires pourrait être constituée à partir de ce paramètre, lequel ferait
apparaître, à notre sens, des nuances insoupçonnées entre les approches.
Dans le cas de Gadamer, la prise en compte de cette dimension du commentaire

et du critère « véritatif » permettrait de résoudre en partie les différences

bien connues que présente sa lecture par rapport à celles de Pöggeler83
ou de Bollack84.

Mais venons-en à notre Commentaire. Quelle est en définitive l'approche
de Gadamer Une première remarque s'impose à propos de son texte : le

mot « univoque », qui apparaît à plusieurs reprises, surprend le lecteur de
la traduction française, car le terme peut lui donner l'impression de se

trouver devant un commentaire qui prône un seul sens possible du poème
et ferme l'ensemble à toute autre interprétation. Il s'agit de la traduction
du terme allemand « Eindeutigkeit »85, dont le sens peut être rendu par le

mot « univoque » lorsqu'il s'oppose à « Vieldeutigkeit » comme c'est le cas
dans la Postface mais, dans le commentaire proprement dit, il renvoie plus
souvent à la sphère sémantique de la « clarté », de la « netteté », qu'à celle
de l'unité exclusive de sens86. Dans la Postface, Gadamer est explicite à ce

sujet : l'opération interprétative vise d'après lui à découvrir le sens que
recouvrent l'ambigu et l'indéterminé dans le poème, le sens « éveillé » par
le poème-même. Il s'agit, d'après lui, de mettre en évidence par l'interprétation

l'unité de sens [Sinn-Einheit] du poème propre à son unité linguistique

- sprachliche Einheit87, mais de le faire de telle sorte que ses
connotations y trouvent une certaine présence88.

Le présupposé qui rend possible voire exige l'interprétation de ces
poèmes est énoncé dès la présentation : bien qu'il ne soit pas transparent,
chaque poème a un sens déterminé, il ne peut pas signifier n'importe
quoi89. Gadamer s'engage ainsi dans la recherche des déterminations qui
rendent le poème à sa compréhension. Il les explicite, dans la mesure du
possible, dans leur unité de sens. Cette approche permet de discuter de
l'éventuelle pertinence d'une interprétation donnée par un autre commen-

136. En outre, la pertinence d'une interprétation, d'après Gadamer, est liée à la place qu'elle
occupe dans l'histoire de l'efficience. Cf. GADAMER, H.-G.: Postface, in : CCS, 140.

83 Cf. PÖGGELER : Spur des Worts: zur Lyrik Paul Celans. Fribourg : Alber 1986. Voir aussi
la recension de GRONDIN, Jean : Otto Pöggeler. Der Stein hinterm Aug. Studien zu Celans
Gedichten. München : Wilhelm Fink Verlag 2000, in : Archives de philosophie 65 (2002/4).

84 Pour l'état de la discussion voir THOUARD, Denis : Une lecture appliquée. Gadamer
lecteur de Celan. http://www.revue-texto.net/1996-2007/Lettre/Thouard_Gadamer.html (8.05.
2011).

85 Cf. CCS, p. 45 ; cf. 52, 56, 75, 81.

86 Autrement, trouverait difficilement une place la polyvalence des mots qui pour
Gadamer, comme pour Celan, constitue la troisième dimension du poème. Gadamer, H.-G. :

Philosophie et littérature, in : L'art de comprendre. Écrits II, 187.
»7 Cf. CCS, 117.
88 Cf. CCS, 117 ; voir aussi CCS, 119.
89 Cf. GADAMER, H.-G : Présentation, in : CCS, 13 ; Préface, in : CCS, 9.



ii4 Mauricio Narvâez

tateur9°, mais elle ne clôt pas pour autant les possibilités de lecture d'un
poème.

Ainsi, parfois, Gadamer propose plusieurs interprétations d'un même
texte sans trancher en faveur de l'une d'elles en particuliers. En plus, lui-
même évolue et se corrige au cours de ses lectures92. Et vu qu'il s'agit de ce

que dit le poème et non pas l'auteur, on observe même que Gadamer ose se

distancier explicitement d'une interprétation qui pourrait être celle de

l'auteur du poème93. Il s'agit en définitive d'une position qui défend à la
fois la cohérence du sens et la résonance de l'indéterminé, qui défend une
lecture pertinente mais sans en exclure d'autres possibles qui proviendraient

des différences de savoir des lecteurs, de la mobilité du langage, de

l'influence de l'histoire - Wirkungsgeschichte - et en dernière instance de
F « éminence » - cf. infra - du poème qui se tient debout devant nous.

Jusqu'ici, nous avons examiné ce que dit le Commentaire sur les

fondements et la validité de l'interprétation d'un poème ainsi que sur le

type de lien entre le commentateur et ce poème. Nous ne pouvons pas
confronter ici ce commentaire avec sa théorie poétique, mais quelques
repères nous serons utiles. En effet, c'est dans son bref article Dichten und
Deuten que Gadamer aborde le plus directement cette question d'un point
de vue théorique. Il l'a rédigé en 1961 et, depuis, sa pensée a connu une
certaine évolution mais, pour l'essentiel, elle garde sur ce sujet une
continuité.

Tout d'abord, le verbe allemand qui signifie interpréter (« deuten »)
définit plutôt une direction qu'un but ; autrement dit, il démarque un champ
qui peut être rempli de multiples manières94. C'est cela que Gadamer veut
dire par l'expression « ein Deuten deuten », c'est-à-dire donner un sens à

quelque chose qui à son tour indique quelque chose de plurivoque95. Ainsi
le Commentaire au recueil de Paul Celan met bien en évidence que
l'interprétation a affaire à quelque chose qui se montre et qui exige de ce

fait qu'on lui donne un sens, mais où justement dans cette direction
indiquée est dissimulé ce qui est montré96. C'est le propre de l'art littéraire et
en particulier poétique, nous dira Gadamer, œuvre dont la matière pre-

9° « O. Pöggeler propose de comprendre "au nord de l'avenir" comme un paysage de

mort [...] elle forcerait à comprendre le Tu comme la pensée de la mort qui donne son poids
à toute existence. [...] Et pourtant : ce coup de filet. Cela vaut la peine d'y réfléchir. Est-ce
l'entente avec la mort qui promet la nouvelle prise » CCS, 43 ; Cf. CCS, 91.

91 À propos de la pluralité de sens des images voir CCS, 51 ; CCS, 45.
92 Cf. CCS, 11.

93 « On peut tout à fait s'imaginer un cas où le poète ne se comprend pas lui-même
comme il faut [...]. Alors, le texte garderait finalement raison contre le poète, ce qui n'est pas
aussi monstrueux qu'il y paraît ». Gadamer, H.-G. : Postface, in : CCS, 129. Cf. CCS, 87.

94 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, in : L'actualité du beau

Collection De la pensée). Aix-en-Provence : Éditions Alinéa 1992, 97.
95 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 97-98.
96 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 98.



Quand Gadamer lit Paul Celan 115

mière est le langage, de garder toujours une indétermination ouverte, car
par principe, l'ensemble de l'œuvre veut dire nécessairement autre chose

que ce que disent les mots qui le composent97, de là l'ouverture
constitutive de sens98.

Mais d'autre part, justement parce qu'il est tissé de mots, il ne peut pas
s'empêcher de garder un lien à leur dimension référentielle99. La sonorité,
le sens, la polysémie, l'insertion dans un énoncé, tout fait partie de ce texte
« éminent », d'où l'exigence d'interprétation100. C'est justement pour cela

que Gadamer reproche aux structuralistes de ne pas avoir tenu
suffisamment compte de la dimension référentielle des mots et des énoncés,
qui est une composante essentielle du langage101. Mais Gadamer légitime
plus fondamentalement l'acte d'interprétation d'un poème : la plurivocité
de l'art poétique correspond à la plurivocité qui affecte le mode d'être de
l'existence humaine, une existence qui se caractérise par une exigence
intrinsèque d'interpréter le monde qui l'entoure102. En définitive, l'œuvre
poétique exige d'être interprétée car elle implique dès son origine même
l'interprétation. L'écriture du poète est d'emblée insérée dans cette opération

herméneutique qui constitue le mode d'ouverture de l'être humain au
monde103: « Toute interprétation de la parole poétique n'interprète que ce

que la poésie interprète déjà elle-même »104.

III. Statut du commentaire Atemkristall

1. Une enquête

Les analyses qui précédent montrent que le Commentaire se laisserait
définir premièrement comme une enquête sur la valeur à attribuer au
« je » et au « tu » du poème. Il envisage tout au long de ses pages la question

que pose son titre. D'après Gadamer, le poème répond à la question
dans la mesure où il la garde ouverte105. En ce sens, il soutient que le « tu »

possède la fonction sémantique générale « allocutaire »lo6 et que dans le
« je », en principe celui du poète, le lecteur est inclus. Dès lors, le « tu » se

remplit de déterminations au cours du poème107. Cette portée universelle
des pronoms déictiques serait aussi de mise dans les cas où tout ce que dit

97 Cf. GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 99.
98 Cf. GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 100.
99 Cf. GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 99-100.
100 Cf. GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 99.
101 GADAMER, H.-G.: Philosophie et littérature, in: L'art de comprendre. Écrits II, 182.

102 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 102.

103 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 101.

104 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 102.

105 Cf. CCS, 43.
i°6 Cf. CCS, 16.

107 Cf. CCS, 16.



il6 Mauricio Narvâez

le poème ne semble valoir que pour le poète, car Gadamer rappelle que,
selon une métaphore largement répandue, le poète est prototype de

l'homme lui-même108. Il est difficile, toutefois de décider si cette
détermination du « je » et du « tu » comme exprimant « chacun de nous »109 est

un principe d'interprétation de Gadamer ou un résultat dégagé de sa
lecture. Dans l'article Dichten und Deuten, le philosophe avait déjà donné
comme tâche au poète d'exprimer un dire commun à tous110. Mais le texte
poétique lui-même semble justifier largement cette lecture111.

2. Mise à l'épreuve des thèses de Gadamer concernant la poésie

Le commentaire est toutefois bien plus qu'une enquête. Au cours de ses

écrits, Gadamer formule une notion précise du poème : il serait fondamentalement

un texte « éminent » où l'unité de son et de sens fait que la langue

se tient d'elle-même devant nous112.

« [...] Mais le cas extrême met en lumière le véritable miracle : dans le poème
le langage retourne à ce qu'il est au fond, à l'unité magique de la pensée et de

l'événement, dont, pleine de pressentiments, la musique vient vers nous
depuis l'aube des origines (Urzeit). Ce qui caractérise donc la littérature, c'est
une émergence du mot telle qu'en lui l'unicité irremplaçable du son donne
aussi à entendre une polyphonie de sens qui échappe à notre pouvoir »u3.

Or si le poème se tient de lui-même, alors il devrait être possible d'éviter
de se servir des informations données par l'auteur pour l'interprétation de

son œuvre. Le poème se détache de toute intention ou vouloir dire du
poète, il est parole de part en part, dans son intégralité1^. Il faut ainsi que
par la lecture attentive, répétée, l'on arrive à comprendre le texte. À ce

titre, ce commentaire pourrait se laisser lire comme une tentative de Gadamer

de mettre à l'épreuve sa théorie philosophico-littéraire. D'où l'importance

pour lui d'éviter les références biographiques et, comme nous l'avons

vu, son insistance particulière à se justifier chaque fois qu'il le fait"5.
Et, il est vrai, dans le cas de Paul Celan et dans celui en particulier de ce

cycle de poèmes, on pourrait prendre en compte quelques informations de

type personnel provenant notamment de sa correspondance avec son

108 Cf. GADAMER, H.-G. : Les poètes se taisent-ils in : L'actualité du beau, 170.
109 Cf. CCS, 40.
110 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, in : L'actualité du beau, 100.
111 Cf. CCS, 102-103
112 Cf. GADAMER, H.-G. : La Contribution de la poésie à la recherche de la vérité, in : L'actualité

du beau, 189, 193.
n3 GADAMER, H.-G : Philosophie et littérature, in : L'art de comprendre. Écrits II, 187. Cf.

GADAMER, H.-G : Philosophie et poésie, in : L'actualité du beau, 180.

u4 GADAMER, H.-G. : La contribution de la poésie à la recherche de la vérité, in : L'actualité
du beau, 189; Cf. 193.

u5 Cf. CCS, 14 et GADAMER, H.-G. : Postface, in : CCS, 119.



Quand Gadamer lit Paul Celan 117

épouse Gisèle Lestrange, assez intéressantes par rapport à ce recueil. On
apprend par exemple qua la période de sa composition, les troubles
psychiques de Paul Celan s'étaient accentuées au point qu'il ait été hospitalisé

; mais l'on apprend surtout que ce cycle de poésie avait été conçu
entre eux comme un projet de publication commun. Et à plusieurs
reprises, dans les lettres de l'un comme de l'autre, on trouve l'expression :

« notre livre »"6 qui désigne le recueil. Les gravures de Gisèle Lestrange ne
se limitaient pas à illustrer les poèmes de Celan, mais elles les ont parfois
précédés. Or Gadamer laisse de côté ce type d'information et évite même
toute référence aux gravures de Lestrange publiées dans le recueil et
auxquelles il a pu avoir accès. Mais celles-ci sont elles indispensables pour la

compréhension du poème Autrement dit, fallait-il au lecteur de ce
recueil passer par la lecture - alors privée - des lettres échangées entre les

époux Celan?
En tout cas, Gadamer, dans sa première Postface, nuance ou précise son

point de vue. Il ne s'agit pas tant d'« exclure » l'auteur, mais plutôt de

mettre l'accent sur la densité, la force poétique du poème qui « tient de
lui-même » au point que l'on puisse se passer d'une référence constante à

sa source créatrice. Dans ce sens, une fois le poème composé, l'auteur ne
sera qu'un lecteur parmi d'autres"7. Et ce n'est qu'à ce titre que l'on peut
prendre en compte des informations provenant de lui, lesquelles doivent
être légitimées par le texte poétique lui-même"8. Si Gadamer a apporté
cette nuance dans sa Postface, c'est que d'une certaine façon il a reconnu
au cours de son travail d'interprétation que les informations venant de
l'auteur étaient parfois précieuses. Il ne les exclut donc plus mais les
soumet à un critère de légitimation, qui n'est autre que le texte poétique
lui-même.

Dans sa seconde Postface qu'il a écrite pour l'édition révisée, Gadamer
reconnaît avoir ignoré une série de données utiles pour la compréhension
du poème et qui concernent le monde culturel du poète. En faisant cet
aveu, il reconnaît l'importance de cette source pour la compréhension du
poème, mais en même temps il continue à s'opposer à ce qu'elle soit essentielle.

Il s'empresse donc d'ajouter"9 : « J'estime être au fond tout à fait
d'accord avec le poète : tout est dans le texte et les motifs biographiques et
occasionnels ne regardent tous que la sphère privée. »12°.

"6 Dans sa Lettre 177 (à Gisèle Lestrange), Paul Celan a écrit : « Cette année, c'est aussi
celle de notre livre. ». Dans la lettre 179, Gisèle Lestrange lui répond : « Je me réjouis aussi

que ce soit l'année de notre livre ». Lettre 181, Paul Celan écrit : « Portez-vous bien, travaillez
bien, pour votre exposition, pour notre livre ». BARDIOU, Bertrand (éd.) : Paul Celan, Gisèle

Celan-Lestrange. Correspondance. Paris : Éditions du Seuil 2001.

"7 GADAMER, H.-G. : Création poétique et interprétation, 102.
118 cf. CCS, 118.

"9 GADAMER, H.-G.: Postface 2, in : CCS, 142.
i2° CCS, i43sq.



n8 Mauricio Narvâez

Mais l'envers de l'autonomie du texte poétique est une proximité de la

parole. La parole fait être là ce qu'elle évoque, de telle sorte qu'elle est à

portée de main121. Le dire et le dit sont là, ils se tiennent là dans le texte car
tout est présenté dans le poème même. D'où une certaine accessibilité de

celui-ci, même s'il est hermétique, comme l'énonce Gadamer dans la
Postface122. Le commentaire de Gadamer tente donc aussi de prouver cette
thèse dérivée. Le caractère intrinsèquement accessible du poème empêche
que celui-ci soit l'apanage d'un petit cercle de savants.

3. Commentaire à portée didactique

Le Commentaire est aussi une sorte d'exercice de méthodologie, c'est cela

qui ressort de notre analyse. Il s'agit donc de la première et de la seule fois
dans toute son œuvre que Gadamer a présenté des éléments méthodologiques

d'interprétation en lien avec sa théorie herméneutique. À ce titre,
ce commentaire contredit en apparence sa propre thèse selon laquelle sa
théorie herméneutique n'était nullement et ne proposait pas davantage
une méthodologie1^. Ici, nous avons même l'impression que Gadamer produit

un commentaire à visée didactique pour que ses lecteurs puissent
mieux saisir la portée méthodologique de ses principes herméneutiques.
Tout au long du Commentaire on trouve des explications sur le procédé
que le philosophe juge pertinent d'appliquer pour l'interprétation la plus
juste du poème et sur la validité de ce procédé12-*.

Si Gadamer n'applique donc pas une méthode spécifique, il suit par
contre des orientations marquées par sa théorie herméneutique. Et
d'ailleurs, la dernière partie du texte de l'édition révisée peut très bien être
considérée, malgré toutes les précautions prises par son auteur, comme un
petit manuel de méthodologie.

4. Recherche concernant la nature du texte poétique

Le Commentaire ne s'épuise toutefois pas là. 11 se présente bien plus
fondamentalement comme une recherche sur la création poétique, une
recherche philosophique. Gadamer veut apprendre par ce recueil ce qu'est la

121 Cf. La contribution de la poésie à la recherche de la vérité, in : L'actualité du beau, 197.
Nous ne pouvons nous empêcher de rapprocher ces propos d'une affirmation de Paul Celan
qui souligne l'importance de mettre à portée de main l'œuvre poétique : « Le choix proposé
par ce livre aux lecteurs allemands [...] veut être en premier lieu la chance qui, entre beaucoup

d'autres, reste la première pour toute poésie : celle, simplement, d'être à portée de
main ». CELAN, Paul : Notice sur Les Douze d'Alexander Block, in : Le Méridien et autres
proses, 93. Nous soulignons.

122 CCS, 118.

123 « Une méthode herméneutique n'existe pas. Toutes les méthodes que la science a

trouvées peuvent apporter un gain herméneutique : si on les utilise correctement [...] ».
GADAMER, H.-G.: Postface, in : CCS, 157.

124 Cf. CCS, 81, 119.



Quand Gadamer lit Paul Celan 119

parole poétique et il l'a si bien « appris » que dans ses textes théoriques
postérieurs sur la poésie, il cite presque systématiquement Paul Celan125.

Dans le Commentaire, c'est en dialogue avec le poème que Gadamer
décrit la tâche du poète, ce chercheur du mot vrai126. C'est dans ce poème
qu'il trouve cette métaphore selon laquelle le mot du poète serait décrit à

la manière d'un « événement cosmique »127. Le dire poétique serait cette
« lune des mots » qui à la fois met à nu les mots et est elle-même mot128.

Mais d'autres concepts centraux de la pensée gadamérienne sur la

poésie et sur la notion même de l'art, soit des concepts fondamentaux de

sa philosophie herméneutique, trouvent ici un écho, une expression et,
dans quelques cas, leur image la plus parlante. Parmi ces images, nous
voudrions en évoquer une particulièrement : celle de « l'oreille intérieure »,
proche de la notion plus générale de « l'anticipation de la perfection »129.

Gadamer rencontre dans le poème de Celan une image visuelle qu'il juge
unique dans le recueil par sa violence : celle de l'oreille retranchée ou
arrachée, décousue, et de l'œil coupé en lamelles. Il l'interprète dans ces
termes :

« [...] aucune oreille ouverte aux mélodies du monde, aucune supervision du
tout, aucun regard enivré de la profusion dorée de ce monde ne rend justice,
ni ne s'accorde à ce qui est. Seule une écoute pleine d'attention, si tendue
que l'oreille en est comme retranchée [...] est à même de saisir encore ce qui
est.»^0.

Or cette image d'une oreille attentive jusqu'à la douleur parcourt
l'ensemble de l'œuvre du philosophe. Ainsi dans L'art de comprendre. Écrits II,
il conçoit l'oreille intérieure comme cette perception de la formation
langagière idéale d'une œuvre littéraire par laquelle l'œuvre se fait présente,
c'est-à-dire est comprise1^.

125 Voir par exemple GADAMER, H.-G. : Les poètes se taisent-ils et Philosophie et
littérature publiés in : L'art de comprendre. Écrits II ; Cf. Der „eminente" Text und seine Wahrheit,
in : Gesammelte Werke 8, 294.

126 Cf. CCS, 35.
127 « Il s'agit en tout cas d'une métaphore qui décrit de façon merveilleuse le vrai mot

poétique à la manière d'un événement cosmique, et elle ne le décrit pas seulement comme
ce qui ne détruit rien de vrai et fait découvrir le Vrai, elle le décrit avant tout comme un mot
dont personne ne peut dire, même pas le poète : ce mot est le mien. Le poète ne hisse aucun
pavillon ». GADAMER, H.-G.: CCS, 108.

128 CCS, 107.
129 « De même que l'anticipation de la perfection définit toute saisie de sens comme telle

[...] de même est-il caractéristique de toute œuvre d'art que, pour lui donner toute son
autorité, nous la construisons en nous et en faisions ainsi un message (Aussage) contraignant

». GADAMER, H.-G. : Philosophie et littérature, in : L'art de comprendre. Écrits II, 184.

'30 CCS, 63.

y1 Gadamer, H.-G. : Philosophie et littérature, in : L'art de comprendre. Écrits II, 177.
« [...] la thèse que je soutiens, c'est que l'œuvre d'art littéraire parvient plus ou moins à la

présence qui est la sienne (Dasein) pour l'oreille intérieure. C'est l'oreille intérieure qui



120 Mauricio Narvâez

À propos du concept d'idéalité, Gadamer en donne un exemple qui
l'éclairé bien, il cite une expérience de lecture : l'escalier d'où Smerdiakov
tombe dans Les frères Karamazov ; d'après lui, le lecteur reconstruit en lui-
même cet escalier de telle sorte qu'il croit visualiser la structure que le

narrateur dessinen2. Dans un autre texte, l'idée d'oreille intérieure a permis

à Gadamer de répondre à la question de savoir si les poètes contemporains

se taisent : non, ils ne se taisent pas, mais il nous faut une oreille
bien attentive, prête à se pencher, pour qu'ils puissent nous murmurer leur
parolem.

Gadamer recourt à nouveau à cette notion pour décrire l'expérience de

sa première tentative de compréhension de Cristaux de souffle de Paul
Celan. Il était « tout ouïe », couché sur une dune en Hollandes. Cette
oreille intérieure, nullement passive, doit être « attentive », son activité
consiste à séjourner devant l'œuvre et à entrer dans un dialogue circulaire
infini avec elle^s.

L'oreille intérieure est tout aussi nécessaire pour le lecteur qui veut
comprendre un poème accompagné ou guidé par un commentaire^6.
Finalement, cette ouïe interne détermine ce que l'on doit savoir pour suivre un
poème. Elle seule, en un mot, est capable de comprendre le texte
poétiques.

« Il [le lecteur] doit en savoir autant qu'il peut et qu'il doit réellement
apporter dans sa lecture du poème, autant qu'il peut et qu'il doit réellement
écouter du poème pour le suivre. Il ne doit savoir que ce que son oreille
poétique peut supporter sans en devenir sourde. Souvent, ce ne sera que très
peu, mais ce sera quand même alors encore bien plus que lorsqu'il en sait
trop. »'38.

perçoit la formation langagière idéale, quelque chose que personne ne peut jamais entendre.
Car la formation littéraire idéale exige de la voix humaine ce qu'elle ne peut pas atteindre
[...]. Et c'est cela précisément le mode d'être d'un texte littéraire [...]». GADAMER, H.-G. :

Philosophie et littérature, in : L'art de comprendre. Écrits II, 178.

132 GADAMER, H.-G. : La contribution de la poésie à la recherche de la vérité, in : L'actualité

du beau, 194 ; cf. 196.

133 GADAMER, H.-G. : Les poètes se taisent-ils in : L'actualité du beau, 175. Et encore à la

page 172 : « La question n'est pas de savoir si les poètes se taisent, mais celle de savoir si
notre oreille est encore assez subtile pour entendre ». ; « [...] Le poète veut être entendu et il
tient compte de ce que, dans le brouhaha de la vie moderne, la voix discrète de ce qui est à

peine audible soit nécessaire pour faire prêter l'oreille avec patience et pour finir par hisser à

la conscience les "données" que nous ne devons pas oublier ». GADAMER, H.-G. in : CCS, 160.

Cette exigence ne concernerait par seulement la poésie contemporaine, mais la compréhension

littéraire en général, voir CCS, 118.

134 Cf. GADAMER, H.-G. : Postface, in : CCS, 143.

135 GADAMER, H.-G. : Entre phénoménologie et dialectique. Essai d'autocritique, in : L'art
de comprendre. Écrits II, 16.

136 Cf. CCS, 141.

137 GADAMER, H.-G.: Gesammelte Werke 8, 290.
138 CCS, 162.



Quand Gadamer lit Paul Celan 121

Séjourner dans le poème : l'ouïe

Néanmoins, notre définition du statut du Commentaire de Gadamer serait
complètement erronée si nous en restions aux quatre dimensions citées.
Car dans le cas de l'interprétation d'un texte poétique, la recherche
philosophique pourrait se présenter comme une réflexion qui partirait du
caractère référentiel du langage propre à ce texte poétique ; mais
justement, cet aspect « positif » du langage ne définit pas le poème, dont
Gadamer va jusqu'à dire qu'il n'admet pas de lien avec la réalités. Car,

comme nous l'avons dit plus haut, l'unité poétique de son et de sens
implique que la signification des mots aussi bien que le sens de la
déclaration vers laquelle pointent ces mots intègrent l'unité structurelle du
poème. Cette attitude qui consiste à décomposer et recomposer le poème
jusqu'à le connaître par cœur a pour effet essentiel de permettre que celui-
ci « parle »ho, que la parole se fasse de plus en plus présente1*». Le véritable
statut du Commentaire est donc celui d'un texte qui cherche avant tout à

rester auprès du poème, à le comprendre en séjournant devant lui, à

aiguiser notre oreille intérieure et puis à disparaître pour inviter le lecteur
à revenir à la lecture du poème, une lecture accompagnée et guidée par la
compréhension1^. Le philosophe commente afin de mieux « prendre
part »H3 à l'événement performatif de la parole. Le commentaire n'est que
l'articulation du dialogue né dans ce séjour.

Conclusion

Dans cet article, nous nous sommes efforcé d'adopter le procédé de
Gadamer lui-même, c'est-à-dire de comprendre le texte du Commentaire par
et dans le commentaire. Il faudrait maintenant compléter cette étude par
une approche systématique de la poétique du philosophe ; il faudrait
également confronter sa lecture à celles de ses principaux critiques. Ce

sera le sujet d'un autre article. Nous pouvons, en attendant, clore ce travail
en formulant trois idées.

»39 « Ein Text ist dichterisch, wenn er einen solchen Wahrheitsbezug überhaupt nicht
zuläßt oder ihn höchstens in einem sekundären Sinne gelten läßt ». GADAMER, H.-G. : Der
„eminente" Text und seine Wahrheit 1986, in : Gesammelte Werke 8, 286. Cf. GADAMER, H.G. :

Contribution de la poésie à la recherche de la vérité, 195.

H° GADAMER, H.-G. : Philosophie et littérature, in : L'art de comprendre. Écrits II, 181.

H1 « Telle est l'expérience que nous faisons tous de la parole poétique. Plus on pénètre
l'intimité d'une composition poétique, plus elle s'enrichit de significations et plus la parole
se fait présente ». GADAMER, H.-G. : Les poètes se taisent-ils 165.

H2 « Bien entendu, toute interprétation doit être telle qu'elle tende à s'effacer. ». GADAMER,

H.-G. : CCS, 141. Cf. : GADAMER, H.-G. : Les poètes se taisent-ils ; CCS, 169. Voir également

GADAMER, H.-G. : Philosophie et littérature, 179. Voir enfin GADAMER, H.-G. : Postface,
in : CCS, 162.

H3 GADAMER, H.-G. : Philosophie et littérature, 192.



122 Mauricio Narvâez

Notre étude à pu mettre en évidence que le Commentaire est jalonné
par une série de principes et de critères qui trahissent une méthodologie
interprétative en lien ou du moins en dialogue avec sa propre théorie
herméneutique. Même si la seconde ne se réduit pas à la première, celle-ci se

nourrit clairement de celle-là.
Dans un certain sens, le commentaire de Gadamer est une étude

parfaitement circulaire : il s'agit d'une part d'interpréter un poème qui d'une
certaine façon traite de la poésie afin d'apprendre de lui ce qu'est la parole
poétique et, d'autre part, il s'agit d'une approche herméneutique du texte
qui lui apprend dans son mouvement-même comment il faut approcher un
tel texte.

Enfin, il nous semble que la création poétique de Celan et le commentaire

de Gadamer mettent en évidence une lointaine source commune
entre philosophie et poésie. Et dans la mesure où le commentaire de Gadamer

ne vise nullement à remplacer le poème mais, au contraire, à disparaître

pour mieux revenir au texte poétique, la relation entre ce recueil et
son commentaire serait mieux décrite comme une grande poignée de

mains que comme une concurrence entre deux modalités d'écriture, ce qui
nous permet de conclure en citant Paul Celan :

« Le métier (Handwerk), c'est l'affaire des mains. Et ces mains, à leur tour,
n'appartiennent qu'à un homme, c'est-à-dire une âme unique et mortelle, qui
avec sa voix et sans voix cherche un chemin. Seules des mains vraies écrivent
de vrais poèmes. Je ne vois pas de différence de principe entre une poignée de

main et un poème »'44.

'44 « Nur wahre Hände schreiben wahre Gedichte. Ich sehe keinen prinzipiellen Unterschied

zwischen Händedruck und Gedicht ». CELAN Paul : Lettre à Hans Bender, in : Le Méridien

et autres proses, 44.



Quand Gadamer lit Paul Celan 123

Résumé

L'objectif de l'article est double : d'une part, appréhender le lien entre
commentaire « philosophique » et poème qui se dégage du Commentaire de

Gadamer du recueil de Paul Celan Cristaux de souffle ; d'autre part, analyser
sa pratique interprétative afin de la confronter à sa théorie herméneutique.
Ce double objectif guide notre étude centrée sur le statut du Commentaire.
L'article est structuré en quatre points : bref aperçu de l'articulation du texte
de Gadamer ; description des procédés d'interprétation ; décryptage des

critères de lecture mis en place; enfin, définition du caractère plus ou moins
« ouvert » de cette interprétation.

Abstract
The article has a twofold objective: on the one hand, it intends to grasp the
connection between "philosophical" commentary and poem which emerges
from the Commentary ofGadamer on Paul Celans collection Breath Crystal;
on the other hand, it aims to analyze his interpretative practice in order to
confront it with his hermeneutical theory. This double objective guides our
study, which is centered on the status of the Commentary. The article is

structured in four parts: a brief overview of the articulation of Gadamer's

text; a description of the processes of interpretation; a decoding of the
criteria of interpretation; and finally, a definition of the more or less "open"
character of this interpretation.


	Quand Gadamer lit Paul Celan : statut du commentaire gadamérien du recueil Cristaux de souffle : "AtemKristal" de Paul Celan

