
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 59 (2012)

Heft: 1

Artikel: Heideggers Gespräche

Autor: Mai, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Mai

Heideggers Gespräche

Der Umstand, dass sich unter den Schriften Martin Heideggers auch
Gespräche finden, dürfte bei vielen Philosophen keine besonderen
Erwartungen wecken. Denn der Fähigkeit Heideggers zum offenen Gespräch
wird für gewöhnlich nur wenig Vertrauen entgegengebracht. Zu sehr
scheint seine Philosophie von Machtsprüchen und Dikta durchsetzt, über
die er mit sich nicht diskutieren ließ. Die Berichte über seinen Seminarstil,
der als „autoritär" galt und keine „Diskussionen" zuließ, scheinen diesen
Eindruck zu bestätigen.1 Von hier aus wird man gleich von Anfang an
versucht sein, den echten Gesprächscharakter der von Heidegger als

Gespräche konzipierten Schriften zu bezweifeln und in ihnen lediglich
eine rein äußerliche Variation des von Heidegger auch sonst gepflegten
Stils des Philosophierens zu sehen, der sich der kontrollierenden
Auseinandersetzung mit den Argumenten anderer weitgehend zu entziehen
scheint. Nicht bei Heidegger selbst, sondern erst bei einem seiner Schüler,
Hans-Georg Gadamer, scheint das Gespräch in Anknüpfung an die Tradition

Piatons wieder in neuer Weise ernst genommen worden zu sein im
Hinblick auf die im Gespräch und nur im Gespräch sich bietenden
Möglichkeiten authentischen Philosophierens.2

Vor diesem Hintergrund ist es freilich verwunderlich, wieso sich
Heidegger so viel Mühe mit der Ausarbeitung von Schriften gemacht hat,
die jedenfalls dem äußeren Anschein nach wie Gespräche aussehen. Denn
neben den beiden bereits zu seinen Lebzeiten von ihm veröffentlichten
Gesprächen - dem „Gespräch von der Sprache" zwischen einem Japaner
und einem Fragenden und der „Erörterung der Gelassenheit'^ - hat das
Erscheinen der Gesamtausgabe noch weitere, unveröffentlichte Gespräche
zu Tage gefördert. So finden sich in Band 77 der Gesamtausgabe drei um
1945 entstandene Gespräche,4 von denen das erste Gespräch mit dem Titel
,',AY)(LßaoCri" dasjenige umfassende Gespräch ist, das die „Erörterung der
Gelassenheit" als das etwa letzte Drittel enthält.5 Ferner finden sich hier

1 Vgl. dazu etwa die Erinnerungen Georg Pichts in: NESKE, Günther (Hg.): Erinnerung an
Martin Heidegger. Pfullingen: Neske 1977, 202. Vgl. ferner ebd., i55f., 218.

2 Vgl. GADAMER, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. 6. Auflage. Tübingen: Mohr 1990,
387fr

3 Die exakten Titel lauten: „Aus einem Gespräch von der Sprache", in: HEIDEGGER, Martin:

Unterwegs zur Sprache US). Stuttgart: Neske 1959, 83-155 und „Zur Erörterung der
Gelassenheit", in: HEIDEGGER, Martin: Gelassenheit G). Pfullingen: Neske 1959, 27-71.

4 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Feldweg-Gespräche GA 77). Hrsg. v. Ingrid Schüßler. Frankfurt

am Main: Klostermann 1995.
5 GA 77,1-157. Vgl. aber Fn. 34.



5» Helmut Mai

noch zwei zu Lebzeiten Heideggers gänzlich unveröffentlichte Gespräche
mit den Titeln „Der Lehrer trifft den Türmer an der Tür zum
Turmaufgang" und „Abendgespräch in einem Kriegsgefangenenlager in Rußland
zwischen einem Jüngeren und einem Älteren".6 Schließlich enthält der
Band 75 der Gesamtausgabe noch ein zwischen 1946 und 1948 entstandenes

unvollendetes Gespräch, das den Titel „Das Abendländische Gespräch"
trägt.7 Unter Heideggers Schriften finden sich also immerhin fünf
Gespräche, die zusammen einen Umfang von etwa 450 Seiten ausmachen.8

Allein schon dieser nicht unbeträchtliche Gesamtumfang der Gespräche
Heideggers ließe es vermessen erscheinen, hier so etwas wie eine
Gesamtinterpretation dieser Gespräche geben zu wollen. Zumal in ihrem Verlauf
eine Vielzahl von Themen angesprochen wird, von denen jedes einzelne
für sich schon zum Anlass umfangreicher Nachforschungen genommen
werden könnte. Was einer Gesamtinterpretation dieser Gespräche aber vor
allem im Wege steht, ist das Problem, auch nur ein einziges dieser Gespräche

sachgerecht einzuschätzen. Denn man wird zugestehen müssen, dass
sich beim Lesen dieser Gespräche zunächst einmal eine gewisse Hilflosigkeit

einstellt, über das, was dort dargeboten wird, auch nur einigermaßen
sachgerecht zu reden. Um hier Abhilfe zu schaffen, möchte ich im Folgenden

einen allgemeinen Zug dieser Gespräche herausarbeiten, durch den
Heidegger, wie mir scheint, in der Tat die Tradition der platonischen Dialoge

in seinen Gesprächen wieder aufleben lässt und durch den er
offenkundiger als in seinen übrigen Schriften ein Verständnis von Wahrheit
demonstriert, das sich nicht auf die Wahrheit von Aussagen beschränkt.
Nach den Gemeinsamkeiten wird dann auch noch von den Unterschieden,
die es zwischen den heideggerschen Gesprächen und den platonischen
Dialogen gibt, zu reden sein, von denen her ein überraschendes Schlaglicht

auf Heideggers Denken insgesamt fallt.

I. Der Grundzug der heideggerschen Gespräche

Der soeben erwähnte allgemeine Zug dieser Gespräche wird an einer Stelle
des „Gespräches von der Sprache" eigens angesprochen als der „verborgene
Zug unseres Gespräches", dem wir „ruhig vertrauen" dürfen (vgl. US, 123).

6 GA 77, 160-202 und 203-240.
7 HEIDEGGER, Martin: Zu Hölderlin - Griechenlandreisen GA 75). Hrsg. v. Curd Och-

wadt. Frankfurt am Main: Klostermann 2000, 57-196.
8 Im vorläufigen Editionsplan der Gesamtausgabe finden sich darüber hinaus keine

weiteren Hinweise mehr auf noch unveröffentlichte Gespräche. Vgl. THOMÄ, Dieter (Hg.):
Heidegger-Handbuch. Stuttgart: Metzler 2003, 542k Adriano Fabris macht noch auf die
protokollierten Seminare, an denen Heidegger teilgenommen hat (Zollikon, Zähringen, Le Thor,
Muggenbrunn), als „Muster des Gesprächscharakters von Heideggers Denken" aufmerksam.
Vgl. FABRIS, Adriano: Heideggers Gespräch als Sage des Ereignisses, in: ßABARIC, Damir (Hg.):
Das Spätwerk Heideggers. Ereignis-Sage-Geviert. Würzburg: Königshausen und Neumann
2007, 191-197, hier 191 Fn. 2.



Heideggers Gespräche 59

Demnach handelt es sich bei diesem allgemeinen Zug um eine keineswegs
auf der Hand liegende Wirklichkeit, der es in einer ganz bestimmten Weise

- in einem Vertrauen - zu begegnen gilt.9 Auf die Ausbildung und das
Festhalten dieses Vertrauens auf eine nicht manifeste Wirklichkeit kommt
es in Heideggers Gesprächen vorrangig an. Daher sind es auch nicht
explizite Aussagen, auf die in diesen Gesprächen abgezielt wird; es geht
nicht um „Leitsätze und Merkworte" (vgl. US, 154), sondern es geht um ein
Verhalten, das dem Zustandekommen und Behaupten von Aussagesätzen
noch zugrunde liegt. Die eigenartige Dynamik der heideggerschen Gespräche,

für die innerhalb der Gespräche insbesondere die Figuren des
„Fragers" bzw. des „Weisen" die Gewährsmänner sind,10 ist nur verständlich im
Blick auf dieses Verhalten, das seine Orientierung nicht aus Aussagesätzen
und der formallogischen Operation mit Aussagesätzen gewinnt."

Ein Verhalten, das seine Orientierung nicht aus Aussagesätzen gewinnt,
steht daher auch nicht unter den für Aussagesätze eigentümlichen
Bedingungen der bivalenten Wahrheit. Es lässt es gleichsam erst gar nicht so
weit kommen, sich an diese Bedingungen der Wahrheit oder Falschheit,
die einen Raum für ein sicheres Operieren mit Sätzen eröffnen, zu binden.
Allerdings erhebt sich hier die Frage, ob ein solches Verhalten dann
überhaupt noch irgendeinen Wahrheitsbezug hat oder ob die Aufgabe des
Primats der Aussage nicht vielmehr „alles ins Unverbindliche" weggleiten
lässt (US, 123). Indem Heidegger nicht nur an der soeben zitierten Stelle,
sondern auch an anderen Stellen innerhalb seiner Gespräche dieses Bedenken

bezüglich der möglichen Unverbindlichkeit der im Gespräch entwickelten

Gedankengänge durch Gesprächspartner selbst vorbringen lässt,12 macht
er deutlich, dass auch ihm diese Gefahr vor Augen steht. Dennoch glaubt
er nicht nur an die Möglichkeit, sondern sogar an die Wirklichkeit einer
wahrheitsrelevanten Verbindlichkeit, die sich nicht durch Aussagen
ausweisen lässt. Seine Gespräche sollen gerade die Wirklichkeit einer
derartigen Verbindlichkeit zeigen.

Ein wahrheitssuchendes Verhalten, das nicht auf die Gewinnung wahrer

Aussagen abzielt, kann nicht mit den herkömmlichen Methoden kritisiert

werden. Denn es findet sich ja erst gar keine Aussage, an der die
Kritik ansetzen und die sie mit formallogischen Methoden gegebenenfalls

9 Zum Vertrauensmotiv in den Gesprächen vgl. US, 154; GA 77, 107, 187; GA 75, 60, 71.
10 Vgl. hierzu besonders GA 77, 84F.
11 Zur Abgrenzung von der Orientierung an der Aussage vgl. auch GA 77, 75, 231 sowie

HEIDEGGER, Martin: Bremer und Freiburger Vorträge. Hrsg. v. Petra Jaeger. Frankfurt am
Main: Klostermann 1994, 132L

12 Vor allem die Figur des „Forschers" verkörpert dieses Bedenken: Vgl. GA 77, 145
(„Schwärmen"); 25L (Der Forscher beklagt das Abkommen vom „Thema" und vermisst die
„straffe Ordnung der Gedankengänge".); 33 (Der Forscher mahnt das „Weitergehen" an und
möchte „neue Verzögerungen" vermeiden.); 45 (Der Forscher konstatiert ein „richtungsloses
Umherschweifen".); 46 („Höhenflug Ihrer spekulativen Gedanken"); 49 („Irrgang").



6o Helmut Mai

widerlegen könnte. Dennoch kann man einem solchen Verhalten eine
Falschheit insofern vorwerfen, als in ihm durch mangelnde Sorgfalt Dinge
übergangen werden, die wesentlich sind. Und in der Tat wird in
Heideggers Gesprächen immer wieder auf eine Gefahr hingewiesen, die darin
besteht, dass in ihnen Wesentliches durch ein übereiltes Vorgehen erst gar
nicht zur Sprache kommt.'3 Dabei ist Heideggers Verständnis von
Übereilung noch viel weitreichender als das gewöhnliche Verständnis. Denn es

kann bereits in der Übernahme jahrhundertealter Denkgewohnheiten, die
durch keine gewöhnliche Sorgfaltsüberprüfung beanstandet werden würde,

ein übereiltes Verhalten sehen. So ist bereits die Auffassung eines

Kruges als Gegenstand, die ihn von den lebensweltlichen Bezügen, in
denen er zunächst steht, abschneidet und so die Erfahrung des Kruges als

Ding versperrt, im Zusammenhang der heideggerschen Gespräche eine
Übereilung.'4 Heidegger lässt hier seine Figuren geradezu davon sprechen,
dass der Krug „übereilt" wird, wenn man ihn als Gegenstand vorstellt.'5
Obwohl man dort, wo man sich mithilfe von sprachlichen Äußerungen um
ein Weiterkommen in der Wahrheitssuche bemüht, der Gefahr der
Übereilung kurzzeitig immer wieder erliegt, ja sogar erliegen muss, wenn man
gemäß dem heideggerschen Verständnis von Übereilung diese bereits in
unseren herkömmlichen Denkgewohnheiten ausmacht,16 ist es doch möglich,

die mit der Übereilung gegebene Gefahr, Wesentliches einfach
auszulassen, durch ein ganz bestimmtes Verhalten auf Dauer zu bannen. Denn
durch das in den Gesprächen an verschiedenen Stellen angesprochene
Verhalten der Achtsamkeitv stößt man nicht nur aktuell auf Wesentliches,
sondern wird auch darauf aufmerksam, dass man solches zu einem früheren

Zeitpunkt übergangen hat. In der Achtsamkeit wird das Wesentliche,
dessen man gewahr geworden ist, allerdings noch nicht vergegenständlicht.

Vielmehr ist es gerade die Stärke der Achtsamkeit, dass in ihr die
begegnenden Dinge in einem vorgegenständlichen Bezug gelassen werden,
der das in ihnen eventuell vorhandene Potential zur Erschließung neuer
Bereiche zum Vorschein bringt. Im Gespräch' Ay^Lßctcuri lässt Heidegger

l3 Vgl. US, 99, 124; GA 77, 59, 124, 133t., 138, 221, 238, i66f., 192; vgl. dazu auch die aus
einem ganz anderen philosophischen Kontext entwachsene, aber in die gleiche Richtung
zielende Äußerung des britisch-ungarischen Wissenschaftsphilosophen Michael Polanyi:
„The only ground on which the sincere holding of a belief or the entering on any other kind
of commitment can be criticized is for not having sufficiently taken into consideration its
own possible rashness [...]" (POLANYI, Michael: The Nature of Scientific Convictions, in:
SCHWARZ, Fred [Hg.]: Scientific Thought and Social Reality. New York: International Universities

Press 1974, 59).
*4 Vgl. GA 77, i27ff., i33f.; 221. Vgl. auch HEIDEGGER, Martin: Das Ding, in: HEIDEGGER,

Martin: Vorträge und Aufsätze. Pfullingen: Neske 1954, i58ff.
'5 GA 77, i33f.
16 „Wir gleiten auch noch bei vieler Sorgfalt über Wesentliches hinweg" (US, 124). US, 99

ist sogar von dem „stets übereilten Nahen" die Rede. Vgl. ferner GA 77, 124.
17 US, 131; GA 77, 100, 225h; US, 146 ist vom „Achten" die Rede.



Heideggers Gespräche 61

zur Bezeichnung dieses in der Achtsamkeit gegebenen vorgegenständlichen

Bereiches versuchsweise die Rede von der „Gegnet" aufkommen, die

er dadurch charakterisiert, „daß die Dinge innerhalb der Gegnet den
Charakter des Gegenstandes verlieren, ja gar nicht erst erlangen" (GA 77,125).

Für den Fortgang der heideggerschen Gespräche spielt nun das Achten
auf einen besonderen Bereich von Dingen, die noch keine Gegenstände
sind, eine entscheidende Rolle. Denn immer wieder ist innerhalb ihrer von
Spuren, Winken oder auch Hinweisen die Rede, auf die die Gesprächspartner

aufmerksam werden und denen sie nachgehen.18 Zwar können
Spuren, Winke oder auch Hinweise prinzipiell durchaus als Gegenstände
rein für sich vorgestellt werden; aber dann verlieren sie gerade ihren
eigentümlichen Charakter als Spuren, als Winke und als Hinweise, der
darin besteht, dass sie dem Nachdenkenden neue Bereiche und Perspektiven

eröffnen und zugänglich machen.^
Dort, wo sich einem Nachdenkenden aufgrund eines Hinweises eine

neue Perspektive auftut, sieht er sich einer Situation ausgesetzt, die er
keineswegs vollständig überschaut. Vielmehr eignet dieser Situation eine
nicht exakt zu fassende, vage Potentialität, die Heidegger als ein „kaum
vernehmbares Versprechen, das eine Befreiung ins Freie" (US, 137) ankündet,

anspricht. Zur Behebung der Vagheit dieser Situation kann der
Nachdenkende nun versuchen, sich eine Vorstellung von der Situation, in der er
ist, zu machen und sie begrifflich auszudeuten. Dass Heidegger in seinen
Gesprächen bemüht ist, von dieser legitimen Möglichkeit des „begrifflichen

Vorstellens" (US, 116) gerade keinen Gebrauch zu machen und die
Gesprächspartner erst gar nicht in den „Vorstellungsbezirk von Begriffen"
(US, 142) eintreten zu lassen, hat nichts mit einer bei ihm möglicherweise
vorhandenen Begriffsverachtung zu tun. Vielmehr geht es ihm hier darum,
Möglichkeiten eines vorbegrifflichen20 Nachdenkens zu erkunden, das
recht betrachtet keine Alternative zum begrifflichen Nachdenken ist,
sondern seine verborgene Grundlage. Denn auf der Ebene des Begriffs allein
lässt sich nichts über die Wesentlichkeit oder Unwesentlichkeit eines
gefundenen Begriffs ausmachen.21 Die Entscheidung über die Wesentlichkeit
eines Begriffs lässt sich nicht mehr ausschließlich begrifflich begründen.

18 Vgl. US, 114t., 117, 125, 131, 137, 141, 143, 144, 146, 148; GA 77, 11, 21, 131, 156, 165, 177, 194.
Vgl. in diesem Zusammenhang auch Heideggers Erklärung des Weisen, „der dahin zu weisen

vermag, von woher den Menschen die Winke kommen [...]" (GA 77, 85).
:9 US, 143 ist die Rede von „neuen Ausblicken [...], die sich mit Ihrem Hinweis öffnen".
20 US, 116 ist die Rede von einem „begriffslosen" Denken; GA 75, 77 von dem „Un-begrif-

fenen".
21 Vgl. das Zitat aus einem Heidegger-Brief, das Silvio Vietta in: NESKE: Erinnerung an

Martin Heidegger, 234h gibt: „Mein Kampf gegen die .Logik' ist nicht der eines Verächters
des Begriffes-, im Gegenteil - radikale begriffliche Durchdringung aber eben der wesentlichsten

Dinge ist nicht nur gefordert, sondern ein Stück weit wohl getan. Der Kampf gilt der
bodenlos gewordenen .Ratio', die im Wesenlosen ein Spiel des Scharfsinns treibt."



62 Helmut Mai

Hier ist ein vorbegrifflicher Sachkontakt im Spiel, um dessen ungehinderte
Entfaltung es Heidegger in seinen Gesprächen zu tun ist.

Die Entfaltung des vorbegrifflichen Sachkontakts gelingt nun durch ein
Eingehen auf die bereits angesprochene Potentialität einer durch einen
Hinweis eröffneten Situation, das sich von der Vagheit dieser Situation
nicht hindern lässt. Worauf es hier ankommt macht Heidegger im
„Gespräch von der Sprache" anhand einer autobiographischen Bemerkung, die
er der Figur des Fragenden in den Mund legt, deutlich: „Ich folgte immer
nur einer undeutlichen Wegspur, aber ich folgte" (US, 137).

Überraschenderweise wird in dieser Bemerkung dem Folgen eine ganz
besondere Wichtigkeit zugestanden. Dass das Folgen für Heidegger in der
Tat ein ganz grundlegendes Wahrheitsverhalten darstellt, wird aus einer
Bemerkung deutlich, die er im Gespräch 'AY5CLßa°LT] die Figur des
Forschers machen lässt: „All dem, was wir jetzt [...] sagten, konnte ich in
gewisser Weise folgen; gleichwohl kann ich mir dabei nichts vorstellen" (GA
77, 123).22 Die frappierend einfache Entdeckung, dass man folgen kann,
ohne sich etwas vorzustellen, weist auf die Möglichkeit eines sacher-
schließenden Verhaltens hin, für das es auf der Ebene des Bewusstseins
keine entsprechende Repräsentation in Form einer Vorstellung oder einer
Kette von Vorstellungen gibt. Vielmehr begibt sich der Folgende aufgrund
einer Spur wohin, ohne eine thematische Orientierung von diesem
Geschehen in Form von Vorstellungen zu haben. Entsprechend wird in
Heideggers Gesprächen auch ein unthematischer Charakter des Gesprächsverlaufs

intendiert, indem man es zu vermeiden sucht, das Besprochene
ständig durch Setzungen des Bewusstseins vorzustellen.2?

Derjenige, der sich anschickt, einer Spur, auf die er gestoßen ist,
unthematisch zu folgen, geht damit immer auch ein gewisses Risiko ein. Denn
gerade indem er sich der vielversprechenden Potentialität dieser Situation
aussetzt und sich auf sie einlässt, kann ihm die Situation mit ihren
möglichen Ausgängen nicht vollständig offen und überschaubar vor Augen
liegen. Damit er sich trotzdem auf den riskanten Weg macht, bedarf es
einer nicht rein intellektuellen Gemütskraft, von der in Heideggers
Gesprächen dann auch sowohl offen, aber viel häufiger noch verdeckt die
Rede ist. Denn der Mut, den derjenige, der einer Sache auf der Spur ist,
benötigt, ist in Heideggers Gesprächen vorrangig als der „Mut zum Vermuten"

(GA 77, 84) präsent; d.h. diese Gemütskraft und das mit ihr verbundene

Geschehen ist auch da noch mitgemeint, wenn in den Gesprächen
vom „Vermuten" und von „Vermutungen" die Rede ist. Das Vermuten
meint hier vorrangig das Geschehen eines Aufbruchs und des Begehens
unerfahrener bedeutsamer Bereiche, das durch den Mut bzw. - angesichts
dessen, dass dieses Geschehen möglicherweise lange Zeit keinerlei Ergeb-

22 Vgl. auch GA 77, 117.

23 Vgl. GA 77, 75h



Heideggers Gespräche 63

nisse abwirft - durch den Langmut ausgelöst und aufrechterhalten wird.
Signalwort für diesen Aufbruch ist das in den Gesprächen sehr häufig
vorkommende Wort „vermutlich".24 Wenn daher in den heideggerschen
Gesprächen davon die Rede ist, dass man in „bloßen Vermutungen" (GA 77,
196) spreche oder auch dass das, was jemand sagt, „lauter Vermutungen"
(GA 77, 197) seien, dann sind diese Ausdrücke hier gerade nicht in der
gewöhnlichen, leicht abschätzigen Bedeutung gemeint. Sie verweisen
vielmehr auf den sich im Gespräch abspielenden Vorgang des möglichst
konsequenten Verfolgens einer potentiellen Aussicht, das das in der Situation
steckende Potential nicht durch vorzeitige Absicherungs- und
Begründungsbemühungen abschwächen oder gar ganz zum Verschwinden bringen

möchte. Aufgewogen wird das bei einem solchen Vorgehen prinzipiell
in Kauf genommene Begründungsdefizit durch eine Zuversicht, von der
sich der so Vorgehende in seinem Tun bestimmen lässt.25

Derjenige, der es unternimmt, einer sich bietenden potentiellen
Aussicht unthematisch zu folgen, um so die Potentialität dieser Aussicht
unvermindert zu bewahren, ist zu einer gewissen Gegenstrebigkeit in seinem
Verhalten gezwungen. Denn einerseits muss er, um weiter zu kommen, an
das, was sich ihm da zeigt, heran gehen, andererseits muss er aber auch
auf der Hut sein, dass die Art seines Herangehens nicht die ursprüngliche
Potentialität abschwächt oder zunichte macht, wie das durch voreilige
Vorstellungen und Begriffsbildungen über das in Rede Stehende schnell
geschehen kann. Diese notwendige Gegenstrebigkeit im Verhalten
derjenigen, die einer Sache unthematisch folgen wollen, wird in den Gesprächen

Heideggers einmal als das „Zögernde des Gesprächs" angesprochen,
das darin besteht, „daß wir auf etwas zugehen, indem wir davor
zurückweichen" (GA 77, 133). Der im Sinne Heideggers Zögernde setzt sich
einer ihn ansprechenden Sache in der Weise aus, dass er Vorstellungen
und Begriffe, ja sogar Worte über sie zurückhält um der Intensität und
Vertiefung des Sachkontaktes willen.26 Im Zögern wird der Sprechende
gleichsam reif für eine tiefere Einsicht, welchen Reifeprozess ein voreiliges
Urteilen unterbunden hätte. Das Zögern ist im Bereich der Gespräche
Heideggers, deren Dynamik nicht durch den Vorrang der bivalenten
Aussagewahrheit bestimmt wird, daher das dem wahrheitsrelevanten Fehlverhalten

der Übereilung entgegengesetzte wahrheitsrelevante Wohlverhalten.2?

Heidegger kann in seinen Gesprächen im Blick auf den Gegensatz
zur Übereilung statt von Zögern noch direkter vom „Warten" sprechen zur
Bezeichnung desjenigen Wahrheitserschließenden Verhaltens, aus dem

24 Vgl. GA 77, 9,11, 25, 39, 57, 65, 80, 84t., 90,101.
25 „Dieses Vermuten bedarf, wenn ich recht sehe, keiner Versicherung. Seine Langmut

ist von einer eigenen Zuversicht getragen, die keine Übereilung kennt" (GA 77, 166). Vgl.
ferner GA 77, 176.

26 Vgl. US, 117, 112.

27 Vgl. US, 119.



64 Helmut Mai

seine Gespräche ihre Dynamik nehmen.28 Im „Gespräch von der Sprache"
und in der „Erörterung der Gelassenheit" finden sich als typographische
Spuren dieser Verhaltenweise des Zögerns bzw. Wartens oft die
Auslassungszeichen am Ende einer Äußerung. Durch sie wird ein Verhalten der
Stille angedeutet, das nicht adäquat aussprechbar ist und das sonst - auch
bei Heidegger - besser unter dem Namen des Nachsinnens oder
Nachdenkens bekannt ist.

Die Sache, der das in Heideggers Gesprächen vorgeführte Nachdenken
auf der Spur ist, wird im Hinblick darauf, dass sie durch keine Begriffsbestimmung

voll erfahrbar ist, an einer Stelle als das „Unbestimmte" bzw.
das „Unbestimmbare" bezeichnet (vgl. US, 100). Dennoch gehen von dieser
Sache für die Gesprächsteilnehmer Ansprüche aus, die gerade dazu führen,
dass die Gesprächsteilnehmer etwas sagen und das Gespräch immer mehr
in Gang kommt. Die Gesprächsteilnehmer legen dabei großen Wert
darauf, diesen Ansprüchen möglichst treu zu begegnen und so dem sie
Bestimmenden „die unversehrte Stimme seines Zuspruchs" zu lassen (US,
112). Erst auf der Grundlage derartiger Bemühungen, etwas zur Sache zu
sagen, kann es dann zu einem Punkt im Gespräch kommen, an dem gerade
der Sachkontakt dazu führt, dass die Gesprächsteilnehmer nichts mehr

sagen können.29 Wir haben es an einem solchen Punkt im Gespräch mit
einem reinen Fall von Vertrautheit mit einer Sache zu tun, die Heidegger
gelegentlich das „Ungesagte"3° nennen kann. Da dieser reine Fall von
Vertrautheit mit dem „Ungesagten" aber immer nur aufgrund eines vorherigen

mühevollen Sagens eintritt, ist schon klar, dass auch in den Normalphasen

der heideggerschen Gespräche die unthematische Vertrautheit mit
dem Ungesagten die untergründig vorherrschende Gesprächshaltung ist.
Daher reden die Gesprächspartner in Heideggers Gesprächen nicht eigentlich

über etwas als einen fest umrissenen Gegenstand, sondern sie sprechen

von etwas als einer sie ankommenden Realität, für die sie offen sind.31

Sie sind in einer Weise für das Gespräch offen, dass sie das, was sie im
Gespräch ankommt, in seiner vollen Tragweite auf sich einwirken lassen,
ohne diese Tragweite durch eine begriffs- oder vorstellungsmäßige
Fassung des in Rede Stehenden zu beschränken.32 Wir haben bereits den
Namen, den dieses sich ins Offene begebende Verhalten innerhalb der
heideggerschen Gespräche vorzugsweise bekommt, kennen gelernt: Es ist

28 Vgl. GA 77, 217, 220, 232t.
29 Vgl. US, 112, 149.
3° Vgl. HEIDEGGER, Martin: Piatons Lehre von der Wahrheit, in: HEIDEGGER, Martin:

Wegmarken. 2. Auflage. Frankfurt am Main: Klostermann 1978, 20a.

31 Daher der Titel: Aus einem Gespräch von der Sprache. - „Ein Sprechen über die Sprache

macht sie fast unausweichlich zu einem Gegenstand" (US, 149). Vgl. US, 147, 152; GA 75,
i57f.; GA 77, 29.

32 Vgl. GA 77, 116, 150.



Heideggers Gespräche 65

das Warten.33 Das Warten ist dasjenige Verhalten, das der von der
vorbegrifflichen Sache ausgehenden Eigendynamik am besten entspricht und so
die Gewähr dafür bietet, dass das Gespräch „fortwährend im Kommen"
bleibt (US, 152).

Das hier gemeinte Verhalten kann allerdings auch noch anders benannt
werden. Statt der im freien Gespräch ohne Rücksicht auf philosophische
Diskussionszusammenhänge gefundenen Benennung dieses Verhaltens als
eines Wartens wird es an einer Stelle in Heideggers Gesprächen so
bestimmt, dass daraus deutlich hervorgeht, wie dieses Verhalten im Rahmen
der von Heidegger in „Sein und Zeit" entworfenen phänomenologischen
Fundamentalontologie einzuordnen und zu benennen ist. Nicht zufällig ist
es im Gespräch ' Ay^Lßccair) die Figur des Gelehrten, die den in „Sein und
Zeit" entwickelten Begriff der Entschlossenheit als Namen für dieses
Verhalten ins Spiel bringt: „Man müßte dann z.B. das Wort „Entschlossenheit"
so denken, wie es in dem schon einmal genannten Buch gedacht ist: als
das Sichöffnen für das Offene" (GA 77,143).34

In den heideggerschen Gesprächen bricht sich daher ein dezidiert auf
die Öffnung neuer Horizonte ausgehendes Verhalten Bahn, das Heidegger
in „Sein und Zeit" als die „Entschlossenheit des Daseins" angesprochen
hatte. Ist man erst einmal darauf aufmerksam geworden, dass die
heideggerschen Gespräche möglicherweise eine Gestalt der phänomenologischen
Fundamentalontologie verkörpern, dann treten die in ihnen grundlegend
präsenten phänomenologischen Gehalte sehr bald hervor. Es ist die in der
Nähe zum Dichterischen stehende gleichsam sinnliche Verwendung der
Sprache, die hier auffällt. So kann die Figur des Älteren im „Abendländischen

Gespräch" sagen: „Seltsam ist dies: das Wort tönt und leuchtet" (GA
75, 103). Entsprechend kann der Gelehrte im Gespräch'Ay;(Lßaa(r| davon
sprechen, dass es Ziel des Gespräches ist, „die Sache selbst zum Leuchten"
zu bringen (GA 77, 47).35 Was die Sprache im phänomenologischen Sinne
auszeichnet ist, dass sie etwas zu sehen gibt. Dieser sehende Umgang mit
der Sprache ist in den heideggerschen Gesprächen unabdingbar, da es der
einzige Weg ist, an die besprochene Sache heran zu kommen. Auf besonders

drastische Weise lässt Heidegger dies einen Türmer sagen, der an
einer Stelle des Gesprächs deutlich macht, dass „es hier nichts zu
verstehen gibt, da alles auf das Sehen ankommt" (GA 77, 173). Es ist dieser
Türmer, der an einer unmittelbar darauf folgenden Stelle in besonders

33 Vgl. die in Fn. 28 angegebenen Stellen.
34 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Halle an der Saale: Niemeyer 1927, 267-301, bes.

296-301. In der „Erörterung der Gelassenheit" heißt es etwas anders: „Man müßte dann z.B.
das Wort .Entschlossenheit' so denken, wie es in .Sein und Zeit' gedacht ist: als das eigens
übernommene Sichöffnen des Denkens für das Offene [...]" (G, 59). Überhaupt gibt es einige
Unterschiede zwischen der „Erörterung der Gelassenheit" und dem letzten Drittel des
Gespräches 'Ayxtßfottl- Vgl- z- B- CA 77, 123-138 und G, 51G

35 Vgl. auch US, 100,153.



66 Helmut Mai

komprimierter Weise das phänomenologische Verständnis der Sprache
darlegt, indem er „sagen" als „zeigend-winkend-rufendes Scheinenlassen
des zu Erblickenden" bestimmt (GA 77,174).

Wir hatten zu Beginn unserer Darlegungen die Herausarbeitung eines
„allgemeinen Zuges" der Gespräche Heideggers als unsere Aufgabe formuliert.

Wir können nun sagen, dass dieser „allgemeine Zug" der Gespräche
Heideggers darin besteht, dass die Gesprächspartner einem Anspruch
unthematisch folgen, der von einer Sache ausgeht und in der phänomenologisch

genommenen Sprache erblickt wird. Das unthematische Folgen
basiert auf einem Wahrheitserschließenden Verhalten, für das es verschiedene

Benennungen gibt und das der bivalenten Aussagewahrheit zugrunde
liegt. Im Gegensatz zur Aussagewahrheit ist es bei diesem Verhalten sinnvoll

eine Steigerbarkeit anzunehmen, der gemäß die Wirklichkeit verschieden

intensive Stufen der Erschließung zulässt. Und in der Tat wird in
Heideggers Gesprächen dieser Steigerbarkeit des Wahrheitserschließenden
Verhaltens in verschiedenen Formulierungen Rechnung getragen, wenn davon
die Rede ist, dass die Gesprächspartner „immer gelöster" vertrauen oder
„zögernder" mitdenken, oder es - bezogen auf das deutsche Volk - darum
geht „wartender" zu werden.36

II. Die Verwandtschaft mit Platons Dialogen

Vor dem Hintergrund des bisher Herausgearbeiteten wird verständlich,
wieso es durchaus berechtigt ist davon zu sprechen, dass Heidegger in
seinen Gesprächen die Tradition der platonischen Dialoge wieder neu
aufleben lässt und das sogar auf einem Niveau wie es seit Piaton vielleicht
nicht mehr erreicht worden ist.37 Denn auch die platonischen Dialoge
leben davon, dass die an ihnen Beteiligten ihren Einsichten und Ideen -
selbst wenn sie sie nicht für jedermann akzeptabel begründen können -
nachgehen. Natürlich wird in den platonischen Dialogen, insbesondere in
den sokratischen Frühdialogen auch mit Hilfe von Aussagesätzen sauber
argumentiert, aber diese Dialoge gehen längst nicht darin auf, dass in
ihnen ausschließlich sauber argumentiert würde. Das bezeugt indirekt die
heute vorherrschende sprachanalytische Piatonauslegung, die bei ihrem
Versuch, aus dem Gedankengang der Dialoge eine korrekte Argumentation
herauszufiltern, immer wieder Lücken und Sprünge in der Argumentationskette

konstatieren muss. Dem mag im Einzelfall in der Tat ein

36 Vgl. GA 77, 107, 136, 233. In diesem Zusammenhang ist auch noch an die sich in den
Unterlassenen Aufzeichnungen zu einem nicht mehr fertig gewordenen Vorwort Heideggers
zur Gesamtausgabe findende Formulierung „fragender fragen" zu erinnern. Vgl. die
Informationsbroschüre des Klostermannverlages zur Gesamtausgabe, Stand: März 1997, 3.

37 Das „vielleicht" ist hier allein schon deswegen notwendig, weil wir die in der Antike so
hoch eingeschätzten Dialoge des Aristoteles, die uns nicht mehr vorliegen, berücksichtigen
müssen.



Heideggers Gespräche 67

Denkfehler Piatons zugrunde liegen. Auf das Ganze der platonischen Dialoge

gesehen weisen diese immer wieder anzutreffenden Lücken und
Sprünge in der Argumentation aber eher darauf hin, dass hier derselbe
vorbegriffliche Sachkontakt am Werk ist, der sich in Heideggers Gesprächen

gleichsam in Reinkultur Bahn bricht.
Wir hatten gesehen, dass zur Entfaltung dieses Sachkontakts in den

heideggerschen Gesprächen eine nicht mehr rein intellektuelle Gemütskraft,

der Mut, vonnöten ist, was sprachlich seinen Niederschlag insbesondere

im häufigen Vorkommen des „Vermutungen" einleitenden Signalworts

„vermutlich" findet. Nun ist bekannt, dass auch bei Piaton der Mut
bzw. das Mutartige (BupoeLÔéç) als eigenständige Komponente im Rahmen
seiner Lehre von den Seelenteilen eine wichtige Rolle spielt.38 Weniger
bekannt ist aber die Konkretisierung, die Piaton dieser Lehre innerhalb
seiner Dialoge dadurch gibt, dass er immer wieder mit Hilfe bestimmter
Formulierungen ein für den Fortgang des Dialogs günstiges Klima der
Ermutigung und des Aufbruchs schafft. Es sind insbesondere Formulierungen

im Umkreis der Verben TTpoBupclaBca und Bappelv, die hier immer
wieder Verwendung finden.39 Derartige in den platonischen Dialogen
zumeist von Sokrates verwendete Formulierungen sollen gerade zu jenen
Aufbrüchen in bislang unbekanntes Gebiet führen, die auch in Heideggers
Gesprächen ständig intendiert werden. Als besonders aufschlussreich für
die innere Verwandtschaft in der Art des Fortgangs, die zwischen den
platonischen Dialogen und den heideggerschen Gesprächen besteht,
erweist sich eine kleine Formulierung bei Piaton, die sich beispielsweise in
den Zentralbüchern der „Politeia" findet. So sagt Sokrates, bevor er sich
der Aufgabe unterzieht, den Philosophen zu bestimmen, zu seinem
Mitunterredner Glaukon: ",IBl ô'p, (XKoA.oü8r|aöu pot Tfjöe" (Resp. 474c). Schleiermacher

übersetzt ganz treffend: „So komm denn, folge mir hierher". Mit
der Anrede ',',I8i öf|", „komm" versucht Sokrates gerade jenes Verhalten bei
seinen Gesprächspartnern hervorzurufen, das sich ins Offene begibt und
so bislang unbekannte Bereiche begeht.40 Der in dieser Art geführte Dialog
ist ein Gang im Sinne eines wahrheitserschließenden Verhaltens, das neue
Bereiche begeht und sich immer wieder zu solch einem Begehen
überwindet.41 Wir hatten dieses Verhalten als den Grundzug der heideggerschen

Gespräche kennen gelernt, für das Heidegger verschiedene Namen
hat. An einer Stelle in seinem Gespräch

'
AYXLßa°tr| kann Heidegger dieses

Verhalten ganz in Entsprechung zum platonischen Verständnis schlicht
ein „Gehen" nennen, wenn er die Figur des Forschers sagen lässt: „Das
Gehen im Wort 'Ay^ißaair) meint dann den Gang innerhalb der Unver-

38 Vgl. Resp. 4396-4410.
39 Vgl. z.B. Theait. 148c!, 151c, 157c!, 189CI; Resp. 432c, 451b.

4° Vgl. auch Resp. 476e, 517c.
41 Vgl. Resp. 432C-CI.



68 Helmut Mai

borgenheit des Anwesenden" (GA 77, 154). Mit der schlichten Benennung
des seine Gespräche tragenden Wahrheitserschließenden Verhaltens als
eines „Ganges" knüpft Heidegger nicht nur an unthematisch auftauchende
Formulierungen innerhalb der platonischen Dialoge an. Vielmehr greift er
mit dieser Benennung ein wesentliches Thema des Zentralgleichnisses der
platonischen Philosophie auf. Denn der Gang hinauf (ctvdßaatc;) von der
Höhle zum Licht und der Gang hinab (KaTCtßaotg) vom Licht in die Höhle
machen das Grundgeschehen des so genannten Höhlengleichnisses aus,
durch das die jeweils Gehenden in bestimmte Wirklichkeitshorizonte
hinein gelangen.42

Wenn Heidegger in Entsprechung zu diesem im Höhlengleichnis zum
Ausdruck kommenden platonischen Wahrheitsverständnis seine
Gespräche als „Gänge"43 ansieht, dann hat das freilich noch einen besonderen
Reiz. Denn drei seiner fünf Gespräche spielen sich als konkrete Gänge zu
Fuß auf einem Feldweg bzw. entlang dem Donauufer ab, so dass hier der
konkrete Gang zu Fuß und der konkrete gedankliche Gang des Gesprächs
künstlerisch miteinander verwoben sind.44 Auch was den Versuch der
künstlerischen Verwebung dieser beiden Gangebenen im Gespräch angeht,
steht Heidegger in der Tradition Piatons. Denn in seinem Alterswerk, den
„Nomoi", hatte es Piaton zum ersten Mal unternommen, einen Gesprächsgang

auf einem Pilgergang zur Grotte des Zeus in Kreta zu komponieren.
Dass man hier in der Tat berechtigt ist, von einer künstlerischen

Verwebung zu sprechen, zeigt sich am Gespräch 'Ay^ißaatri besonders
deutlich. Dieses Gespräch beginnt als nachmittäglicher Spaziergang auf
einem Feldweg, an dem ein Forscher, ein Gelehrter und ein Weiser
teilnehmen. Es ist - wie aus seinen ersten Äußerungen hervorgeht (GA 77, 3) -
die Fortsetzung eines Gespräches über das Erkennen, das im vorigen
Herbst zwischen denselben Beteiligten auf demselben Feldweg stattgefunden

hatte.45 Nach einer ersten Gesprächsphase gerät das Gespräch in
eine Krise. Es ist das „Rätsel der Nähe und Ferne" (GA 77, 31), vor dem die
Gesprächspartner „ratlos" stehen.

Heidegger lässt hier die im Gespräch in die Aporie geratenen
Gesprächspartner auch buchstäblich stehen bleiben. Der Forscher weist
daraufhin, „daß wir nun schon geraume Zeit an derselben Stelle dieses

Feldweges stehen geblieben sind". Und der Weise ergänzt: „Fast als scheuten

42 Vgl. Resp. 5148-5173; 515e; 516e.

43 Vgl. US, 127, 154; GA 77,104.
44 Vgl. GA 77, 1-202. Daher auch der Titel von Band 77; Feldweg-Gespräche. Das in

diesem Band enthaltene dritte Gespräch „Abendgespräch in einem Kriegsgefangenenlager in
Rußland zwischen einem Jüngeren und einem Älteren" (GA 77, 203-240) findet freilich, wie
der Titel schon sagt, nicht auf einem Feldweg statt. Vgl. ferner GA 75, 6off.

45 Hier ist das Fortsetzungsmotiv erkennbar, dem Piaton in der Komposition der Dialoge
„Theaitetos" und „Sophistes" als zwei zeitlich und sachlich aufeinander folgenden Dialogen
erstmals Gestalt gegeben hatte, vgl. Theait. 2iod, Soph. 216a.



Heideggers Gespräche 69

wir uns, seiner Biegung zu folgen, die auf den Wald zuführt" (ebd.). Das

Gespräch tritt nun einige Zeit gleichsam auf der Stelle (vgl. S. 45). Die Krise

verschärft sich durch den Einbruch der Dunkelheit und dadurch, dass
der Feldweg die Gesprächspartner immer näher an den Wald heran bringt
(vgl. S. 72). Daher wird die Umkehr und der Abbruch des Gespräches
erwogen (ebd.), was bereits beschlossene Sache zu sein scheint, als das
Gespräch doch noch plötzlich (vgl. S. 73) kippt und der Mut und die Begeisterung

dafür aufkommen, den dunklen Waldweg in immer tiefer werdender
Nacht zu gehen. So sagt der Forscher schließlich: „Wohlan! Gehen wir den
dunklen Waldweg" (S. 74).

All das, was darauf hin noch folgt - und das ist noch über die Hälfte des

Gesprächs 'AyxißaoiTi und insbesondere der Teil, der bereits zu Lebzeiten
Heideggers als das Gespräch „Zur Erörterung der Gelassenheit" veröffentlicht

wurde - sind daher, beachtet man Heideggers Gesprächsregie,
Gedanken, die unter vollkommen ungewöhnlichen Umständen, in tiefer
Nacht auf einem dunklen Waldweg (vgl. GA 77, 107, 133, 145, 156), geäußert
werden. Die Möglichkeiten der Orientierung auf einem solchen nächtlichen

Waldweg sind nicht mehr dieselben, die man bei Tageslicht außerhalb

des Waldes hat. Charakteristisch für einen gemeinsamen Gang unter
solchen Bedingungen dürfte ein eng zusammenbleibendes, vorsichtiges,
sich Schritt für Schritt vortastendes Gehen sein, das seine Orientierung
durch die in klarer Nacht hell leuchtenden Sterne erhält (vgl. S. 74, 156).
Dem durch Heideggers Phantasie erdachten Gesprächsgang entspricht der
sich gleichsam vortastende, vorbegriffliche Sachkontakt, von dem als dem
Grundzug der Gespräche Heideggers hier von Beginn an die Rede war. So

lässt Heidegger die Gesprächspartner auf ihrem nächtlichen Gesprächsgang

durch die Sternennacht im doppelten Sinne Sternstunden erleben.
Bereits diese kurze Betrachtung eines heideggerschen Gespräches auf

seine künstlerische Dimension hin sollte deutlich gemacht haben, dass es
diese künstlerische Dimension in Heideggers Gesprächen gibt und dass

Heidegger mit Hilfe dieser Dimension die Inhalte seiner Gespräche noch
einmal in neuer Weise präsentiert. Er steht damit, auch wenn er das
künstlerische Niveau Piatons nicht erreicht, in der Tradition des
Philosophierens, wie es sich in den platonischen Dialogen vollzieht.

III. Der Unterschied zu Platon und ein Problem der Fundamentalon-
TOLOGIE

Dass die Gespräche Heideggers in der Tradition der platonischen Dialoge
stehen, heißt freilich nicht, dass es keine Unterschiede zwischen diesen
beiden Dokumentationstypen des philosophischen Nachdenkens gäbe.
Ohnehin dürfte dies kaum jemand annehmen. Denn in einem ersten
Zugang dürfte der Eindruck der Unterschiedlichkeit zwischen den Gesprächen

Heideggers und den Dialogen Piatons sogar so stark überwiegen, dass



70 Helmut Mai

man sich erst gar nicht auf die Suche nach gemeinsamen Merkmalen
begibt.

Will man diesen Eindruck der Unterschiedlichkeit näher begründen,
dann liegt es nahe, auf das Fehlen von kontroversen Argumentationen in
den Gesprächen Heideggers hinzuweisen. Kontroverse Argumentationen
sind aber in der Regel Bestandteile der Dialoge Piatons. Auch da, wo wie in
der „Politeia" der Dialog größtenteils harmonisch geführt wird, findet sich

zum Auftakt eine kontroverse Diskussion zwischen Sokrates und Thrasy-
machos.46 Passagen, die zu dieser auch unter dem Titel „Thrasymachos"
firmierenden Anfangspartie der „Politeia" analog wären, finden sich in
Heideggers Gesprächen jedoch nirgends. In der Tat wird durch den Hinweis

auf das Fehlen von kontroversen Passagen in Heideggers Gesprächen
ein wichtiger Punkt seines Verständnisses von „Gespräch" berührt. Denn
es ist für das Gespräch, das Heidegger intendiert, wichtig, dass in ihm
nicht - wie er einmal formuliert - das „gegenstrebige Meinen" hervorgekehrt

wird.47 Das Heraushalten des „gegenstrebigen Meinens" aus dem
Gespräch verfolgt dabei den Zweck, die Sache, um die es im Gespräch geht,
umso reiner hervortreten zu lassen.48 Mit dem Heraushalten von kontroversen

Diskussionen ist allerdings nur eine, freilich besonders auffallige
Instanz innerhalb einer allgemeinen Tendenz bei Heidegger benannt,
seine Gespräche sorgfältig auf die Optimierung des Sachbezuges hin zu
gestalten. Insofern unterschiedliche Meinungen und damit verbundene
kontroverse Argumentationen zu den ganz alltäglichen Phänomenen von
menschlichen Gesprächen gehören, können wir sagen, dass das Heraushalten

von kontroversen Diskussionen in den Gesprächen Heideggers
Beispiel einer allgemeinen Tendenz des Heraushaltens von Alltäglich-
Gewohntem bei ihm ist, das um der Optimierung des Sachbezuges willen
bzw. - in der Sprache der Fundamentalontologie formuliert - um der
Eigentlichkeit des Gespräches willen geschieht.

Positiv zeigt sich diese Tendenz, Alltägliches aus seinen Gesprächen
herauszuhalten, in der Bemühung Heideggers um einen gewissen
feierlichen Ton innerhalb seiner Gespräche, der durch eine ins Dichterische
gehende Sprache herbeigeführt wird. Dabei hebt Heidegger aber niemals
in der Weise mit seinen Gedanken gleichsam ab, dass er nicht mehr wüss-
te, dass diese feierliche Stilisierung seiner Gedanken in den Ohren eines
gewöhnlichen Zuhörers befremdlich klingt. Dies macht eine selbst feierlich

anmutende Bemerkung des „Älteren" am Anfang des „Abendländischen

Gespräches" deutlich: „Doch sieh, unser Gespräch gelangt in ein
Schwingen, das jede Deutlichkeit zu überschwingen droht" (GA 75, 60).

46 Vgl. Resp. 336b-354C.
47 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Aus der Erfahrung des Denkens. Pfullingen: Neske 1954,11.
48 „Das Denken bleibt hart am Wind der Sache", ebd.



Heideggers Gespräche 71

Die von Heidegger bewusst feierlich gehaltene Gestaltung seiner
Gespräche stimmt zusammen mit einer Lehre, an die er anknüpft und die er
auch innerhalb seiner Gespräche zur Sprache bringt. Gemäß dieser Lehre,
die Heidegger mit Friedrich Nietzsche in Verbindung bringt und die von
der Doppelbedeutung des griechischen Wortes Becopia nahe gelegt wird,
ist das Denken ein Fest.49 Es ist diese Lehre, die erklärt, warum Heidegger
innerhalb seiner Gespräche vom „Festlichen des Denkens" (vgl. GA 77,
137), ja sogar - reichlich verwunderlich - vom „Festlichen des Feldweges"
(vgl. GA 77, 199), auf dem das Gespräch stattfindet, sprechen kann.
Besonders aber ist diese Lehre der Hintergrund für die feierliche, vom
alltäglichen Duktus so sehr abstechende Ausgestaltung der heideggerschen
Gespräche. Diese Ausgestaltung vollzieht sich in einer musikalisch
anmutenden Bewegung der Gespräche, die Heidegger in Abgrenzung zur
akademischen Diskussion ein „freies Spiel" (US, 89) nennt.50

Gerade das Stichwort „Spiel" könnte einen nun auf die Idee kommen
lassen, dass wir bei unserem gegenwärtigen Bemühen, die Unterschiede
zwischen Heideggers Gesprächen und Piatons Dialogen herauszustellen,
unversehens doch wieder auf eine Gemeinsamkeit dieser beiden
philosophischen Schrifttypen gestoßen sind. Denn es ist Piaton, der den
Spielcharakter seiner Schriften innerhalb einer vielbeachteten Passage seines
Dialoges „Phaidros" ausdrücklich hervorhebt und dessen spätere Schriften
sich nicht selten innerhalb eines festlichen Rahmens abspielen^1
insbesondere sind hier die beiden Dialoge „Symposion" und „Nomoi" zu nennen,

die innerhalb eines Festbanketts bzw. eines festlichen Pilgerweges
situiert sind.52

Daher ist es nun notwendig, auf den eigentlichen Hauptunterscheidungspunkt

zwischen den Gesprächen Heideggers und den Dialogen
Piatons zu sprechen zu kommen, durch den das von Piaton so nicht gekannte
extreme Maß des Heraushaltens von Alltäglich-Gewohntem in den
Gesprächen Heideggers offenbar wird. Es gibt eine Stelle im Gespräch

' Ay/ißaairi, an der sich Heidegger über dieses extreme Maß des Heraushaltens

von Alltäglich-Gewohntem in seinen Gesprächen eigens ausspricht,
indem er die Figur des Forschers sagen lässt: „Seltsame Dinge sind es, an
die wir da rühren. Und ich möchte hier nun auch nicht länger ver-

49 Vgl. GA 77, 198, 137; vgl. ferner: HEIDEGGER, Martin: Nietzsche. Erster Band. Stuttgart:
Klett-Cotta 1998, 4.

5° Vgl. in diesem Zusammenhang die Charakterisierung des Gesprächsverlaufes mit Hilfe
von Formen des Wortes „schwingen": US, ligf.; GA 77, 74; GA 75, 60.

51 Vgl. Phaidr. 27Öd-e. Zum festlichen Rahmen der Dialoge „Politeia" und „Parmenides"
vgl. Resp. 3273-328!), Parm. 127b. Vgl. auch Tim. 21a.

52 Vgl. Symp. 174a, Nom. Ö25a-b. Vgl. dazu insgesamt PICHT, Georg: Piatons Dialoge
„Nomoi" und „Symposion". Stuttgart: Klett-Cotta 1990. Vgl. ferner KnöDLER, Alfred: Das Denken
des Festes: Das Fest des Denkens. Heideggers seinsgeschichtliche Wesensbestimmung des

Festes im Ausgang und Abstoß von der Tradition. Berlin: Duncker und Humblot 2001, i5iff.



72 Helmut Mai

schweigen, daß mir jedesmal in unseren Gesprächen so ist, als verschwänden

Stand und Name, ja sogar das eigene gewohnte tägliche Wesen" (GA
77. 85).

Aufgrund dieser Stelle wird klar, dass eine in unserer bisherigen
Untersuchung übergangene Auffälligkeit der Gespräche Heideggers keineswegs
zufällig ist. Es ist nicht zufällig, dass sich in allen diesen Gesprächen
durchweg keinerlei Namen für die Gesprächspartner finden, sondern lediglich

typische Bezeichnungen. Denn Heidegger legt es, wie die zuletzt
zitierte Stelle zeigt, bewusst darauf an, seine Gespräche in einem Horizont
stattfinden zu lassen, in dem die das Gespräch führenden Menschen weder
einen Namen haben noch mit einem Namen angesprochen werden, in dem
also das Persönliche gleichsam untergegangen ist. Das aber hatte Piaton
niemals gemacht. Selbst in seinen späteren Dialogen, in denen das

persönliche Element zugunsten der Sacherörterung zurückzutreten pflegt,
ist dieses persönliche Element allein schon dadurch präsent, dass die sich
unterredenden Personen einen Namen haben und mit diesem Namen
angesprochen werden. Und da, wo einmal ein Fremder aus Elea auftaucht
- nach altgriechischem Namenverständnis immerhin so etwas wie die
Angabe des Nachnamens - wird auch er persönlich angesprochen und
spricht selbst persönlich an (vgl. Soph. 2i7a-b).53 Zwar finden wir bei
Piaton eine entschiedene Ausrichtung an der sich im Àoyoç zeigenden
Sache,54 - eine Ausrichtung, die sich in Heideggers Gesprächen so elementar

zeigt, dass oftmals Satzanfänge und Sätze jeweils von anderen
Gesprächspartnern weitergeführt werden -, aber diese Ausrichtung führt
niemals zum Verschwinden der Persönlichkeit der Mitunterredner.55 Garant
dieser persönlichen Atmosphäre in den platonischen Dialogen ist der von
Piaton gestaltete Sokrates; denn für ihn ist keine theoretische Lehre so

wichtig, dass er über ihr die Persönlichkeit seines Mitunterredners gänzlich

aus dem Auge verlöre.
Wie stark im Gegensatz dazu Heidegger versucht, das Persönliche aus

seinen Gesprächen herauszuhalten, wird ganz besonders an Gesprächsstellen

deutlich, an denen er eine persönliche Anrede vermeidet, obwohl diese
dort geradezu unvermeidlich erscheint. So bringt es Heidegger fertig,

53 Auch die Sklavenszene im „Menon" (Men. 82b-84a) macht hier keine wirkliche
Ausnahme. Zwar bleibt der junge Sklave anonym, aber er wird von Sokrates persönlich
angesprochen (s5 na!, Men. 82b) und spricht auch selber Sokrates mit Namen an (vgl. Men. 82d-
e, 84a). Was bei Piaton daher nie fehlt, ist der sich zumindest im Vokativ ausdrückende
persönliche Bezug. - Adriano Fabris, der auch eine allgemeine Einordnung der heidegger-
schen Gespräche unternimmt, sieht in ihnen eine Art „dialektischer" Weiterentwicklung des

platonischen und des biblischen Gesprächsmusters. Vgl. FABRIS: Heideggers Gespräch als

Sage des Ereignisses, igzf. Ich mache hier darauf aufmerksam, dass bei Heidegger etwas
fehlt, was zum Kern des biblischen, aber eben auch des platonischen Gesprächsmusters
gehört: Die persönliche Anrede mit dem Namen.

54 Vgl. Resp. 363d, 607b; Gorg. 453c.
55 Vgl. hierzu besonders Prot. 333c.



Heideggers Gespräche 73

einen Gast auf die sich auf einem Feldweg unterhaltenden Figuren des

Türmers und des Lehrers treffen zu lassen und ihn in deren Gespräch
einzufädeln, ohne dass irgendeine namentliche Vorstellung erfolgen würde
(vgl. GA 77, 20if.). Ähnlich verhält es sich, wenn Heidegger in dem
„Abendgespräch in einem Kriegsgefangenenlager" am Ende den „Älteren"
einen die namentliche Anrede umgehenden Gutenachtwunsch an den
„Jüngeren" aussprechen lässt (vgl. GA 77, 240). In demselben Gespräch, das

Heidegger in der Fiktion in einem russischen Kriegsgefangenenlager des

Zweiten Weltkriegs spielen lässt, wird die Ausblendung des Persönlichen
vom „Jüngeren" sogar dadurch deutlich ausgesprochen, dass er entschieden

klarstellt, dass das „Heilsame, das uns widerfahren" nicht darin
beruht, „daß es uns persönlich aus einer inneren Not befreite"(GA 77, 234).
In diesen Umkreis der Ausblendung des Persönlichen gehört auch die in
den Gesprächen einmal vorkommende Äußerung, gemäß der Lobsprüche
„gegen den Stil" dieser Gespräche verstoßen (vgl. GA 77, 107), insofern ja
das Lob den Blick vom Gesprochenen weg hin auf die Person des
Sprechenden lenkt. Von dem durch das Fehlen der Namen indizierten
Ausblenden des Persönlichen aus als dem Hauptunterscheidungsmerkmal
zwischen den heideggerschen Gesprächen und den platonischen Dialogen
lässt sich auch das bereits als Anfangsunterschied herausgestellte Fehlen
der kontroversen Diskussionen bei Heidegger verständlich machen. Denn
auch kontroverse Diskussionen sind ein - wenn auch riskanter und mit
großer Anspannung ausgetragener - Modus der persönlichen Begegnung,
wovon auch noch der ursprüngliche Sinngehalt des Wortes „Konfrontation"

zeugt.56
Fragt man nach dem Grund des durch das Fehlen der Namen in den

heideggerschen Gesprächen indizierten Ausblendens des Persönlichen bei
Heidegger, so liegt es nahe, darin den Versuch der Verwirklichung eines

vom Persönlichen gleichsam noch ungetrübten, radikaleren Sachzugangs
zu sehen. Dafür scheinen auch die bekannten Vorbehalte Heideggers
gegen den Begriff der „Person" zu sprechen,57 die just in einer Beilage zu

56 Zwar offenbart das Fehlen der Namen in den heideggerschen Gesprächen ein hohes
Maß und eine im Vergleich mit Piaton neue Qualität des Ausblendens von Alltäglichem;
aber es ist wiederum auch nicht so, dass Heidegger seine Gespräche vollkommen gegenüber
Alltäglichem abschotten würde. So kann im „Gespräch von der Sprache" der Fragende an
einer Stelle seinen japanischen Gast auf die Begrenztheit der Gesprächszeit hinweisen im
Hinblick darauf, dass der japanische Gast „morgen nach Florenz Weiterreisen" (US, 134) will.
Die Antwort des Japaners auf diesen Hinweis ist überraschend. Er gibt seinen Entschluss zur
Verlängerung seines Aufenthaltes um einen Tag kund, zu dem er durch den bisherigen
Verlauf des Gespräches bestimmt wurde (vgl. ebd.). Dieser kleine Gesprächsausschnitt
exemplifiziert auf triviale Weise eine weitere Gemeinsamkeit der heideggerschen und der
platonischen Gespräche; denn diese Gespräche leben davon, dass zumindest ein Teil der
Gesprächsteilnehmer dafür bereit ist, „daß ihnen im Gespräch etwas widerfährt, was ihr
eigenes Wesen verwandelt" (GA 77, 57).

57 Vgl. HEIDEGGER: Sein und Zeit 45ff.



74 Helmut Mai

einem seiner Gespräche erneut vorgebracht werden: „Das Seyn ist
wesender denn jede „Person", die ja auch nur Person ist dank des Bezuges
des Seyns zu ihr" (GA 77, 245). Daher scheint sich Heidegger eine
Intensivierung, ja Optimierung des Seins- bzw. Sachbezuges zu versprechen,
wenn er seine Gespräche unter Heraushaltung des Persönlichen in eine
„Gegend" hinein entwirft, „wo es nichts zu verantworten gibt" (GA 77,120).

Es ist allerdings die Frage, ob man dem Bereich des Persönlichen wirklich

gerecht wird, wenn man in ihm lediglich einen mit philosophischen
Mitteln möglichst zu neutralisierenden Störbereich im Vorfeld der eigentlichen

Sacharbeit sieht. Gewiss liegt da noch keine Philosophie vor, wo
beispielsweise lediglich persönliche Stellungnahmen vorgetragen und
ausgetauscht werden. Aber es könnte auch sein, dass der Philosophie dort, wo
sie auf persönliche Stellungnahmen zugunsten von reinen Gedanken, die
sich innerhalb eines reinen Gedankengangs wie in einem Spiel ergeben,
vollständig verzichten will, eine für die Sacharbeit durchaus relevante
Orientierungsdimension des Denkens entgeht. Dafür ist eine persönliche
Stellungnahme Heideggers, die er in dem 1976 posthum veröffentlichten
„Spiegel-Gespräch" abgegeben hat, das beste Beispiel. Denn seine rein
gedanklich nur schwer zu vermittelnde persönliche Stellungnahme: „Nur
noch ein Gott kann uns retten", die unter den Entwurfsbedingungen seiner
von ihm erdachten Gespräche sich wohl unmöglich hätte ergeben können,
offenbart doch eine für die Gesamteinschätzung seiner Sache nicht irrelevante

Orientierungsdimension.58
Bei genauerer Betrachtung zeigt sich im Übrigen auch, dass Heideggers

Vorbehalte gegen den „Person"-Begriff nicht mit einer Verdammung des
Bereiches des Persönlichen in der Philosophie gleichzusetzen sind. Der
„Person'-Begriff war Heidegger vornehmlich deswegen als untauglich für
einen fundamentalontologischen Ansatz erschienen, weil sich in seinem
Hintergrund doch wieder die Ansetzung des Menschen als eines Subjektes
geltend macht, die gerade jenen vorbegrifflichen, wir können auch sagen,
persönlichen Sachkontakt ausschließt, um den es Heidegger in seiner
Philosophie und insbesondere auch - wie wir im ersten Abschnitt gesehen
haben - in seinen Gesprächen geht.

Die Umformung der Fundamentalontologie, die Heidegger unter
Beibehaltung ihres wesentlichen Inhalts in seinen Gesprächen vollzieht, bringt
daher durch das auffällige Fehlen der Namen in den Gesprächen ein eher
verborgenes Problem der heideggerschen Philosophie zum Vorschein: Das
Ausweichen vor dem Persönlichen inmitten einer Denkbemühung, die den
menschlichen Bezug zur Welt wieder als die eigentliche Grundlage unserer
Weltorientierung aufzuweisen versucht. Dieses Problem war bereits in
„Sein und Zeit" dadurch angelegt worden, dass Heidegger seine Über-

58 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges. Hrsg. v.
Hermann Heidegger. Frankfurt am Main: Klostermann 2000, 671.



Heideggers Gespräche 75

legungen nicht auf den „Menschen", sondern auf das „Dasein des
Menschen" fokussierte. In den meisten Zusammenhängen lassen sich diese beiden

Bezeichnungen relativ problemlos durch einander ersetzen. Im
Zusammenhang der Komposition von Gesprächen zeigt sich aber, dass der
Unterschied zwischen „Mensch" und „Dasein des Menschen" doch etwas
austrägt. Denn zu einem Menschen gehört ein Name, zum Dasein des
Menschen nicht.

Wir müssen also das uns anhand der Gespräche Heideggers aufgegangene

Problem festhalten, dass Heidegger seine Philosophie, d.h. für ihn die
Seinsfrage in der Weise zu verfolgen scheint, dass der konkrete Mensch,
der einen Namen und ein Gesicht hat, zunächst einmal außen vor gelassen
wird. Dementsprechend konnte etwa „Heisenberg" für Heidegger kein
möglicher Titel des Gespräches sein, das er 'Ay^ißaatri genannt hat, ganz
im Gegensatz zu Piaton, der ein hochtheoretisches Gespräch nach dem
Mathematiker Theaitetos benennen konnte und wollte.59

Insofern Heidegger seine Philosophie bis in ihre spätesten Versuche
hinein als Phänomenologie verstanden hat und insofern es im besonderen
die von Husserl herrührende Maxime „Zu den Sachen selbst" war, auf die
er sich gerade auch in Auseinandersetzung mit Husserl in seinem
Philosophieren berufen hat,60 können wir sagen, dass das soeben herausgestellte

Problem auch das Problem einer konsequent gemäß der Maxime
„Zu den Sachen selbst" betriebenen Phänomenologie ist. Dieses Problem
besteht dann darin, ob die angestrebte Höchstform phänomenologischer
Erkenntnis dazu führt, das konkrete persönliche Angesicht des Menschen
um „der Sache" willen dauerhaft ins Namenlose auszublenden oder ob
diese Ausblendung ins Namenlose nur ein Übergangsstadium ist auf dem
Weg zu einer geläuterten Erkenntnis des Menschen in der Welt, die diesen
Menschen in seiner Einzigartigkeit mit einem offenen Blick ins Gesicht
wieder neu wahrnimmt und würdigt. Allein auf der Grundlage der heideg-
gerschen Gespräche lässt sich dieses Problem nicht mehr zureichend
bearbeiten, geschweige denn mit guten Gründen entscheiden. Allerdings
finden sich in den Gesprächen vereinzelte Hinweise, die für die zweite
Lösungsalternative sprechen. So lässt Heidegger im Gespräch 'Ay^ißaairi
den Weisen folgendermaßen zum Forscher sprechen: „Doch bedenken Sie,
daß wir im Übergang vom bisher bekannten Wesen des Denkens zu einem

59 Vgl. RIEDEL, Manfred: Aufenthaltsdeutung. Heideggers Feldweg-Gespräche im
geschichtlichen Zusammenhang seines Denkwegs, in: Heidegger Studies 19 (2003) 95-108, hier:
95f. Die „Unfähigkeit" Heideggers, seine Gespräche nach Personen zu benennen, könnte
auch Licht auf eine von Georg Picht in seinen Erinnerungen überlieferte Heidegger-
Äußerung werfen: „Eines muß ich Ihnen zugeben: die Struktur des platonischen Denkens ist
mir vollkommen dunkel" (a.a.O., 203).

60 Vgl. HUSSERL, Edmund: Philosophie als strenge Wissenschaft. Frankfurt am Main:
Klostermann 1965, 71; HEIDEGGER, Martin: Mein Weg in die Phänomenologie, in: HEIDEGGER,

Martin: Zur Sache des Denkens. Tübingen: Niemeyer 1969, 81-90.



76 Helmut Mai

vielleicht ursprünglicheren Wesen sind" (GA 77, 124). Und im „Gespräch
von der Sprache" macht der Frager den Japaner darauf aufmerksam, dass

man es gerade dann, wenn man sich auf den Weg zu einem ursprünglicheren

Denken macht, erst einmal mit Befremdlichem zu tun bekommt:
„Aber mir scheint, auf dem Felde, das wir begehen, gelangen wir dann ins
anfanglich Vertraute, wenn wir den Durchgang durch das Befremdliche
nicht scheuen" (US, 127). Daher scheinen die heideggerschen Gespräche
von einer Sehnsucht nach einem anderen, ursprünglichen Denken getragen

zu sein, das in ihnen jedenfalls noch nicht voll verwirklicht ist.61 Die
konkrete Gestalt dieses noch erst zu verwirklichenden ursprünglichen
Denkens wird am Ende des Gesprächs

' Ay^ißaatri dann durch die Berufung

auf das „Kind im Menschen" (GA 77,156) angedeutet.
Wie auch immer das aufgeworfene Problem der Höchstform einer

phänomenologischen Erkenntnis und damit verbunden das Problem des
Grades der Ursprünglichkeit des in Heideggers Gesprächen dokumentierten

Denkens zu lösen sein wird, - in jedem Fall dokumentiert sich in
Heideggers Gesprächen ganz so wie in Piatons Dialogen ein Denken, das sich
zur Wahrheitsfindung nicht allein der Möglichkeiten der Aussage und des

Begriffs bedient. Vielmehr werden in diesen Gesprächen auch und sogar
vornehmlich die vorbegrifflichen Möglichkeiten, die das menschliche Denken

hat, erkundet. Stehen die vorbegrifflichen Möglichkeiten des menschlichen

Denkens im Blickpunkt, dann geht es nicht in erster Linie darum,
Wahrheit zu behaupten, sondern dann ist das primäre Bemühen, auf die
Wahrheit mutig zuzugehen, um sich so einen Wirklichkeitshorizont zu
erschließen, den man vormals noch nicht hatte, und sich in ihm
aufzuhalten.

61 Vgl. auch US, 131,150.



Heideggers Gespräche 77

Zusammenfassung
Der Aufsatz versucht eine allgemeine Bestimmung der von Heidegger
komponierten Gespräche zu geben, die sich unter seinen Schriften finden.
Anhand von zahlreichen Stellen wird auf ein Wahrheitserschließendes Verhalten

aufmerksam gemacht, das der Dynamik dieser Gespräche zugrunde liegt.
Daraus und aus weiteren Gesichtspunkten ergibt sich eine bemerkenswerte
Verwandtschaft mit Piatons Dialogen. Der entscheidende Unterschied zu
Piatons Dialogen - die Anonymität der Gesprächspartner - gibt zu Schluss
Anlass, ein noch ungelöstes Problem der phänomenologischen Fundamental-
ontologie zu exponieren.

Abstract
This article tries to give a general determination of a special part of
Heidegger's writings: his composed talks. Numerous references will be given to
indicate a truth-searching behaviour underlying these talks. By reason of
this a strong affinity to the dialogues ofPlato can be stated. The main point
of difference to Plato - the anonymity of the talking partners - leads to a

consideration ofa hitherto unsolved problem ofphenomenology


	Heideggers Gespräche

