
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendues

Rezensionsartikel

Christoph J. Amor

Gott als Urheber von Bösem? Anmerkungen zur divine eviZ-Debatte1

l. Die Provokation der neuen Atheismen

Spätestens seit dem 11. September 2001 ist man es gewohnt, dass die monotheistischen

Religionen an den medialen Pranger gestellt werden. „Religion erzeugt
Gewalt"2, so lautet das weitverbreitete vernichtende (Vor-)Urteil. Bereits vor den
verheerenden Terroranschlägen auf das World Trade Center diskutierte die
deutsche Öffentlichkeit lebhaft über den vermeintlichen „Fluch"3 bzw. „die
Kriminalgeschichte des Christentums"4. Dass die Debatte so schnell nicht zum
Erliegen kam, dafür sorgte auch Jan Assmann mit seiner These vom konstitutiven
Gewaltpotenzial der „Mosaischen Unterscheidung" zwischen wahr und falschs.

Als die Wogen sich ein wenig zu glätten begannen und der Dämonisierung
des Religiösen zumindest hinsichtlich des Christentums durch den Versuch
einer „kulturellen Gegenbilanz"6 entgegengetreten wurde, brach bereits die
nächste Woge der Kritik über die monotheistischen Religionen herein. Losgetreten

wurde sie von den sog. neuen Atheismen. Diese stellen ein in sich höchst
heterogenes Phänomen dar. Ihre Stoßrichtung ist, grob gesagt, entweder szienti-
fischer oder kulturtheoretischer Natur.7 Davon zu unterscheiden ist als weiteres
Format zeitgenössischer Religionskritik der Gentleman-Atheismus. Dieser hebt
sich als dezidiert philosophische Religionskritik durch seine „konstitutive Un-

1 Bergmann, Michael/MURRAY, Michael J./Rea, Michael C. (Hgg.): Divine Evil? The Moral

Character of the God of Abraham. Oxford: Oxford University Press 2011. 337 S. ISBN:
978-0-19-957673-9.

2 Siehe: SCHWAGER, Raymund/NlEWIADOMSKI, Jözef (Hgg.): Religion erzeugt Gewalt -
Einspruch! Innsbrucker Forschungsprojekt 'Religion - Gewalt - Kommunikation - Weltordnung'

BMT 15). Münster: LIT 2003.
3 SCHNÄDELBACH, Herbert: Der Fluch des Christentums. Die sieben Geburtsfehler einer

alt gewordenen Weltreligion. Eine kulurelle [sie!] Bilanz nach zweitausend Jahren. Online:
http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml

4 DESCHNER, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. 8 Bände. Reinbeck:
rororo 1987-2006.

5 ASSMANN, Jan: Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus.
München: Hanser 2003.

6 ANGENENDT, Arnold: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert.
Münster: Aschendorff 42oo8, 5.

7 Zu dieser Unterscheidung siehe: HOFF, Gregor Maria: Die neuen Atheismen. Eine
notwendige Provokation topos 671). Regensburg: Pustet 2009, 44-111.



548 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

aufgeregtheit, die nicht selten mit einer hohen weltanschaulichen Toleranz"8
einhergeht, wohltuend von seinen polemischen Geschwistern ab.

Grundlegend für szientifische Atheismen ist das Bemühen, Religion durch
Reduktion zu naturalisieren. Zu den prominentesten Naturalisierungsprogrammen

zählen zurzeit der evolutionsbiologische Abgesang auf Religion bei Richard
Dawkins und seine neurophysiologische Entsprechung bei Daniel Dennett.9

Kulturtheoretische Atheismen wollen das soziale Ansehen der monotheistischen

Religionen diskreditieren, indem sie ihnen einen latenten Hang zu Intoleranz,

Gewalt, Irrationalität etc. unterstellen.10 Religion sei als unversöhnlicher
Gegenspieler der Vernunft für den Einzelnen wie für die Gesellschaft insgesamt
Gift.11

Bevorzugtes Ziel von Kritik und Spott bilden die in der Bibel, zumal im Alten
Testament, gezeichneten Gottesbilder. Mit kaum zu überbietender Gehässigkeit
hat Richard Dawkins die Aversion der meisten neuen Atheisten gegen den Gott
des Alten Testaments polemisch auf den Punkt gebracht:

„The God of the Old Testament is arguably the most unpleasant character in all
fiction: jealous and proud of it; a petty, unjust, unforgiving control-freak; a
vindictive, bloodthirsty ethnic cleanser; a misogynistic, homophobic, racist, infanti-
cidal, genocidal, filicidal, pestilential, megalomaniacal, sadomasochistic,
capriciously malevolent bully."12

Indem sie Gott zu einem „moralischen Monster"x3 stempeln, stoßen die neuen
Atheisten aus Übersee in dasselbe Horn wie bereits lange vor ihnen Franz
Buggle. In seiner 1992 publizierten Streitschrift identifizierte Buggle die massive
Gewalthaltigkeit alt- und neutestamentlicher Texte als entscheidenden Grund
dafür, „warum man redlicherweise nicht mehr Christ sein kann''^. In der
Wahrnehmung von Klaus Müller haben „die Theologie und die kirchliche
Öffentlichkeit diesen Vorstoß damals kaum zur Kenntnis genommen"^; zu euphorisch
ging man davon aus, die Großwetterlage habe sich unaufhaltsam zugunsten der

8 SCHÄRTL, Thomas: Glaubens-Überzeugung. Philosophische Bemerkungen zu einer
Erkenntnistheorie des christlichen Glaubens. Münster: Aschendorff 2007, 3.

9 DAWKINS, Richard: The God Delusion. London: Black Swan 2007; DENNETT, Daniel C.:

Breaking the Spell. Religion as a Natural Phenomenon. New York: Penguin 2007.
10 Vgl. GRAF, Friedrich Wilhem: Der „liebe Gott" als blutrünstiges Ungeheuer, in:

STRIET, Magnus (Hg.): Wiederkehr des Atheismus. Fluch oder Segen für die Theologie?
Freiburg i.Br.: Herder 2008, 21-28, hier 22: Die Religionskritik „muss nur die Gewaltgötter
in ihrer grausamen Härte vorstellen und in einem zweiten Gedankenschritt den Nachweis
führen, dass Gewaltfixierung, Unterdrückung und aggressive Intoleranz das wahre Wesen
Gottes konstituieren."

11 Hitchens, Christopher: God is not Great. How Religion Poisens Everything. New
York: Warner Twelve 2007; HARRIS, Sam: The End of Faith. Religion, Terror and the Future
ofReason. London: The Free Press 2005.

12 DAWKINS: The God Delusion, 51.

Siehe: COPAN, Paul: Is Yahweh a Moral Monster? The New Atheists and Old Testament

Ethics, in: Philosophia Christi 10 (2008) 7-37.
H BUGGLE, Franz: Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder warum man redlicherweise

nicht mehr Christ sein kann. Reinbek: Rowolth 1992.
'5 MÜLLER, Klaus: Dem Glauben nachdenken. Eine kritische Annäherung ans Christsein

in zehn Kapiteln. Münster: Aschendorff 2010,125.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 549

Religion geändert.16 Doch die Stimmen jener, die Religion als „Gottesvergiftung"1?

empfinden, sind nicht verstummt, ganz im Gegenteil. Und so sind die
dunklen Seiten Gottes18 seit einigen Jahren ebenso im Fokus der akademischen
Aufmerksamkeit wie sein Zorn1^ Ganz zu schweigen von der gestiegenen
Sensibilität für die Problematik, ob es sich beim Gott der Bibel um einen gewalttätigen

Gott handle.20 Wertvolle Pionierarbeit leisteten im deutschsprachigen
Raum diesbezüglich Norbert Lohfink, Rudolf Pesch und Raymund Schwager.21

Auch im anglo-amerikanischen Raum wird die Provokation, die von den
gewalttätigen biblischen Gottesbildern ausgeht, gespürt und mehr und mehr in
Angriff genommen. Im Gegensatz zur kontinentalen Diskussion, die in erster
Linie von Theologen geführt wird, klinken sich in Übersee zunehmend mehr
Philosophen in die Debatte ein. Das Thema „Bibel und Gewalt" steht daher nicht
nur als exegetisches und systematisches Problem in der Theologie, sondern auch
als philosophische Herausforderung auf der Agenda. Ein jüngst in der Oxford
University Press erschienener Sammelband legt davon beredt Zeugnis ab.22 Er ist
im größeren Kontext der aktuellen Bemühungen innerhalb der Religionsphilosophie

um die Ausbildung einer dezidiert christlichen philosophischen Theologie

zu sehen.23 Dieses Projekt ist seinerseits Teil des umfassenderen
Vorhabens, eine analytische Theologie (analytic theology) zu entwickeln und akademisch

zu profilieren.24

16 Siehe: Striet, Magnus: Sorgen mit dem lieben Gott. Die Atheismusdebatte gewinnt
wieder an Gewicht, in: DERS. (Hg): Wiederkehr des Atheismus, 99-118, hier 99: „Die
religiöse Heiterkeit war in den letzten Jahren so allgegenwärtig, dass man darüber die
religiöse Skepsis oder gar den hartgesottenen Atheismus fast schon vergessen hätte."

*7 MOSER, Tilmann: Gottesvergiftung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp si995-
18 SCHMITT, Hanspeter (Hg.): Der dunkle Gott. Gottes dunkle Seiten. Stuttgart:

Katholisches Bibelwerk 2006; DIETRICH, Walter/LlNK, Christian: Die dunklen Seiten Gottes. Bd.
1. Willkür und Gewalt. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 42002.

*9 MlGGELBRINK, Ralf: Der Zorn Gottes. Geschichte und Aktualität einer ungeliebten
biblischen Tradition. Freiburg i.Br.: Herder 2000; DERS.: Der zornige Gott. Die Bedeutung
einer anstößigen biblischen Tradition. Darmstadt: WBG 2002.

20 ZENGER, Erich: Der Gott der Bibel - ein gewalttätiger Gott?, in: KatBl 119 (1994) 687-
696; BAUDLER, Georg: Die Befreiung von einem Gott der Gewalt. Erlösung in der
Religionsgeschichte von Judentum, Christentum und Islam. Düsseldorf: Patmos 1999; LANG, Martin:
Gott und Gewalt in der Amosschrift. Würzburg: Echter 2004; BAUMANN, Gerlinde: Gottesbilder

der Gewalt im Alten Testament verstehen. Darmstadt: WBG 2006.
21 LOHFINK, Norbert/PESCH, Rudolf (Hgg.): Weltgestaltung und Gewaltlosigkeit. Ethische

Aspekte des Alten und Neuen Testaments in ihrer Einheit und ihrem Gegensatz.
Düsseldorf: Patmos 1978; SCHWAGER, Raymund: Brauchen wir einen Sündenbock? Gewalt
und Erlösung in den biblischen Schriften. München: Kösel 1978. LOHFINK, Norbert (Hg.):
Gewalt und Gewaltlosigkeit im Alten Testament QD 96). Freiburg i.Br.: Herder 1983.

22 Bergmann, Michael/MURRAY, Michael J./Rea, Michael C. (Hgg.): Divine Evil? The
Moral Character of the God ofAbraham. Oxford: Oxford University Press 2011.

23 Siehe: TALIAFERRO, Charles/MEISTER, Chad (Hgg.): The Cambridge Companion to
Christian Philosophical Theology. Cambridge: Cambridge University Press 2010.

24 CRISP, Oliver D./REA, Michael C. (Hgg.): Analytic Theology. New Essays in the Philosophy

of Theology. New York: Oxford University Press 2009.



550 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

2. Die Problematik der biblischen Gewaltsemantik -
Zu einem aktuellen Sammelband

Doch wenden wir uns vor diesem Hintergrund nun dem Band selbst zu. Dieser
dokumentiert eine Tagung, die 2009 an der University of Notre Dame vom
Center for Philosophy of Religion veranstaltet wurde.25 Der Titel der Tagung
lautete: „My Ways Are Not Your Ways: The Moral Character of the God of the
Hebrew Bible" (3). Im Mittelpunkt des Symposions standen zwei Fragen: Wie
soll man die moralisch anstößigen Passagen des Alten Testamentes interpretieren?

Und wie lässt sich dem Vorwurf entgegentreten, der biblische Gott dulde
nicht nur, sondern ordne selbst moralische Gräueltaten an? (3)

Dass sie ihre Untersuchungen und Ausführungen auf das AT beschränken,
rechtfertigen die Herausgeber damit, dass alle drei abrahamitischen Religionen
dem AT eine, wenngleich unterschiedliche, Offenbarungsqualität zubilligen.26
Die aggressive Kritik, welche die neuen Atheisten am AT üben, richte sich daher
als fundamentale Anfrage an alle drei großen Monotheismen (2). In besonderer
Weise würden die alttestamentlichen Gottesbilder der Gewalt jedoch Juden- und
Christentum vor ein Dilemma stellen. Dieses skizzieren die Herausgeber wie
folgt: „[It] seems that they must either deny that the problematic texts constitute

divine revelation, or they must admit that the God they worship is not even
morally decent, much less morally perfect." (2)

Damit sind die zwei zentralen Themenkreise des Bandes benannt: zum einen
die Frage nach Inspiration und Wahrheit der Hl. Schrift; zum anderen die Frage,
ob sich der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs mit dem Gott der Philosophen zur
Deckung bringen lässt.

Der erste Problemkreis knüpft an eine zurzeit vor allem in evangelikalen
Kreisen Nordamerikas geführte Debatte um die Inerranz der biblischen Schriften
an,27 Letztlich handelt es sich dabei um eine Neuauflage der Offenbarungskritik
der Aufklärung. Diese bemühte sich nachzuweisen, „dass sich in der Schrift
moralisch fragwürdige Berichte finden, was mit einer wortwörtlichen Inspiration
durch einen sittlich vollkommenen Gott unvereinbar ist"28.

Der zweite Problemkreis ist im Horizont der sog. perfect being theology zu
sehen, der die überwiegende Mehrheit analytisch gesinnter Religionsphilosophen

anhängt. In Fortschreibung der klassischen Bestimmung Gottes als ens
perfectissimum denkt der Mainstream der zeitgenössischen Religionsphilosophie
Gott als Wesen maximaler Vollkommenheit.29 Gottes Vollkommenheit impliziert
auch sittliche Vollkommenheit. Diese erscheint jedoch prima facie durch Gott
zugeschriebene moralisch anstößige Passagen im AT konterkariert.

25 Die Seitenangaben im Haupttext beziehen sich im Folgenden auf BERGMANN/

Murray/Rea (Hgg.): Divine Evil?.
26 Bergmann/Murray/Rea (Hgg.): Divine Evil?, 2: „From a Muslim point of view, the

Jewish and Christian Bibles contain God's revelation, but in corrupted form."
27 Für einen ersten Überblick siehe die Sondernummer Philosophia Christi 11 (2009)

zum Thema „Did God Mandate Genocide?".
28 SCHMIDT-LEUKEL, Perry: Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine Einführung in die

Grundfragen des christlichen Glaubens. München: Don Bosco 1999,151.
29 Siehe: KREINER, Armin: Das wahre Antlitz Gottes - oder was wir meinen, wenn wir

Gott sagen. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 232-239.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 551

Die Auseinandersetzung mit den zwei genannten Problemstellungen erfolgt
im vorliegenden Werk streng systematisch. Der Band gliedert sich in vier
thematische Abschnitte. Der erste Abschnitt sichtet und präsentiert philosophische
Einwände gegen den moralischen Charakter Gottes im AT (27-118). Der zweite
Teil reagiert darauf mit philosophischen (119-265), der dritte mit theologischen
Lösungsansätzen (267-318). Der vierte Teil beschließt das Buch mit einigen
Grundsatzüberlegungen (319-334).

Das Spezifikum des Bandes besteht darin, dass zu jedem der zehn Beiträge
ein anderer Autor in Form eines Kommentars (comments) kritisch Stellung
bezieht. So ergibt sich unter formaler Rücksicht eine dreigliedrige Struktur,
bestehend aus Originalbeitrag, Kritik und Replik.

Inhaltlich finden sich im Band drei grundlegende Strategien im Umgang mit
verstörendem göttlichem Verhalten (disturbing divine behaviour) (5). Die erste
Strategie leugnet, dass die moralisch problematischen Passagen inspiriert seien.
Für die zweite Strategie sind zwar auch diese Texte inspiriert und damit Teil der
göttlichen Offenbarung. Die irritierenden Berichte würden jedoch nicht adäquat
widergeben, was Gott tatsächlich angeordnet bzw. zugelassen habe. Der eigentliche

Offenbarungsgehalt (divine message) der inkriminierten Texte sei moralisch

unproblematisch (7). Die dritte Strategie schließlich erachtet besagte
Schilderungen sowohl für inspiriert als auch für eine verlässliche Widergabe des
faktisch Vorgefallenen. Gottes Anordnung bzw. Zulassung von Übeln sei jedoch
moralisch gerechtfertigt und mit seiner Liebe und sittlichen Vollkommenheit
vereinbar (7).

3. Der biblische Gott am Pranger

Die erste Strategie bildet die Grundmatrize der drei Eingangsbeiträge. Den
Auftakt macht Louise Antony, die das überkommene Gottesbild des liebenden
Vaters einer radikalen Dekonstruktion unterzieht (29-46). Antonys provokante
These lautet: „In attitudes, motives, methods, and reactions, God is the
antithesis of a good parent." (30) Ihre Kritik macht sie in erster Linie an der Sünden-
fallgeschichte fest. Diese schildere Gott als einen verantwortungslosen Vater, der
den Menschen böswillig und voller Neid begegne. In der Erzählung der Bindung
Isaaks und im Buch Ijob sieht sie ihre Einschätzung Gottes als sadistischen
Pädagogen bestätigt.

In dieselbe Kerbe schlägt auch Edwin Curley (58-78). Dass Gott im AT zu
Kinderopfer und Genozid aufrufe, Vergewaltigung und Sklaverei dulde etc.,
macht es für Curley unmöglich, an der Inspiration der Hebräischen Bibel durch
einen sittlich vollkommenen Gott festzuhalten. Doch auch das NT verfallt, nicht
zuletzt aufgrund seiner Lehre von ewigen Höllenstrafen, demselben Verdikt.
Dass das biblische Ethos Veränderungen und Entwicklungen unterworfen gewesen

sei, wird als weiterer Einwand gegen die Inspiration der Schrift ins Feld
geführt. Denn der moralische Charakter eines sittlich vollkommenen Gottes
„ändere sich nicht" (73).

Das bibelkritische Trio vervollständigt Evan Fales (91-108). Fales sieht alle
apologetischen Versuche, die moralisch bedenklichen Passagen der Bibel einer
plausiblen Erklärung zuzuführen, zum Scheitern verurteilt. Der einzige Ausweg
bestehe prima facie in einer radikal theonom konzipierten Ethik. Secunda facie,
so zeigt sich Fales in Übereinstimmung mit Curley (vgl. 66) überzeugt, führe
eine derartige divine command theory jedoch in eine Sackgasse, verlange sie doch



552 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

nichts Geringeres, als „unsere tiefsten moralischen Überzeugungen und Empfindungen

zu opfern" (107).
Gemeinsam ist den drei Autoren, dass sie im Namen der Ethik und der

Redlichkeit den biblischen Gottesglauben angreifen. In ihrer Kritik des gewalttätigen

Gottes rechnen sie schonungslos mit apologetischen Standardfiguren ab.
So wird etwa das Argument, das AT stelle unter ethischer Rücksicht einen
Fortschritt gegenüber vergleichbaren Rechtskorpora des Alten Orients dar, mit dem
Hinweis abgeschmettert: „Why should a divinely guided Israel be merely better
than its neighbors?" (93)

Ebenso zurückgewiesen wird die These, Gott habe angesichts der massiven
Verdorbenheit Israels seine moralischen Forderungen drastisch nach unten
korrigieren müssen, um die Israeliten nicht heillos zu überfordern. Ein derart fauler
Kompromiss sei, so Fales, mit dem sich resolut gebenden biblischen Gott nicht
vereinbar (93).

Auch der Versuch, die anstößigen Gewaltpraktiken historisch zu kontex-
tualisieren und auf dem Hintergrund der damaligen Umstände zu legitimieren,
wird harsch verurteilt. Bestimmte Handlungen, wie etwa Genozid3°, seien
unabhängig vom kulturellen Bezugsrahmen stets moralisch verwerflich (94).

Kaum besser ergeht es dem Vorhaben, sich auf die hermeneutische Maxime
zu berufen, dass „biblische Texte immer im Kontext der ganzen Bibel zu lesen
sind und eine fundamentalistische Deutung isolierter Texte deshalb irreführend
ist."31 So gibt sich etwa Curley mit dem traditionellen Hinweis auf die
Kanongenese, wonach „man kein Buch der Bibel anders las als in ,anologia scripturae',
in der Sinneinheit der ganzen Schrift"32 und dass Inspiration und Irrtumslosig-
keit folglich sinnvollerweise nur von „der Einheit der Schrift"33 ausgesagt werden
könnten, nicht zufrieden. Denn mit der Betonung der Kontextgebundenheit
biblischer Aussagen werde allzu oft eine subjektivistische und willkürliche
Deutung bemäntelt. Warum ist es legitim, so fragt er, „that faced with a
contradiction in scripture, we must always prefer the passage which shows God in a

better light, as judged by our present moral standards"? (60) Auch Schwager war
sich der Problematik dieser Hermeneutik bewusst, wenn er darauf hinweist: „So
genügt es nicht, neben Texte der Gewalt und des Zornes einfach Texte des Erbarmens

zu stellen, denn diese könnten ja wieder durch >brutale< Texte relativiert
werden. Entscheidend ist vielmehr die Frage, von welcher Mitte her die vielfaltigen

Aussagen zu deuten sind."34 Ob in der aktuellen angloamerikanischen
Diskussion diese Mitte im Blick ist, wird noch zu untersuchen sein.

Auch der Rekurs auf die Hermeneutik des mehrfachen Schriftsinnes gerät
unter Beschuss. Dass „scheinbar dunkle oder falsche Sätze der Bibel [...] - zu-

3° Vgl. RAUSER, Randal: „Let Nothing that Breathes Remain Alive". On the Problem of
Divinely Commanded Genocide, in: Philosophia Christi 11 (2009) 27-41, hier 29: „Genocide
is always a moral atrocity."

31 SCHWAGER, Raymund: Replik zu E. Zengers Beitrag „Der Gott der Bibel - ein gewalttätiger

Gott?", in: KatBl 119 (1994) 697.
32 LOHFINK, Norbert: Über die Irrtumslosigkeit und Einheit der Schrift, in: StZ 174

(1964) 161-181, hier 170.
33 LOHFINK: Über die Irrtumslosigkeit und Einheit der Schrift, 172.
34 SCHWAGER: Replik zu E. Zengers Beitrag, 697.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 553

mindest auch - von anderem als dem, was ihre Buchstaben sagen, sprechen"35,
erachten die Kritiker aus vier Gründen für problematisch. Zum einen, weil damit
das Offenbarungshandeln Gottes in ein bedenkliches Zwielicht gerate. „Why",
fragt sich Antony, „would a benevolent God 'reveal' himself in so obscure a way
that one needs a Ph.D. to understand him?" (56)

Zum zweiten, weil die Orientierungsfunktion der Schrift auch und zumal in
moralischen Belangen dadurch erhebliche Einbußen erleide. „If [...] extensive
scholarship is necessary in order to understand the meaning of the Bible, how
can this text serve as a guide for ordinary people"? (56)

Drittens, weil die Gefahr drohe, dass Exegese sich hier zu Eisegese verkehre.
Die Gefahr besteht kurz gesagt darin, „dass der biblische Text nicht ausgelegt -
exegetisiert - wird, sondern, dass in ihn etwas hineingelesen wird, was nicht der
Text meint, sondern der Interpret will"36.

Viertens und letztens, weil der (strategische) Gebrauch des mehrfachen
Schriftsinnes nur allzu gern über die verhängnisvolle Wirkungsgeschichte der
biblischen Schriften hinwegtäuschen möchte. Das Panoptikum biblisch sanktionierten

Grauens wird von Fales drastisch entfaltet: „Even granting (as I do not)
that by understanding the horrors of the Tanak allegorically, the early Church
was able to wash its hands of moral complicity, there remains the point that
these passages (also ones from the NT) have been used, with effect and color of
reason, to justify slavery, crusades, pogroms, witch-hunts, the treatment of
women and children as near-chattel, and much other evil." (98) Dass die Schrift
leicht missbraucht werden könne, läge auf der Hand und hätte von Gott
vorhergesehen werden müssen (98). Damit schließt Fales an die unter Punkt eins
genannte Argumentation von Antony an.

Im Blick auf das bislang Ausgeführte drängt sich der Eindruck auf, Antony,
Curley und Fales möchten Juden wie Christen vor ein Dilemma stellen. Die Wahl
zwischen Skylla und Charybdis gestaltet sich dabei folgendermaßen: Werde die
Bibel als Offenbarungszeugnis ernst genommen, so dekonstruiere ihre Gewaltsemantik

das landläufige Gottesbild, indem es Gottes Verehrungswürdigkeit
desavouiere. Selbst wenn Gewalt kein Name Gottes sein sollte und Gott religiös
motivierte Gewalt niemals gutheißen würde, so habe er dennoch seine moralische
Integrität eingebüßt, indem er die Israeliten glauben ließ, „he had authorized
such conduct" (87).

Wolle man demgegenüber an der maximalen, somit auch sittlichen Vollkommenheit

Gottes festhalten, so müsse der Anspruch, die Bibel sei in all ihren
Teilen inspiriertes Gotteswort, fallengelassen werden. Gestehe man zu, dass die
Anwendung von Gewalt niemals im Namen Gottes erfolgt sei und die Israeliten
Gottes Willen falsch interpretiert hätten, so habe dies einschneidende
offenbarungstheologische Konsequenzen, wie Fales deutlich macht: „The cost of
accepting it to the inspirational integrity of the Tanak is heavy." (94) Konzediere
man, dass ein biblischer Text, obwohl er von Gott inspiriert sei, dennoch keine
„verlässliche Quelle der moralischen Leitung" (88) darstelle, was sich daran
zeige, dass die Schrift uns häufig „about the kinds of conduct a morally perfect
being would authorize" (88) in die Irre führe, so verflüchtige sich die Vorstel-

35 MÜLLER, Klaus: Glauben - Fragen - Denken. Bd. I. Basisthemen in der Begegnung von
Philosophie und Theologie. Münster: Aschendorff 2006,136.

36 Müller: Glauben - Fragen - Denken. Bd. I., 138.



554 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

lung, das Gottesvolk Israel habe „in intimate and comprehending concourse"
(98) mit Gott gestanden.

4. Ehrenrettung des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs

Wie reagieren die zumeist christlichen Autoren auf die massive Kritik an den
biblischen Gottesbildern? Bevor wir uns den einzelnen Beiträgen des zweiten
und dritten Teils des Bandes zuwenden, ist es hilfreich und erhellend, die
Kommentare aus dem ersten Teil etwas näher in den Blick zu nehmen. Zeigen
sich darin doch bereits in nuce viele der Argumentationsfiguren, die in den
anschließenden philosophical (119-265) und theological (267-318) perspectives als

Lösungen (solutions) detailliert entfaltet werden.
Aus den Kommentaren, die jeweils nur wenige Druckseiten umfassen, lassen

sich holzschnittartig folgende Argumentationstypen herausschälen: Der erste
Typus, im Band vor allem von Eleonore Stump stark gemacht (47-53), beanstandet

die von den Kritikern verwendete Methodologie, genauer, ihren selektiven
Umgang mit der Hl. Schrift, den Ausfall alternativer Deutungen bzw. die
Vernachlässigung der Interpretationstraditionen der angeklagten religiösen
Gemeinschaften. Stump zeigt sich davon überzeugt, dass eine genaue und
unvoreingenommene Lektüre das Irritationspotential der beanstandeten Passagen, wie
z.B. der Sündenfallerzählung37, erheblich zu entschärfen vermöchte.

Mit ihrer Kritik an der wissenschaftlichen Vorgehensweise der neuen Atheisten

steht Stump nicht allein dar. Auch am Kontinent, zumal in Deutschland, ist
wiederholt darauf hingewiesen worden, dass „gerade die Prominenten unter den
[neuen Atheisten] sich derart ungeniert der Uraltklischees einer Vulgäraufklärung

bedienen, dass sich eine Auseinandersetzung mit ihnen nicht lohnt, ja
im Grund [sie!] mangels intellektueller Masse gar nicht möglich ist"38. Gregor
Maria Hoff ortet bei den neuen Atheisten gar eine interpretative Fundamen-
talisierungsstrategie: „Die Einrichtung des Objekts geschieht ohne jeden Zweifel,
ohne kritische Selbstüberprüfung, die am Einspruch des Gegners Maß nähme."39

Der zweite apologetische Typus bringt eine von den Kritikern übersehene
theologische Binsenweisheit in den Diskurs ein, nämlich, dass es sich bei den
biblischen Schriften sowohl um Gottes- als auch um Menschenwort handle. So

erachtet Peter van Inwagen die Hebräische Bibel für „eine kleine Bibliothek
menschlicher Zeugnisse" (82). Innerhalb der biblischen Schriften ortet van
Inwagen einen Entwicklungs- und Transformationsprozess: „[The Hebrew Bible]
is a history of a people 'gradually developing a more adequate sense of justice'."
(82) Dass das AT dennoch zur moralischen Anleitung (moral guidance) tauge,
sieht van Inwagen durch den besonderen Beistand Gottes bei der Lektüre
biblischer Texte gewährleistet. Van Inwagen entwickelt hier gleichsam eine kleine
Theologie des inspirierten Lesers, die große Affinität zu zeitgenössischen rezep-

37 Vgl.: Sandler, Willibald: Hat Gott dem Menschen eine Falle gestellt? Theologie des

Sündenfalls und Sündenfall der Theologie, in: ZKTh 129 (2007) 437-458. DERS.: Der verbotene

Baum im Paradies. Was es mit dem Sündenfall aufsich hat. Kevelaer: topos plus 2009.
38 MÖLLER, Klaus: Neuer Atheismus? Alte Klischees, aggressive Töne, heilsame

Provokationen, in: HerKorr 61 (2007) 552-557, hier 552.
39 HOFF: Die neuen Atheismen. Eine notwendige Provokation, 93.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 555

tionsästhetischen Inspirations-Modellen4° aufweist. Auffallend ist dabei jedoch
der stark individualistische Grundzug. Im Mittelpunkt steht bei van Inwagen der
einzelne Leser, nicht aber die Glaubensgemeinschaft, die ja zugleich auch eine
Lesegemeinschaft bildet.41

Den naheliegenden Eindruck, hier werde das Wirken Gottes im Leser dem
Einwirken Gottes auf die Autoren und Redaktoren der Schrift übergeordnet,
vermag van Inwagen nicht wirksam auszuräumen. Wenn Gott in der Lage ist,
den Leser zum rechten Verständnis der Schrift zu führen, hätte es ihm dann
nicht auch möglich sein müssen, den biblischen Autoren nahezubringen, was er
als sein Wort niedergeschrieben haben wollte?** Und so hinterlässt van Inwa-
gens defense (vgl. 80) einen fahlen Beigeschmack. Einige der am Kontinent
entwickelten theologischen Lösungsmodelle erschienen unter dieser Rücksicht, wie
noch zu zeigen ist, überzeugender.

Ein dritter Typus, der sich ebenfalls bei van Inwagen findet, bedient sich des
klassischen Retorsionsarguments. Demzufolge speise sich die Kritik an der HL
Schrift im Namen der Ethik aus dem biblischen Ethos selbst. Die Dekonstruktion
des biblischen Gottes geschehe auf der Grundlage der humanisierenden Impulse
von Juden- und Christentum. Kurzum: „The morality to which critics of the
moral character of the God of the Bible appeal is a gift to the world from Israel
and the Church and is by no means self-evident." (81)

Ein vierter Typus, im Band u.a. von Alvin Plantinga vertreten (109-114),

operiert mit der sog. unknown goods response. Diese, dem skeptical theism
entstammende Strategie wurde ursprünglich zur Lösung des Theodizee-Problems in
seiner theoretischen Fassung entwickelt. Im Wesentlichen besagt diese auch als
reductio in mysterium bekannte Argumentationsfigur: „Zur Lösung des
Theodizee-Problems sei es keineswegs notwendig, Gottes Gründe für die Zulassung
von Übel und Leid auch faktisch kennen zu müssen. Es reiche aus, wenn
begründeterweise davon ausgegangen werden kann, dass Gott moralisch gute Gründe
habe. Nach theistischer Überzeugung hat Gott per deßnitionem gute Gründe, ob
diese nun im einzelnen bekannt sind oder nicht."43

4° Siehe: KÖRTNER, Ulrich: Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer Hermeneutik.

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1994. DERS.: Rezeption und Inspiration. Über
die Schriftwerdung des Wortes und die Wortwerdung der Schrift im Akt des Lesens, in:
NZSTh 51 (2009) 27-49.

4i VAN INWAGEN, Peter: Comments on 'The God of Abraham, Isaac, and Jacob', in:
Bergmann/Murray/Rea (Hgg.): Divine Evil?, 79-84, hier 82: „[God] can reach into you
and touch your heart and guide your thoughts. [...] He will be present within you and will
guide you through its pages, highlighting this passage, awakening your critical capacities
when you read that one, creating in your mind a sense that 'this passage is not addressed
to my condition' when you read a third. He will, moreover, guide you to passages he

particularly wants you to read: tolle lege. And, if you encounter difficulties in the text, he
will lead you to people - the Doctors of the Church or your Aunt Alice - who will help you
to resolve them."

4* VAN INWAGEN: Comments on 'The God ofAbraham, Isaac, and Jacob', 83: „'Why has
God presented the story of the Covenant from many incompatible points of view -
including points of view that incorporate horrible (if typically human) moral error? Why
didn't he produce a nice coherent history, and one that represents a morally correct point
of view throughout?' I confess I don't know."

43 Kreiner, Armin: Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg
i.Br.: Herder 2005, 72.



556 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Dass Gott selbst dann gute Gründe habe, wenn er zum Genozid aufrufe,
macht Plantinga am Christusereignis fest. Angesichts der sich in Inkarnation
und Erlösungswerk Christi manifestierenden Liebe Gottes könne der Gläubige
einsehen (see), „that whatever God did, he must indeed have a good reason, even
if we can't see what the reason is." (113)

Ein fünfter Typus bemüht eine divine command theory (114). Diese löst das
klassische Euthyphron-Dilemma, das auf die Frage hinausläuft: Wird das Fromme,

weil es fromm ist, von den Göttern geliebt, oder ist es fromm, weil es von
ihnen geliebt wird?, zugunsten der zweiten Variante auf. Der göttliche Wille
bilde das Fundament von Moral und Ethik. Anders formuliert: „To say of x that it
is evil (or good) is just to say that it has been forbidden (or commanded) by
God."44 Einzig und allein der Wille Gottes, seine Befehle und Billigungen, so
Plantinga, „determinieren, was richtig und falsch, moralisch zulässig und moralisch

anstößig ist" (u4).
Ein sechster Typus argumentiert mit der Verschiedenheit und Relativität

moralischer Überzeugungen. Erneut ist es Plantinga, der darauf verweist, dass
niemand garantieren könne, „that our moral intuitions are entirely accurate"
(114). Da die Moral historischen und kulturellen Schwankungen und Veränderungen

unterworfen sei, müsse man grundsätzlich mit der Möglichkeit rechnen,
dass einige unserer moralischen Intuitionen nicht „entirely accurate" seien (114).
Dasselbe gelte für unsere Intuitionen in Bezug auf das, was Gott tun bzw. was er
unterlassen würde (114).

5. Philosophische Lösungsvorschläge

5.1 John Hare

Die philosophischen Entgegnungen auf die Kritik am biblischen Gott eröffnet
der Moralphilosoph John Hare (121-137). Seine Ausführungen gelten den
Tieropfern im AT und kreisen um die Frage, ob Gott Blut fordere, um sich versöhnen
zu lassen. Hare erblickt in den Tieropfern eine zeitlich begrenzte Konzession
Gottes an die an Götzendienst gewöhnten Israeliten (145). Anstatt fremden
Götzen auch Menschen zu opfern, sollte Israel nur mehr dem einen Gott
Tieropfer darbringen (145L). Da die Tiere laut Hare zum Haushalt gehörten und
daher in enger Beziehung zum Menschen standen (126), konnten sie laut Hare
den Menschen im rituellen Bereich vertreten und stellvertretende Genugtuung
für ihn leisten.45 Durch ihr Blut und das darin enthaltene Lebensprinzip hätten

44 DAVIS, Scott: Ethical Properties and Divine Commands, in: The Journal of Religious
Ethics 11 (1983) 280-300, hier 280. Vgl.: MORRISTON, Wes: The moral obligations of
reasonable non-believers. A special problem for divine command metaethics, in: International

Journal for Philosophy of Religion 65 (2009) 1-10, hier 1: „A divine command
metaethics must hold that the moral obligations of all persons are fixed by the commands of
God."

45 Zur Auseinandersetzung mit I. Kants These, Schuld lasse sich nicht auf einen
Stellvertreter übertragen, siehe: HARE, John: Animal Sacrifice, in: Bergmann/MurrAY/ReA
(Hgg.): Divine Evil?, 121-137, hier 126. In der deutschsprachigen Literatur vgl.: MENKE,
Karl-Heinz: Stellvertretung. Schlüsselbegriff christlichen Lebens und theologische Grundkategorie.

Einsiedeln: Johannes 2i997; GESTRICH, Christof: Christentum und Stellvertretung.
Religionsphilosophische Untersuchungen zum Heilsverständnis und zur Grundlegung der
Theologie. Tübingen: Mohr Siebeck 2001; HAMPEL, Volker/WETH, Rudolf (Hgg.): Für uns
gestorben. Sühne - Opfer - Stellvertretung. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 2010.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 557

sie den Menschen von seinen Sünden gereinigt. „After the animal's life [...] is
taken by God as a ransom instead of the life of the animal's owner, its blood can
be used in purification, because of the separation between death and blood."
(r35) Aus heutiger Sicht erachtet Hare die alttestamentlichen Tieropfer für
problematisch, nicht zuletzt deswegen, weil die Vorstellung der symbolischen
Repräsentanz des Menschen durch ein Tier, die Tötung eines „non-consenting
substitute" nicht rechtfertige (136).

5.2 Mark C. Murphy

Die erste detaillierte Stellungnahme zum eigentlichen Hauptthema des Bandes,
der Problematik des Vernichtungsbanns, stammt aus der Feder des Philosophen
Mark C. Murphy (150-167). Seine Aufmerksamkeit gilt der Erzählung von der
Einnahme und Zerstörung Jerichos (Jos 6,16-21). Selbst unter der Voraussetzung,
dass man den biblischen Bericht im Literalsinn für wahr erachte und somit
davon ausgehe, die Israeliten hätten tatsächlich „an Mann und Frau, an alt und
jung, an Rind, Schaf und Esel" (Jos 6,21) den Bann vollzogen, werde Gott, in
dessen Auftrag das Blutbad geschehen sei, dadurch moralisch nicht diskreditiert
(151). Um Gott moralisch in Misskredit zu bringen, müsste der Nachweis
erbracht werden, Gott habe einen moralischen Fehler begangen. Dies aufzuzeigen,
sei aber alles andere als einfach. Denn dazu müsste bekannt sein, dass Gott ein
falsches Ziel angestrebt bzw. ungeeignete Mittel eingesetzt oder aus unlauteren
Motiven agiert habe. Dies im Detail zu erkennen, sei aber, wie Murphy mit dem
skeptical theism festhält, dem Menschen verwehrt (154-157).

Die einzige Möglichkeit, Gott nachzuweisen, dass er bei der Eroberung
Jerichos falsch gehandelt habe (acted wrongly), besteht für Murphy im Aufweis,
dass er den Einwohnern Jerichos dadurch ein Unrecht (wronged) zugefügt habe
(154). Dies aber bestreitet Murphy, da die dazu erforderlichen Voraussetzungen
nicht bestanden hätten (157). Damit eine Partei einer anderen Unrecht tun
könne, hätten zwei notwendige Bedingungen erfüllt zu sein. Erstens: „The norms
by which they are bound must have a common source" (162). Und zweitens
müssten die Parteien im Verhältnis der Gegenseitigkeit (mutuality) zueinander
stehen. Gegenseitigkeit impliziert für Murphy, dass beide Seiten grundsätzlich in
der Lage sind, „the concepts of right of that order" zu erfassen und danach zu
handeln (162). Da Gott aber nichts und niemandem unterstehe, und somit - im
Gegensatz zum Menschen - keinen Einschränkungen durch die Gerechtigkeit
unterliege, sei die erste Bedingung nicht erfüllt (163). Genauso wenig wie die
zweite (the conceptual grasp constraint), denn diese laufe darauf hinaus, „that
the form of justice to which a perfect God would be subject would be
constrained by the limits on the agency of the most meager kind of created
rational being." (163) Dass das Fassungsvermögen des jämmerlichsten Geschöpfs
den moralischen Maßstab für Gott konstituiere, sei absurd und Gottes unwürdig
(163).

Das erschreckende Fazit, das Murphy daraus ableitet, lautet: Einzig und
allein wenn Gott eine Kooperation mit den Menschen eingehe und sich dadurch
freiwillig „der menschlichen Form von Gerechtigkeit" unterwerfe (165), könne er
ihnen im strengen Sinn des Wortes Unrecht tun. Da Gott zu den Bewohnern
Jerichos, im Gegensatz zu den Israeliten, keine personale (second-personally)
Beziehung unterhalten habe, ergebe sich als logische und legitime Konsequenz
daraus: „The slightest breach of promise or smallest lie to the Israelites by God



558 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

would have been a divine injustice, and would have morally discredited God; the
total destruction of the Jerichoites was not, and did not." (165)

Aus bibeltheologischer Warte ist Murphys Konklusion hochproblematisch. So

ließe sich fragen: Steht Gott nicht bereits durch das bloße Faktum, dass er
schöpferisch tätig wurde, in Beziehung zu allem Geschaffenen? Und unterhält er
nicht insbesondere zu jedem einzelnen Menschen eine Beziehung, dem er doch
die Gottebenbildlichkeit verliehen hat? Müsste man mit Wes Morriston nicht
grundsätzlich sagen: Indem Gott Kreaturen ins Dasein ruft, hat er für sie auch
Verantwortung zu tragen: „Failure to cooperate would itself be a form of abuse.
(We might call it abandonment.)"*6

Bezeichnend ist des Weiteren, dass Murphy offen zugesteht, sich keinen
Reim darauf machen zu können, wie die Zerstörung Jerichos mit Gottes Liebe
vereinbar sei (167).

5.3 Eleonore Stump

Wenden wir uns daher dem nächsten Beitrag zu und kommen wir zu Eleonore
Stump (179-197). Stump beschäftigt sich mit Gottes Befehl an Saul, „Mann und
Frau, Kind und Säugling, Rind und Schaf' (1 Sam 15,3) der Amalekiter zu töten.
Wie unter analytischen Denkern üblich, entwirft Stump ein Gedankenexperiment.

Sie skizziert eine mögliche Welt, der unsrigen sehr ähnlich, die ein
vollkommenes göttliches Wesen erschaffen habe und regiere, in der die zentralen
Glaubensannahmen des Christentums wahr seien. Das göttliche Wesen hebe alle
seine Geschöpfe und wolle, dass die Menschen in Gemeinschaft mit ihm leben.
Da er den Menschen aber Freiheit im libertarischen Sinn47 zugestanden habe,
könne es zu dieser Gemeinschaft nur dann kommen, wenn der Mensch diese aus
freien Stücken anstrebe. In besagter Welt sei Mord verboten und „a certain Standard

of care for animals" verpflichtend vorgeschrieben (182).
Vor diesem Hintergrund stellt sich Stump die Frage: Kann die Erzählung vom

Sieg Sauls über Amalek in dieser möglichen Welt wahr sein? Stump bejaht dies.
Sie deutet Anordnung und Ausführung des Vernichtungsbanns als ein wichtiges
Teilmoment des von Gott verfolgten Plans, „to grow a people into a moral and
spiritual condition that will enable them to be united with God" (194). In
Abwandlung des klassischen Diktums „omnis determinatio est negatio" ließe sich im
Blick auf Stump formulieren: „Omnia formatio populi est annihilatio". Die Gebote
und Wertvorstellungen Gottes sollen den Israeliten, so Stump, gleichsam in
Fleisch und Blut übergehen, indem sie im Namen Gottes all jene bekämpfen, die
diese Werte nicht teilen (191). Um den Israeliten klar zu machen, dass sie als

„officially sanctioned executioners" im göttlichen Auftrag agieren und nicht als
Räuberbande auf reiche Kriegsbeute aus sein sollen, befehle Gott, auch die Tiere
der Gegner zu töten (190). Stump rechnet dabei mit der Möglichkeit, dass dank
einer speziellen Intervention Gottes keiner der getöteten Menschen und Tiere
Schmerz empfunden und gelitten habe (i83f.). Israel solle sich nicht an fremdem

46 MORRISTON, Wes: Comments on 'God Beyond Justice', in: Bergmann/MurrAY/Rea
(Hgg.): Divine Evil?, 168-173, bier 171.

47 VON STOSCH, Klaus: Gott - Macht - Geschichte. Versuch einer theodizeesensiblen
Rede vom Handeln Gottes in der Welt. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 233: „Willensfreiheit im
libertarischen Sinne meint die Möglichkeit, unter identischen Anfangs- und Randbedingungen

in verschiedener Weise handeln zu können."



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 559

Eigentum bereichern, sondern sich durch die Vollstreckung des Banns „der
Bedeutung seiner Beziehung zu Gott und der Bedeutung der Werturteile Gottes"
bewusst werden (190).

An diesem Punkt hält Stump inne und konzediert: Laut alttestamentlichem
Befund, der auch in der möglichen Welt wahr sei, habe diese drastische
Maßnahme Gottes ebenso wie die Überschwemmung der Erde (Gen 7) etc., die
erhoffte Wirkung nicht gezeitigt und die Israeliten kaum von ihrem „moral
disease" befreit (194). Doch in diesem vermeintlichen Scheitern Gottes zeigt sich
für Stump ein Spezifikum der göttlichen Heilspädagogik. Gott habe den Israeliten

gleichsam ex negativo vor Augen führen wollen, welche Mittel ungeeignet
seien, um sie dem Willen Gottes gleichzugestalten. „He is forming a people by
showing them what will not work to cure them of what needs to be healed in
them." (194) Die Auslöschung Amaleks wäre demnach als wichtige Lernerfahrung

Israels im mühsamen Prozess der Festigung der Gottesgemeinschaft zu
verbuchen.

Stumps Ausführungen können nicht unwidersprochen bleiben. An erster
Stelle regt sich Widerstand gegen ihre Vorstellung eines gewalttätigen Gottes,
der Menschen in seinem Namen und Auftrag Blut vergießen lässt, um sie letztlich

zur Erkenntnis der Vergeblichkeit ihres Tuns zu führen. War es doch Stump
selbst, die einst gegen Richard Swinburnes Theodizee darauf bestand, dass Gott
den Menschen das Wissen um die sittliche Qualität ihrer Handlungen unmittelbar

mitteilen könne, ohne sie dem langwierigen Selbstversuch des try and error
zu überlassen und ohne ihre Freiheit dabei zu untergraben.48 Warum sollte Gott
dann aber dem Menschen nicht auch unmittelbar offenbaren können, dass
bestimmte Handlungen, wie etwa ein Genozidvorhaben, nicht zielführend sind?

Bedenklich ist zweitens, dass Stump mit der Möglichkeit zu rechnen scheint,
Gott habe einst tatsächlich eine Flutkatastrophe heraufbeschworen, und bediene
sich nur deshalb kein zweites Mal dieses Mittels, da es sich als ungeeignetes
Heilmittel „for the human tendency to evil" herausgestellt habe (195). „Kann
Gottes Liebe", so lässt sich mit Balthasar im Blick auf die Fluterzählung kritisch
anfragen, „einmal die Geduld verlieren, so dass er mit bloßer (Straf-) Gerechtigkeit

weiterfahren muss"49 und den Menschen von der Fläche des Erdbodens
auszulöschen beabsichtigt (Gen 6,7)?

Drittens: Dass die Israeliten durch die Tötung der Amalekiter sich keines
Mordes schuldig gemacht hätten, da sie von „der höchsten Autorität" offiziell
dazu ermächtigt worden seien (186), kann nur mehr als Sophisterei bezeichnet
werden. Zwar mag man Stump zugestehen, dass ein Scharfrichter, der im Auftrag
des Staates die Todesstrafe vollstreckt, deswegen nicht zum Mörder wird (186).
Dies ändert jedoch nichts an der grundsätzlichen Problematik, dass Gott Stump
zufolge nicht nur eine Tötungsabsicht hegt, sondern auch einen Tötungsbefehl
erteilt. Wie kann aber Gott, der alles liebt, was ist und nichts von allem
verabscheut, was er gemacht hat (Weish 11,24), einem seiner Geschöpfe den Tod
wünschen wollen?

48 STUMP, Eleonore: Knowledge, Freedom, and the Problem of Evil, in: International
Journal for Philosophy of Religion 14 (1983) 49-58, hier 52h

49 VON BALTHASAR, Hans Urs: Kleiner Diskurs über die Hölle. Ostfildern: Schwabenverlag

*1987, 8.



560 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Wie lässt sich des Weiteren das Risiko, dass der willige Vollstrecker durch
das Töten selbst traumatisiert und somit zum Opfer wird, mit der Liebe Gottes
vereinbaren? Stumps Hinweis, die Israeliten seien Kriegshändel gewohnt gewesen

und die Vollstreckung des Banns hätte daher wohl kaum ihre „moral corruption"

zur Folge gehabt (192), ist nur mehr sprachlos zur Kenntnis zu nehmen.
Nicht unproblematisch ist fünftens Stumps These, die den Amalekitern

zugestoßenen Übel hätten ihnen zum Vorteil gereicht (193). Hier klingt zwischen den
Zeilen eine bei Stump gängige Argumentationsfigur an, nämlich die Überzeugung,

dass ein jäher, auch gewaltsamer Tod für den Menschen einen Segen
darstellen könne. So vermerkt Stump bei ihrer Auslegung der Kain und Abel-Erzählung:

Abels gewaltsamer Tod sei zwar beklagenswert, da er ihn vorzeitig ereile
und ihn etlicher Lebensjahre beraube. „But on Christian doctrine, what he loses
is years of a painful and spiritually perilous pilgrimage through this life, and
what he gains is eternal bliss."5° Dass Stump hier Gefahr läuft, die Erde zum
Jammertal zu stempeln und eine problematische Weltflucht zu propagieren, ist
andernorts bereits kritisch festgestellt worden und braucht hier nicht wiederholt
zu werden.5i

5.4 Richard Swinburne

In gebotener Kürze ist auf Richard Swinburnes Stellungnahme zur biblischen
Gewaltsemantik einzugehen. Bei Swinburne finden sich im Band erstmals
ausführliche hermeneutische Überlegungen zur Interpretation von Texten generell
(208-213).52 Diese allgemeinen Interpretationsregeln werden sodann im Rahmen
einer biblischen Hermeneutik spezifiziert. Für Swinburne enthält die Bibel
Gotteswort im Menschenwort (213). Bei der Auslegung orientiert er sich an einer
Faustregel der Väterexegese: Wo eine wortwörtliche Lesart der Sittlichkeit, der
christlichen Glaubenslehre oder gesicherten wissenschaftlichen Erkenntnissen
widerspreche, habe die Schrift im übertragenen Sinn gedeutet zu werden (215,

218, 221). Das Charakteristikum der patristischen Hermeneutik bestehe darin,
jeden Satz der Schrift „in the light of the rest of the Bible and of God as its
ultimate author" zu interpretieren (220).

Auf diesem Hintergrund wendet sich Swinburne Gottes Befehl an Israel zu,
im Zuge der Landnahme die Kanaaniter auszurotten (Dtn 7,1-2). Seine
Positionierung fällt differenziert aus und umfasst mehrere Punkte. Swinburne rechnet
mit einem komplexen Entstehungsprozess der biblischen Schriften. Angesichts
der vielfältigen Überarbeitungen und Redaktionen, hält er erstens fest: „The
doctrine of divine inspiration is not committed to any view about which authors
of any passage were inspired - those who wrote down the original pericope, or
those who incorporated it into some larger unit which would give it a different
sense." (222)

5° STUMP, Eleonore: The Problem of Evil, in: Faith and Philosophy 2 (1985) 392-423,
hier 415.

51 Siehe: AMOR, Christoph J.: Aufdem Weg zu einer narrativen Theodizee. Gott und das
Leid bei Eleonore Stump. Eine Annäherung, in: NZSTh 51 (2009) 205-230, hier 210.

52 Vgl. SWINBURNE, Richard: Revelation. From Metaphor to Analogy. Oxford: Oxford
University Press 220O7, 5-75. Ders.: Was Jesus God? Oxford: Oxford University Press 2008,
144-160.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 561

Zweitens verweist er auf das Akkomodationsprinzip (222), demzufolge Gott
seine Gebote und Verbote dem Fassungsvermögen Israels angepasst habe. „There
are certain moral truths which a primitive people are too primitive to grasp, or
at any rate to continue to hold." (223) Es sei daher plausibel, dass Gott auch jene
biblischen Bücher inspiriert habe, die aus heutiger Sicht ethisch problematische
Texte beinhalten würden. Swinburne leugnet nicht, dass einige biblische Bücher
ursprünglich (originally) in einer Weise gelesen und interpretiert worden seien,
die einer unzulänglichen Moral (inadequate morality) Vorschub geleistet habe.
Im Laufe der Zeit habe man jedoch diese Mangelhaftigkeit erkannt und das
Wesen der Moral tiefer und besser verstehen gelernt (223).

Drittens sympathisiert Swinburne unverhohlen mit einer divine command
theory. Es liest sich wie eine Neufassung der klassischen Redewendung „Quod
licet Iovi, non licet bovi", wenn Swinburne schreibt: „Many of the things which
God is said to have commanded would have been very wrong for anyone else to
do unless commanded by God" (224). Als Schöpfer habe Gott das Recht, das
Leben, das er den Menschen geschenkt habe, jederzeit zurückzufordern. „God
therefore has the right to order the Israelites to kill the Canaanites." (224) Zum
Genozidbefehl habe Gott nicht nur das Recht, sondern auch einen guten Grund
besessen, nämlich „to preserve the young monotheistic religion of Israel from
lethal spiritual infection by the polytheism of the Canaanites" (224). Dass Gott
die Israeliten zum Werkzeug seiner Vernichtung bestimmt und die Kanaaniter
nicht etwa durch eine Naturkatastrophe vom Erdboden getilgt habe, sieht
Swinburne - ähnlich wie Stump - darin begründet, dem auserwählten Volk die
Bedeutung und Wichtigkeit seiner Gottesverehrung drastisch vor Augen zu
führen (225). Seine Apologie gipfelt in dem Hinweis: „Even today and without a

divine command many people would think it justified to kill people who had an
infectious lethal disease and refused to be kept isolated from the rest of the
population." (225)

Hier ist nicht der Platz, um Swinburnes Überlegungen einer detaillierten Kritik

zu unterziehen. Einige grundsätzliche Anmerkungen und Hinweise müssen
genügen. So stellt sich in erster Linie die Frage: Was ist mit dem vermeintlichen
Nachweis gewonnen, dass der Genozidbefehl sich mit Gottes Gerechtigkeit
vereinbaren lasse? Viel drängender ist doch die Problematik, ob er mit Gottes Liebe
in Einklang steht. Dem scheint nicht so, wie Wes Morriston in seinem Kommentar

zu Swinburne herausgearbeitet hat.53 Laut Morriston sind sowohl das von
Gott verfolgte Ziel als auch die dazu verwendeten Mittel moralisch völlig
inakzeptabel und eines vollkommenen Wesens unwürdig.54 Zum selben Fazit gelangt
- im Rahmen einer überzeugenden Argumentation - auch Randal Rauser.55
Letzten Endes bringt sich Swinburnes Entwurf selbst in Misskredit, da er als
Freibrief gelesen werden kann, jede Form von Unsittlichkeit oder weltan-

53 MORRISTON, Wes: Comments on 'What Does the Old Testament Mean?', in: BERG-

MANN/Murray/Rea (Hgg.): Divine Evil?, 226-231, besonders 230L
54 Siehe: MORRISTON, Wesley: Did God Command Genocide? A Challenge to the Biblical

Inerrantist, in: Philosophia Christi 11 (2009) 7-26, besonders 25F
55 Rauser, Randal: „Let Nothing that Breathes Remain Alive". On the Problem of Divinely

Commanded Genocide, in: Philosophia Christi 11 (2009) 27-41.



562 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

schaulicher Andersheit im Namen Gottes auszumerzen, um die davon ausgehende

Gefahr für den rechten Glauben einzudämmen.56

5.5 Nicholas Wolterstorff
Einen anderen Zugang zum Verständnis der biblischen Gewaltsemantik wählt
Wolterstorff. Er beschränkt seine Ausführungen auf das im Buch Josua gezeichnete

Bild eines gewalttätigen Gottes. Um dieses angemessen zu verstehen, müsse
man sich stets vor Augen halten, dass das Josuabuch „a theologically oriented
narration, stylized and hyperbolic at important points" sei (252). Es erfülle damit
eine zweifache Funktion: eine prophetische und ermahnende, solange Israel sich
im verheißenen Land aufgehalten habe57; eine tröstende und ermutigende, während

der Exilszeit.58 Wenngleich mit Josua kein historisch akkurates Buch
vorliege, so habe es, wie viele „hagiographie histories and biographies" auch, eine
moralisch wertvolle Funktion ausgeübt (263).

Dass diese vermeintlich heilsame Funktion des Buches durchaus auch
problematisch gesehen werden kann, macht Louise Anthony deutlich. Die prophetische
Funktion von der Wolterstorff spreche, sei nichts anderes als eine Drohgebärde
Gottes an die Adresse der Israeliten nach dem Motto: „Worship me, or you'll end

up like the Hazorites."59 Und was das trostspendende Potential des Buches
anbelange, so beruhe dieses auf einer äusserst problematischen Rachephantasie.60
Anthony berührt hier eine hochsensible Thematik, die auch im deutschsprachigen

Raum seit längerer Zeit diskutiert wird. Das Bild des rächenden Gottes, so
liest man wiederholt, „war das tröstliche Gottesbild der Machtlosen, die sich der
Hilfe ihres Gottes im Gebet versicherten."61 Die Gewalttexte der Bibel seien „fast
ausschließlich als Texte der Angst und der Ohnmacht entstanden."62 Die
besonderen Umstände ihrer Genese täten ihrem Anspruch als Offenbarungsschriften

dabei keinen Abbruch. So erweisen sich etwa die Rachepsalmen für
Erich Zenger gerade darin „als Offenbarung Gottes, dass in ihnen Gott selbst uns
gewissermaßen darauf stößt, dass es in dieser Welt Leidenssituationen gibt, in
denen solche Psalmen leidenden Menschen das Letzte sind, was ihnen geblieben
ist - als Protest, Anklage und Hilfeschrei."63

56 MORRISTON: Comments on 'What Does the Old Testament Mean?', 230: „Should we
be open to the possibility of a divine command to exterminate, say, pimps and prostitutes?

Or perhaps 'evangelical atheists' of a Richard Dawkins type?"
57 WOLTERSTORFF, Nicholas: Reading Joshua, in: BerGMANN/Murray/Rea (Hgg.):

Divine Evil?, 236-256, hier 255: „If it [Israel] resists idolatry and worships only Yahweh, it
will find that it is blessed by Yahweh."

58 WOLTERSTORFF: Reading Joshua, 255: „No matter how dark its present situation may
be, Israel can trust that if it once again worships and obeys Yahweh and Yahweh alone,
Yahweh will somehow once again deliver it."

59 ANTHONY, Louise: Comments on 'Reading Joshua', in: BERGMANN/MURRAY/REA
(Hgg.): Divine Evil?, 257-262, hier 261.

60 ANTHONY: Comments on 'Reading Joshua', 261: „You Babylonians think you've
enslaved us, but just wait till our God gets back - then you'll all be put to the sword".

61 SCHROER, Silvia: Frauen und die Gewaltfrage im Ersten Testament, in: KatBl 11g

(1994) 676-686, hier 677.
62 ZENGER: Der Gott der Bibel - ein gewalttätiger Gott?, 693.
63 ZENGER, Erich: Ein Gott der Rache? Feindpsalmen verstehen. Freiburg i.Br.: Herder

1994, 162.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 563

Nun macht es aber einen Unterschied, ob der Beter auf Gottes Rache oder auf
Gottes Gerechtigkeit hofft. Die neuere Theologie denkt die eschatologische
Vollendung der Geschichte meist als umfassenden Versöhnungsprozess.64 Wenn das

Endgericht somit idealiter in der Vergebung für die Täter65 kulminieren soll,
dann erscheint ein rächender Gott restlos deplaziert. Fluchpsalme haben, wie
Klaus Müller beizupflichten ist, auf diesem Hintergrund, „ihr Recht und ihren
Sinn" gerade darin, dass sie „der Bereitschaft Ausdruck geben, auf selbst
vollzogene Rache zu verzichten und das verzweifelte Recht auf Gerechtigkeit in Gottes

Hand zu legen."66 Nicht Rache, sondern Gerechtigkeit soll der Beter demnach

erflehen. Doch auch der Schrei nach Gerechtigkeit ist angesichts der
Hoffnung auf Versöhnung im Gericht nicht unproblematisch, denn: „Wie kann
Gott im Jüngsten Gericht nicht nur den Tätern mit Barmherzigkeit begegnen,
sondern auch den Opfern Gerechtigkeit widerfahren lassen"?67

6. Theologische Lösungsvorschläge

Die religionsphilosophische Auseinandersetzung mit der biblischen
Gewaltthematik dominiert den Band. Die theologischen Zugänge fallen im Vergleich
dazu spärlich aus und beschränken sich auf zwei Beiträge. Diese unterscheiden
sich aber nicht sonderlich von denen der Philosophen.

Den Auftakt macht Gary Anderson (269-282). Der Alttestamentler der
University of Notre Dame referiert zwar kurz den Stand der historisch-kritischen
Forschung zur Landnahme (271-272). Letztlich geht es ihm aber um die Verteidigung

der These: „God is justified in evicting the Canaanites because of their
sinful behavior that has gone on for centuries." (25) Da die Erde Gott gehöre,
könne er nach Belieben Herrscher vom Thron stürzen und Völker aus ihren
Ländern vertreiben (290).

Dass Gottes Charakter nicht an wenigen biblischen Stellen dingfest gemacht
und gleichsam herausdestilliert werden könne, sucht Christopher Seitz
aufzuzeigen (292-308). Er spricht sich für einen canonical approach aus, der das
vielstimmige biblische Zeugnis als Ganzes ernst nimmt. Um dem personalen
Charakter Gottes auf die Spur zu kommen, müsse dieser „over the course of time,
through punishment, death, new life, and promised future" in den Blick genommen

werden (306). Seitz' Ausführungen bleiben - bei aller Berechtigung des
hermeneutischen Grundanliegens - im Letzten schwammig. So lässt er etwa
offen, ob die dunklen und irritierenden Seiten eines gewalttätigen Gottes für ihn
zum unaufgebbaren Kern des jüdisch-christlichen Gottesbildes gehören oder
Ausdruck des Menschlichen, Allzumenschlichen sind.

64 Siehe: ANSORGE, Dirk: Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes. Die Dramatik von
Vergebung und Versöhnung in bibeltheologischer, theologiegeschichtlicher und
philosophiegeschichtlicher Perspektive. Freiburg i.Br.: Herder 2009.

65 Vgl. NlEWIADOMSKI, Jözef: Hoffnung im Gericht. Soteriologische Impulse für eine
dogmatische Eschatologie, in: ZKTh 114 (1992) 113-126; HÖFELE, Philipp: Vergebung für die
Täter? Überlegungen zur intersubjektiven Dimension des eschatologischen Gerichts, in:
ThPh 85 (2010) 242-260.

66 MÜLLER: Dem Glauben nachdenken, 141.
67 ANSORGE: Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes, 402.



564 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

7. Grundsätzliches. Zugleich: Prolegomena zu einer Inspirationstheologie

Am Ende dieses Überblicks zur divine evi7-Debatte sind einige Grundsatzüberlegungen

angebracht.

7.1 „Die vielstufige Entwicklungsgeschichte der Texte"68

Grundlegend für die Auseinandersetzung mit der biblischen Gewaltsemantik ist
zunächst einmal die Tatsache, dass „die Bibel nicht als fertiges Buch vom Himmel

gefallen ist."69 Vor allem das Alte Testament hat eine „komplexe und lange
Entstehungsgeschichte" und zeichnet sich durch „Vielschichtigkeit und
Mehrstimmigkeit" aus.7° In der Schrift findet sich der Niederschlag unterschiedlichster

„Gotteserfahrungen, die über einen immens langen Zeitraum von Menschen
gemacht wurden."71 Diese Gotteserfahrungen sind dabei „weder eindeutig noch
einheitlich"?2.

Und so darf es nicht verwundern, dass auch die alttestamentlichen
Vorstellungen von Gottes Gericht und Zorn unterschiedlich ausfallen.73 „Nach den
einen Texten bestraft Gott selber die Sünder, in anderen wirkt er mittels
Menschen, die die Strafe ausführen, und gemäß einer dritten Textgruppe (ungefähr
siebzig Stellen) besteht die Strafe Gottes überhaupt nur darin, dass er sein Antlitz

vor den Menschen verhüllt und die Übeltäter ihrem eigenen Tun überlässt.
Gericht Gottes bedeutet in diesem Fall nichts anderes als Selbstgericht der
Menschen. "74 Diesen Prozess der innerbiblischen Entwicklung und Transformation
erklärt sich Raymund Schwager folgendermaßen: „Der Glaube Israels hat sich
[...] aus einer alten Stammesreligion heraus entwickelt, und der Offenbarungsimpuls,

mit dem die christliche Theologie eindeutig rechnet, hat nicht schlagartig

alles verändert, sondern alte Vorstellungen aufgegriffen und sie nur schrittweise

umgedeutet."75
Dies ist nicht weiter erstaunlich, hat doch Gott - nach römisch-katholischem

Verständnis - „in der Heiligen Schrift durch Menschen nach Menschenart ge-

68 SCHEFFCZYK, Leo: Die Heilige Schrift. Wort Gottes und der Kirche, in: IKaZ 30 (2001)

44-57, hier 52.
69 SCHWAGER, Raymund: Die Provokation zum Atheismus durch Gewalt in den

biblischen Schriften, in: BAIER, Karl u.a. (Hgg.): Atheismus heute? Ein Weltphänomen im Wandel.

Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2001, 137-145, hier 140.
7° ZENGER, Erich: Heilige Schrift der Juden und Christen, in: ÜERS. u.a. (Hgg.): Einleitung

in das Alte Testament. Stuttgart: Kohlhammer 3i998, 11-35, hier 19.
71 KREINER, Armin: Gott im Leid? Zur Theodizee-Relevanz der Rede vom leidenden Gott,

in: KOSLOWSKI, Peter/HERMANNI, Friedrich (Hgg.): Der leidende Gott. Eine philosophische
und theologische Kritik. München: Fink 2001, 213-224, hier 214.

72 KREINER: Gott im Leid? Zur Theodizee-Relevanz der Rede vom leidenden Gott, hier
214.

73 Siehe: SCHWAGER, Raymund: Brauchen wir einen Sündenbock? Gewalt und Erlösung
in den biblischen Schriften. Thaur: Kulturverlag '1994, 64-81.

74 SCHWAGER, Raymund: Erlösung durch das Blut - Inhumanität eines gewalttätigen
Gottes? Zu einem Buch von Franz Buggle, in: StZ 211 (1993) 168-176, hier 170.

75 SCHWAGER: Die Provokation zum Atheismus durch Gewalt in den biblischen Schriften,
140.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 565

sprachen".76 In den biblischen Schriften sind „Gottes Worte, durch Menschenzunge

formuliert, menschlicher Rede ähnlich geworden"77, wie das Zweite Vati-
kanum lehrt. Den Vorgang des Eingehens des Gotteswortes in das menschlich
geschriebene Wort darf man sich dabei nicht als ein mechanistisches Diktat
vorstellen. Die Gnade zerstört die Natur nicht, sondern setzt sie voraus.78 Und
so hat auch Gott bei der „Abfassung der Heiligen Bücher" die Eigentätigkeit der
Menschen nicht außer Kraft gesetzt, sondern „den Gebrauch ihrer eigenen
Fähigkeiten und Kräfte" zugelassen und gefördert.79 Dies gilt für die Inspiration
ebenso wie für das göttliche Offenbarungshandeln insgesamt. Die Konzilsväter
beschreiben die Offenbarung keineswegs als eine Einbahnkommunikation
zwischen dem göttlichen Lehrer und den menschlichen Schülern, sondern als ein
dialogisches Geschehen: „In dieser Offenbarung redet der unsichtbare Gott [...]

aus überströmender Liebe die Menschen an wie Freunde"80.
Alles aber wird nach Maßgabe und Beschaffenheit des Empfangers

aufgenommen.81 Gott ist zwar nach traditioneller Auffassung die Wahrheit selbst. „Damit

ist von Gott jeder Irrtum ausgeschlossen"82. Gott kann sich weder selbst
noch andere täuschen.83 Da sich aber das Erkannte secundum modum cognoscen-
tis im Erkennenden befindet,84 ist stets mit der grundsätzlichen Möglichkeit zu
rechnen, dass die menschliche Erkenntnis und Aufnahme des von Gott Geoffenbarten

defizitär oder gar fehlerhaft ausfallt.
Dass diese Möglichkeit an manchen Stellen der biblischen Schriften

Wirklichkeit geworden ist, gesteht die katholische Theologie heute zu. Zumindest
dann, wenn man biblische Aussagen unter naturwissenschaftlicher,85 historischer,

geographischer, chronologischer etc. Rücksicht86 in den Blick nimmt. Wie
die von den neuen Atheisten losgetretene Debatte zeigt, reichen die vermeint-

76 II. VATIKANISCHES Konzil: Dogmatische Konstitution über die göttliche
Offenbarung Dei Verbum, Nr. 12.

77 II. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution über die göttliche
Offenbarung Dei Verbum, Nr. 13.

78 Vgl. RAFFELT, Albert: Art. Gratia (prae)supponit naturam, in: LThK 4 (3i995) 986-
988.

79 II. VATIKANISCHES Konzil: Dogmatische Konstitution über die göttliche
Offenbarung Dei Verbum, Nr. 11.

80 II. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution über die göttliche
Offenbarung Dei Verbum, Nr. 1.

81 Zu Quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur siehe: THOMAS VON AquiN: S.

th. I, q.75, a.5, c.
82 OTT, Ludwig: Grundriss der katholischen Dogmatik. Bonn: nova & Vetera "2005, 67.
83 I. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution über den katholischen Glauben

Dei Filius, Kap. 3: DH 3008.
84 THOMAS von AQUIN: S. th. I, q.12, a.4, c. S. th. I, q.14, a.i, ad 3. S. th. II-II, q.i, a.2, c.
85 BONGARDT, Michael: Einführung in die Theologie der Offenbarung. Darmstadt: WBG

2005, 153: „Das Universum ist nicht in sieben Tagen entstanden, die Erde nicht sinnvoll als
sein Mittelpunkt zu behaupten (Gen 1,1-2,4a.), der Hase ist kein Wiederkäuer (Lev 11,9)

[sic! eigentlich: Dtn 14,7]."
86 Siehe: HOPING, Helmut: Theologischer Kommentar zur Dogmatischen Konstitution

über die göttliche Offenbarung Dei Verbum, in: Hünermann, Peter/HlLBERATH, Bernd
Jochen (Hgg.): Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Bd. 3.
Freiburg i.Br.: Herder 2009, 695-831, besonders 768.



566 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

liehen und tatsächlichen Fehler bzw. Irrtümer der Schrift auch in den Bereich
der biblischen Moral und Ethik hinein.

Das unleugbare Faktum, dass das biblische Ethos in den kanonischen Schriften

Veränderungen und Transformationen durchgemacht hat, stellt jedoch m.E.
keinen Einwand gegen die Inspiration der Hl. Schrift dar. Dies ist gegen die
eingangs angeführte These von Edwin Curley festzuhalten. Laut Curley lässt sich
das Phänomen des moralischen Fortschritts (moral progress) in den biblischen
Schriften nur schwer mit der klassischen Inspirationstheologie vereinbaren. Da
Gottes moralischer Charakter unwandelbar sei, könne Gott nicht als inspirierender

Autor für die unterschiedlichen Moralvorstellungen in der Schrift
verantwortlich zeichnen.87

Dem wäre zuzustimmen, wenn mit Gott der alleinige auetor der Hl. Schrift
vorläge. Nun halten aber Christen über die Konfessionsgrenzen hinweg an der
„Vorstellung von der göttlich-menschlichen Autorschaft"88 der biblischen Schriften

fest. Dieser Vorstellung verleiht auch das Zweite Vatikanum Ausdruck, wenn
es lehrt: „Die Heilige Schrift ist Gottes Rede, insofern sie unter dem Anhauch des

Heiligen Geistes schriftlich aufgezeichnet wurde."89 Deutlich tritt sie auch im
Kommentar von Benedikt XVI. zu dieser Stelle hervor, wenn es dort heißt: „So
erkennt man die ganze Bedeutung des menschlichen Autors, der die inspirierten
Texte geschrieben hat, und gleichzeitig Gott selbst als den wahren Autor."9°

Dass das Wesen dieses wahren Autors die Liebe ist, darauf hat die systematische

Theologie im 20. Jahrhundert wiederholt hingewiesen. Was folgt aber aus
der „Wesensbestimmung Gottes als Liebe"9i für die Inspirationstheologie?

7.2 Gott selbst setzt sich „eine Grenze seines Handelns"92

Wenn das Handeln dem Wesen einer Entität folgt (agere sequitur esse), dann
bildet die Liebe die Leit- und Grundoption des göttlichen Handelns. „Liebe kann
[aber] glaubhaft nur auf dem Weg der Liebe ans Ziel kommen."93 Für das
Verhältnis von Gott und Mensch bedeutet dies: Allein mit „Mitteln der Liebe"94

87 CURLEY, Edwin: The God ofAbraham, Isaac, and Jacob, in: BerGMANN/Murray/Rea
(Hgg.): Divine Evil?, 58-78, hier 73: „It [the discrepancy between Moses's teachings and
Ezekiel's] is very hard to understand on the assumption that the Bible is the inspired word
of a morally perfect God, whose moral character does not change."

88 GABEL, Helmut: Inspiration und Wahrheit der Schrift (DV11). Neue Ansätze und
Probleme im Kontext der gegenwärtigen wissenschaftlichen Diskussion, in: ThG 45 (2002) 121-
136, hier 128.

89 II. VATIKANISCHES Konzil: Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung

Dei Verbum, Nr. 9.
9° BENEDIKT XVI.: Nachsynodales Apostolisches Schreiben Verbum Domini (30.

September 2010). Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls 187). Bonn: Libreria Editrice Vaticana 2010, 39 (Nr. 19).

91 TÜCK, Jan-Heiner: „Glaubhaft ist nur Liebe". Bleibende Anstöße für die Theologie der
Gegenwart, in: IKaZ 34 (2005) 145-163, hier 146.

92 STRIET, Magnus: Streitfall Apokatastasis. Dogmatische Anmerkungen mit einem
ökumenischen Seitenblick, in: ThQ 184 (2004) 185-201, hier 197.

93 TÜCK, Jan-Heiner: Der Zorn - die andere Seite der Liebe Gottes. Dogmatische
Anmerkungen zur Wiederkehr eines verdrängten Motivs, in: ThPh 83 (2008) 385-409, hier
4o6f.

94 VON STOSCH: Gott - Macht - Geschichte, 23.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 567

versucht Gott seine Ziele zu erreichen. Um seinem Wesen treu zu bleiben, erlegt
Gott sich in seinem Handeln gleichsam Einschränkungen auf.95 Er unterlässt es

daher vielfach, seinen Willen direkt durchzusetzen. Vielmehr - und hier ließen
sich Gedanken der Prozesstheologie aufgreifen - beeinflusst er „den Weltprozess
durch überredende (persuasive) Verursachung. Genauer: Er lenkt ihn durch
seine unendliche Liebe, durch seine fortwährende Geduld und Fürsorge in die
richtige Richtung."96 Durch dieses Lenken bringt Gott einen beliebigen Zustand
nicht „einseitig und vollständig"97 hervor. Sein Einfluss zeigt sich gerade darin,
„dass er seine Geschöpfe dazu »überredet« bzw. »lockt«, sich dem Willen Gottes
entsprechend zu verhalten"98.

Auch hinsichtlich der Schriftgenese darf angenommen werden, dass Gott
Menschen gelockt hat, jene Wahrheit für die nachfolgenden Generationen
festzuhalten, „von der Gott wollte, dass sie um unseres Heiles willen in heiligen
Schriften aufgezeichnet werde."99 Gesteht man des Weiteren zu, dass Menschen
auf Gottes Werben verschieden reagieren, so ist es grundsätzlich möglich, die
Inspiration als ein Phänomen zu denken, das in unterschiedlicher Intensität
auftreten kann. Dieser Gedanken ist an und für sich nicht neu, sondern deckt
sich weitgehend mit der schon beim Aquinaten anzutreffenden Unterscheidung
verschiedener Stufen der Prophétie.100 Wie Thomas deutlich macht, kann ein
Mensch in vielfältiger Weise zum Anwalt der Sache Gottes bzw. zu dessen

Sprachrohr werden. Dabei besteht jedoch stets die Gefahr, dass das vermeintlich
für Gottes Wort bzw. Wille Gehaltene, ein Gemisch und Gemenge von Göttlichem

und Menschlich, Allzumenschlichem darstellt.

7.3 Der Zorn des liebenden Gottes

Als Unterscheidungskriterium bietet sich der „Spitzensatz biblischer Theologie"101,

Gott ist Liebe, an. Die Floskel vom lieben Gott droht jedoch die Gottesrede

zu verkitschen und zu verharmlosen. Um der „pastoralen Domestizierung
Gottes"102 wirksam entgegen zu treten, ist auch vom Zorn Gottes zu sprechen.
„Gottes Zorn ist theologisch nicht zu verdrängen, da ansonsten das
,leidenschaftliche' Engagement Gottes für Gerechtigkeit marginalisiert würde."103 Denn

95 Siehe: WARD, Keith: Divine Action. Examining God's Role in an Open and Emergent
Universe. Philadelphia: Templeton Foundation Press 2007, 123: „We have uncovered another

sort of constraint on Divine action, the constraint imposed both by the general
values God wishes to implement and by the particular creative ways in which those values
are implemented."

96 LOICHINGER, Alexander/KREINER: Armin: Theodizee in den Weltreligionen. Ein
Studienbuch UTB 3420). Paderborn: Schöningh 2010, 46.

97 KREINER: Das wahre Antlitz Gottes, 334.
98 KREINER: Das wahre Antlitz Gottes, 335.
99 II. VATIKANISCHES Konzil: Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung

Dei Verbum, Nr. 11.

100 Zur divisio prophetiae siehe: THOMAS VON AQUIN: S. th. II-II, q.174.
101 SÖDING, Thomas: <Gott ist Liebe>. 1 Joh 4,8.16 als Spitzensatz biblischer Theologie, in:

DeRS. (Hg): Der lebendige Gott. Studien zur Theologie des Neuen Testaments (FS W. Thü-
sing). Münster: Aschendorff 1996, 306-357.

102 XÜCK: „Glaubhaft ist nur Liebe", 147.
103 WERBICK, Jürgen: Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre. Freiburg i.Br.:

Herder 2007, 377 (Fn. 115).



568 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

„die Sünde der Menschen lässt Gott, der die Liebe ist, nicht gleichgültig"104. Ja,

„ein Gott, der nur liebte und das Böse nicht hasste [...], würde sich selbst
widersprechen"10?. Dazu gilt es zu bedenken: „Liebe, die die lieblose Verweigerung der
Liebe (also Bosheit) gleichgültig hinnähme, wäre keine Liebe mehr"106. Bereits
Thomas lehrt, dass Gott die Menschen qua Sünder hasst, insofern sie jedoch
seine Geschöpfe sind, liebt.107 Dieser Hass auf die Sünde führt jedoch nicht dazu,
dass Gottes „Nase im Zorn zu glühen und zu rauchen beginnt" und er sich in
einen „Blutrausch" hineinsteigert.108 Gott will nicht den Tod des Sünders,
sondern dass er sich bekehrt und lebt (Ez 33,11).

Da der Zorn Ausdruck der Liebe Gottes zu den Menschen ist, von denen
keiner verloren gehen soll (2 Petr 3,9), äußert er sich als unbedingt für den
Menschen entschiedene Liebe. Diese vollkommene Liebe „wendet nie List, Zwang
oder gar Gewalt dem sich ihr Verweigernden gegenüber an. Doch sie lässt auch
nie in ihrer erfinderischen Wirksamkeit nach."109

Wenngleich Gott dem Menschen nicht schaden will, so kann seine Liebe
doch schmerzhaft erfahren werden. Dass die Begegnung mit Gott für den
Menschen zwischen fascinosum et tremendum oszilliert, belegen die biblischen
Schriften (vgl. Jes 6,5). Auch die Theologie des Fegefeuers weiß um den Schmerz,
den die Konfrontation mit dem Heiligen hervorrufen kann: Vor der Güte Gottes
„wird alle andere, nichtgöttliche Wirklichkeit ebenfalls ansichtig, doch nicht als
Fülle, sondern als Mangel des Seins, als Verflüchtigung des Guten. Das ist das
Gericht Gottes"110. Konstitutiv für dieses Gericht ist der „brennende Schmerz der
uns einholenden Wahrheit."111 In der eschatologischen Begegnung mit Christus
wird jeder Mensch „mit der unverkürzten Wahrheit über sich selbst konfrontiert."112

Eine Ahnung von diesem Reueschmerz erlebt auf Erden wohl jener, der
mit der „um ihn werbenden Gewinnungsmacht Gottes, die seine Liebe und
nichts anderes als diese offenbar gewordene Liebe ist"u3, konfrontiert wird. Gottes

Liebe erscheint ihm dann als Zorn, d.h. als „Gottes leidenschaftlicher Eifer,
der die Umkehr der Sünder und eben nicht ihre Vernichtung will"u4. Wo Gott in
der Bibel als gewalttätig dargestellt wird, darf man annehmen, dass „die Gottes-

104 TÜCK: Der Zorn - die andere Seite der Liebe Gottes, 402.
105 VON BALTHASAR, Hans Urs: Theodramatik. Bd. III. Die Handlung. Einsiedeln: Johannes

1980, 315.
106 TÜCK: Der Zorn - die andere Seite der Liebe Gottes, 409.
107 Thomas von Aquin: S. th. I, q.20. a.2, ad 4.
108 LOHFINK, Norbert: Altes Testament - Die Entlarvung der Gewalt. Exegetische

Anmerkungen zu einem aktuellen Thema, in: HerKorr 32 (1978) 187-193, hier 189.
109 VERWEYEN, Hansjürgen: Einführung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt: WBG

2008, 163.
110 BEINERT, Wolfgang: Vom Fegfeuer und anderen dunklen Jenseitsorten. Über das

Schicksal der Halbguten, in: StZ 226 (2008) 310-322, hier 320.
111 PRÖPPER, Thomas: Fragende und Gefragte zugleich. Notizen zur Theodizee, in: DERS.,

Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik. Freiburg i.Br.:
Herder 2001, 266-275, hier 274.

112 REMENYI, Matthias: Ende gut - alles gut? Hoffnung auf Versöhnung in Gottes escha-

tologischer Zukunft?, in: IKaZ 32 (2003) 492-512, hier 505.
u3 STRIET: Streitfall Apokatastasis, 197.
1I4 WERBICK: Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre, 377 (Fn. 115).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 569

erfahrung selbst durch undurchschaute Projektionen weithin verdunkelt"u5
geblieben ist. Derartige Texte sind als „Beschreibungen der menschlichen Leidenschaft,

Aggression und Projektion neu zu lesen."116

So bleibt die hermeneutische Regel des Augustinus im Recht: „Wer auch
immer also glaubt, die göttlichen Schriften oder einen beliebigen Teil davon
verstanden zu haben, ohne dass er durch diese Einsicht diese doppelte Liebe zu
Gott und dem Nächsten [Mt 37,37-40] aufbaut, hat sie noch nicht verstanden.""7
Dies ist der Religionsphilosophie bei ihrer Beschäftigung mit der biblischen
Gewaltproblematik nachdrücklich ins Stammbuch zu schreiben.

u5 LOHFINK, Norbert: Altes Testament - Die Entlarvung der Gewalt, 189.
116 SCHWAGER, Raymund: Biblische Texte als „Mischtexte". Das hermeneutisch-spirituelle

Programm der „Entmischung", in: KatBl 119 (1994) 698-703, hier 700.
u7 AUGUSTINUS: De doctrina Christiana I, XXXVI.40.86. Zitiert nach: AURELIUS

AUGUSTINUS: Die christliche Bildung (De doctrina Christiana). Übersetzung, Anmerkungen
und Nachwort von Karla Pollmann. Stuttgart: Reclam 2002, 42.



Sven K. Knebel

Der Fall Eschweiler

Karl Eschweiler (1886-1936) kennt man durch Die zwei Wege der neueren Theologie.

Die Interpretation des „Hier und Jetzt der katholisch-theologischen
Situation aus der Geschichte des neuzeitlichen Geistes"1 war 1926 eine fulminante

Leistung, theologisch wie geistesgeschichtlich. Sie kam gut an, bei Jacques
Maritain zum Beispiel. Zuerst durch Eschweilers Herausgabe seines
Briefwechsels mit dem Sürrealisten Jean Cocteau gewonnen, dann durch die deutsche
Übersetzung von Antimodern, hat Maritain dem Autor 1930 das Zeugnis ausgestellt:

„C'est le seul théologien allemand vraiment thomiste." Just dieser .einzige
deutsche Thomist' endete als strammer Nazi. 1933 brüstete er sich, er sei „der
einzige katholische Universitätstheologe, der sich öffentlich für Adolf Hitler
einsetzt" (252). Für ihn als Priester wäre es „Gotteslästerung", auch nur mit dem
Gedanken zu spielen, dass „eine gewissenhafte Erfüllung des dem Führer
geschworenen Treueides" mit der Loyalität gegenüber der Kirche in Konflikt geraten

könnte (318).
Wie das alles zusammenhängt, erörtert eine dem Fall jetzt, ein dreiviertel

Jahrhundert später, von Thomas Marschler gewidmete Biographie.2 Sie gliedert
sich folgendermassen: 1. Bildungsgang, Priester und Bonner Privatdozent; 2.

theologische Position; 3. der Dogmatikprofessor auf der Staatlichen Akademie zu
Braunsberg in Ostpreussen; 4. der Nationalsozialist (ab 1933) im Konflikt mit der
Kirche. Entstanden ist die Biographie unter Benutzung von fünfzehn Archiven,
aus der Durchforstung zum Teil erst neuerdings zugänglich gewordener Nachlässe.

Unter anderem hat der Verfasser die einschlägigen Braunsberger
Rektoratsakten 1933-1935 entdeckt, die 1945 also nicht mit verbrannt sind. Schon
früher erschienen ist von dem Verfasser eine ähnlich aufgebaute Studie zu dem
politisch kaum weniger kompromittierten, übrigens viel gescheiteren (354)
Kirchenrechtler Hans Barion (1899-1973). Beide, Eschweiler wie Barion, sein Braunsberger

Kollege, gehörten zum Kreis um den katholischen Staatsrechtler Carl
Schmitt (1888-1985). Da der Verfasser sich nicht gern wiederholt, sei der mehr
an Schmitt und auch der speziell an den in Braunsberg bezogenen staatskirchen-
rechtlichen Positionen interessierte Leser auf dieses Buch verwiesen, ein
Meisterwerk der biographischen Kunst.3 Ergänzend verwiesen sei ausserdem auf
Marschlers voriges Jahr herausgekommene Edition der Vorarbeiten zu den Zwei
Wegen der neueren TheologieA Dort geht der Verfasser auch inhaltlich auf

1 ESCHWEILER, Karl: Die zwei Wege der neueren Theologie. Georg Hermes - Matth. Jos.
Scheeben. Eine kritische Untersuchung des Problems der theologischen Erkenntnis. Augsburg:

Filser 1926, 12.

2 MARSCHLER, Thomas: Karl Eschweiler 1886-1936. Theologische Erkenntnislehre und
nationalsozialistische Ideologie Quellen und Studien zur neueren Theologiegeschichte
9). Regensburg: Friedrich Pustet 2011. 428 S. ISBN 978-3-7917-2320-4.

3 MARSCHLER, Th..: Kirchenrecht im Bannkreis Carl Schmitts. Hans Barion vor und nach

1945. Bonn: Verlag Nova & Vetera 2004.
4 ESCHWEILER, K.: Die katholische Theologie im Zeitalter des deutschen Idealismus. Die

Bonner theologischen Qualifikationsschriften von 1921/22. Aus dem Nachlass hg. u. mit ei-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 571

manche von Eschweilers historischen Thesen ein; denn dass es daran Kritik zu
üben gibt, ist ihm bewusst (123, 164L). Das vorliegende Buch wendet sich, bei
aller Gelehrsamkeit, daher doch an eine breitere Leserschaft. Der Stil beider
Biographien ist argumentativ, nicht narrativ. Logische Gliederung bestimmt den
Gesamteindruck, nicht ein Streben nach Anschaulichkeit. Analysiert wird
sozusagen der metaphysische Aufbau einer zeitörtlichen Konkretion von Geist.

Der Biograph ist nicht irgendwer, sondern ausgesprochen ein Mann vom
Fach, nämlich Dogmatiker in Augsburg. Eine gewisse konfessionelle Einseitigkeit
in der Herstellung der zeitgeschichtlichen Bezüge mag sich daraus erklären.
Doch eben nur der Fachgenosse bringt den nötigen Sinn für die institutionellen
Interna mit. Vor allem ist er auf der Problemhöhe des Skandals. Wie der
Verfasser einen Eschweiler, einen Barion, anstatt sie mit der Kneifzange anzufassen,
mit Sympathie behandelt, ist da zweifellos etwas von der innigen Liebe der
Kirche zu den Ketzern, in denen ihr ja ,die eigene Frage als Gestalt' begegnet.
Das scheidet diese Biographie von der laienhaften political correctness, die alle
Lektionen über Objektivität und Werturteilsfreiheit gelassen in den Wind
schlägt. Vor der Absage an den Antimodernismus auf dem II. Vaticanum war der
Fall Eschweiler aus kirchlicher Sicht eine .objektive Möglichkeit' (345). Das
macht ihn so beunruhigend.

Was die Erklärbarkeit von Eschweilers Parteieintritt 1933 betrifft, bleibt der
Verfasser skeptisch. Es ist methodisch der grosse Vorzug dieser Arbeit, dass sie
nicht alles durch 1933 finalisiert sein lässt, sondern die Kontingenz dieser
Entscheidung betont (356, 370). Das ist die Wirkung der inzwischen, besonders
durch die florierende Schmittforschung und durch Christian Tilitzkis Nachweis
der grossen Kontinuität der deutschen Universitätsphilosophie,5 massiv erhöhten

Ansprüche an jede ernstzunehmende Befassung mit der NS-Zeit. Die
verschiedenen Ebenen, auf welchen sich Erklärungsversuche bewegen können,
werden sorgfaltig unterschieden. Vielleicht wäre ja Eschweiler ein Musterbeispiel

für die Kategorie des .autoritären Charakters'. Sein unverhohlenes Bedürfnis

nach einem „kindlichen Glauben"6 disponierte ihn zur Führersehnsucht (65).
Doch das Psychologisieren überlässt der Verfasser anderen (368). Für am
aussichtsreichsten hält er den generationenspezifischen Ansatz: Eschweiler war
Weltkriegsteilnehmer und der Zeitgenosse zum antikapitalistischen Engagement
sehr bereiter Intellektueller. Selbst auf Seiten der politischen Linken fehlten da
nicht die religiösen Obertöne - man denke an Ernst Bloch (1885-1977) oder Paul
Tillich (1886-1965). Bezogen auf das bürgerliche Lager erinnert der Verfasser
(59) an Carl Schmitts Diktum, dem Kapitalismus werde die katholische Kirche
erst dann begreiflich sein, wenn auch die letzte Ewige Lampe ans Stromnetz
angeschlossen ist. Unter den katholischen Theologen vom Fach war damals eine
Aneignung des Thomas von Aquin im Schwange, welche die mit dem Liberalismus

unvereinbaren Züge des Kirchenlehrers romantisch überzeichnete, Thomas'
Grundbegriff ,Ordo' diente zur Formel für alles Mögliche (353). Im Grossen und
Ganzen entspricht Eschweiler dem Typ des faschistischen Intellektuellen (364).

ner Einleitung versehen von Th. Marschler. Münster: Verl.-Haus Monsenstein und Van-
nerdat 2010.

5 TlLITZKI, Ch.: Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Republik und im
Dritten Reich. 2 Bde. Berlin: Akademie Verlag 2002.

6 ESCHWEILER, K.: Die zwei Wege der neueren Theologie, 137.



572 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

.Weltanschauung' lautete die Parole, nicht .objektive Wahrheit'. Bezeichnenderweise

ist Eschweiler in diesem Punkt allerdings nie ganz mit sich ins Reine
gekommen (77, 235ff.).

Auf die stärkere These, derzufolge der Wurm in dem theologischen System
gesteckt hätte, in dem dialektisch überschnappenden Supranaturalismus der
Zwei Wege, kommt der Verfasser wiederholt zu sprechen, er verhehlt nicht, dass

er in diesem Punkt die theologische Kritik an Eschweiler auch teilt (127E, 175,
359ff.), überzeugend findet er die These dennoch nicht (362). Wie war es möglich,

dass ein Geistlicher, der im Hakenkreuz den Drang zum Kreuz zu sehen
wähnte (243, 268), die unausbleibliche Falsifikationskrise (27iff., 324) durch
einen womöglich noch gesteigerten Fanatismus bewältigt hat (371)? Dass dem
Fall Eschweiler „etwas nicht zu Erklärendes" anhafte (376), wird nicht das letzte
Wort in dieser Sache sein. An sich liegt der Fall eindeutig. Alles Nötige zu seiner
Lösung gibt Marschlers Buch auch an die Hand. Nur muss es bisweilen aus dem
Souterrain der Fussnoten gezogen werden.

* * *

Noch bevor das in der deutschen Geistesgeschichtsschreibung Mode wurde,7 hat
Eschweiler aus der .humanen Selbstbehauptung' den Motor der Neuzeit gemacht
(114). ,Anthropozentrismus', .Rationalismus' und .Molinismus' hiessen bei ihm
die Schlagworte. Originell war nicht so sehr der Umstand, dass all das
kulturkritisch gemeint war, als vielmehr, dass alles, was man so gemeinhin unter den
Folgen der .Aufklärung' verbucht, bei ihm die Folge eines bestimmten Stadiums
der katholischen Theologie war. In den „Stammbaum des industriellen
Menschen" (71) wurden von ihm theologische Entwicklungen des 17. Jhs. eingetragen.
Bis zu Eschweilers Intervention war der Hinweis auf die mögliche Neuzeitrelevanz

der Theologie ausschliesslich eine Domäne des Kulturprotestantismus
gewesen. In der Ideologie des Protestantenvereins war es selbstverständlich der
Protestantismus, der „mit den Anschauungen und Einrichtungen des Mittelalters
gebrochen" und „die moderne Kultur" hervorgebracht hatte.8 Max Webers (1864-
1920) Forschungen zu der Folgelast der calvinistischen Prädestinationslehre
hatten das unter einem anderen Blickwinkel noch einmal bekräftigt. Gegen die
Identifizierung von Protestantismus und Neuzeit hatte sich inzwischen
allerdings auch Widerspruch erhoben: Von einer „Erzeugung der modernen Kultur
durch den Protestantismus", so Ernst Troeltsch (1865-1923), könne „überhaupt
nicht die Rede" sein.9 Doch auch den von Troeltsch ins Spiel gebrachten
,Neuprotestantismus' des 18. Jhs. überbot Eschweiler durch den Nachweis, dass die
Identifizierung von Katholizismus und Mittelalter theologisch ein Märchen ist,
vielleicht ein schönes Märchen, aber ein Märchen. Dieselbe Kirche, die ihre

7 HEIDEGGER, M.: Die Zeit des Weltbildes ('1938), in: Holzwege. Frankfurt a.M.:
Klostermann 1950; BLUMENBERG, H.: Die Legitimität der Neuzeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1966. Kritisch dazu HOBENER, W.: Carl Schmitt und Hans Blumenberg oder über Kette und
Schuss in der historischen Textur der Moderne, in: TAUBES, J. (Hg.): Der Fürst dieser Welt.
Carl Schmitt und die Folgen. Paderborn: Fink 1983, 57-76.

8 SCHENKEL, D.: Friedrich Schleiermacher. Ein Lebens- und Charakterbild. Elberfeld:
Friderichs 1868, 3ft

9 TROELTSCH, E.: Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen
Welt ('1906) Historische Zeitschrift. Beihefte 2). München: ^924, 32. Dilthey und Troeltsch
sind erwähnt bei ESCHWEILER: Die zwei Wege der neueren Theologie, 280.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 573

Priester seit 1910 auf den ,Antimodernismus' vereidigte, hatte, in Form des von
den Jesuiten gelehrten Molinismus, das Gift der Neuzeit längst intus. Innerkatholisch

überbot diese These die in der Neuscholastik des 19. Jhs. übliche,
namentlich von Jesuiten geübte, Kritik an der sog. Aufklärungstheologie (116).

,Molinismus': das hiess, die Natur versteift sich spröde auf ihren freien
Willen, und Gott fügt sich darein (67, 113, i29fi). Eschweilers Thomismus wollte
demgegenüber die Natur schon von sich aus auf die Gnade ,hingeordnet' wissen.
Er kreiste um das berühmte desiderium naturale (66). Auch für das Theologu-
menon von der .physischen Prädetermination', diese schroffste Absage an den
Gnadenmolinismus, meinte Eschweiler an dem desiderium naturale den geeigneten

Anknüpfungspunkt zu haben.10 Was ihn an der molinistischen
Verhältnisbestimmung von Natur und Gnade abstiess, war nicht so sehr die Behauptung
der menschlichen Willensfreiheit an sich als vielmehr der „unfruchtbare,
lebensfeindliche Scholastizismus" (164) des theologischen ,Stockwerkdenkens'. Die
katholische Theologie des 20. Jhs. verhandelt das auch unter dem Namen ,Extrinse-
zismus'. Diese Denkweise sahen Eschweiler und gleichgesinnte Theologen (118)

besonders in der Glaubensanalyse (analysis fidei) und Apologetik am Werk.
Diese Disziplin beruhte auf der Annahme (347), die Argumente für die katholische

Glaubensentscheidung wären von dem übernatürlichen Bestimmungsgrund

des Glaubensakts methodisch trennbar und im Hinblick auf eine rational
kontrollierte Glaubensgewissheit weltanschaulich neutral diskutierbar (evidentia
credibilitatis). Eine Zumutung an das gläubige Bewusstsein, in Bezug auf die
Eschweiler davon ausging, dass sie dem .Mittelalter' fremd gewesen sei. Die
.Barockscholastik' hielt er deswegen für ein „Kind der Neuzeit" (95, 114). Dass sie
das nun gerade aus dem Grund ist, mag man bezweifeln.11 Doch die eminente
geistesgeschichtliche Bedeutung des theologischen Glaubenstraktats ist
Eschweiler zuerst aufgegangen (9iff.).

Die kritische Rezension seiner Zwei Wege durch die Jesuiten (i54ff.) fasste er
damals dahingehend zusammen, sie hätten die von ihm vertretene Verhältnisbestimmung

von Natur und Gnade „in Gegensatz zu zehn Denzingernummern"
gestellt (161). Gemeint war der von dem Jesuiten Heinrich Denzinger 1854 initiierte

„modernistische Symbolismus".12 Bis zum Zweiten Vaticanum hat es das
Enchiridion symbolorum, dieser unentbehrliche Auszug der kirchlichen
Lehrentscheidungen, auf immerhin 32 Auflagen gebracht. Für Eschweiler hockten die
Gegner hinter dieser Verschanzung und schössen auf alles, was sich bewegt. Die
„Denzinger-Bomben", die ein ihm gewogener Beobachter damals in die Diskussion

geworfen sah (178), zielten auf den .Bajanismus' (158), diese Vorform des

Jansenismus. Dafür wusste Eschweiler den „ganzen Benediktiner-Orden und, was
mehr ist, die offizielle Dominikaner-Instanz" (173) hinter sich. So hat es ihn erst

10 ESCHWEILER, K.: Die zwei Wege der neueren Theologie, 268.
11 „Der Versuch, die Glaubensgewissheit im logischen Schluss aus den Glaubwürdigkeitsgründen

zu gewinnen, den man mit Unrecht dem oft missverstandenen De Lugo zum
Vorwurf macht, ist tatsächlich im 14. Jh. von Franciscus von Marchia gemacht worden."
LANG, Albert: Die Wege der Glaubensbegründung bei den Scholastikern des 14. Jhs. Münster:
Aschendorff 1937, 95. Lang weist in diesem Zusammenhang auch ausführlich auf Walter
Chatton hin. Dieser Hinweis wird bestätigt durch die Edition von WALTER CHATTON OFM.:
Sent. Prol. q. 1 art. 5. Ed. M.E. Reina, in: Rivista critica di storia della filosofia 25 (1970)

309.
12 ESCHWEILER, K.: Die zwei Wege der neueren Theologie, 319.



574 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

1934 erwischt und dann aus einer ganz anderen Ecke, durch die damals erst vier
Jahre alte Denzingernummer 3722. Eschweiler ist typisch für die die vorkonzi-
liare katholische Theologie des 20. Jhs. umtreibende Sorge, ,der Denzinger'
könnte über kurz oder lang zu ihrer Bibel avancieren. Lieber werde „an" Dogmen
geglaubt, so lautete eine seiner Lieblingswendungen, als „durch" Dogmen an
Gott (i3if., 177).

Um den Jesuiten die Antwort nicht schuldig zu bleiben, stürzte Eschweiler
sich erneut in die Forschung, vielleicht sogar jetzt erst recht (195). Der
historische Molina, ein Theologe des 16. Jhs., ist für ihn zeitlebens hinter dem Popanz
verschwunden geblieben. In dieser Beziehung ist vor den Quellenforschungen
Friedrich Stegmüllers (1902-1981) und seiner Schule so gut wie nichts geschehen.
Hartnäckig hat Eschweiler ignoriert, dass das die Gnadenwirksamkeit beschränkende

posse dissentire nicht Molinas Idee, sondern seit 1547 katholisches Dogma
war.D Molinas eigene Analyse der certitudo ex parte subiecti war sogar pronon-
ciert antipelagianisch, ohne jedes Zugeständnis an den Psychologismus.H Wenn
Eschweiler „die Überwindung des Molinismus [...] geradezu als Vorbedingung
einer antimodernen Neuausrichtung der Kirche" empfahl (344), lag dem also ein
Molinismusbegriff zugrunde, welcher tatsächlich bis in alle Einzelheiten dem
jansenistischen Klischee entsprach.1? In dem Mass, in dem er die polemische Fi-
xiertheit auf die Periode der .katholischen Aufklärung'16 überwand, von der er
sich zur Abfassungszeit der Zwei Wege noch nicht gelöst hatte, gewann sein
geistesgeschichtlicher Ansatz trotzdem an Sicherheit. Um das Klischee historisch
einzuholen, lautete der Titel des der Görresgesellschaft unterbreiteten
Forschungsprojekts, in dessen Focus das geistesgeschichtlich so sehr vernachlässigte

Spanien gestanden hätte (111), zutreffend ,Barockscholastik' (3, 115). Als den
eigenen theologischen Antipoden hat Eschweiler nämlich zuletzt einen, gegenüber

Molina, um zwei Generationen jüngeren Jesuiten identifiziert: Rodrigo de

Arriaga (1592-1667).
1927 schrieb Eschweiler, so bezeugt sein Freund Paul Adams, fleissig an „seinem

neuen Buch über Arriaga". Leider ist dieses Buch nie fertig geworden.
Erschienen sind, 1928 und 1931, nur zwei grosse einleitende Kapitel. Viel mehr hat
sich jetzt auch im Nachlass nicht vorgefunden. Zur Arriagaforschung - „unge-

DENZINGER, H./SCHÖNMETZER, A.: Enchiridion Symbolorum § 1554, Freiburg i.Br.:
Herder 32i963, 378.

H MOLINA, L. SJ.: Liberi arbitrii cum gratiae donis etc. Concordia. Hg. von J. Rabeneck.
Ona-Madrid: Sapientia 1953, 229ff.

!5 Das belegt insbesondere seine Verknüpfung des ,Molinismus' mit dem Begriff des

.peccatum philosophicum' (MARSCHLER: Karl Eschweiler, 117). Dieser ist erst von Juan Ca-
ramuel O.Cist. (1606-1682) terminologisch aufgebracht, von den Jansenisten freilich
prompt den Jesuiten in die Schuhe geschoben worden. Der Flügel der Jesuiten, der eine
theonome Moral lehrte (Sforza Pallavicino), hätte ihn nie gebilligt.

16 Ein zählebiges Produkt Eschweilerscher Geschichtsklitterung ist der
„katholischtheologische Wolffianismus" (MARSCHLER: Karl Eschweiler, 97ff.). Das damit Gemeinte war
nicht etwa nur in seiner historischen Bedeutung überschätzt (99), sondern falsch analysiert.

Die Systeme der Jesuiten Stattler und Burkhäuser hatten sich die Bekämpfung von
Wolffs Determinismus zur Aufgabe gesetzt. Ihr protestantisches Pendant wäre vielmehr
Crusius. Der metaphysische Optimismus ist ein Thema, das umso weniger die Abhängigkeit

der Jesuiten des 18. Jhs. von Wolff belegt (ESCHWEILER: Die zwei Wege der neueren
Theologie, 287), als Leibniz und Wolff es ihrerseits ja aus der Jesuitenscholastik (Ruiz de

Montoya, Granado, Perez) hatten.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 575

wohnt, ja revolutionär", urteilt der Verfasser zu recht (114); auch heute wird sie

an nur wenigen Orten gepflegt, besonders in Prag1? - hat Eschweiler den Anstoss
gegeben, nicht, um eine verbliebene historische Erkenntnislücke zu schliessen,
sondern weil ihm klar war, dass durch den Hinweis auf niemanden sonst die
eigene These vom „Ursprung der Neuzeit im Geiste des Molinismus" (115) dialektisch

auf so hohem Niveau zu bewahrheiten wäre. Arriagas fallibilistische
Konzeption der katholischen Glaubensgewissheit hätte den Wegestreit, der auf dem
Kenntnisstand der Zwei Wege im 19. Jh. ausgebrochen war, ins 17. Jh. zurückverlegt,

mitten in die Gesellschaft Jesu hinein.18 Denn etliche Zeit- und
Ordensgenossen Arriagas, etwa Martin de Esparza (1606-1689), wären, wegen ihrer ganz
anderen Glaubenstheorie, für Eschweilers Neuzeitchoreographie nicht oder nur
sehr bedingt brauchbar gewesen.^ Ebenso ist es in der Folge ja ein Jesuit
gewesen, Henri de Lubac (1896-1991), der in seinem Enthusiasmus für das deside-
rium naturale zum Urheber der Théologie nouvelle wurde (352).

Wie bei allen katholischen Intellektuellen des Schmittkreises, die im Krisenjahr

1932 nur noch verzückt über ihren Rundfunkgeräten hingen,20 bildete auch
bei Eschweiler ein militanter Antiliberalismus das Scharnier zwischen Theologie
und Politik. Der konzentrierte sich polemisch auf die Zentrumspartei, das
stabilisierende Element des Weimarer Systems (231). Weil der Verfasser sich mit
Informationen zum damaligen politischen Kurs des Zentrums zurückhält, erfahrt
man leider nicht, warum trotz der Kanzlerschaft Heinrich Brünings (1885-1970),
den er bewundert haben soll (218), Brünings Partei sich für Eschweiler auf ihr
Image aus den Tagen Ludwig Windthorsts (1812-1891) reduziert hat. So bleibt der
Eindruck, dass die Genugtuung, mit der er 1933 die „Liquidierung des parlamentarischen

Partei-Katholizismus" quittiert hat (230), einfach daher rührt, dass er
hinter diesem dieselben Jesuiten vermutete, die für ihn die Träger des
,Molinismus' waren. Die „bis in den Hass gesteigerte Antipathie gegen den Jesuitenorden"

(214L, 250), die Eschweilers theologiegeschichtlichen Forschung die Richtung

gab, hat nach Ansicht des Verfassers seit der Endphase der Weimarer
Republik zunehmend sein politisches Verhalten bestimmt. Molinismus, Liberalismus

und Ultramontanismus flössen für ihn in eins zusammen (215). Auch über
den .Amerikanismus' heisst es gelegentlich, der sei „nur der letzte Schrei des

V „In der von Arriaga angedeuteten Richtung fortzufahren, hätte bedeutet, immer
deutlicher auf die Positionen zuzusteuern, die von David Hume eingenommen wurden."
SOUSEDlK, S.: Philosophie der frühen Neuzeit in den böhmischen Ländern. Stuttgart:
Frommann-Holzboog 2009, 222L

18 Indirekt, in der Gestalt, die ihr ein Anhänger gegeben hat, ist sie 1679 von der
römischen Inquisition verurteilt worden: DENZINGER/SCHÖNMETZER: Enchiridion Symbo-
lorum §§ 2119-21. Vgl. KNEBEL, S.K.: Rodrigo de Arriaga (1592-1667) und die fallibilistische
Theorie der katholischen Glaubensgewissheit, in: SPOERHASE, C./WERLE, D./WilD, M. (Hgg.):
Unsicheres Wissen. Skeptizismus und Wahrscheinlichkeit 1550-1850. Berlin: de Gruyter

2009, 317-37.
•9 Vgl. SCHLAGENHAUFEN, Florian SJ.: Die Glaubensgewissheit und ihre Begründung in

der Neuscholastik, in: Zeitschrift für katholische Theologie 56 (1932) 313-74 u. 530-95, hier
586-93.

20 Mit welch mystischer Energie das analytische Instrumentarium von ,Natur' und
,Gnade' damals tagespolitisch gehandhabt wurde, davon vermittelt Eschweilers Freund Konrad

Weiss (1880-1940) den wohl stärksten Eindruck: WEISS, K.: Konzepte eines Katholiken
in der Hindenburg-Wahl, in: Ders.: Der christliche Epimetheus. Berlin: Runge 1933, 5-74.



576 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Barockzeitalters" (207). Das Syndrom von „Barockfeindlichkeit, Antijesuitismus
und politischer Option" (215) als den Ausdruck der Verbitterung über die
Angriffe im Zusammenhang mit den Zwei Wegen zu lesen (149, 370), greift gewiss
zu kurz. Denn auch den weiteren Schmittkreis hat Eschweiler damit angesteckt.

* * *

Carl Schmitt hatte recht: „Es gibt einen anti-römischen Affekt. Aus ihm nährt
sich jener Kampf gegen Papismus, Jesuitismus und Klerikalismus, der einige
Jahrhunderte europäischer Geschichte bewegt, mit einem riesenhaften Aufgebot
von religiösen und politischen Energien."21 Dieser Affekt konzentriert sich in
einem einzigen Wort: ultramontan. Von den Leidenschaften, die dieses Wort
einmal zu erregen imstande gewesen ist, in der Schweiz des Sonderbundkriegs22
und genauso im nationalliberalen deutschen Professorentum, macht man sich
kaum noch eine Vorstellung. Nichts sei falscher, so ein führender Gelehrter der
wilhelminischen Zeit, als von der Sozialdemokratie die grosse Gefahr für das
Deutsche Reich zu befürchten: „So gross diese Gefahr sein mag, sie ist
verschwindend gegen die Gefahr des Ultramontanismus."23 Deutschland sei berufen,

„die Welt von der absoluten Herrschaft Roms zu befreien": so schon früher
ein anderer Exponent des akademischen Establishments. „Dieser Lebensaufgabe
der deutschen Nation arbeitet die ultramontane Partei in blindem Eifer entgegen.

Ihre Sünde ist die Sünde gegen den heiligen Geist, welcher die Menschheit
bewegt."24 Dass „das Wort ,ultramontan' aus dem Wortschatz der deutschen
Sprache verschwinde", war selbst im konfessionell entspannten Klima des Ersten
Weltkriegs bei Eschweilers späterem Doktorvater noch nicht mehr als ein frommer

Wunsch.25
Auch unter Katholiken hat der antirömische Affekt gelodert. Reichlich

Beispiele dafür bot Schmitts eigener Freundeskreis. Aus Marschlers Buch ist zu
erfahren, was der Affekt über einen katholischen Theologen des 20. Jhs.
vermocht hat. Er hat ihn dem Nationalsozialismus in die Arme getrieben. Selbst
kluge Leute, meinte auch Hans Barion, hätten sich dazu verleiten lassen, „den
Kampf gegen die Jesuiten lächerlich zu finden". Vonseiten der „nationalsozialistischen

katholischen Theologen" müsse aber der „Ultramontanisierung des
katholischen Volkes" entgegengewirkt und der „Kampf gegen die jesuitische
Weltanschauung" aufgenommen werden.26 Das hat Eschweiler getan (252), zur vollen
Zufriedenheit der Nazis. Wenn es nach Eschweiler gegangen wäre, hätte sich

21 SCHMITT, C.: Römischer Katholizismus und politische Form. München: Theatiner-
Verlag 1925, 5.

22 „Die neue Bundesverfassung der Schweizer tat sehr wohl daran, die Verpönung der
Jesuiten unmittelbar neben den Paragraphen zu setzen, welcher von den gemeingefährlichen

Seuchen handelt." Keller, G.: Der grüne Heinrich ('1853) IV, 3.
23 DELBRÜCK, H.: Deutschland und der Ultramontanismus (1897), in: Erinnerungen,

Aufsätze und Reden. Berlin: Stilke 2i902, 409-24, hier 412.
24 BLUNTSCHLI, J.C.: Charakter und Geist der politischen Parteien. Nördlingen: Beck

1869, 38. Jurist und der erste Vorsitzende des Deutschen Protestantenvereins (1863-1941).
25 RADEMACHER, Arnold: Katholizismus und modernes Leben, in: THIMME, F. (Hg.): Vom

inneren Frieden des deutschen Volkes. Ein Buch gegenseitigen Verstehens und Vertrauens.
Leipzig: Hirzel 1916, Bd. 1, 87-104, hier 101.

26 Aus Barions Gutachten zum Reichskonkordat 1933, zitiert bei MARSCHLER: Kirchenrecht,

287-90.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 577

vermutlich (269, 290) die SA mit der SJ befasst. Obwohl er sich zwei Jahre zuvor
mit Rosenberg öffentlich angelegt hatte (233f.), hat das Amt Rosenberg es sich
nach seinem Tod denn auch nicht nehmen lassen, in ihm den „Märtyrer seiner
Überzeugung auf dem Kampffelde gegen den römischen Jesuitismus" zu
würdigen (341).27

Schon Eschweilers allererste Publikation, 1908, war ein Akt der Distanzierung
von der Subkultur gewesen, in der er als Katholik hatte aufwachsen müssen
(i6f.)- Die Mandarine jenes Reichs von 1871, das sich durch die Ausbürgerung der
Jesuiten eingeführt hatte, und in dessen Kontinuität Eschweiler sein Drittes
Reich immer gerückt hat (335), hatten irgendwann eingesehen, dass der polizeilich

geführte Kulturkampf in die Sackgasse geführt hatte. Statt einer Annäherung

der katholischen Bevölkerung an die evangelische sei „eine schärfere Spannung

zwischen Protestanten und Katholiken eingetreten als seit Jahrhunderten".
So das Fazit nach einem Vierteljahrhundert Jesuitengesetz. „Enger als je sind die
deutschen Katholiken mit Rom verbunden [,..]."28 Dennoch werde man den
Kampf gewinnen, einfach durch „die innere Überlegenheit der protestantischen
Bildung, die ja unermesslich ist".29 Nur aufdrängen solle man nichts mehr: „Ist es

unser Interesse, dem Bildungs-Defizit des Ultramontanismus aufzuhelfen?
Überlassen wir ihn seiner geistigen Verarmung."3° Eschweiler war der Junge aus dem
Ghetto, in dem sich der verletzte Stolz mit dem Hass auf diejenigen verband,
denen die Kulturkampfpropaganda die Schuld an der ,katholischen Inferiorität'
gab. Wenn der Verfasser bemerkt, dass sich schon vor 1933 bei Eschweiler
zwischen den Einzelnen und die Menschheit penetrant das Volkstum als
christlich relevante Kategorie geschoben hat (208), so war das3! - ebenso wie die
Rede von einer .schwarzen Internationale'32 (207), das Eingeständnis
nationalpolitischer Versäumnisse der deutschen Katholiken im 19. Jh. (229), die
Unterscheidung zwischen zweierlei Katholizismus (251),33 die ökumenische Propaganda

(253ff.) - eine einzige Verbeugung vor dem nationalliberalen
Kulturkampfdiskurs. Es war, zeigt der Verfasser, sein völkisch reinterpretierter ,Tho-
mismus' (242ff.), welcher es Eschweiler ermöglicht hat, an diesen Diskurs den
Anschluss zu finden.

In seiner Einstellung zu den Jesuiten liegt der Schlüssel zum Fall Eschweiler.
Mit den Nazis war er sich sowohl in der Einschätzung der treibenden Kraft
hinter dem Zentrum als auch in der Einschätzung der politischen Stossrichtung
der Jesuiten einig.34 Von besonderem Interesse ist hier sein Antisemitismus. Wie

27 Vgl. ROSENBERG, A.: Der Mythus des 20. Jahrhunderts ('1930). München: Hohen-
eichen-Verlag 1937, i77ff.: Der Jesuitenorden „arbeitet [...] zielbewusst an der Zersetzung
des nordisch-germanischen Abendlandes und nistet sich naturnotwendig überall dort ein,
wo eine Wunde an einem Volkskörper bemerkbar wird".

28 DELBRÜCK: Deutschland und der Ultramontanismus, 414.
29 Ebd. 424.
3° Ebd. 423.
31 Vgl. z.B. STRAUSS, D.F.: Der alte und der neue Glaube. Bonn: 1873, 267.
32 BÜCHMANN, G.: Geflügelte Worte. Der Zitatenschatz des deutschen Volkes. Berlin:

Haude & Spener3ïi972, 744.
33 Vgl. BLUNTSCHLI: Charakter und Geist der politischen Parteien, 53f.
34 MARSCHLER: Karl Eschweiler, 244t. Über die Zeit ab 1930 aus der Sicht der

Nationalsozialisten vgl. STARK, Johannes: Zentrumsherrschaft und Jesuitenpolitik. München: Eher
31932> 3-



578 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Verfasser ihn analysiert, benutzt er leider nicht den Schlüssel, den er zur
Lösung des Falls schon in der Hand hat.

Eine „bare Positivität, [...] welche die geschichtliche Kreatur des Deutschtums
in eine blosse Rassenposition umzusetzen versucht",35 wäre bis 1933 dem
katholischen Schmittkreis unsympathisch gewesen, auch Eschweiler. Bis zu
diesem Zeitpunkt war Eschweiler definitiv kein Rasseantisemit (188, 2iif.). Auf
der anderen Seite lässt der Verfasser keinen Zweifel daran, dass Eschweiler die
zu seinen Lebzeiten in den Nürnberger Gesetzen kulminierende Entrechtung der
Juden gebilligt und anscheinend sogar die Sterilisierung von Halbjuden
befürwortet hat (247f.). Er ist also, indem Nazi, auch Rasseantisemit geworden. Was
ist in diesem Licht von seinem früheren christlichen Antijudaismus zu halten?
Der Verfasser entnimmt dem Fall Eschweiler eine Bestätigung für Olaf Blaschkes
Vermutung, dass der christliche Antijudaismus eine innere Verfallstendenz in
Richtung Rasseantisemitismus gehabt hat (212, 365). Nun hat Blaschke die
Hauptthese seiner Arbeit, wonach im ausgehenden 19. Jh. der katholische Klerus
generell „antisemitisch" eingestellt gewesen wäre, aber selber dahin
eingeschränkt, dass für den modernen Rasseantisemitismus damals gerade nicht die
,ultramontanen' Zentrumskatholiken, sondern die Minderheit der nationalliberalen,

d.h. der assimilationswilligen, Katholiken (.Kulturkatholizismus') anfällig
gewesen sei.36 Der Fall Eschweiler beweist, wie nötig diese Einschränkung und
von wie grosser Tragweite sie ist.

Der Verfasser bemerkt (210), dass Eschweiler schon vor 1933, anlässlich einer
Kontroverse zwischen Carl Schmitt und Leo Strauss, den „Jesuitismus" zum
„semitischen Denken" in Beziehung gesetzt hat. Eine ähnliche Äusserung vom
August 1933 wertet er (246) als ein Indiz dafür, dass Eschweilers Antisemitismus
nach wie vor „theologisch", nicht biologisch, motiviert gewesen sei. Nur, was
hätte Eschweiler das genützt, um den Boykott jüdischer Geschäfte und die
Sterilisierung von Halbjuden zu rechtfertigen? Was hätte ihn, auf der anderen Seite,
davon abhalten sollen, nach seinem Parteieintritt dem .arischen' Christentum
noch (235) grössere Zugeständnisse zu machen, als er sie, nach Ansicht des
Verfassers (246), tatsächlich gemacht hat?

Der Verfasser meint, sein Antiliberalismus habe Eschweiler sowohl für den
Antisemitismus als auch für den Antijesuitismus disponiert, trotzdem sei beides
an und für sich voneinander unabhängig. Dass der Jesuit nicht weniger als der
Zwilling des Juden ist, geht in seiner Analyse von Eschweilers Antisemitismus
unter. Jude und Jesuit hatten für Eschweiler nicht nur aktuell dasselbe Feindbild,
den Nationalsozialismus (244, 246), sondern in einem noch .tieferen' Sinn etwas
gemeinsam. Der Verfasser erklärt das so: Eschweiler habe in dem Judentum „die
Verkörperung des antichristlichen neuzeitlichen Rationalismus" gesehen, und
von diesem hätte dann der Neophyt 1933 für sich in Anspruch genommen, ihn
„in Gestalt der jesuitischen Barockscholastik" schon immer bekämpft zu haben
(246). Diese Erklärung wird dem Stellenwert nicht gerecht, den für Eschweiler
die .Barockscholastik' gehabt hat. Sie kann für ihn nicht das Epiphänomen einer
Weltanschauung gewesen sein, welcher geschichtsphilosophisch eine jüdische

35 WEISS: Der christliche Epimetheus, 61.

36 BLASCHKE, O.: Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich.
Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1997, i66ff. An der Bonner Theologischen Fakultät, an
der Eschweiler studiert hatte, waren die nationalliberalen Katholiken zahlreich vertreten.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 579

Rassenbasis zuzuordnen selbst auf dem völkischen Standpunkt vermutlich Unfug

wäre.
Aus der Stelle, auf die sich die Interpretation bezieht, folgt das auch keineswegs.

Sie stammt aus einem Brief an einen befreundeten völkischen Propheten:
„Doch es ist ja mein ewiger Kampf, diese Scholastik anzuprangern als das, was
sie wirklich ist, nämlich als die gefahrlichste Semitisierung des germanischen
Christentums, und zwar gerade dadurch, dass sie als Verfälschung bzw. Verfunk-
tionalisierung der Theologie des Albert und Thomas, die noch revolutionärere
antisemitischere Germanen sind als ihr Nachfolger Ekkehart, wenigstens im
lieben Deutschland erkannt werden soll." Erläutert wird hier die Unzufriedenheit

mit dem Zugeständnis, das in Alfred Rosenbergs (1893-1946) antisemitisch
und kulturkämpferisch akzentuiertem NS-Walhalla den Katholiken gemacht
worden war. In diesem Walhalla figurierten: Odin, Siegfried, Widukind, Friedrich

II. von Hohenstaufen, Meister Eckehart, Walther von der Vogelweide,
Luther, Friedrich d. Gr., Bach, Goethe, Beethoven, Schopenhauer, Bismarck.37
Also ein einziger Katholik, Meister Eckehart. Das völkische Verlagsprogramm
von Eugen Diederichs (Jena) hatte den deutschsprachigen Prediger seit langem
zum Nationalheiligen stilisiert. Eschweiler rät davon ab, um der ultramontanen
Scholastik das Wasser abzugraben, kulturpolitisch immer nur auf die Mystik zu
setzen. Er wiederholt seine alte (96) Kritik an Pauschalurteilen über die ,Scholastik'

und den ,Thomismus'. Die versuchte Ehrenrettung der Scholastik des 13.

Jhs. fällt auf dem völkischen Standpunkt zwar bizarr aus, sie ist aber nachvollziehbar,

wenn man unterstellt, dass Eschweiler Chamberlain gelesen hat. Der
Marcionit Houston Stewart Chamberlain (1855-1927) hatte sowohl dem Juden als
auch dem Jesuiten das Bedürfnis nach religiöser Verinnerlichung abgesprochen.
Beide würden anthropologisch die Willensfreiheit predigen.38 Judentum und
katholischer Semipelagianismus zögen an demselben Strang.39 Der Verfasser
neigt dazu, dem antisemitischen Interpretament hier eine taktische Funktion
zuzuschreiben. Auch das ist möglich. Dass Eschweiler dazu gewitzt genug gewesen

wäre, zeigt die Art, wie er selber das Verhältnis zwischen der ultramontanen
Scholastik und der Scholastik des 13. Jhs. bestimmt. Man muss sich überhaupt
hüten, gibt der Verfasser zu bedenken (259, 36if.), die ab 1933 zunehmend
„grobschlächtigen" theologischen Selbstinterpretationen Eschweilers hermeneutisch
für bare Münze zu nehmen. Doch wie auch immer, das bestimmende polemische
Motiv an dieser Stelle ist der Ultramontanismus.

Da „selbst ein im wissenschaftlichen Kampfe gegen den Jesuitismus erprobter
Katholik", so Eschweiler über sich selber im Spätsommer 1933, nach eigenem
Bekunden „Schwierigkeiten überwinden musste, um Nationalsozialist zu werden"
(272), hatte es vier Monate zuvor schon eines kräftigen Motivs für den dazu
nötigen „Ruck" (221) bedurft. Die Versuchung des Jahres 1933 hatte für diesen
Mann in der Chance bestanden, die es ihm bot, seinen antirömischen Affekt
ungehemmt auszuleben. Der Rasseantisemitismus war die Kröte, die er dafür
geschluckt hatte.

37 ROSENBERG: Der Mythus des 20. Jahrhunderts, 629.
38 CHAMBERLAIN, H.S.: Die Grundlagen des Neunzehnten Jahrhunderts. München 3i90i,

243ff.
39 Ebd. 567.



Craig Steven Titus

Philosophie et vertu : Josef Pieper, un maître de la tradition1

Il est fréquent d'attribuer le renouveau de la théorie des vertus dans le domaine
philosophique à G.E.M. Anscombe (1958), Vladimir Jankélévitch (1968-1972) ou
Alasdair Maclntyre (1981). Dans le domaine théologique, c'est à Servais Pinckaers
(1978, 1985), Stanley Hauerwas (1981) ou Paul Ricœur (1990) que l'on doit ce

regain d'intérêt pour la théorie des vertus. Tous ces penseurs y ont largement
contribué. Par ailleurs, Josef Pieper (1904-1997) a également contribué dès 1934

par un grand nombre d'ouvrages important au renouveau actuel de l'éthique de
la vertu. De ce fait, on peut le considérer comme l'un des philosophes les plus
importants du XXe siècle, dont la pensée est toujours actuelle. Son imposante
bibliographie, qui compte 70 ouvrages avec des traductions dans 16 langues, et sa

popularité croissante confirment l'importance de sa contribution.
Pieper n'a pas craint de se confronter aux sujets qui ont suscité dans le

monde des divisions au point de plonger le XXe siècle dans la guerre et les conflits.

Ses ouvrages les plus célèbres abordent la question des vertus, du loisir, de
la culture et de l'histoire. Son approche de la philosophie a démontré sa capacité
à faire dialoguer la tradition sapientielle avec le monde contemporain afin de
donner un nouvel éclairage aux problèmes de l'humanité, auxquels les écoles
modernes et postmodernes ne donnent que des réponses partielles.

Ce volume comporte dix articles originaux sur Josef Pieper. Dans le premier
article, Bernard Schumacher ne se limite pas à introduire la collection, mais il
invite à la lecture du philosophe allemand par sa présentation de la pensée de

Pieper. Ce dernier aborde la question de la personne humaine et de l'éthique par
le biais de la culture et de la création. Selon lui, la dignité humaine est préservée
à condition de promouvoir une culture authentique, ce qu'il développe en faisant
dialoguer la tradition grecque et chrétienne avec la pensée contemporaine. Le
fondement de ce dialogue ne réside pas dans l'allégeance à une tradition particulière,

mais bien plutôt à la vérité, à la vérité des choses et à la réalité de la création

(p. 3). Son approche sapientielle critique le relativisme et l'historicisme,
désormais si répandus, et qui ne sauraient être compris en dehors du contexte de
la philosophie moderne ; tel est le sujet de l'article de Berthold Wald (p. 24-62).
Pieper traite des problèmes philosophiques tels que la vérité et le sens, la création

et le néant, le langage et la réalité d'une manière qui permet de surmonter
l'impasse née de l'opposition entre les écoles de pensée analytique et herméneutique.

Il considère que la tâche de la philosophie est de s'appuyer sur le langage
humain ordinaire et la pensée en tant que moteur de la connaissance, de l'amour
et de l'agir. La vérité, dans l'acte de philosopher, repose sur la transmission,
réelle et potentielle, sur le langage, sur l'interprétation, sur le sens, sur la relation
à la réalité et sur la connaissance. C'est ainsi que Pieper affronte les défis que
pose le contexte de l'après-guerre sur le plan spirituel, soit que celui-ci prive la

théologie de transcendance, quand il ne nie pas purement et simplement Dieu et

1 SCHUMACHER, Bernard N. (éd.): A Cosmopolitan Hermit. Modernity and Tradition in
the Philosophy ofJosef Pieper. Washington, DC: The Catholic University of America Press,

2009. 312 p. ISBN 978-0-8132-1708-6.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 581

la création (nihilisme), soit qu'il attribue portée utopique aux souffrances et aux
efforts des hommes.

Pieper ouvre en outre plusieurs fronts contre le totalitarisme. Que ce soit par
le biais de la défense d'une vision de la personne humaine fondée sur une
éthique de la vertu ou par le refus de réduire la personne à ce qu'elle produit et à

sa fonction ; voilà autant de moyens de battre en brèche une communauté qui
cherche à se poser en absolu. Frank Töpfer discute de ces menaces dans l'article
« Les Fondements intellectuels du totalitarisme » (p. 63-87). La réponse que
donne Pieper consiste en une philosophie de la culture et du loisir comme
antidote aux concepts matérialistes. Il défend la liberté personnelle du danger
qu'elle court à être nivelée au nom des critères de productivité et d'utilité, en
promouvant une conception plus globale du bonheur personnel et du bien
commun.

Pieper est un penseur intimement attaché à la réalité. Pour le rester, il a dû
résister aux limitations imposées par divers courants de pensée, dont l'hégélia-
nisme et le marxisme, mais aussi le national-socialisme. Hermann Braun, dans sa
contribution intitulée « Les premiers écrits sociologiques de Josef Pieper » (p.
88-115), le présente alors qu'il était encore jeune chercheur, engagé dans le débat
des idées sociales et politiques de son temps. Son réalisme et son engagement
pour un ordre social juste s'appuie sur l'encouragement de Romano Guardini -
« tout ce qui doit être est fondé dans ce qui est » - et également sur la doctrine
sociale de l'Eglise, en particulier Quadragesima anno (1931) du pape Pie XI. Son

opposition au régime national-socialiste aboutit à l'interdiction de son ouvrage
Thesen zur Gesellschaftspolitik (1934) et le conduit à retourner à la philosophie.
L'influence d'Aristote et de Thomas d'Aquin sont sans doute les plus parlantes
dans son travail. En adoptant la méthodologie de l'Aquinate, il a pu résister aux
propositions simplistes, étant dès lors libre d'envisager la réalité en assumant
une position philosophique courageuse fondée sur la confiance en la vérité. Sa

résistance à la morale subjectiviste s'enracine dans une approche historique
synthétique et systématique, car il était convaincu qu'un système de vérités fermé

sur lui-même contredit autant la condition de créature que la transcendance
de la personne humaine finie.

L'importance de l'éthique des vertus de Pieper, tout comme la manière dont il
aborde les vertus cardinales et théologiques, sont traitées dans l'article de Thomas
S. Hibbs (p. 116-140). Au lieu de faire siennes la notion de valeur de Max Scheler
ou les éthiques casuistiques fondées sur les règles, Pieper développe une
approche de l'éthique par le biais de la vertu envisagée sous l'angle de la notion
aristotélicienne du « tout » ou de l'existence comblée (eudaimonia). Il ne conçoit
pas la vertu comme une notion statique, car il l'englobe dans une conception de
la personne qui tend vers l'accomplissement de son être par la pratique des

vertus. Ainsi, il offre une alternative à la fois au formalisme kantien et à l'éthique
utilitariste. En 1934, le philosophe allemand aborde les questions urgentes de son
temps en publiant un livre sur le courage. Il s'agit du premier volume d'une
longue série sur les quatre vertus cardinales et les trois vertus théologales,
couronnée par son livre sur l'amour (1972).

Son analyse de la vertu est remarquable, comme on peut le constater dans
son œuvre intitulée Espérance et histoire, ainsi que l'explique l'article de Joseph
J. Godfrey (p. 141-170). La pertinence de la contribution du philosophe de Münster

est illustrée par sa discussion de trois contre-courants historiques qui visent



582 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

l'annihilation du genre humain (Hiroshima), les conceptions utopiques du progrès

(Ernst Bloch) et les thèses évolutionnistes concernant l'être humain et Dieu
(Teilhard de Chardin). Pour contrer le mauvais usage que l'on peut faire de

l'espoir, il y a nécessité, d'une part, de discerner les différents degrés de l'espoir,
des espoirs quotidiens à l'espérance fondamentale et, d'autre part, de chercher
sans cesse à faire « ce qui est sage, bon et juste ».

Le célèbre philosophe canadien Kenneth Schmitz propose une analyse lucide
de l'usage de tradition dans l'œuvre de Pieper (p. 171-198). L'acte de philosopher
doit se référer au monde, à la tradition et à la révélation. Il est impossible de

prouver le bien-fondé des éléments indispensables aux personnes pour atteindre
leur épanouissement. Il est tout autant impossible d'exercer sur ces éléments un
contrôle absolu. La philosophie se réclame plutôt de la tradition comprise
comme la réception du don - la Source transcendante, la « vérité » de la vérité -
qu'une attitude aimante rend accessible par l'émerveillement et une foi emplie
d'espérance.

Pieper fonde sa philosophie sur l'ontologie de la création. Cette métaphysique

de la création constitue à son tour la base de sa théorie « de la vérité des
choses et du vrai visage du monde », ainsi que le montre Matthew Cuddeback (p.
228-250). L'approche de Pieper reconnaît humblement les limites de la connaissance

humaine. L'être humain ne saurait connaître entièrement, totalement et
parfaitement la structure interne de quoi que ce soit. « La connaissance de
l'essence et de la totalité des choses est la prérogative de l'être humain, dans les
limites de 'la promesse de l'espérance' » (Pieper : The Truth ofAll Things, p. 58;
cité à p. 14). Comprendre le monde comme un monde créé donne tout son sens
aux choses et à la connaissance que l'homme a d'elles. Cette métaphysique de la
création affirme, d'une part, la capacité humaine à connaître l'essence d'une
chose par l'intellection et des actes rationnels de connaissance et, d'autre part,
que l'être humain ne peut pas saisir ce qu'est une chose, car son éclat surpasse et
déborde son intelligence.

Le philosophe est appelé à être doublement disciple, ainsi que le souligne
Bernard Schumacher dans son article portant sur la foi et la raison (p. 199-227).
Il doit en effet vraiment être disponible à accueillir la totalité de l'être et à

s'approprier amoureusement la sagesse. La question philosophique du « pourquoi

» implique un cheminement dont le but est de prêter attention au don
qu'est la connaissance de la totalité pour aboutir à la connaissance du Dieu qui
parle (theios logos). Quant à la théologie, elle a pour tâche propre d'interpréter
de façon critique, de comparer et d'expliquer la signification des éléments que
transmet la tradition. La philosophie doit également tenir compte des données
révélées lorsqu'elle pose les bases de la pensée critique et de la contemplation,
qui sont des finalités pour chaque être humain. L'activisme, au contraire -
nécessaire aussi bien dans le contexte de la reconstruction de la société après la
seconde guerre mondiale en Europe que dans le monde du XXIe siècle plombé
par des dettes privées et publiques - considère le travail comme la valeur la plus
éminente, courant ainsi le risque d'instrumentaliser la personne et de soumettre
tout un chacun au seul critère de la production et du bénéfice. Pieper souligne le
besoin de promouvoir une vraie culture intimement liée au loisir authentique.
Chaque personne, chaque civilisation, considérée comme un tout, ne s'épanouira
que s'il existe une distinction entre le divertissement qui cherche à échapper à la
réalité, d'une part, et un authentique loisir permettant d'exprimer tout le poten-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 583

tiel humain à contempler gratuitement et librement et à créer une culture
responsable, d'autre part. Pieper identifie là un combat semblable à celui que la
philosophie de Platon avait mené contre les sophistes et contre une approche
pragmatique de l'être humain. La contribution de Juan F. Franck intitulée «

L'inspiration platonique de la philosophie de Pieper » (p. 251-278) aborde les sources
grecques auxquelles celui-ci se réfère pour apporter une réponse crédible aux
problèmes contemporains.

On peut enfin noter que cet ouvrage est unique dans la mesure où il propose
une analyse systématique de la philosophie de Pieper. Il démontre ainsi l'importance

de la théorie des vertus et des approches fondées sur la pensée classique
en dialogue avec les formes contemporaines de la connaissance et de la science.
L'éditeur de ce volume est un des rares spécialistes des écrits de Josef Pieper.
Bernard Schumacher est également l'auteur d'une monographie sur ce penseur
allemand : Une philosophie de l'espérance. La pensée de Josef Pieper dans le

contexte du débat contemporain sur l'espérance (Paris : Cerf 2000 ; également
traduite en allemand, anglais et espagnol). Le présent ouvrage ne fait que confirmer
les efforts qu'il déploie pour rendre accessible l'œuvre de Pieper à des lecteurs
anglophones, mais aussi au public francophone grâce à la Collection Josef Pieper
de traductions françaises (Genève : Ad Solem) qu'il dirige également.

Les auteurs de ce volume nous rendent un grand service en replaçant les

œuvres de Pieper dans le contexte des développements philosophiques,
historiques et culturels de l'Antiquité au XXIe siècle. Par chacune de leur
contribution, ils fournissent des clés de lecture pour comprendre d'importantes questions

philosophiques. À la suite de Pieper, ils s'efforcent d'aborder les notions
relatives à la culture, au totalitarisme, au loisir, au travail, à la vertu et au
progrès humain, à l'espoir et à la violence, à la foi et à la raison, aux courants de

pensée actuels et à la tradition. Il aurait été certes préférable de consacrer un
volume entier à chacun de ces sujets, mais il est rare de trouver un recueil dont
la portée est aussi homogène et les résultats aussi heureux.

Dans la mesure où cet ouvrage est aussi bien critique sur le plan
philosophique que constructif sur le plan pratique, il illustre la pensée de Pieper selon
laquelle un acquiescement sans condition à la réalité, comme essentiellement
« bon », est à la base de l'authentique loisir, nécessaire en vue de la contemplation

spéculative. Un acquiescement de cette sorte s'exprime en pratique dans le

principe de la célébration. Cette attitude à l'égard de la réalité se traduit par les
diverses façons dont l'amour est exprimé envers le monde, envers autrui et
envers soi-même. L'amour de l'existence de chaque chose mène à la plus festive des
célébrations : le culte religieux, action de grâce pour la vie.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Atucha, I./Calma, D./König-Pralong, C./Zavattero, I. (eds) : Mots médiévaux

offerts à Ruedi Imbach Textes et études du Moyen Age 57). Turn-
hout : Brepols 2011. 797 p. ISBN 978-2-503-53528-9.

A Festschrift does not fill one with confidence—one expects a cobbled-toge-
ther assortment of second-rate articles, with a pious, even hagiographical
dedication to the Festschriftee stuck on the front. Who would put his best
work in such a volume? It is a relief, then, that Mots médiévaux, while it
appears to be a Festschrift, assembled in honour of the eminent mediaevalist
Ruedi Imbach, is, in its substance, nothing of the kind. If Imbach is its causa
efficiens, its causa formalis is something else entirely. But what?

MM contains some 70 articles—two short of the magic mediaeval
number—in five languages, arranged alphabetically, each on a word or phrase of
some significance, often oblique, for mediaeval thought. (The editors are too
narrow in their own use of the word 'philosophie'.) Given its size and
ordering, MM looks like an encyclopaedia, but it is not constrained by the
same demands: it does not aim to be exhaustive, or even representative, in
its coverage. This is just as well, since printed encyclopaedias are in the process

of being rendered obsolete by the internet. Systematised and indexed
articles are the best way to arrange information in a linear medium such as

print; but they cannot, in the end, compete with Google and other web
resources. MM wisely opts instead for close reading, and for the creativity of
individual interpretation. The editors acknowledge this in their avant-propos,
shrewdly brief:

Plutôt que d'établir la carte d'un territoire à une échelle déterminée, ces Mots
médiévaux permettent ainsi de tracer des trajectoires à travers l'histoire de la
philosophie médiévale, à différentes hauteurs de vol. Les plans de vol se
dessinent sur une carte du ciel nécessairement fragmentaire et mouvante. (10)

This liberty is a key to the book's nature. Its articles function not as
interlocking tesserae, but as little pastilles of thought and discovery, each seeking
to strengthen our grasp of a small piece of historical meaning. Despite the
book's title, the editors write that each article concerns 'une notion singulière

ou trop peu étudiée' (9). Is MM, then, a contribution to mediaeval
Begriffsgeschichte—a set of additions to the Historisches Wörterbuch der
Philosophie?

Some articles do gesture in that direction. Aurélien Robert takes 'fasci-
natio' from the glances of fabulous animals, through the Glossa ordinaria,
Avicenna's concept of the imagination acting at a distance, Albertus Magnus
on demonic magic, Roger Bacon on natural magic, the amorous gaze in
medicine and poetry, to the Neoplatonic iterations of Ficino. Robert also
notes the concept's survival into the eighteenth century. In fact it survived
even into the next: in 1838 the famous physician Etienne Esquirol would
describe sorcery as a 'mode de fascination' operating 'sur l'imagination en



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 585

l'excitant et la fixant sur des évènemens promis et désirés'.1 Robert's article,
despite its nods to Agamben and Freud, would have benefited, even from a

mediaevalist's perspective, from further reflection on the endurance of the
old concept in a new intellectual landscape.

If a number of pieces in MM attempt to cover a broad sweep of mediaeval
thought, others adopt different approaches. There are idiosyncratic entries
on missing words and concepts ('anonyme', 'plagium'), considerations of
absence. Other articles focus on individual authors, singled out as points of
rupture and illumination: thus we have entries on 'imago dei' in Henry of
Lübeck, 'obumbratio' in Aquinas, 'magia' in Albertus Magnus, 'esse' in
Nicholas of Cusa, and so on. The tension between word and concept is
handled with care. Jean-Luc Marion on 'substantia' is especially good: like an
early Derrida he traces the apparent contradictions in Augustine's uses of
the word, undermining the supposition of metaphysical continuity.

Dominique Poirel is similarly attentive to symbolum, as it comes to Hugh
of St Victor from Eriugena's Dionysius. It has recently been argued that little
Dionysian theology rubbed off on Hugh;2 Poirel, by contrast, suggests that
Dionysian concepts helped Hugh to understand his own thought (715). For
this to happen, the humanist Hugh had to reconfigure the alien symbolum in
more familiar Latin language: collatio, exemplum, forma, figura, similitudo,
etc. (In this he may be contrasted to later Dionysian commentators, such as
Robert Grosseteste, who preserved a strict Latin equivalent for each Greek
term, concerned more with fidelity to the original than with the elaboration
of new thought.3) Hugh's symbolum has been well studied;4 Poirel's
contribution, like Marion's, is disruptive, noting misreadings and incoherences in
the reception. Of particular interest is Hugh's grappling with the two
movements of Dionysian symbolism, from divine illumination to sensible
objects, and back again, each tendency always in balance with the other.

Alongside such weighty subjects are found slenderer topics—neologisms
and hapax legomena—which require a different sort of approach and analysis.

John Marenbon deals astutely with the fragility of'philosopha', a word at
the periphery of lexical reality. What does it take for philosopha, the feminine

form of a well-attested adjective meaning 'philosophical', to become
philosopha, an unattested noun meaning 'female philosopher'? The significance

of context is illustrated by Marenbon in a footnote:

Although Aspasie philosophe [in one of Heloise's letters] could in theory
mean 'the philosophical Aspasia', in the second usage of philosopha (praedic-
ta philosopha), the word must be a noun and it is fairly clear that the noun is
intended the first time too. (549, n. 10)

1 ESQUIROL, Ê.: Des maladies mentales considérées sous les rapports médical, hygiénique et
médico-légal. 2 vols. Paris: Baillière 1838, vol. 1, 506.

2 ROREM, P.: 'The Early Latin Dionysius: Eriugena and Hugh of St. Victor', in: COAKLEY,

S./STANG, C.M. (eds): Rethinking Dionysius the Areopagite. Oxford: Blackwell 2009.
3 McEvOY, J.: The Philosophy ofRobert Grosseteste. Oxford: Clarendon 1982, 80-5.
4 CHENU, M.D.: La théologie comme science au XIII' siècle. Paris: 1957, 174-78; W.

Wetherbee: Platonism and Poetry in the Twelfth Century. Princeton: UP 1972, 57-60.



586 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

The concept's precariousness is evident: had there been no 'praedicta
philosopha', Marenbon might have conceded that 'philosoph[a]e' was simply
the adjective: reading favours consuetudo. But then there would have been
no female philosopher at all! His argument turns on the subtle twisting of
language into a new form, for the purpose of special communication—a
concept of peculiar charge in the context, the female philosopher, revealed
to us by a lectio difficilior.

Olaf Pluta's article on 'atheism' is less successful. Atheism is one of the
most problematic cases for the historian of ideas. Kurt Goldammer's
approach in his Wörterbuch entry is significant, opening with an examination
of the concepts actually denoted by the (early modern) word Atheismus—
one of which was not the lack of belief in God. As he puts it, the use of the
word 'ist mit der Überzeugung verbunden, daß der Gottesgedanke ein
sicheres Besitztum der menschlichen Vernunft sei'.5

Pluta deals not with the word 'atheism' or its Latin cognates, but with the
concept in its modern sense, citing as a 'simple indirect proof of pre-mo-
dern atheism contemporary legislation against blasphemy, and William of
Ockham's claim that 'many doubt the existence of God'. Leaving aside the
insuperable problem of testimonial bias on this issue, amply documented in
the book he himself cites,6 Pluta discusses two 'atheists' portrayed in the
Decameron, the one a sinner and blasphemer, the other Guido Cavalcanti,
the Epicurean reputed to have disproved the existence of God. He treats
these stories as clear windows onto the mediaeval mind, loading Boccaccio's
light satires with a great deal of philosophical baggage. But this is unmerited:

neither figure is, in any documentary sense, an atheist. The first
should be analysed as a heretical sinner, the other as an intellectual
distrusted by the 'gente volgare'—the respective objects of satire. The reading
of literature, we feel, must be grounded first of all in the aims and
conventions of literature itself. Pluta avoids misreading the word 'atheist', but
errs in seeking a chimaera.

Some articles, finally, are not about specific terms or concepts, but
resemble instead little poems of meaning, hanging on a word or phrase.
Inigo Atucha's early entry, 'Alto mare aperto', is a case in point. Atucha
shows us Primo Levi, incarcerated in Se questo è un uomo, recalling snippets
of Dante to his French co-worker. In this process of recollection, encapsulated

in the 'high open sea' of Inferno 36.100, Dante's Hell threatens to
become the Monowitz camp at Auschwitz. The passage is known in the
scholarship; but Atucha reflects on the tentativeness of Levi's assimilation:
'Le narrateur demeure au seuil de l'analogie, qu'il n'apprehende que d'une
façon obscure et intuitive' (53). Analogy is always a temptation to man, but
Levi recognises too its dangers. It is a small point, left to dangle at the end,
as in a poem. But it speaks again to Hugh struggling with the two move-

5 GOLDAMMER, K.: Atheismus, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, 13 vols. Basel:
Schwabe 1971-2007, vol. I, col. 596.

6 MINOIS, G.: Histoire de l'athéisme: les incroyants dans le monde occidental des origines à

nos jours. Paris: Fayard 1998, 68-107.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 587

ments of the Dionysian symbol, and, more broadly, to all the mediaeval
thinkers of MM, seeking to reconcile the meanings of past and present. It
speaks, finally, to the book itself, which is, at the last count, one more layer
of interpretations, destined to be creatively misread by generations of future
scholars. MM is no promptuary of information—a reference work of no great
utility. It is rather an invitation to thought, broken and incomplete, upon
the broken and incomplete thought of the Middle Ages.

Anthony Ossa-Richardson

TODISCO, Orlando: La libertà creativa. Modernità del pensare francescano.
Padova: Messaggero 2010. p. 589. ISBN 978-88-250-2645-0.

La ricerca storiografica, com'è noto, non è mai puramente oggettiva, ma si

nutre inevitabilmente di domande e attese che appartengono al proprio
présente e costituiscono corne un polo di attrazione e di orientamento per
ogni campo d'indagine rivolto a un certo passato e soprattutto a certi suoi
autori significativi. A questi autori, ai quali riconosciamo uno spessore di
senso e una forza d'interpellanza che trascende il loro orizzonte temporale,
noi ci accostiamo sempre con una sincera volontà d'ascolto, sicuri di trovare
nella rimemorazione attiva del loro pensiero lumi per il nostro présente. Si

puö ben riconoscere in questa nota pratica ermeneutica la linea guida delle
ricerche storiografiche che compongono questo nuovo, ricco e appassionato
lavoro.

Si tratta innanzitutto di studi che si sviluppano in continuité non solo
materiale con alcuni suoi lavori precedenti, ma soprattutto teoretica e

storiografica, in quanto anche in questo lavoro il nostro Autore, muovendo
alla ricerca di tracce che hanno alimentato il pensiero délia modernità,
attraverso uno scavo attualizzante di testi e autori, interrogati al di là del
loro detto e delle rimozioni che ne hanno fatto interpreti successivi, si
commisura con l'ardita sfida di farne emergere la loro « anima francescana »,
riconosciuta come momento alternativo di una tradizione dominata dal
prepotente, monotono imporsi di un modello «razionalistico» a tutto tondo,
cioè dal paradigma di una verità sganciata dalla libertà. A fronte di un taie
paradigma, dominante ma non esclusivo per l'intera tradizione occidentale,
il Todisco rivendica un pensiero originario alternativo, ben consapevole che

una tale operazione s'intreccia con una decostruzione/reinterpretazione di
quella tradizione, naturalmente in un dialogo costante con essa, ma senza
rinunciare a indafarla fin nei suoi limiti, in quella esperienza di aridità dello
spirito come risultato di una razionalità rarefatta, staccata dal movimento
della vita e delle sue variegate pulsazioni.

Da un tale scavo storiografico vien fuori tutta la freschezza, la perennità e

attualità della cosiddetta « anima franciscana » restituita alia potenza della
sua forza ispirativa per il nostro présente, a conferma della sua produttività
già espressa lungo una tradizione quasi millenaria. La sua potenza
d'interpellanza puö ben riassumersi nel titolo stesso del libro, nell'individuazione
di un'esperienza di «libertà creativa» come fermento vitale del pensiero



588 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

francescano, délia sua musicalità interiore, ripercorsa, pur senza alcuna
pretesa di esaustività, in alcune sue fondamentali formulazioni e prospettive
storiografiche, all'interno di diversi contesti vitali, lungo percorsi intrecciati
nei quali l'accostamento ai testi riflette sempre anche un'esperienza di
lasciarsi interrogare da essi, riaprendoli a una polifonia di sviluppi e aperture
inedite.

Seguendo questo fdo rosso nel quale si tengono insieme e si chiarificano
a vicenda temi e figure centrali dei singoli capitoli di questo lavoro, il lettore
s'imbatte, come d'altronde nel precedente volume dello stesso Todisco dal
titolo significativo, quasi une variazione sul tema, La libertà fondamento
délia verità (2008), nella rivendicazione ardita di pensare la stessa verità
come funzionale alla libertà, come sua « traduzione nel tempo », anzi come
nécessité di pensare il fondo stesso dell'essere come libertà, come « festa
délia libertà », principio supremo di tutto ciö che è : « dal mistero trinitario
all'universo, alla storia, collettiva e singolare, alle culture, antiche e nuove ».

Da questo assunto programmatico se ne deduce anche un quadro
teoretico meglio compatibile con le esigenze di un pensiero storico-salvifico
incentrato su una percezione di Dio come volontà d'essere e come dono,
come comunicazione e gratuité, ben distinto, dunque, dal meccanismo
astratto del necessitarismo pagano e délia sua percezione del divino corne
potenza cieca ed estranea anzi, solo a partire dalla rottura transformatrice
introdotta dal messaggio cristiano con la sua novità assoluta di un Dio pen-
sato corne Amore, la libertà ha potuto in qualche modo fare il suo ingresso
riconosciuto nel mondo e diventare paradigma di ogni esperienza umana
fino al lirismo espresso dal « Cantico delle creature ».

Questo motivo di fondo che sottende Tintera tessitura del libro viene poi
ripreso ed esplicitato in un corpo a corpo con alcune figure significative che
lo hanno approfondito, applicato, sviluppato lungo un percorso che dal me-
dioevo si protende fino alla soglia délia modernità : da Gioacchino da Fiore a
San Francesco, da Agostino a Bonaventura, da Duns Scoto a Cartesio e Male-
branche, da Leibniz a Schopenhauer, mettendo in risalto gli apporti forniti
dalla tradizione « francescana » come controbilanciamento agli eccessi di un
razionalismo a libertà vigilata.

Naturalmente un tale elogio délia libertà potrebbe suggerire a qualche
incauto anche sensi di relativismo, cioè un'esperienza di verità irretita den-
tro le angustie di un pensiero paralizzante e senza respiro, che per molti
resta in qualche modo la faccia ancora prevalente délia modernità, la sua
« contraddizione » vivente. Opportunamente, perô, la terza e ultima parte
del libro mette a nudo questo scoglio drammatico del relativismo del nostro
tempo esplorandone limiti e possibilité di superamento, denunciando l'in-
sufficienza di un'antropologia construita sull'isolamento dell'io dalla sua
connessione intermonadica e sulla sua chiusura a una dimensione « obla-
tiva » dell'esistenza, spingendo la discussione di queste tesi fin dentro il
dibattito attuale, ripreso e discusso attraverso alcuni dei suoi attori più
vivaci : Severino e Habermas, Antiseri e Vattimo, Adorno e Horkheimer.
Attraverso la confutazione dei limiti dell'illuminismo nella sua versione uni-
dimensionale e attraverso la ricerca di un allargamento dell'area della ra-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 589

gione senza uscire dalla ragione e senza rinnegarne i relativi diritti, il
Todisco, riaprendo il movimento della ragione al dinamismo vivificante della
« libertà creativa », si propone di accedere a una diversa e più alta forma di
illuminismo, a un « neoilluminismo francescano », l'unico veramente aperto
alio stupore che nasce dalla libertà. Si constituisce una nuova grammatica di
lettura del nostro rapporto con il mondo, con gli altri e con Dio in cui poter
riconoscere e attingere il senso profondo dell'ispirazione francescana della
vita, quel principio di una « libertà creativa », dal quale tutto si diparte e a

cui tutto si riconduce, inteso come un'esperienza forte di transvalutazione :

tutto diventa percezione di dono e amore, gratuità e condivisione, responsabilité

e dialogo. Quasi un invito a riattualizzare l'antico sogno francescano
di una lettura del Vangelo sine glossa e Dio sa quanto la nostra religione
potrebbe guadagnarne da una tale lettura secondo lo spirito

Francesco Donadio

Thomas Wylton: On the Intellectual Soul. Ed. by Nielsen, Lauge O./Tri-
fogli, Cecilia. English translation by Trimble, Gail. Oxford : Oxford University

Press 2010. 140 p. ISBN 9778-0-19-726461-4.

Dans la prestigieuse collection Auctores Britannici Medii Aevi (de l'Oxford
University Press) vient de paraître une nouvelle édition de la Quaestio de

anima intellectiva de Thomas Wylton qui est très importante à plusieurs
points de vue : premièrement, C. Trifogli et L.O. Nielsen donnent un texte
latin d'une qualité supérieure à l'édition publiée en 1964 par W. Senkoz
Deuxièmement, l'introduction en anglais porte sur la tradition manuscrite et
sur les principales doctrines du traité ; elle offre aux chercheurs un accès

important à la description des manuscrits et des variantes, renseignements
qui étaient jusqu'à présent accessibles seulement à un nombre plutôt limité
de chercheurs, parce que l'étude sur les manuscrits est écrite, par Senko, en
polonais. Troisièmement, la traduction en anglais de G. Trimble ouvre le

texte à un public plus large. Nous accueillons donc avec enthousiasme cette
édition qui remet en circulation un des traités majeurs de la noétique
médiévale et qui a été analysé jusqu'à présent dans une poignée d'articles
seulement.

La Quaestio de anima intellectiva est le seul traité de Wylton d'une
édition (et d'une traduction) intégrale du texte. Elle se lit dans trois manuscrits:

Oxford, Balliol College, Ms. 63 O); Pelpin, Seminarium Duchowne,
Ms. 53/102 P); Tortosa, Cathedral, Ms. 88 T), ce dernier manuscrit
n'étant pas connu par Seriko qui a utilisé pour son édition les deux premiers.

Le texte latin publié par W. Senko est largement discuté par Nielsen et
Trifogli ; ils dressent sur sept pages (xxxi-xxxvii) une longue liste de défauts
de cette première édition. On apprend ainsi que Senko suit le manuscrit P,

mais celui-ci est de mauvaise qualité ; Senko ne corrige pas le texte dans des

7 SeNko, Wladyslaw : Tomasza Wiltona Quaestio disputata de anima intellectiva, in : Stu-
dia Mediewistyczne 5 (1964) 5-190.



590 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

cas nécessaires pour préserver la cohérence grammaticale ou philosophique.
En outre, il fait de nombreuses fautes de lecture parce qu'il n'interprète pas
les abréviations selon le contexte et le sens de la phrase. Parfois les variantes
ne sont pas mentionnées dans l'apparat : à la page xxxii Nielsen et Trifogli
signalent le cas d'un scilicet qui est nécessaire dans le texte, alors que Seriko
choisit secundum qui se lit dans P sans mentionner la variante (correcte) qui
se trouve dans O. Mais plus étonnant encore c'est que Seriko invente des
bouts de texte : à la page xxxiii on apprend qu'il a choisi secundum
opinionem Averrois sans aucune indication des variantes dans les manuscrits,
alors que P a secundum commentatorem Averrois et O a secundum commen-
tatorem Averroem.

Les trois manuscrits sont décrits dans la partie introductive de l'édition
(xii-xv). Le lecteur apprend rapidement (xvi) que les différences entre les
manuscrits sont considérées comme plutôt des fautes de lecture que des

erreurs qui puissent déterminer des rapports de parenté entre les trois
manuscrits (« they all, however, seem to us acceptable readings rather than
errors, and so they are of no help in establishing the relative quality of the
three manuscripts and their relationship »). Ce jugement nous paraît un peu
trop rapide, étant donné que le manque d'erreurs communes est un indice de
l'indépendance des manuscrits et de leur appartenance à des branches
distinctes. En anticipant nos interrogations, on note que les éditeurs montrent
implicitement que T et OP n'ont aucun rapport de parenté, mais qu'entre O
et P on peut constater plusieurs ressemblances. Nous ne connaissons ces
manuscrits que par la description des éditeurs et par les variantes de l'édition

; nos remarques sont donc de simples hypothèses que nous proposons
comme un dialogue avec les éditeurs.

Le manuscrit T a attiré le plus notre attention ; selon la description, il se

distingue des deux autres par le fait qu'il transmet un texte plutôt abrégé.
Cette abréviation dont parlent Nielsen et Trifogli consiste dans le fait que T
ne donne pas toujours (1) les citations des références à Aristote et Averroès
(xvii), et (2) plusieurs remarques relatives à l'objet ou à la qualité des
arguments discutés par Wylton dans son texte (xvii-xviii) - ces explications
peuvent être longues (12-15 mots) ou courtes (3 mots). Les éditeurs
concluent que le texte dans OP ne peut pas être une expansion de T ; et nous
pouvons ajouter : les manuscrits O et P ne copient pas T conclusion 1). Les
substitutions relevées par les éditeurs (xxiv-xxxi) sont également intéressantes.

Et tout d'abord le premier cas (xxvii) où Wylton fait référence à un
argument attribué à Empédocle. Dans T, on lit : « contra opinionem Empe-
doclis ilia verba », alors que dans OP on lit un raisonnement beaucoup plus
développé (30 mots en plus). Cette référence et l'argumentation sont
probablement puisés chez Albert et peuvent être classés dans la même catégorie
que les situations (cf. xvii-xix) où Wylton développe dans OP des thèses ou
des références rapidement présentées ou citées dans T. La même remarque
vaut pour les substitutions discutées aux numéros 4, 5, 6 et même 7. Ensuite,
la référence explicite et détaillée à Averroès (le cas 2, xxvii) est semblable
aux renvois incomplets ou imparfaits relevés auparavant. L'auto-référen-
tialité notée dans le cas de la substitution 6 est aussi, à nos yeux, un exemple



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 591

de développement important opéré par Wylton lors d'une version remaniée
du texte. Cette auto-référentialité nous semble d'ailleurs extrêmement
importante pour la discussion des rapports entre les manuscrits parce que
l'hypothèse qu'une autre personne responsable du texte OP fasse une
référence à la première personne à un ouvrage de Wylton, est très improbable.
Et si l'on supposait que dans T cette auto-référence précise soit remplacée ou
abrégée par un alias, cela revient à dire que T abrège OP ; hypothèse qui,
comme nous avons résumé, ne se vérifie pas.

La discussion sur le rapport entre les trois manuscrits a aussi un enjeu
doctrinal et historique, notamment en ce qui concerne les changements que
l'on constate dans la position de Wylton face à la foi catholique. Dans T il
manque une formule importante, à la première personne du singulier : « sed
sola fide teneo » (xxxi) ; dans T toujours, la position des catholiques est
nommée apparentior alors que dans P (O ne transmet pas le texte pour cette
partie), on lit verior. Dans ces cas aussi nous aurons tendance à penser à un
remaniement de la version T qui traduit le besoin de prendre des précautions

pour une version nouvelle ou définitive du texte.
Une lecture, aussi rapide soit-elle que la nôtre, suffit pour se rendre

compte qu'un des buts majeurs de Wylton dans cette Quaestio est de
présenter aussi clairement que possible ce qu'il considère la véritable position
d'Averroès.8 Le texte abonde de formules du genre secundum intentionem
Commentatoris et des expressions qui impliquent directement sa position
dans la recherche de la pensée du Cordouan : « hanc credo esse ultimam
sententiam Commentatoris circa hanc materiam » (§ 76, 50, 1. 7-8) ; « dico
igitur quod sententia Commentatoris in hac materia consistit in hoc quod
[•••] » (§ 76, 48, 1. 26) ; « [...] secundum eum probo per hoc quod dicit [...] »

(§ 73» 46, 1. 27) ; « et in hoc stat sua intentio, sicut credo » (§ 95, 62, 1. 13) et
ainsi de suite. Wylton veut mettre en avant ce qu'Averroès dit effectivement,
« igitur ipse vult dicere quod... » (§ 70, 46, 1. 10), et non pas ce que d'autres
lui ont prêté: « et ideo qui imponunt Commentatori quod ipse posuit [...]
salva pace, haec non fuit intentio Commentatoris, ut prius satis declaratum
est », (§ 178, xo8, 1. 1-8) ; « sed istud non valet contra Commentatorem », (§
201, 120, 1. 9). Il donne souvent l'impression qu'il suit de très près le texte
d'Averroès (primo arguit sic, secundo arguit sic etc.) et souvent c'est le cas,
mais parfois il s'inspire d'autres sources. Il essaie d'expliquer Averroès par
lui-même et de chercher à l'intérieur du Commentaire au De anima ou dans
autres textes du Cordouan le sens de quelques contradictions apparentes (§

77, 50, 1. 10-13). Wylton veut surtout réhabiliter l'image d'Averroès et
s'efforce de montrer qu'il a des points de concordance avec la foi catholique,
tout en soulignant ce qui le différencie de celle-ci : « [...] opinio sua in ista
materia non discordât ab opinione vera et catholica nisi in duobus »,
« convenit enim cum opinione catholica in hoc quod sicut catholici ponunt

8 Nous partageons entièrement la position des éditeurs qui disent : « in his explanation
Wylton closely follows Averroes' texts, quoting many of them verbatim, so that the structure
of this part is almost that of a commentary on the relevant parts of Averroes' commentary on
the third book of the De anima » (xli).



592 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

[...] ita posuit Commentator », « in alio etiam convenit cum vera opinione
[...] sicut catholici dicunt », « in alio discordât a vera opinione quod [...] » (§

85-86, 56). Ces exemples, que l'on pourrait certainement multiplier, suffisent
pour prouver que les « averroïstes » des XIIIe et XIVe siècles s'intéressent
pour la véritable pensée d'Averroès qui était pris en compte en tant que
philosophe, non seulement en tant qu'interprète d'Aristote.

Tous ces aspects et bien d'autres encore font de Thomas Wylton un
auteur qui mériterai une meilleure place dans l'histoire des théories sur
l'âme; l'édition de Nielsen et Trifogli sera certainement le fondement de
cette nécessaire réévaluation.

Dragos Calma

Dietrich de Freiberg : Œuvres choisies, Tome I. Substances, quidités et
accidents. Dir. A. de Libera et R. Imbach, trad. C. König-Pralong avec la collaboration

de R. Imbach, introduction de K. Flasch Bibliothèque des textes
philosophiques). Paris : Vrin 2008. 222 p. ISBN 978-2-71116-1983-2.

BlARD, J./CALMA, D./Imbach, R. (éds.) : Recherches sur Dietrich de Freiberg
Studia artistarum 19). Turnhout : Brepols, 2009. 270 p. ISBN 978-2-503-52882-
3-

On ne peut que se féliciter de la parution concomitante de ces deux ouvrages
consacrés à Dietrich de Freiberg (1250-1320) dont l'importance philosophique

est attestée depuis la parution des Opera Omnia dans « Corpus Philoso-
phicorum Teutonicorum Meadii AEvii » par un groupe de chercheurs,
rassemblés sous le nom d'« école de Bochum », entre 1975 et 1985. Le premier
correspond à la traduction française par C. König-Pralong et à l'édition
bilingue de deux traités d'ontologie, le Traité des accidents (De Accidentibus)
et le Traité de la Quidité des Etants (De Quiditate Entium) initialement parus
dans le troisième tome des Opera Omnia chez Felix Meiner Verlag en 1983.
Le second rassemble des interventions prononcées lors d'un colloque
organisé par le CESR à Tours en 2005 en hommage à K. Flasch, à l'occasion
de son 75e anniversaire. Ce dernier a en effet dédié une grande partie de son
travail scientifique à Dietrich de Freiberg, et ce depuis son article
retentissant de 1972 (« Kennt die mittelalterlische Philosophie die konstitutive
Funktion des menschlischen Denkens Eine Untersuchung zu Dietrich von
Freiberg ») jusqu'à la récente parution, en 2007, de Dietrich von Freiberg.
Philosophie, Theologie und Naturforschung um 1300, somme monumentale
couronnant trente années de recherches et réunissant toutes les
connaissances actuelles sur le maître saxon. Cette monographie n'avait cependant

encore aucun équivalent en langue française, et c'est ce manque que
vient pallier le collectif dont les articles se situent dans le prolongement des
recherches de Flasch. Ce recueil, d'une grande qualité, offre un examen
exhaustif des thèses de Dietrich de Freiberg, dans des domaines aussi vastes
que l'ontologie, la métaphysique, la théorie de la connaissance, sans oublier



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 593

les écrits physiques du maître, et chaque article éclaire un aspect différent
de son œuvre.

Le premier groupe d'articles replace les textes de Dietrich de Freiberg
dans leur contexte historique et doctrinal. Il mesure en amont les influences
reçues par le théologien en comparant ses œuvres avec celles de ses
prédécesseurs et contemporains, et en aval, celle qu'il a lui-même exercée, ce qui
permet de déceler l'ampleur de la réception de son œuvre. Ainsi, A. Baccarisi
met en évidence la lecture de Dietrich aux Pays-Bas en relevant la présence
du thème de la vision béatifique dans le manuscrit hollandais de Gaedonck.
Ceci lui permet d'exhumer la fonction de Lebemeister que la perte des
sermons en langue vernaculaire du maître avait oblitérée et de replacer ses
écrits dans le cadre de la mystique rhénano-flammande. D. Calma, par
l'étude comparative d'extraits d'Averroès, Thomas d'Aquin, et Pierre
d'Espagne, reconstruit la genèse de la thèse selon laquelle l'intellect agent, en
s'intelligeant lui-même, intellige toutes les autres choses. En complément, il
nous livre l'édition originale d'un commentaire anonyme au De Anima (ms.
Paris Nat. Lat. 16096) dont la proximité avec la théorie de Dietrich est
indéniable. P. Porro, quant à lui, poursuit l'hypothèse stimulante selon
laquelle le De Origine Rerum Praedicamentalium, traité dont l'originalité a été
souligné par la critique, serait redevable d'une lecture des Quodlibeta
d'Henri De Gand, ce qu'il étaye en soulignant les emprunts lexicaux et
philosophiques que fait Dietrich au Doctor Solemnis, notamment la distinction
entre la chose individuelle dans la réalité catégorielle et la chose prise sous
sa raison, ce qui l'amène à postdater le traité. Dans le même esprit, L.
Sturlese revient sur 1' « air de famille » entre Dietrich de Freiberg et Eckhart
de Hochheim et repose à nouveaux frais la question de leur interdépendance.

Il défend ici, à l'appui des convergences entre le De Visione Beatifica
et le Commentaire sur la Genèse du Thuringien, l'idée que l'intertextualité
entre les deux auteurs n'est pas à sens unique puisque Dietrich s'inspire
également d'Eckhart. Ceci ouvre une piste de lecture, Von Meister Eckhart zu
Meister Dietrich en quelque sorte, totalement alternative et inédite dans
l'historiographie. L'anti-thomisme est l'objet de l'étude d'A. Robin qui en fait
ressortir la spécificité, par rapport à celui de Durand de Saint-Pourçain
notamment, et démontre avec précision, à l'aide du De Visione Beatifica, que
l'opposition de Dietrich à Thomas repose sur une divergence philosophiquement

argumentée. Dans le même ordre d'idée, on s'arrêtera tout
particulièrement sur l'article d'A. de Libera, qui replace Dietrich de Freiberg dans le
débat sur l'averroïsme latin et le lit par rapport aux condamnations de 1277.
Il repère l'idiosyncrasie de sa position sur les dossiers de l'éternité du monde
et de l'individualité de l'intellect en leur rendant toute leur complexité et
leur originalité. A. de Libera interprète le rapprochement inédit opéré par
Dietrich entre la raison inférieure, la cogitative extérieure et l'intellect
possible, et démêle les influences d'Augustin et d'Averroès dans ses écrits
dont la singularité se cristallise comme « le noyau dur de la réélaboration
(néoplatonicienne) [...] de sa lecture concordiste d'Augustin et d'Aristote
(autrement dit Alexandre, autrement dit Averroès) ». Dans cette lignée, une
étude suivie des textes de Dietrich par rapport aux débats de 1285-1286 à



594 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

l'université de Paris, dont il a été le témoin, serait la bienvenue. En effet, une
confrontation précise avec les œuvres d'Henri de Gand et Godefroid de
Fontaines, spécifiant la portée de son augustinisme, reste encore à écrire.

A ces études contextuelles s'ajoutent des articles axés sur un point de
doctrine, l'explicitation d'une thèse ou d'un problème spécifique. Dans cette
perspective, T. Suarez-Nani examine la fonction essentielle et définitionnelle
du lieu qui conduit Dietrich à une réélaboration métaphorique et
métaphysique de ce concept, et applique son étude au cas de la topologie des
démons. On regrette d'ailleurs qu'une analyse similaire n'ait pas été menée
dans ce volume pour confronter la conception du temps et de la relation
chez Dietrich avec celle de ses contemporains, de manière à en montrer
l'originalité. M. Husson se concentre sur les œuvres scientifiques du maître
et s'interroge sur le lien entre mathématique, optique et physique en
explicitant la fonction des figures géométriques dans l'économie argumentative
des traités, prises en tension entre une rationalisation abstraite et une
expérimentation heuristique. Dans la même optique, C. König-Pralong offre une
brillante analyse de la théorie des accidents chez Dietrich de Freiberg qui
prolonge, et corrobore, l'hypothèse de Flasch selon laquelle le Freibergeois
opère une reconduction de l'accidentel au par soi et du contingent à l'essentiel

et au nécessaire.
Cet article met à profit le travail de traduction qu'elle a réalisé, avec la

collaboration de R. Imbach, des traités Des Accidents et De la Quidité des

étants, une version qui a le mérite est de rendre le latin de Dietrich, parfois
aride et difficile, dans un français clair et concis. Cette parution bilingue fait
suite à celle du Traité de De l'Être et l'Essence qu'elle prolonge conceptu-
ellement, dans la mesure où ces deux œuvres traitent également de questions

d'ontologie générale, des éléments premiers de la réalité, telles que les

propriétés et les substances. Dans ces deux traités, Dietrich développe une
ontologie rationaliste et d'inspiration profondément aristotélicienne. À l'aide
d'une analyse serrée des Seconds Analytiques, I, 4 et d'une exégèse averroï-
sante du livre VII de la Métaphysique, l'auteur argumente en faveur d'une
nouvelle définition de la substance qui ne doit pas être entendue comme un
substrat de propriétés, mais comme un principe interne et vital. Ce qui
amène Dietrich de Freiberg à reconsidérer le rapport entre la substance et
les accidents, en refusant de l'interpréter en termes d'inhérence puisque la
substance essencie ses accidents. Dietrich réfute le modèle additionnel selon
lequel l'accident s'ajoute à la substance qui le porte, en montrant qu'elle est
le principe essentiel qui donne de l'être aux accidents. Ces derniers sont
compris comme des modes d'être, ou des dispositions de la substance (ens
entis) laquelle constitue leur principe essentiel. K. Flasch, dans son
introduction inédite, souligne d'ailleurs bien que le dynamisme essentialiste de

l'ontologie théodoricienne, arguant que la relation entre l'accident et la
substance est par soi et nécessaire, constitue une véritable cure contre les
miracles. En effet, la lecture métaphysique de l'ontologie s'oppose à la théologie

sacramentelle et interdit les lectures congruentes que font des théologiens

des écrits d'Aristote et de l'eucharistie, par concession au Concile de
Latran de 1215. En définitive, la fine pointe de ces traités est tournée contre



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 595

les « communiter loquentes », au nombre desquels Thomas d'Aquin, qui
pervertissent la logique et la scientificité de l'ontologie en l'appliquant aux
vérités de la Révélation. 11 s'agit bien dès lors de traités polémiques dont la
teneur anti-thomiste est patente. Selon Thomas, les accidents peuvent
subsister sans leur sujet puisque la substance du pain et du vin est totalement
transformée, et sont maintenus dans l'être par la puissance divine. Dietrich
refuse que la philosophie s'asservisse aux vérités scripturaires. Argumentant
contre la séparabilité des accidents, ces deux traités sont un réquisitoire contre

l'usage théologique des écrits d'Aristote qui, en plus de déformer et de

pervertir de la lettre du texte, représente une menace contre la logique et la
science. Au-delà du seul traité d'ontologie, Dietrich se livre à un plaidoyer
en faveur de la rationalité et de la philosophie.

Pour finir, il faut saluer le projet éditorial plus large, dirigé par A. de
Libera et R. Imbach chez Vrin, dans le cadre duquel cette première édition
bilingue a vu le jour, et qui vise à traduire les œuvres les plus substantielles
du maître saxon. Elle devrait être suivie par celles des De Visione Beatifica,
De Intellectu et Intelligibili, et De Origine Rerum Pradicamentalium. Sans nul
doute, les deux ouvrages permettent déjà aux chercheurs français de mesurer
la portée philosophique des théories de Dietrich, qui offrent un modèle
alternatif à celles de Thomas d'Aquin. Ces deux livres, qui l'inscrivent dans le
cadre de l'aristotélisme chrétien, esquissent les contours d'un « nouveau
Dietrich », qui ne sera plus uniquement lu comme un mystique allemand ou
un néo-platonicien précurseur de la subjectivité moderne, et ils donnent
l'occasion de saisir la spécificité déroutante de cet auteur inclassable, et
pourtant capital pour saisir l'ampleur et la richesse des débats au Moyen
Âge.

VÉRONIQUE DECAIX

Thomas VON Aquin: Die „doctrina Christiana" als Wissenschaft. Berühmte
Traktate und kleinere Schriften. Aus dem Lateinischen übersetzt und
herausgegeben von Wilhelm Metz. Frankfurt am Main: Verlag der Weltreligionen
im Insel Verlag 2009.

Hier ist kurz eine Übersetzungsauswahl von Werken Thomas von Aquins
anzuzeigen, die der Freiburger Philosoph Wilhelm Metz besorgt hat.

Geboten werden grundlegende Texte des Aquinaten, teils in toto, teils
nur gekürzt, die in drei unterschiedlich umfangreiche Abteilungen9 aufgeteilt

zum Drucke fanden. Durch die Auswahl der Texte bedingt kommen
sowohl „der frühe und der reife Thomas" (456) zu Wort. Geboten wird der
Boëthiuskommentar De trinitate, STh 1 (im ersten Teil). Im zweiten Teil
finden sich unter anderem Auszüge aus der Summa contra Gentiles und aus
STh. Für den Historiker besonders interessant ist der dritte Teil, der ihm De

9 Erster Teil: Die Theologie als die Erste Wissenschaft (9-98); Zweiter Teil: Die
Gesamtdarstellung der Theologischen Wissenschaft (99-317); Dritter Teil: Schriften zu Politik und
Ordensleben - Gebete (319-421).



596 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

regno10 sowie - aus STh, Secunda Secundae, q 188 - die Frage nach der
Bedeutung des Ordenslebens bietet; abgerundet wird dieser dritte Teil durch
Gebete bei der Erhebung der Hostie und zur heiligen Kommunion. Einer
äußerst knappen, stark kondensierten und dennoch auf höchstem Niveau
befindlichen (ultra posse nemo obligatur!) Einführung11 folgt eine fein
ziselierte „Einführung" (cum grano salis) in die Summa Theologiae, die „fünf
Wege", die Fundamente auf denen das thomasische Œuvre ruht (vulgo: die
von Thomas zitierten Autoritäten). Bereits hier in der Einleitung (die
allerdings erst p. 425 beginnt) sucht Metz, mit gutem Erfolg, Schlüsselbegriffe
des lateinischen Textes und deren Übersetzungs- wie Interpretationsprobleme

zu klären. Jegliche Übersetzung ist ja bereits Interpretation, dies darf
selbstverständlich auch bei einem derart gelungenen Werk nicht vergessen
werden, d.h., jeder, der die Übersetzung zu wissenschaftlichem Behufe nützt,
muß sie kontrollieren. Größter Wermutstropfen ist in diesem Zusammenhang

also, daß der lateinische Text fehlt; ferner ist daraufhinzuweisen, daß
„die Kapiteleinteilung des deutschen Textes <von de regno> der Ausgabe in
den ,Opera Omnia' (Parma 1865) - die im Literaturverzeichnis nicht aufgeführt

sind - entspricht. Der Text von De regimine principum, der im Corpus
Thomisticum abgedruckt ist, weist hingegen eine leicht veränderte
Kapiteleinteilung auf, die der .endgültigen' Textgestalt der Leonina-Ausgabe
näherkommen dürfte" (617).

Abgerundet wird der Band durch einen opulenten Kommentar.
Bedauerlicherweise fehlen jegliche Register.

Das reichgegliederte Literaturverzeichnis bietet einen ersten Überblick
zur Thomasforschung, man darf hier aber nicht vergessen, daß die historische

Forschung weitestgehend außer Betracht bleibt.
Der Band, der vorzüglich auch dem interessierten Laien die Geisteswelt

und das Œuvre des großen Dominikaners nahe bringt, wird sich sicherlich
als unverzichtbares Instrument der Thomasforschung erweisen. Fehlen sollte
es in keiner öffentlichen Bibliothek, ja, selbst dem interessierten Laien kann
nur wärmstens empfohlen werden, sich den Band zu erwerben. Augustinus
mag beschließen, was über diesen vorzüglichen Band zu sagen ist: Tolle,
lege.

Klaus-Frédéric Johannes

Maryks, Robert Aleksander: The Jesuit Order as a Synagoge ofJews. Jesuits of
Jewish Ancestry ans Purity-of-Blood Laws in the Early Society of Jesus
Studies in Medieval and Reformation Traditions 146). Leiden: Brill 2010,
XXXII + 281 S. ISBN 978-90-04-17981-3.

Die Statuten der limpieza de sangre (wörtlich: Reinheit des Blutes) sind ein
„Exklusionsprinzip" zur Regelung der Aufnahme in einige Korporationen

10 In der durch Ulrich Matz revidierten Übersetzung Friedrich Schreyvogls.
11 Thomas und die Scholastik; Leben und Werk (425-458, der Stellenkommentar findet

sich direkt im Anschluss, 459-638).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 597

und Territorien (das Baskenland z.B.) des frühneuzeitlichen Spanien und
stellen sicherlich kein Ruhmesblatt der bekanntlich auf ihren Beitrag zur
Weltgeschichte so stolzen Nation dar. Sie können in formaler Hinsicht
definiert werden als „ein juristisches, manchmal vom Heiligen Stuhl und der
Krone approbiertes Instrument, durch das man zwischen dem 15. und dem
19. Jahrhundert aus vielen Korporationen und Territorien Spaniens die
Nachfahren von Juden, Muslimen und von der Inquisition Bestraften ausschloss,
weil man sie für ehrlos und nicht standhaft im Glauben hielt" (R. GONZÂLEZ,

Limpieza de sangre, in: Diccionario de Historia Eclesiästica de Espana, hg.
von Quintin Aldea Vaquero u.a., Bd. 2. Madrid 1972, 1297-1298, hier: 1297).
Die Beweislast lag bei den Anwärtern um die Aufnahme: Sie mussten
nachweisen, dass sie überhaupt keinen bekannten Vorfahren aus dem genannten
Personenkreis hatten, dass sie also, in der Sprache der Zeit ausgedrückt,
durch „unreines Blut" nicht „befleckt" oder „angesteckt" waren. Mit der
Entdeckung der Neuen Welt wurde dieses Exklusionsprinzip auch auf die Indios
ausgedehnt, besonders im Zusammenhang mit der Zulassung zum Priesteramt

und der Aufnahme in den Ordensstand. Aber solche Statuten wurden
nicht überall verabschiedet: viele Domkapitel, wichtige Universitäten (z.B.
Salamanca) oder die meisten Kronräte (Staatsrat, Indienrat, Finanzrat,
Kastilienrat, Italienrat) und Höchstgerichte (Cancilleria de Valladolid) hatten keine.

Erstmals wurden sie 1449 vom Gemeinderat Toledos eingeführt. Es

folgten weitere Gemeinden und Colegios Mayores oder Universitätsstiften.
Die Ritterorden führten die Reinheitsklausel 1462/1483 (Calatravaorden),
1483 (Alcäntaraorden) bzw. 1527 (Santiagoorden) ein. Bei den geistlichen
Orden machten die Hieronymiten - nach der Aufdeckung von Kryptojuden in
ihren Reihen - i486 bzw. 1495 (päpstliche Approbation durch Alexander VI.)
den Anfang; 1520 folgten die Augustiner, 1525 die Franziskaner und 1540 die
Dominikaner, die bereits 1489 einen Versuch gemacht und 1496 in Santo
Tomas de Avila sowie 1531 in zwei Klöstern Toledos die limpieza de sangre
eingeführt hatten. Bei den Kathedralkapiteln finden wir Reinheitsstatuten
1511 in Badajoz, 1515 in Sevilla, 1526 in Granada, 1530 in Cördoba u.a., und
1530 verabschiedete in Toledo die Kapelle der Reyes Nuevos ein Statut. Aber
eine neue Qualität erreichte die Diskussion erst, nachdem der Toledaner
Erzbischof Juan Martinez Siliceo, ehemaliger Erzieher des Kronprinzen
Philipp, 1547 ein neues Statut eingeführt hatte und 1555 die päpstliche sowie
1556 die königliche Approbation dafür erwirken konnte. Bei alldem fällt auf,
dass die Jesuiten die Reinheitsklausel erst 1593 (die Karmeliter 1595) einführen,

obwohl sie sich bis dahin verweigert hatten.
Seit der Mitte des vergangenen Jahrhunderts haben die Statuten der

limpieza de sangre die Aufmerksamkeit der Forschung verstärkt auf sich gezogen.

Es fehlen aber noch viele Mikrostudien über die tatsächliche
Wirkungsgeschichte dieses Exklusionsprinzips in konkreten zivilen und kirchlichen
Korporationen, wichtige Quellen sind immer noch nicht (kritisch) ediert
bzw. ausgewertet worden, und viele Schriften - vor allem aus den Reihen der
Kritiker - wurden vernichtet oder sind verschollen. Umstritten ist dabei
nicht nur seine Breitenwirkung, sondern auch - vor allem in der jüngsten
Forschung -, ob es sich dabei nur um ein (religiös begründetes) sozial-juris-



598 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tisches Diskriminierungsprinzip im Sinne des genealogischen Nachweises
einer altchristlichen Abstammung handelt, oder ob es auch eine Form des
Rassismus unter den Bedingungen des Ancien Régime darstellt. Dem Thema
kann man sich - nicht zuletzt aufgrund der bekannten Folgen des rassistischen

Antisemitismus im 20. Jahrhundert - nicht ohne eine gewisse Beklemmung

nähern. Gleichwohl gilt gerade hier, dass die Geschichtsschreibung -
will sie falsche Fragestellungen, Analogien oder Rückschlüsse vermeiden -
die Vergangenheit nicht nur im Lichte der Gegenwart zu betrachten hat,
sondern auch und vor allem im Lichte der damaligen Voraussetzungen und
Ereignisse. Auch wenn die Quellen nur eine fragmentarische Rekonstruktion
der Vergangenheit ermöglichen, und das Rankesche Postulat nicht ganz
erfüllt werden kann, so lässt sich in großen Linien zeigen, welche Metamorphosen

das Prinzip der limpieza de sangre im frühneuzeitlichen Spanien
durchmachte, welche Argumente dafür und dagegen ins Feld geführt wurden,

und welche Folgen der Reinheitswahn für das Land oder die davon
betroffenen Institutionen letztlich hatte. Ein besonderes Forschungsdesiderat

betrifft dabei die Klärung der Umstände, Gründe und Folgen der
Übernahme der Reinheitsklausel durch die Gesellschaft Jesu. Gerade dies steht im
Zentrum der Arbeit von Robert Aleksandar Maryks. Von der Forschungsaktualität

des Themas sorgt die Tatsache, dass 2011 eine weitere Monographie
dazu erschienen ist (Marc Rastoin: Du même sang que Notre Seigneur. Juifs et
jésuites aux débuts de la Compagnie de Jésus. Montrouge: Bayard 20x1, 309 S.).

Die Arbeit von Maryks ist gut dokumentiert und flüssig geschrieben. Sie
besteht aus einer Einführung, vier Kapiteln, einem kurzen Schlussteil sowie
einem Quellenanhang und einem Literaturverzeichnis. Das Werk ist auch
mit einem Verzeichnis von Personen, Orten, Fachbegriffen und zitierten
lateinischen Quellen sowie mit 17 Abbildungen versehen.

In der Einführung (S. XV-XXXII) wird der Forschungsstand besprochen
sowie die Struktur der Arbeit vorgestellt. Im ersten Kapitel (S. 1-39) wird die
Geschichte der Einführung der Statuten der limpieza de sangre in Spanien
zwischen dem Statut des Gemeinderats von Toledo (1549) und der Defensio
Toletani Statuti von Diego de Simancas (1573) aufgrund neuerer Forschungen
skizziert. Im zweiten und längsten Kapitel (S. 41-115) geht es um die Pro-
converso-Politik der ersten drei spanischen Generaloberen der Gesellschaft
Jesu (Ignatius von Loyola, Diego Lainez und Francisco de Borja) zwischen
1540 und 1572. Das dritte Kapitel (S. 117-157) beschäftigt sich mit der Frage,
warum mit der 3. Generalkongregation von 1573 eine Anti-converso-Haltung
die Oberhand gewann, die zur Einführung der Reinheitsklausel 1593 führen
wird. Das fünfte Kapitel (S. 159-213) präsentiert die Denkschriften einiger
Jesuiten zwischen 1576 und 1608 gegen die Einführung der Reinheitsklausel,
denn diese Massnahme blieb innerhalb des Ordens umstritten. Nach dem
kurzen, zusammenfassenden Schlussteil (S. 215-217) werden im Anhang zwei
wichtige Quellen ungleich dokumentiert: einerseits wird die Anti-converso-
Denkschrift des italienischen Jesuiten Benedetto Palmio, entstanden
zwischen 1584 und 1589, nach dem italienischen Original im ARSI (Institutum
106, ff. 92-132) kritisch editiert (S. 219-256); andererseits wird die Bulle
Humani generis inimicus, mit der Papst Nikolaus V. 1449 bei der Einführung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 599

der ersten Reinheitsklausel im Gemeinderat Toledos das Nichtdiskriminie-
rungsprinzip und die Gleichheit aller im Glauben verteidigte, aus einem
Internetportal im lateinischen Original abgedruckt (S. 257-260).

Der intendierte, „different reading of the sources and secondary
literature" (S. XXXII) aufgrund von Archivmaterial ist Maryks weitgehend
gelungen. Die Stärke seiner Arbeit liegt wohl im dritten Kapitel mit der Analyse

der antispanischen (bzw. anti-converso) Wende in der Gesellschaft Jesu
zwischen 1573-1593 und der zentralen Rolle der Denkschrift Palmios. Künftige

Forschung wird dieses Kapitel nicht ignorieren können. Einige Schwächen

müssen allerdings auch angezeigt werden: die Tendenz des Autors zur
aufreisserischen Behandlung des Themas, die im Titel „as a Synagogue of
Jews" erkennbar ist. Die knappe Beachtung der Tatsache, dass die antispanische

Wende in der Gesellschaft Jesu unter dem Vorwand der starken
Präsenz von conversos unter den spanischen Jesuiten Teil der antispanischen
Legende ist, die unter dem Hegemonialanspruch Philipps II. entsteht: die
Bezeichnung der Spanier als „scheussliche Marranen", „Scheinchristen und
Dreckskerle" wird zu einem geläufigen Topos, in den antispanischen politischen

und literarischen Pamphleten der Zeit, und es ist nicht verwunderlich,
dass innerhalb der Gesellschaft Jesu antispanische Tendenzen sich dieser
Vorurteile bedienen. Schliesslich waren auch andere Ordensgemeinschaften,
etwa die Franziskaner, in der Zeit Philipps II. ähnlichen Kämpfen zwischen
den Befürwortern einer Verschärfung und einer Lockerung bzw. Aufhebung
der Reinheitsklausel ausgesetzt, so dass ein vergleichender Blick der Arbeit
gut getan hätte - nicht zuletzt um den Sonderfallcharakter der Jesuiten zu
relativieren.

Mariano Delgado

Stoellger, Philipp: Passivität aus Passion. Zur Problemgeschichte einer ,cate-
goria non grata'. Tübingen: Mohr Siebeck 2010. 546 S. ISBN 978-3-16-149170-2.

Der Kategorie der Passivität wurde in der Tradition abendländischen Denkens

bisher nur eine nachgeordnete Bedeutung zugebilligt. Philosophisch
und theologisch war und ist sie eine ,categoria non grata'. Wie es dazu
gekommen ist und weshalb dies auch theologisch folgenreich ist, das
untersucht die Habilitationsschrift Philipp Stoellgers in ebenso detailreicher
wie systematisch schlüssiger Weise. Dabei hat sie sich theologie- und
philosophiegeschichtlich viel vorgenommen. Sie spannt einen weiten Bogen von
Aristoteles und Augustin über Thomas und die spätmittelalterliche Mystik
bis zu Luther, um dann an einigen Autoren und Werkausschnitten die
Pathophobie der Neuzeit und der Moderne zu illustrieren. Mit Husserls
phänomenologischer Wiederentdeckung der Passion und Levinas' Konzeption
einer .passiveren Passivität' sowie deren Aufnahme und Weiterführung bei B.

Waidenfels sieht Stoellger eine neue Phase des Passivitätsdenkens
heraufkommen, an die sich theologisch fruchtbar anschließen lässt. Die Studie ist
bei aller philosophischer Reflexion von einem theologischen Anliegen
geleitet: der Passion Jesu als Ursprungsereignis christlicher Theologie in



6oo Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

angemessener Weise nachzudenken und so das lutherische mere passive neu
zur Geltung zu bringen. Intendiert ist dabei eine gegenseitige Erhellung von
Christologie und Philosophie.

Das systematische Interesse zeigt sich an den Hauptschritten der Arbeit,
die das umfangreiche philosophie- und theologiegeschichtliche Material in
eine strenge Ordnung bringen. Nach der Problemexposition (I.) wendet sich
der Verfasser mit Blick auf Augustin dem Versuch zu, das Pathos und die
Pathe im Horizont von Ethos und Logos zu deuten (II.). Der darauf folgende
Hauptteil ist schwerpunktmäßig Thomas von Aquin gewidmet, welcher in
deutlicher Abweichung von Augustin einen beeindruckenden Ordo der
Passionen entwickelte (III.). Für die Gesamtarchitektur kommt der spätmittelalterlichen

Mystik - es wird v.a. Heinrich Seuse behandelt - eine Schlüsselrolle

zu. Sie rückt das Pathos in den Vordergrund - bis hin zu heute schwer
nachvollziehbaren Extremen der Pathophilie. Das Pathos wird hier zum
Horizont von Ethos und Logos (IV.). Bis zum lutherischen mere passive ist es

von einer solchen Konzeption des Pathos nur noch ein kleiner Schritt. In
christologischer Konzentration versteht Luther das Ethos christlichen
Lebens und den Logos der Theologie aus dem Pathos der Passion Christi (V.).
Der letzte Hauptteil ist zu gleichen Teilen der modernen Passivitätskritik
und -reduktion gewidmet wie den bereits erwähnten Philosophen, die der
Responsorik von Ethos und Logos aus dem Pathos nachgehen (VI).

Als durchgehende Leitunterscheidung differenziert Stoellger im
Anschluss an Levinas und Waldenfels zwischen jenen Formen der Passivität,
die zu bestimmten Aktivitäten korrelieren, und einer basalen Passivität, die
die phänomenal beschreibbaren Passivitäten und Aktivitäten freisetzt und
grundiert. Daraus ergibt sich die systematische Hauptthese des Buches: „E-
thos wie Logos geht ein Pathos voraus, von dem sie evoziert werden, und es
bleibt zwischen ihnen präsent als Medium, so wie die Pathe Ethos und Logos
prägen" (19). Dieses basale Pathos, so die Anschlussthese, tritt in mehrfacher
Gestalt auf: negativ als Pathos von Sünde und Tod, positiv als Gabe und
Gnade. ,Leiden' kann in diesem Sinne auch glücklich sein. Es kann uns in
freudigen Widerfahrnissen ein Surplus an Leben aufgehen, das die zielsetzende

Logik des Handelns auf wohltuende Weise unterbricht und übersteigt.
Die Abhängigkeit dieses Leitgedankens von Schleiermacher ist offenkundig

und wird nicht verschwiegen. Dass die Auseinandersetzung mit diesem
Vordenker basaler Passivität weitgehend indirekt bleibt und ihr kein eigenes
(Unter-)Kapitel gewidmet ist, erstaunt gleichwohl. Anders als der große
Hermeneut des 19. Jahrhunderts möchte Stoellger die basale Passivität nicht
auf die schlechthinnige Abhängigkeit kreatürlicher Freiheit reduzieren.
Theologisch interessanter sei das Pathos des Gerechtfertigt-Werdens, das auf
die Passion Christi zurückweise: „Die Passivität des mere passive iustificari
ist die Passivität, die aus der Passion von Leben und Sterben Christi folgt als
deren Zueignung. ,Aus Passion' gilt daher auch hamartiologisch. Denn
Christus litt nicht an irgend etwas, sondern an dem was aus und als Sünde
ihm widerfuhr und ,was wir nicht lassen können'" (25).

Dass ,wir' auch postbaptismal die Sünde nicht lassen können, entspricht
dem lutherischen Simul. Über den Sinn einer solchen theologischen Genera-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 601

lisierung ließe sich allerdings streiten. Gegenüber der mystischen Betonung
des Lassens und der Gelassenheit gibt Stoellger zu bedenken, dass der
Mensch auch im Sich-Lassen noch aktiv ist: „Die Sorge ,zu lassen', von den
Eigenschaften zu lassen, bleibt eine Sisyphusarbeit, wenn sie nicht von einer
quer zur Korrelation stehenden Passivität gekreuzt wird. Bis dahin bleibt die
,comortificatio' noch selbstbezogen, gewissermaßen das Äußerste der
Selbstvernichtung" (169). 1st das Lassen aber nicht dennoch vom Tun zu
unterscheiden und nicht lediglich eine sublimierte Form dessen? Liegt es als ein
Sich-Einlassen auf etwas, das sich uns schenken will und sich zugleich
unserer Verfügung heilsam entzieht, nicht zwischen der basalen soteriolo-
gischen Passivität und den daraus erwachsenden Aktivitäten im engeren
Sinne? Sind das Tun und das Lassen nicht als zwei zu differenzierende
Antworten auf das nicht-intentionales Gottleiden zu verstehen, als doppelte
„Resonanz auf die Passion Christi"?

Bei aller Kritik an der Konfundierung von korrelativer und basaler Passivität

würdigt Stoellger die spätmittelalterliche Mystik als bedeutsame Etappe
theologischen Passivitätsdenkens. Sie breche mit der aristotelisch-thomasischen

Vermögenstheorie, die dem Menschen als Möglichkeit oder Kapazität

zuschreibe, was in seinem Leben durch Gottes Selbstgabe wirklich werde.
Seuse und Luther haben nach Stoellger demgegenüber gemeinsam, dass sie
nicht vom homo capax ausgehen, sondern vom Menschen, der sich in sich
verfangen hat und die Möglichkeiten, die Gott ihm zuspielt und die ihm nur
erleidend zu eigen werden, nicht bereits in sich trägt.

Es gehört zu den Feinheiten von Stoellgers Lutherinterpretation, dass sie
das lutherische mere passive nicht schlicht anti-aristotelisch exponiert.
Vielmehr werden die aristotelischen Gedanken der pura materia einerseits
und des passiblen Intellekts andererseits der Vorgeschichte von Luthers
Denken zugerechnet, wofür zahlreiche Belege beigebracht werden. Um das

mere passive, das längst zur Schulformel erstarrt sei, semantisch zu verflüssigen,

wählt der Autor in Abgrenzung zu Ebeling den Weg der ,Remeta-
phorisierung', was ihm im Anschluss an Luthers drastischer und bildreicher
Sprache gut gelingt. Dabei wird Luthers Theologie von Levinas und Waidenfels

her gelesen und reformuliert. Denn die Theologie müsse, so heißt es im
Anschluss an Jüngel, ihre anthropologischen Einsichten formulieren können
si per impossibile Deus non esset (284). Der Gedanke eines responsorischen
Selbst, das vor aller Selbstwahl bereits in Anspruch genommen ist, lässt sich
denn auch gleichermaßen theologisch und philosophisch verdeutlichen. So

werden Erwählung und Rechtfertigung als „Figuren für das Andere der
Selbsterhaltung" interpretiert, die jeder Selbstbestimmung zuvorkommen:
„Sie denken das Selbst aus dem Werden, das nicht Funktion seiner eigenen
Aktivität sein kann" (315).

Der letzte Teil des Buches, der die bereits in der Lutherinterpretation
enthaltende Gedanken in mehrere Richtungen weiterführt, wirkt insgesamt
etwas weniger kohärent als die vorhergehenden, was trotz gehaltvoller
Einzelstudien zu Waidenfels, Ricœur, Marion u.a. zu einem Spannungsabfall
innerhalb des Gesamtbogens der Arbeit führt. Die Vertreter neuzeitlichmoderner

Passivitätsreduktion, die Stoellger anführt - Kant, Maimon, Fries



6o2 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und Natorp -, bilden ein unzusammenhängendes Bild. Es vermittelt die
genauer zu überprüfende These, die Neuzeit und die Moderne sei bis ins 20.
Jahrhundert hinein ausschließlich durch wachsende Pathophobie
gekennzeichnet. Dass die Mystik nicht im Mittelalter endet und sie in manchen
Gestalten das neuzeitliche Denken durchaus auch ,pathophil' prägte, wird
nicht bedacht. Das schmälert nicht die Bedeutung der vorliegenden Studie.
Stoellgers Monographie hinterlässt durch ihre argumentative Strenge und
stilistische Brillanz einen magistralen Eindruck. Es bildet ein lesenswertes
Standartwerk zur ungeliebten Kategorie der Passivität.

Simon Peng-Keller

Klother, Klaus: Charakter - Tugend - Gemeinschaft. Grundlegung christlicher
Ethik bei Stanley Hauerwas. Freiburg i.Ue: Academic Press/Freiburg i.Br.:
Herder 2010. 309 S. ISBN 978-3-7278-1673-4 (Academic Press); 978-3-451-
34061-1 (Herder).

In der deutschsprachigen Moraltheologie hat der ethische Ansatz von Stanley

Hauerwas bisher nicht die Beachtung gefunden, die im angelsächsischen
Raum zu konstatieren ist. Das gilt wohl besonders auch für die katholische
Moraltheologie. Insofern füllt die vorliegende (bei E. Schockenhoff in
Freiburg) gemachte Dissertation eine Lücke. Die Arbeit von Klother könnte
somit auch zu einem Urteil verhelfen darüber, ob dieser Ansatz mehr
Beachtung verdiente.

Nach einer Darlegung von Hauerwas' systematischen Voraussetzungen
befassen sich die folgenden Kapitel mit den drei „Kernelementen christlicher
Ethik" (11) nach Hauerwas: Charakter, Tugend, Gemeinschaft (vgl. den Titel).
Eine zentrale Grundannahme ist bei Hauerwas zunächst die Ablehnung einer
jeden historischer Kontingenz nicht unterworfenen Ethik: „All ethical
reflection occurs relative to a particular time and place. Not only do ethical
problems change from one time to the next, but the very nature and structure

of ethics is determined by the particularities of a community's history
and conviction." (19) Hier zeigt sich Hauerwas schon als Vertreter der
Postmoderne und als Kommunitarist. Eine autonome Moral à la Kant ist deshalb
gleichsam der Lieblingsfeind von Hauerwas und anderen Kommunitaristen.
Allerdings hätte man hier zu betonen, was Klother mit F. Ricken zu Recht
bezüglich der Termini .Begründung' und .Vernunft' herausstellt, dass nämlich

auch die Rede von der Autonomie keineswegs univok ist (vgl. etwa D.
Witschen: Kant und die Idee einer christlichen Ethik. Düsseldorf 1984, 277-
292), was wohl auch Hauerwas eher nicht beachtet. Bezüglich der Ablehnung
des Naturrechts durch Hauerwas (23-28) wäre ebenfalls auf die Homonymie
dieses Terminus hinzuweisen; es gibt nämlich auch pluralistische
Naturrechtstheorien, etwa die von J. Kekes (The Morality of Pluralism. Princeton
1993; vgl. W. WOLBERT: Gewissen und Verantwortung. Freiburg i.Ue./Freiburg
i.Br. 2009, Kap. 5.2).

Bei der Darstellung der Ethik Hauerwas ist nicht immer klar, wie weit
Klother nur referiert oder den Thesen von Hauerwas auch zustimmt. Bei kri-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 603

tischen Bemerkungen im Folgenden bleibt demnach offen, ob sie nur Hauer-
was oder auch Klother treffen. So wäre bezüglich der These, eine naturrechtliche

Universalethik legitimiere Gewalt und Zwang (32), zu ergänzen, dass
das für ethische Partikularismen nicht weniger zutreffen kann. Nach Hauer-
was liegt das entscheidend Christliche der christlichen Ethik im spezifischen
Inhalt christlicher Überzeugungen: „Das Leben als Geschöpf in Gottes
Schöpfung, die Erlösungsbedürftigkeit des Menschen von der Sünde sowie
die mit Christus angebrochene Gottesherrschaft." (41) Damit liegt ein sehr
weiter Begriff von christlicher Ethik vor; wie die genannten Inhalte aus
Schöpfungslehre, Soteriologie und Rechtfertigungslehre sich dann in ethische

Konsequenzen umsetzen, bleibt meist unklar. Klother selbst betont,
dass Hauerwas „die Anfrage nach der rationalen Begründbarkeit seines
primär auf Offenbarung aufbauenden ethischen Ansatzes nicht befriedigend
beantwortet" (42). Hauerwas wendet sich auch gegen eine „Entweder-oder-
Entscheidung zwischen Offenbarung und Vernunft"; Offenbarung sei nicht
gleichzusetzen mit Irrationalität oder Geheimnis (46); hier scheint Hauerwas
,nicht rational' und ,irrational' falschlich gleichzusetzen. Da der Charakter
des Menschen vor allem durch stories bestimmt wird, durch eine Tradition,
können ethische Diskussionen nicht gelöst von ihrem Kontext verstanden
werden. Die Diskussion über die Abtreibung etwa dürfe nicht mit der
einfachen Frage beginnen, ob diese richtig oder falsch sei; ein entscheidender
Faktor sei der „Verstehenshorizont der jeweiligen Protagonisten" (67). Hier
würde mich interessieren, wie Hauerwas den Fall der Sklaverei kommentieren

würde, die ja schließlich auch lange theologisch gerechtfertigt worden
ist (vgl. W. WOLBERT: Ist die Sklaverei „in sich schlecht"?, SaThZ 14 [2010]
203-224). Was hätte Hauerwas im 19. Jahrhundert in den USA dazu gesagt,
was würde er heute sagen?

Das zentrale Stichwort .Charakter' zeigt an, dass Ethik nach Hauerwas
sich ganz auf die handelnde Person konzentriert und richtet sich somit
gegen ein „verkürztes" Moralverständnis, das sich etwa zu sehr auf
moralische Dilemmata konzentriert (92). Bei der Konzentration auf „einen
ganzheitlichen Begriff von Sittlichkeit, so kritisiert auch Klother (99),
scheint „der Faktor Vernunft jedoch [...] unfreiwillig auf der Strecke zu
bleiben". Nach Hauerwas haben die Menschen nicht die Fähigkeit,
„moralisches Verhalten unabhängig von persönlichen Einstellungen oder
Vorurteilen rechtfertigen zu können" (102). Darüber lässt sich streiten. Aber
gilt auch umgekehrt: Wer die richtige persönliche Einstellung hat, tut auch
das Richtige? Ob Hauerwas sich diese Frage ausdrücklich stellt, weiß ich
nicht. Die Frage zeigt aber ein zentrales Problem jeder exklusiven Tugend-
und Charakterethik auf: Sie ignoriert das Problem des irrigen Gewissens
(oder tendiert zumindest dazu) bzw. kann dieses nicht einordnen. Klother
betont übrigens (104): „Eine ausführliche Normtheorie, die dem Menschen in
konkreten Konfliktsituationen [...] Orientierung und Gewissheit anbietet,
findet sich bei Hauerwas bis jetzt noch nicht."

Die Rede vom Charakter entspricht bei Hauerwas der Tugend im Singular
(131): „Während er virtue (im Sinne von character) als jene Handlung des
Selbst versteht, durch welche die Tugenden zu Tugenden werden, sind vir-



6o4 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tues spezifische Anlagen .determined by the need to correct certain deficiencies

[...], for the formation of the passions [...], as skills internal to civities or
practices [...], or as necessary for the performance of certain roles or
offices."(131). Tugenden lassen sich nicht „von den hinter ihnen stehenden
Gemeinschaften trennen" (339). Bei Hauerwas führt das zu einem Verständnis

christlicher Ethik als Binnenethik mit wenig Interesse an der
sozialethischen Tradition der Kirchen (145) und damit zu einem geringen Interesse
an Fragen der Gerechtigkeit. In diesem Zusammenhang erläutert Klother
auch die pazifistische Position von Hauerwas und deren Hintergründe (163-
173)-

Die Gemeinschaft spielt für Hauerwas „nicht nur eine deskriptive,
sondern auch eine normative Rolle" (203). Christliche Ethik ist deshalb wesentlich

kirchliche Ethik, nicht eine „universalisierbare und für jeden Menschen
einsichtige Ethik" (221). Insofern Hauerwas in diesem Zusammenhang die
Bedeutung von Tradition und Autorität betont, zeigt er eine gewisse (aber
partikuläre) Affinität zu katholischen Positionen. Wenn es nun freilich
heißt, kirchliche Lehrautorität wie das Papstamt erhalte ihre Rechtfertigung,
„wenn ihre Lehre erhellend und überzeugend ist" (229), wäre wohl zu
entgegnen, dass in diesem Fall Autorität gar nicht wirksam wird; wo sie
überzeugt, tritt sie gar nicht als Autorität in Funktion. Für den katholischen
Theologen stellt sich angesichts eines derzeitigen päpstlichen Zentralthemas
die Frage, ob der Ansatz von Hauerwas nicht auf einen Relativismus hinausläuft.

Klother diskutiert diese Frage (233-237) und äußert (236): „Hauerwas
läst sich lediglich ein deskriptiver oder kultureller Relativismus attestieren".
Allerdings urteilt Klother auch (249): „Hauerwas betont sich am Rand des

Sektierertums, wenn er Kirche als eine alien colony bezeichnet."
Klother bietet eine lesenswerte Einführung in die Ethik von Hauerwas. Er

ist ein Stück weit von ihr fasziniert, artikuliert aber auch ihre Schwächen.
Freilich wäre meines Erachtens bei manchen Thesen von Hauerwas darauf
hinzuweisen, dass sie im Grund offene Türen einrennen oder auf
Missverständnissen beruhen. In seiner Kritik an anderen Positionen ist Hauerwas
nicht immer ganz fair. Was die Bedeutung von story/narrative betrifft, wäre
zu betonen: There is not only one story to be told. Auch Klother betont, dass
der Christ auch noch anderen communities angehört (268). Und schließlich
lässt eine story ja auch verschiedene Deutungen zu. Über die Beurteilung
verschiedener Deutungen scheint man bei Hauerwas nicht viel lernen zu
können.

Werner Wolbert


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

