Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)
Heft: 2
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUES

REZENSIONSARTIKEL

CHRISTOPH J. AMOR

Gott als Urheber von Bosem? Anmerkungen zur divine evil-Debatte:

1. Die Provokation der neuen Atheismen

Spatestens seit dem 11. September 2001 ist man es gewohnt, dass die monotheis-
tischen Religionen an den medialen Pranger gestellt werden. ,Religion erzeugt
Gewalt“2, so lautet das weitverbreitete vernichtende (Vor-)Urteil. Bereits vor den
verheerenden Terroranschligen auf das World Trade Center diskutierte die
deutsche Offentlichkeit lebhaft iiber den vermeintlichen ,Fluch“3 bzw. ,die Kri-
minalgeschichte des Christentums“4. Dass die Debatte so schnell nicht zum Er-
liegen kam, dafiir sorgte auch Jan Assmann mit seiner These vom konstitutiven
Gewaltpotenzial der ,Mosaischen Unterscheidung” zwischen wahr und falschs.
Als die Wogen sich ein wenig zu gldtten begannen und der Damonisierung
des Religiosen zumindest hinsichtlich des Christentums durch den Versuch
einer ,kulturellen Gegenbilanz“¢ entgegengetreten wurde, brach bereits die
nachste Woge der Kritik tiber die monotheistischen Religionen herein. Losge-
treten wurde sie von den sog. neuen Atheismen. Diese stellen ein in sich hochst
heterogenes Phanomen dar. Ihre Stoffrichtung ist, grob gesagt, entweder szienti-
fischer oder kulturtheoretischer Natur.7? Davon zu unterscheiden ist als weiteres
Format zeitgendssischer Religionskritik der Gentleman-Atheismus. Dieser hebt
sich als dezidiert philosophische Religionskritik durch seine ,konstitutive Un-

1 BERGMANN, Michael/MURRAY, Michael J./REA, Michael C. (Hgg.): Divine Evil? The Mo-
ral Character of the God of Abraham. Oxford: Oxford University Press 2011. 337 S. ISBN:
978-0-19-957673-9.

2 Siehe: SCHWAGER, Raymund/NIEWIADOMSKI, Jozef (Hgg.): Religion erzeugt Gewalt -
Einspruch! Innsbrucker Forschungsprojekt ‘Religion - Gewalt - Kommunikation - Weltord-
nung’ (= BMT 15). Minster: LIT 2003.

3 SCHNADELBACH, Herbert: Der Fluch des Christentums. Die sieben Geburtsfehler einer
alt gewordenen Weltreligion. Eine kulurelle [sic!] Bilanz nach zweitausend Jahren. Online:
http://www.zeit.de/2000/20/200020.christentum_.xml

4 DESCHNER, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. 8 Bande. Reinbeck:
rororo 1987-2006.

5 ASSMANN, Jan: Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus. Miin-
chen: Hanser 2003.

6 ANGENENDT, Arnold: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert.
Miinster: Aschendorff *2008, 5.

7 Zu dieser Unterscheidung siehe: HOFF, Gregor Maria: Die neuen Atheismen. Eine
notwendige Provokation (= topos 671). Regensburg: Pustet 2009, 44-111.



548 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

aufgeregtheit, die nicht selten mit einer hohen weltanschaulichen Toleranz“®
einhergeht, wohltuend von seinen polemischen Geschwistern ab.

Grundlegend fiir szientifische Atheismen ist das Bemiihen, Religion durch
Reduktion zu naturalisieren. Zu den prominentesten Naturalisierungsprogram-
men zdhlen zurzeit der evolutionsbiologische Abgesang auf Religion bei Richard
Dawkins und seine neurophysiologische Entsprechung bei Daniel Dennett.9

Kulturtheoretische Atheismen wollen das soziale Ansehen der monotheisti-
schen Religionen diskreditieren, indem sie ihnen einen latenten Hang zu Intole-
ranz, Gewalt, Irrationalitdt etc. unterstellen.’o Religion sei als unversohnlicher
Gegenspieler der Vernunft fiir den Einzelnen wie fiir die Gesellschaft insgesamt
Gift.n

Bevorzugtes Ziel von Kritik und Spott bilden die in der Bibel, zumal im Alten
Testament, gezeichneten Gottesbilder. Mit kaum zu iiberbietender Gehassigkeit
hat Richard Dawkins die Aversion der meisten neuen Atheisten gegen den Gott
des Alten Testaments polemisch auf den Punkt gebracht:

»The God of the Old Testament is arguably the most unpleasant character in all
fiction: jealous and proud of it; a petty, unjust, unforgiving control-freak; a vin-
dictive, bloodthirsty ethnic cleanser; a misogynistic, homophobic, racist, infanti-
cidal, genocidal, filicidal, pestilential, megalomaniacal, sadomasochistic, capri-
ciously malevolent bully.“2

Indem sie Gott zu einem ,moralischen Monster“3 stempeln, stoflen die neuen
Atheisten aus Ubersee in dasselbe Horn wie bereits lange vor ihnen Franz
Buggle. In seiner 1992 publizierten Streitschrift identifizierte Buggle die massive
Gewalthaltigkeit alt- und neutestamentlicher Texte als entscheidenden Grund
dafiir, ,warum man redlicherweise nicht mehr Christ sein kann“14. In der Wahr-
nehmung von Klaus Miiller haben ,die Theologie und die kirchliche Offent-
lichkeit diesen Vorstofd damals kaum zur Kenntnis genommen®5; zu euphorisch
ging man davon aus, die Grof3wetterlage habe sich unaufhaltsam zugunsten der

8 SCHARTL, Thomas: Glaubens-Uberzeugung. Philosophische Bemerkungen zu einer Er-
kenntnistheorie des christlichen Glaubens. Miinster: Aschendorff 2007, 3.

9 DAWKINS, Richard: The God Delusion. London: Black Swan 2007; DENNETT, Daniel C.:
Breaking the Spell. Religion as a Natural Phenomenon. New York: Penguin 2007.

10 Vgl. GRAF, Friedrich Wilhem: Der ,liebe Gott“ als blutriinstiges Ungeheuer, in:
STRIET, Magnus (Hg.): Wiederkehr des Atheismus. Fluch oder Segen fiir die Theologie?
Freiburg i.Br.: Herder 2008, 21-28, hier 22: Die Religionskritik ,muss nur die Gewaltgotter
in ihrer grausamen Harte vorstellen und in einem zweiten Gedankenschritt den Nachweis
fithren, dass Gewaltfixierung, Unterdriickung und aggressive Intoleranz das wahre Wesen
Gottes konstituieren.”

1 HITCHENS, Christopher: God is not Great. How Religion Poisens Everything. New
York: Warner Twelve 2007; HARRIS, Sam: The End of Faith. Religion, Terror and the Future
of Reason. London: The Free Press 2005.

12 DAWKINS: The God Delusion, 51.

13 Siehe: COPAN, Paul: Is Yahweh a Moral Monster? The New Atheists and Old Testa-
ment Ethics, in: Philosophia Christi 10 (2008) 7-37.

14 BUGGLE, Franz: Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder warum man redlicher-
weise nicht mehr Christ sein kann. Reinbek: Rowolth 1992.

15 MULLER, Klaus: Dem Glauben nachdenken. Eine kritische Anndherung ans Christsein
in zehn Kapiteln. Miinster: Aschendorff 2010, 125.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 549

Religion gedndert.’® Doch die Stimmen jener, die Religion als ,Gottesver-
giftung“7 empfinden, sind nicht verstummt, ganz im Gegenteil. Und so sind die
dunklen Seiten Gottes'8 seit einigen Jahren ebenso im Fokus der akademischen
Aufmerksamkeit wie sein Zorn9. Ganz zu schweigen von der gestiegenen Sensi-
bilitat fiir die Problematik, ob es sich beim Gott der Bibel um einen gewalt-
tatigen Gott handle.2c Wertvolle Pionierarbeit leisteten im deutschsprachigen
Raum diesbeziiglich Norbert Lohfink, Rudolf Pesch und Raymund Schwager.2

Auch im anglo-amerikanischen Raum wird die Provokation, die von den
gewalttdtigen biblischen Gottesbildern ausgeht, gespiirt und mehr und mehr in
Angriff genommen. Im Gegensatz zur kontinentalen Diskussion, die in erster
Linie von Theologen gefiihrt wird, klinken sich in Ubersee zunehmend mehr
Philosophen in die Debatte ein. Das Thema ,Bibel und Gewalt® steht daher nicht
nur als exegetisches und systematisches Problem in der Theologie, sondern auch
als philosophische Herausforderung auf der Agenda. Ein jiingst in der Oxford
University Press erschienener Sammelband legt davon beredt Zeugnis ab.22 Er ist
im grofleren Kontext der aktuellen Bemiithungen innerhalb der Religionsphilo-
sophie um die Ausbildung einer dezidiert christlichen philosophischen Theo-
logie zu sehen.23 Dieses Projekt ist seinerseits Teil des umfassenderen Vor-
habens, eine analytische Theologie (analytic theology) zu entwickeln und akade-
misch zu profilieren.24

16 Siehe: STRIET, Magnus: Sorgen mit dem lieben Gott. Die Atheismusdebatte gewinnt
wieder an Gewicht, in: DERS. (Hg): Wiederkehr des Atheismus, 99-118, hier 9g: ,Die reli-
giose Heiterkeit war in den letzten Jahren so allgegenwartig, dass man dariiber die
religiose Skepsis oder gar den hartgesottenen Atheismus fast schon vergessen hitte.“

17 MOSER, Tilmann: Gottesvergiftung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp *1995.

18 SCHMITT, Hanspeter (Hg.): Der dunkle Gott. Gottes dunkle Seiten. Stuttgart: Katho-
lisches Bibelwerk 2006; DIETRICH, Walter/LINK, Christian: Die dunklen Seiten Gottes. Bd.
1. Willkiir und Gewalt. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener *2002.

19 MIGGELBRINK, Ralf: Der Zorn Gottes. Geschichte und Aktualitit einer ungeliebten
biblischen Tradition. Freiburg i.Br.: Herder 2000; DERS.: Der zornige Gott. Die Bedeutung
einer anstofSigen biblischen Tradition. Darmstadt: WBG 2002.

20 ZENGER, Erich: Der Gott der Bibel - ein gewalttdtiger Gott?, in: KatBl 119 (1994) 687-
696; BAUDLER, Georg: Die Befreiung von einem Gott der Gewalt. Erlésung in der Religions-
geschichte von Judentum, Christentum und Islam. Diisseldorf: Patmos 1999; LANG, Martin:
Gott und Gewalt in der Amosschrift. Wirzburg: Echter 2004; BAUMANN, Gerlinde: Gottes-
bilder der Gewalt im Alten Testament verstehen. Darmstadt: WBG 2006.

21 LOHFINK, Norbert/PESCH, Rudolf (Hgg.): Weltgestaltung und Gewaltlosigkeit. Ethi-
sche Aspekte des Alten und Neuen Testaments in ihrer Einheit und ihrem Gegensatz.
Diisseldorf: Patmos 1978; SCHWAGER, Raymund: Brauchen wir einen Siindenbock? Gewalt
und Erlésung in den biblischen Schriften. Miinchen: Kosel 1978. LOHFINK, Norbert (Hg.):
Gewalt und Gewaltlosigkeit im Alten Testament (= QD 96). Freiburg i.Br.: Herder 1983.

22 BERGMANN, Michael/MURRAY, Michael J./REA, Michael C. (Hgg.): Divine Evil? The
Moral Character of the God of Abraham. Oxford: Oxford University Press 2011.

23 Siehe: TALIAFERRO, Charles/MEISTER, Chad (Hgg.): The Cambridge Companion to
Christian Philosophical Theology. Cambridge: Cambridge University Press 2010.

24 CRiSP, Oliver D./REA, Michael C. (Hgg.): Analytic Theology. New Essays in the Philo-
sophy of Theology. New York: Oxford University Press 2009.



550 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

2. Die Problematik der biblischen Gewaltsemantik -
Zu einem aktuellen Sammelband

Doch wenden wir uns vor diesem Hintergrund nun dem Band selbst zu. Dieser
dokumentiert eine Tagung, die 2009 an der University of Notre Dame vom
Center for Philosophy of Religion veranstaltet wurde.25 Der Titel der Tagung
lautete: ,My Ways Are Not Your Ways: The Moral Character of the God of the
Hebrew Bible“ (3). Im Mittelpunkt des Symposions standen zwei Fragen: Wie
soll man die moralisch anstofligen Passagen des Alten Testamentes interpre-
tieren? Und wie lasst sich dem Vorwurf entgegentreten, der biblische Gott dulde
nicht nur, sondern ordne selbst moralische Graueltaten an? (3)

Dass sie ihre Untersuchungen und Ausfiihrungen auf das AT beschrdnken,
rechtfertigen die Herausgeber damit, dass alle drei abrahamitischen Religionen
dem AT eine, wenngleich unterschiedliche, Offenbarungsqualitit zubilligen.26
Die aggressive Kritik, welche die neuen Atheisten am AT iiben, richte sich daher
als fundamentale Anfrage an alle drei groffen Monotheismen (2). In besonderer
Weise wiirden die alttestamentlichen Gottesbilder der Gewalt jedoch Juden- und
Christentum vor ein Dilemma stellen. Dieses skizzieren die Herausgeber wie
folgt: ,[It] seems that they must either deny that the problematic texts consti-
tute divine revelation, or they must admit that the God they worship is not even
morally decent, much less morally perfect.” (2)

Damit sind die zwei zentralen Themenkreise des Bandes benannt: zum einen
die Frage nach Inspiration und Wahrheit der Hl. Schrift; zum anderen die Frage,
ob sich der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs mit dem Gott der Philosophen zur
Deckung bringen ldsst.

Der erste Problemkreis kniipft an eine zurzeit vor allem in evangelikalen
Kreisen Nordamerikas gefiithrte Debatte um die Inerranz der biblischen Schriften
an.?7 Letztlich handelt es sich dabei um eine Neuauflage der Offenbarungskritik
der Aufklirung. Diese bemiihte sich nachzuweisen, ,dass sich in der Schrift
moralisch fragwiirdige Berichte finden, was mit einer wortwértlichen Inspiration
durch einen sittlich vollkommenen Gott unvereinbar ist“*®,

Der zweite Problemkreis ist im Horizont der sog. perfect being theology zu
sehen, der die tiberwiegende Mehrheit analytisch gesinnter Religionsphiloso-
phen anhdngt. In Fortschreibung der klassischen Bestimmung Gottes als ens
perfectissimum denkt der Mainstream der zeitgenossischen Religionsphilosophie
Gott als Wesen maximaler Vollkommenheit.29 Gottes Vollkommenheit impliziert
auch sittliche Vollkommenheit. Diese erscheint jedoch prima facie durch Gott
zugeschriebene moralisch anst6f8ige Passagen im AT konterkariert.

25 Die Seitenangaben im Haupttext beziehen sich im Folgenden auf BERGMANN/
MURRAY/REA (Hgg.): Divine Evil?.

26 BERGMANN/MURRAY/REA (Hgg.): Divine Evil?, 2: ,From a Muslim point of view, the
Jewish and Christian Bibles contain God’s revelation, but in corrupted form.”

27 Fiir einen ersten Uberblick siehe die Sondernummer Philosophia Christi 11 (2009)
zum Thema ,Did God Mandate Genocide?".

28 SCHMIDT-LEUKEL, Perry: Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine Einfiihrung in die
Grundfragen des christlichen Glaubens. Miinchen: Don Bosco 1999, 151.

29 Siehe: KREINER, Armin: Das wahre Antlitz Gottes — oder was wir meinen, wenn wir
Gott sagen. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 232-239.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 551

Die Auseinandersetzung mit den zwei genannten Problemstellungen erfolgt
im vorliegenden Werk streng systematisch. Der Band gliedert sich in vier the-
matische Abschnitte. Der erste Abschnitt sichtet und prasentiert philosophische
Einwdnde gegen den moralischen Charakter Gottes im AT (27-118). Der zweite
Teil reagiert darauf mit philosophischen (119-265), der dritte mit theologischen
Losungsansdtzen (267-318). Der vierte Teil beschliet das Buch mit einigen
Grundsatziiberlegungen (319-334).

Das Spezifikum des Bandes besteht darin, dass zu jedem der zehn Beitrage
ein anderer Autor in Form eines Kommentars (comments) kritisch Stellung be-
zieht. So ergibt sich unter formaler Riicksicht eine dreigliedrige Struktur,
bestehend aus Originalbeitrag, Kritik und Replik.

Inhaltlich finden sich im Band drei grundlegende Strategien im Umgang mit
verstorendem gottlichem Verhalten (disturbing divine behaviour) (5). Die erste
Strategie leugnet, dass die moralisch problematischen Passagen inspiriert seien.
Fiir die zweite Strategie sind zwar auch diese Texte inspiriert und damit Teil der
gottlichen Offenbarung. Die irritierenden Berichte wiirden jedoch nicht addquat
widergeben, was Gott tatsachlich angeordnet bzw. zugelassen habe. Der eigent-
liche Offenbarungsgehalt (divine message) der inkriminierten Texte sei mora-
lisch unproblematisch (7). Die dritte Strategie schliefSlich erachtet besagte Schil-
derungen sowohl fiir inspiriert als auch fiir eine verldssliche Widergabe des
faktisch Vorgefallenen. Gottes Anordnung bzw. Zulassung von Ubeln sei jedoch
moralisch gerechtfertigt und mit seiner Liebe und sittlichen Vollkommenheit
vereinbar (7).

3. Der biblische Gott am Pranger

Die erste Strategie bildet die Grundmatrize der drei Eingangsbeitrage. Den
Auftakt macht Louise Antony, die das iiberkommene Gottesbild des liebenden
Vaters einer radikalen Dekonstruktion unterzieht (29-46). Antonys provokante
These lautet: ,In attitudes, motives, methods, and reactions, God is the anti-
thesis of a good parent.“ (30) Ihre Kritik macht sie in erster Linie an der Siinden-
fallgeschichte fest. Diese schildere Gott als einen verantwortungslosen Vater, der
den Menschen boswillig und voller Neid begegne. In der Erzihlung der Bindung
Isaaks und im Buch Ijob sieht sie ihre Einschdtzung Gottes als sadistischen
Padagogen bestatigt.

In dieselbe Kerbe schldagt auch Edwin Curley (58-78). Dass Gott im AT zu
Kinderopfer und Genozid aufrufe, Vergewaltigung und Sklaverei dulde etc.,
macht es fiir Curley unmoglich, an der Inspiration der Hebrdischen Bibel durch
einen sittlich vollkommenen Gott festzuhalten. Doch auch das NT verfillt, nicht
zuletzt aufgrund seiner Lehre von ewigen Hollenstrafen, demselben Verdikt.
Dass das biblische Ethos Verdnderungen und Entwicklungen unterworfen gewe-
sen sei, wird als weiterer Einwand gegen die Inspiration der Schrift ins Feld
gefiihrt. Denn der moralische Charakter eines sittlich vollkommenen Gottes ,an-
dere sich nicht” (73).

Das bibelkritische Trio vervollstindigt Evan Fales (91-108). Fales sieht alle
apologetischen Versuche, die moralisch bedenklichen Passagen der Bibel einer
plausiblen Erklarung zuzufiihren, zum Scheitern verurteilt. Der einzige Ausweg
bestehe prima facie in einer radikal theonom konzipierten Ethik. Secunda facie,
so zeigt sich Fales in Ubereinstimmung mit Curley (vgl. 66) iiberzeugt, fiihre
eine derartige divine command theory jedoch in eine Sackgasse, verlange sie doch



552 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

nichts Geringeres, als ,unsere tiefsten moralischen Uberzeugungen und Empfin-
dungen zu opfern“ (107).

Gemeinsam ist den drei Autoren, dass sie im Namen der Ethik und der
Redlichkeit den biblischen Gottesglauben angreifen. In ihrer Kritik des gewalt-
tatigen Gottes rechnen sie schonungslos mit apologetischen Standardfiguren ab.
So wird etwa das Argument, das AT stelle unter ethischer Riicksicht einen Fort-
schritt gegeniiber vergleichbaren Rechtskorpora des Alten Orients dar, mit dem
Hinweis abgeschmettert: ,Why should a divinely guided Israel be merely better
than its neighbors?“ (93)

Ebenso zuriickgewiesen wird die These, Gott habe angesichts der massiven
Verdorbenheit Israels seine moralischen Forderungen drastisch nach unten kor-
rigieren miissen, um die Israeliten nicht heillos zu tiberfordern. Ein derart fauler
Kompromiss sei, so Fales, mit dem sich resolut gebenden biblischen Gott nicht
vereinbar (g93).

Auch der Versuch, die anst6figen Gewaltpraktiken historisch zu kontex-
tualisieren und auf dem Hintergrund der damaligen Umstdnde zu legitimieren,
wird harsch verurteilt. Bestimmte Handlungen, wie etwa Genozid3°, seien unab-
hiangig vom kulturellen Bezugsrahmen stets moralisch verwerflich (94).

Kaum besser ergeht es dem Vorhaben, sich auf die hermeneutische Maxime
zu berufen, dass ,biblische Texte immer im Kontext der ganzen Bibel zu lesen
sind und eine fundamentalistische Deutung isolierter Texte deshalb irrefithrend
ist.“31 So gibt sich etwa Curley mit dem traditionellen Hinweis auf die Kanon-
genese, wonach ,man kein Buch der Bibel anders las als in ,anologia scripturae’,
in der Sinneinheit der ganzen Schrift“32 und dass Inspiration und Irrtumslosig-
keit folglich sinnvollerweise nur von ,der Einheit der Schrift“33 ausgesagt werden
konnten, nicht zufrieden. Denn mit der Betonung der Kontextgebundenheit
biblischer Aussagen werde allzu oft eine subjektivistische und willkiirliche
Deutung bemadntelt. Warum ist es legitim, so fragt er, ,that faced with a con-
tradiction in scripture, we must always prefer the passage which shows God in a
better light, as judged by our present moral standards“? (60) Auch Schwager war
sich der Problematik dieser Hermeneutik bewusst, wenn er darauf hinweist: ,So
geniigt es nicht, neben Texte der Gewalt und des Zornes einfach Texte des Erbar-
mens zu stellen, denn diese konnten ja wieder durch >brutale« Texte relativiert
werden. Entscheidend ist vielmehr die Frage, von welcher Mitte her die vielfal-
tigen Aussagen zu deuten sind.“34 Ob in der aktuellen angloamerikanischen
Diskussion diese Mitte im Blick ist, wird noch zu untersuchen sein.

Auch der Rekurs auf die Hermeneutik des mehrfachen Schriftsinnes gerat
unter Beschuss. Dass ,scheinbar dunkle oder falsche Satze der Bibel [...] - zu-

30 Vgl. RAUSER, Randal: ,Let Nothing that Breathes Remain Alive“. On the Problem of
Divinely Commanded Genocide, in: Philosophia Christi 11 (2009) 27-41, hier 29: ,Genocide
is always a moral atrocity.”

31 SCHWAGER, Raymund: Replik zu E. Zengers Beitrag ,Der Gott der Bibel - ein gewalt-
titiger Gott?“, in: KatBl 119 (1994) 697.

32 LOHFINK, Norbert: Uber die Irrtumslosigkeit und Einheit der Schrift, in: StZ 174
(1964) 161181, hier 170.

33 LOHFINK: Uber die Irrtumslosigkeit und Einheit der Schrift, 172.

34 SCHWAGER: Replik zu E. Zengers Beitrag, 697.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 553

mindest auch - von anderem als dem, was ihre Buchstaben sagen, sprechen®ss,
erachten die Kritiker aus vier Griinden fiir problematisch. Zum einen, weil damit
das Offenbarungshandeln Gottes in ein bedenkliches Zwielicht gerate. ,Why”,
fragt sich Antony, ,would a benevolent God ‘reveal’ himself in so obscure a way
that one needs a Ph.D. to understand him?“ (56)

Zum zweiten, weil die Orientierungsfunktion der Schrift auch und zumal in
moralischen Belangen dadurch erhebliche Einbufien erleide. ,If [..] extensive
scholarship is necessary in order to understand the meaning of the Bible, how
can this text serve as a guide for ordinary people“? (56)

Drittens, weil die Gefahr drohe, dass Exegese sich hier zu Eisegese verkehre.
Die Gefahr besteht kurz gesagt darin, ,dass der biblische Text nicht ausgelegt -
exegetisiert — wird, sondern, dass in ihn etwas hineingelesen wird, was nicht der
Text meint, sondern der Interpret will“36.

Viertens und letztens, weil der (strategische) Gebrauch des mehrfachen
Schriftsinnes nur allzu gern iiber die verhdngnisvolle Wirkungsgeschichte der
biblischen Schriften hinwegtauschen mdéchte. Das Panoptikum biblisch sanktio-
nierten Grauens wird von Fales drastisch entfaltet: ,Even granting (as I do not)
that by understanding the horrors of the Tanak allegorically, the early Church
was able to wash its hands of moral complicity, there remains the point that
these passages (also ones from the NT) have been used, with effect and color of
reason, to justify slavery, crusades, pogroms, witch-hunts, the treatment of wo-
men and children as near-chattel, and much other evil.“ (98) Dass die Schrift
leicht missbraucht werden koénne, lage auf der Hand und hatte von Gott vorher-
gesehen werden miissen (98). Damit schliefft Fales an die unter Punkt eins ge-
nannte Argumentation von Antony an.

Im Blick auf das bislang Ausgefiihrte drangt sich der Eindruck auf, Antony,
Curley und Fales mochten Juden wie Christen vor ein Dilemma stellen. Die Wahl
zwischen Skylla und Charybdis gestaltet sich dabei folgendermaflen: Werde die
Bibel als Offenbarungszeugnis ernst genommen, so dekonstruiere ihre Gewaltse-
mantik das landlaufige Gottesbild, indem es Gottes Verehrungswiirdigkeit desa-
vouiere. Selbst wenn Gewalt kein Name Gottes sein sollte und Gott religios moti-
vierte Gewalt niemals gutheiflen wiirde, so habe er dennoch seine moralische
Integritdt eingebiifdt, indem er die Israeliten glauben lief}, ,he had authorized
such conduct” (87).

Wolle man demgegeniiber an der maximalen, somit auch sittlichen Vollkom-
menheit Gottes festhalten, so miisse der Anspruch, die Bibel sei in all ihren
Teilen inspiriertes Gotteswort, fallengelassen werden. Gestehe man zu, dass die
Anwendung von Gewalt niemals im Namen Gottes erfolgt sei und die Israeliten
Gottes Willen falsch interpretiert hdtten, so habe dies einschneidende offen-
barungstheologische Konsequenzen, wie Fales deutlich macht: ,The cost of
accepting it to the inspirational integrity of the Tanak is heavy.“ (94) Konzediere
man, dass ein biblischer Text, obwohl er von Gott inspiriert sei, dennoch keine
yverldssliche Quelle der moralischen Leitung“ (88) darstelle, was sich daran
zeige, dass die Schrift uns haufig ,about the kinds of conduct a morally perfect
being would authorize (88) in die Irre fiihre, so verfliichtige sich die Vorstel-

35 MULLER, Klaus: Glauben - Fragen - Denken. Bd. 1. Basisthemen in der Begegnung von
Philosophie und Theologie. Miinster: Aschendorff 2006, 136.

36 MULLER: Glauben - Fragen - Denken. Bd. 1., 138.



554 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

lung, das Gottesvolk Israel habe ,in intimate and comprehending concourse®
(98) mit Gott gestanden.

4. Ehrenrettung des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs

Wie reagieren die zumeist christlichen Autoren auf die massive Kritik an den
biblischen Gottesbildern? Bevor wir uns den einzelnen Beitrigen des zweiten
und dritten Teils des Bandes zuwenden, ist es hilfreich und erhellend, die
Kommentare aus dem ersten Teil etwas ndher in den Blick zu nehmen. Zeigen
sich darin doch bereits in nuce viele der Argumentationsfiguren, die in den an-
schlieffenden philosophical (119-265) und theological (267-318) perspectives als
Losungen (solutions) detailliert entfaltet werden.

Aus den Kommentaren, die jeweils nur wenige Druckseiten umfassen, lassen
sich holzschnittartig folgende Argumentationstypen herausschilen: Der erste
Typus, im Band vor allem von Eleonore Stump stark gemacht (47-53), beanstan-
det die von den Kritikern verwendete Methodologie, genauer, ihren selektiven
Umgang mit der HI. Schrift, den Ausfall alternativer Deutungen bzw. die Ver-
nachldssigung der Interpretationstraditionen der angeklagten religiosen Ge-
meinschaften. Stump zeigt sich davon iiberzeugt, dass eine genaue und unvor-
eingenommene Lektiire das Irritationspotential der beanstandeten Passagen, wie
z.B. der Stindenfallerzahlung37, erheblich zu entscharfen vermdchte.

Mit ihrer Kritik an der wissenschaftlichen Vorgehensweise der neuen Athe-
isten steht Stump nicht allein dar. Auch am Kontinent, zumal in Deutschland, ist
wiederholt darauf hingewiesen worden, dass ,gerade die Prominenten unter den
[neuen Atheisten] sich derart ungeniert der Uraltklischees einer Vulgarauf-
klarung bedienen, dass sich eine Auseinandersetzung mit ihnen nicht lohnt, ja
im Grund [sic!] mangels intellektueller Masse gar nicht moglich ist“38. Gregor
Maria Hoff ortet bei den neuen Atheisten gar eine interpretative Fundamen-
talisierungsstrategie: ,Die Einrichtung des Objekts geschieht ohne jeden Zweifel,
ohne kritische Selbstiiberpriifung, die am Einspruch des Gegners Maf: nahme.“39

Der zweite apologetische Typus bringt eine von den Kritikern tibersehene
theologische Binsenweisheit in den Diskurs ein, ndmlich, dass es sich bei den
biblischen Schriften sowohl um Gottes- als auch um Menschenwort handle. So
erachtet Peter van Inwagen die Hebrdische Bibel fiir ,eine kleine Bibliothek
menschlicher Zeugnisse“ (82). Innerhalb der biblischen Schriften ortet van
Inwagen einen Entwicklungs- und Transformationsprozess: ,[The Hebrew Bible]
is a history of a people ‘gradually developing a more adequate sense of justice’.”
(82) Dass das AT dennoch zur moralischen Anleitung (moral guidance) tauge,
sieht van Inwagen durch den besonderen Beistand Gottes bei der Lektiire bib-
lischer Texte gewdhrleistet. Van Inwagen entwickelt hier gleichsam eine kleine
Theologie des inspirierten Lesers, die grofRe Affinitdt zu zeitgendssischen rezep-

37 Vgl.: SANDLER, Willibald: Hat Gott dem Menschen eine Falle gestellt? Theologie des
Siindenfalls und Siindenfall der Theologie, in: ZKTh 129 (2007) 437-458. DERS.: Der verbo-
tene Baum im Paradies. Was es mit dem Siindenfall auf sich hat. Kevelaer: topos plus 2009.

38 MULLER, Klaus: Neuer Atheismus? Alte Klischees, aggressive Téne, heilsame Provo-
kationen, in: HerKorr 61 (2007) 552-557, hier 552.

39 HOFF: Die neuen Atheismen. Eine notwendige Provokation, 93.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 555

tionsdsthetischen Inspirations-Modellen4o aufweist. Auffallend ist dabei jedoch
der stark individualistische Grundzug. Im Mittelpunkt steht bei van Inwagen der
einzelne Leser, nicht aber die Glaubensgemeinschaft, die ja zugleich auch eine
Lesegemeinschaft bildet.4

Den naheliegenden Eindruck, hier werde das Wirken Gottes im Leser dem
Einwirken Gottes auf die Autoren und Redaktoren der Schrift iibergeordnet,
vermag van Inwagen nicht wirksam auszuraumen. Wenn Gott in der Lage ist,
den Leser zum rechten Verstindnis der Schrift zu fiihren, hdtte es ihm dann
nicht auch maglich sein miissen, den biblischen Autoren nahezubringen, was er
als sein Wort niedergeschrieben haben wollte?42 Und so hinterldsst van Inwa-
gens defense (vgl. 80) einen fahlen Beigeschmack. Einige der am Kontinent ent-
wickelten theologischen Lésungsmodelle erschienen unter dieser Riicksicht, wie
noch zu zeigen ist, iberzeugender.

Ein dritter Typus, der sich ebenfalls bei van Inwagen findet, bedient sich des
klassischen Retorsionsarguments. Demzufolge speise sich die Kritik an der HI.
Schrift im Namen der Ethik aus dem biblischen Ethos selbst. Die Dekonstruktion
des biblischen Gottes geschehe auf der Grundlage der humanisierenden Impulse
von Juden- und Christentum. Kurzum: ,The morality to which critics of the
moral character of the God of the Bible appeal is a gift to the world from Israel
and the Church and is by no means self-evident.“ (81)

Ein vierter Typus, im Band u.a. von Alvin Plantinga vertreten (109-114),
operiert mit der sog. unknown goods response. Diese, dem skeptical theism ent-
stammende Strategie wurde urspriinglich zur Losung des Theodizee-Problems in
seiner theoretischen Fassung entwickelt. Im Wesentlichen besagt diese auch als
reductio in mysterium bekannte Argumentationsfigur: ,Zur Lésung des Theo-
dizee-Problems sei es keineswegs notwendig, Gottes Griinde fiir die Zulassung
von Ubel und Leid auch faktisch kennen zu miissen. Es reiche aus, wenn begriin-
deterweise davon ausgegangen werden kann, dass Gott moralisch gute Griinde
habe. Nach theistischer Uberzeugung hat Gott per definitionem gute Griinde, ob
diese nun im einzelnen bekannt sind oder nicht.“43

40 Siehe: KORTNER, Ulrich: Der inspirierte Leser. Zentrale Aspekte biblischer Herme-
neutik. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1994. DERS.: Rezeption und Inspiration. Uber
die Schriftwerdung des Wortes und die Wortwerdung der Schrift im Akt des Lesens, in:
NZSTh 51 (2009) 27-49.

41 VAN INWAGEN, Peter: Comments on ‘The God of Abraham, Isaac, and Jacob’, in:
BERGMANN/MURRAY/REA (Hgg.): Divine Evil?, 79-84, hier 82: ,[God] can reach into you
and touch your heart and guide your thoughts. [...] He will be present within you and will
guide you through its pages, highlighting this passage, awakening your critical capacities
when you read that one, creating in your mind a sense that ‘this passage is not addressed
to my condition’” when you read a third. He will, moreover, guide you to passages he
particularly wants you to read: tolle lege. And, if you encounter difficulties in the text, he
will lead you to people - the Doctors of the Church or your Aunt Alice - who will help you
to resolve them.”

42 VAN INWAGEN: Comments on ‘The God of Abraham, Isaac, and Jacob’, 83: ,"Why has
God presented the story of the Covenant from many incompatible points of view -
including points of view that incorporate horrible (if typically human) moral error? Why
didn’t he produce a nice coherent history, and one that represents a morally correct point
of view throughout?’ I confess I don’t know.*

43 KREINER, Armin: Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg
i.Br.: Herder 2005, 72.



556 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Dass Gott selbst dann gute Griinde habe, wenn er zum Genozid aufrufe,
macht Plantinga am Christusereignis fest. Angesichts der sich in Inkarnation
und Erlésungswerk Christi manifestierenden Liebe Gottes kénne der Gldaubige
einsehen (see), ,that whatever God did, he must indeed have a good reason, even
if we can’t see what the reason is.“ (113)

Ein flinfter Typus bemiiht eine divine command theory (114). Diese 16st das
klassische Euthyphron-Dilemma, das auf die Frage hinauslauft: Wird das From-
me, weil es fromm ist, von den Gottern geliebt, oder ist es fromm, weil es von
ihnen geliebt wird?, zugunsten der zweiten Variante auf. Der gottliche Wille
bilde das Fundament von Moral und Ethik. Anders formuliert: , To say of x that it
is evil (or good) is just to say that it has been forbidden (or commanded) by
God.“44 Einzig und allein der Wille Gottes, seine Befehle und Billigungen, so
Plantinga, ,determinieren, was richtig und falsch, moralisch zuldssig und mora-
lisch anstofig ist“ (114).

Ein sechster Typus argumentiert mit der Verschiedenheit und Relativitat
moralischer Uberzeugungen. Erneut ist es Plantinga, der darauf verweist, dass
niemand garantieren konne, ,that our moral intuitions are entirely accurate®
(114). Da die Moral historischen und kulturellen Schwankungen und Verdnde-
rungen unterworfen sei, miisse man grundsatzlich mit der Moglichkeit rechnen,
dass einige unserer moralischen Intuitionen nicht ,entirely accurate seien (114).
Dasselbe gelte fiir unsere Intuitionen in Bezug auf das, was Gott tun bzw. was er
unterlassen wiirde (114).

5. Philosophische Losungsvorschlage

5.1 John Hare

Die philosophischen Entgegnungen auf die Kritik am biblischen Gott erdffnet
der Moralphilosoph John Hare (121-137). Seine Ausfiithrungen gelten den Tier-
opfern im AT und kreisen um die Frage, ob Gott Blut fordere, um sich verséhnen
zu lassen. Hare erblickt in den Tieropfern eine zeitlich begrenzte Konzession
Gottes an die an Gotzendienst gewdhnten Israeliten (145). Anstatt fremden
Gotzen auch Menschen zu opfern, sollte Israel nur mehr dem einen Gott
Tieropfer darbringen (145f.). Da die Tiere laut Hare zum Haushalt gehdrten und
daher in enger Beziehung zum Menschen standen (126), konnten sie laut Hare
den Menschen im rituellen Bereich vertreten und stellvertretende Genugtuung
fiir ihn leisten.45 Durch ihr Blut und das darin enthaltene Lebensprinzip hdtten

44 DAVIS, Scott: Ethical Properties and Divine Commands, in: The Journal of Religious
Ethics 11 (1983) 280-300, hier 280. Vgl.: MORRISTON, Wes: The moral obligations of
reasonable non-believers. A special problem for divine command metaethics, in: Interna-
tional Journal for Philosophy of Religion 65 (2009) 1-10, hier 1: ,A divine command meta-
ethics must hold that the moral obligations of all persons are fixed by the commands of
God.“

45 Zur Auseinandersetzung mit I. Kants These, Schuld lasse sich nicht auf einen
Stellvertreter tibertragen, siehe: HARE, John: Animal Sacrifice, in: BERGMANN/MURRAY/REA
(Hgg.): Divine Evil?, 121-137, hier 126. In der deutschsprachigen Literatur vgl.: MENKE,
Karl-Heinz: Stellvertretung. Schliisselbegriff christlichen Lebens und theologische Grundka-
tegorie. Einsiedeln: Johannes 21997; GESTRICH, Christof: Christentum und Stellvertretung.
Religionsphilosophische Untersuchungen zum Heilsverstdndnis und zur Grundlegung der
Theologie. Tiibingen: Mohr Siebeck 2001; HAMPEL, Volker/WETH, Rudolf (Hgg.): Fiir uns
gestorben. Sithne - Opfer - Stellvertretung. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 2010.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 557

sie den Menschen von seinen Siinden gereinigt. ,After the animal’s life [...] is
taken by God as a ransom instead of the life of the animal’s owner, its blood can
be used in purification, because of the separation between death and blood.”
(135) Aus heutiger Sicht erachtet Hare die alttestamentlichen Tieropfer fiir
problematisch, nicht zuletzt deswegen, weil die Vorstellung der symbolischen
Reprasentanz des Menschen durch ein Tier, die Tétung eines ,non-consenting
substitute“ nicht rechtfertige (136).

5.2 Mark C. Murphy

Die erste detaillierte Stellungnahme zum eigentlichen Hauptthema des Bandes,
der Problematik des Vernichtungsbanns, stammt aus der Feder des Philosophen
Mark C. Murphy (150-167). Seine Aufmerksamkeit gilt der Erzdhlung von der
Einnahme und Zerstorung Jerichos (Jos 6,16-21). Selbst unter der Voraussetzung,
dass man den biblischen Bericht im Literalsinn fiir wahr erachte und somit
davon ausgehe, die Israeliten hdtten tatsachlich ,an Mann und Frau, an alt und
jung, an Rind, Schaf und Esel“ (Jos 6,21) den Bann vollzogen, werde Gott, in
dessen Auftrag das Blutbad geschehen sei, dadurch moralisch nicht diskreditiert
(151). Um Gott moralisch in Misskredit zu bringen, miisste der Nachweis er-
bracht werden, Gott habe einen moralischen Fehler begangen. Dies aufzuzeigen,
sei aber alles andere als einfach. Denn dazu miisste bekannt sein, dass Gott ein
falsches Ziel angestrebt bzw. ungeeignete Mittel eingesetzt oder aus unlauteren
Motiven agiert habe. Dies im Detail zu erkennen, sei aber, wie Murphy mit dem
skeptical theism festhdlt, dem Menschen verwehrt (154-157).

Die einzige Moglichkeit, Gott nachzuweisen, dass er bei der Eroberung
Jerichos falsch gehandelt habe (acted wrongly), besteht fiir Murphy im Aufweis,
dass er den Einwohnern Jerichos dadurch ein Unrecht (wronged) zugefiigt habe
(154). Dies aber bestreitet Murphy, da die dazu erforderlichen Voraussetzungen
nicht bestanden hdtten (157). Damit eine Partei einer anderen Unrecht tun
konne, hdtten zwei notwendige Bedingungen erfiillt zu sein. Erstens: ,The norms
by which they are bound must have a common source“ (162). Und zweitens
mussten die Parteien im Verhaltnis der Gegenseitigkeit (mutuality) zueinander
stehen. Gegenseitigkeit impliziert fiir Murphy, dass beide Seiten grundsatzlich in
der Lage sind, ,the concepts of right of that order” zu erfassen und danach zu
handeln (162). Da Gott aber nichts und niemandem unterstehe, und somit - im
Gegensatz zum Menschen - keinen Einschrankungen durch die Gerechtigkeit
unterliege, sei die erste Bedingung nicht erfiillt (163). Genauso wenig wie die
zweite (the conceptual grasp constraint), denn diese laufe darauf hinaus, ,that
the form of justice to which a perfect God would be subject would be
constrained by the limits on the agency of the most meager kind of created ra-
tional being.“ (163) Dass das Fassungsvermogen des jammerlichsten Geschopfs
den moralischen Mafstab fiir Gott konstituiere, sei absurd und Gottes unwiirdig
(163).

Das erschreckende Fazit, das Murphy daraus ableitet, lautet: Einzig und
allein wenn Gott eine Kooperation mit den Menschen eingehe und sich dadurch
freiwillig ,,der menschlichen Form von Gerechtigkeit“ unterwerfe (165), konne er
ihnen im strengen Sinn des Wortes Unrecht tun. Da Gott zu den Bewohnern
Jerichos, im Gegensatz zu den Israeliten, keine personale (second-personally)
Beziehung unterhalten habe, ergebe sich als logische und legitime Konsequenz
daraus: ,The slightest breach of promise or smallest lie to the Israelites by God



558 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

would have been a divine injustice, and would have morally discredited God; the
total destruction of the Jerichoites was not, and did not." (165)

Aus bibeltheologischer Warte ist Murphys Konklusion hochproblematisch. So
lieRe sich fragen: Steht Gott nicht bereits durch das blofle Faktum, dass er
schopferisch tdtig wurde, in Beziehung zu allem Geschaffenen? Und unterhdlt er
nicht insbesondere zu jedem einzelnen Menschen eine Beziehung, dem er doch
die Gottebenbildlichkeit verliehen hat? Miisste man mit Wes Morriston nicht
grundsdtzlich sagen: Indem Gott Kreaturen ins Dasein ruft, hat er fiir sie auch
Verantwortung zu tragen: ,Failure to cooperate would itself be a form of abuse.
(We might call it abandonment.)“46

Bezeichnend ist des Weiteren, dass Murphy offen zugesteht, sich keinen
Reim darauf machen zu kdénnen, wie die Zerstorung Jerichos mit Gottes Liebe
vereinbar sei (167).

5.3 Eleonore Stump

Wenden wir uns daher dem ndchsten Beitrag zu und kommen wir zu Eleonore
Stump (179-197). Stump beschaftigt sich mit Gottes Befehl an Saul, ,Mann und
Frau, Kind und Sdugling, Rind und Schaf* (1 Sam 15,3) der Amalekiter zu toten.
Wie unter analytischen Denkern iiblich, entwirft Stump ein Gedankenexpe-
riment. Sie skizziert eine mogliche Welt, der unsrigen sehr dhnlich, die ein voll-
kommenes gottliches Wesen erschaffen habe und regiere, in der die zentralen
Glaubensannahmen des Christentums wahr seien. Das gottliche Wesen liebe alle
seine Geschopfe und wolle, dass die Menschen in Gemeinschaft mit ihm leben.
Da er den Menschen aber Freiheit im libertarischen Sinn47 zugestanden habe,
koénne es zu dieser Gemeinschaft nur dann kommen, wenn der Mensch diese aus
freien Stiicken anstrebe. In besagter Welt sei Mord verboten und ,a certain stan-
dard of care for animals® verpflichtend vorgeschrieben (182).

Vor diesem Hintergrund stellt sich Stump die Frage: Kann die Erzahlung vom
Sieg Sauls iiber Amalek in dieser moglichen Welt wahr sein? Stump bejaht dies.
Sie deutet Anordnung und Ausfithrung des Vernichtungsbanns als ein wichtiges
Teilmoment des von Gott verfolgten Plans, ,to grow a people into a moral and
spiritual condition that will enable them to be united with God“ (194). In Ab-
wandlung des klassischen Diktums ,omnis determinatio est negatio“ liefde sich im
Blick auf Stump formulieren: ,Omnia formatio populi est annihilatio“. Die Gebote
und Wertvorstellungen Gottes sollen den Israeliten, so Stump, gleichsam in
Fleisch und Blut iibergehen, indem sie im Namen Gottes all jene bekdmpfen, die
diese Werte nicht teilen (191). Um den Israeliten klar zu machen, dass sie als
,officially sanctioned executioners® im gottlichen Auftrag agieren und nicht als
Riuberbande auf reiche Kriegsbeute aus sein sollen, befehle Gott, auch die Tiere
der Gegner zu toéten (190). Stump rechnet dabei mit der Méglichkeit, dass dank
einer speziellen Intervention Gottes keiner der getoteten Menschen und Tiere
Schmerz empfunden und gelitten habe (183f.). Israel solle sich nicht an fremdem

46 MORRISTON, Wes: Comments on ‘God Beyond Justice’, in: BERGMANN/MURRAY/REA
(Hgg.): Divine Evil?, 168-173, hier 171.

47 VON STOSCH, Klaus: Gott - Macht - Geschichte. Versuch einer theodizeesensiblen
Rede vom Handeln Gottes in der Welt. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 233: ,Willensfreiheit im
libertarischen Sinne meint die Mdglichkeit, unter identischen Anfangs- und Randbedin-
gungen in verschiedener Weise handeln zu konnen.“



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 559

Eigentum bereichern, sondern sich durch die Vollstreckung des Banns ,der
Bedeutung seiner Beziehung zu Gott und der Bedeutung der Werturteile Gottes"
bewusst werden (190).

An diesem Punkt hdlt Stump inne und konzediert: Laut alttestamentlichem
Befund, der auch in der moglichen Welt wahr sei, habe diese drastische Maf3-
nahme Gottes ebenso wie die Uberschwemmung der Erde (Gen 7) etc., die er-
hoffte Wirkung nicht gezeitigt und die Israeliten kaum von ihrem ,moral
disease“ befreit (194). Doch in diesem vermeintlichen Scheitern Gottes zeigt sich
fir Stump ein Spezifikum der gottlichen Heilspadagogik. Gott habe den Israe-
liten gleichsam ex negativo vor Augen fithren wollen, welche Mittel ungeeignet
seien, um sie dem Willen Gottes gleichzugestalten. ,He is forming a people by
showing them what will not work to cure them of what needs to be healed in
them.“ (194) Die Ausléschung Amaleks wire demnach als wichtige Lernerfah-
rung Israels im miithsamen Prozess der Festigung der Gottesgemeinschaft zu
verbuchen.

Stumps Ausfithrungen konnen nicht unwidersprochen bleiben. An erster
Stelle regt sich Widerstand gegen ihre Vorstellung eines gewalttdatigen Gottes,
der Menschen in seinem Namen und Auftrag Blut vergief3en lasst, um sie letzt-
lich zur Erkenntnis der Vergeblichkeit ihres Tuns zu fiihren. War es doch Stump
selbst, die einst gegen Richard Swinburnes Theodizee darauf bestand, dass Gott
den Menschen das Wissen um die sittliche Qualitat ihrer Handlungen unmittel-
bar mitteilen konne, ohne sie dem langwierigen Selbstversuch des try and error
zu lberlassen und ohne ihre Freiheit dabei zu untergraben.48 Warum sollte Gott
dann aber dem Menschen nicht auch unmittelbar offenbaren kénnen, dass be-
stimmte Handlungen, wie etwa ein Genozidvorhaben, nicht zielfithrend sind?

Bedenklich ist zweitens, dass Stump mit der Moglichkeit zu rechnen scheint,
Gott habe einst tatsdachlich eine Flutkatastrophe heraufbeschworen, und bediene
sich nur deshalb kein zweites Mal dieses Mittels, da es sich als ungeeignetes
Heilmittel ,for the human tendency to evil® herausgestellt habe (195). ,Kann
Gottes Liebe“, so ldsst sich mit Balthasar im Blick auf die Fluterzdahlung kritisch
anfragen, ,einmal die Geduld verlieren, so dass er mit blofer (Straf-) Gerech-
tigkeit weiterfahren muss“49 und den Menschen von der Fliche des Erdbodens
auszuloschen beabsichtigt (Gen 6,7)?

Drittens: Dass die Israeliten durch die Totung der Amalekiter sich keines
Mordes schuldig gemacht hatten, da sie von ,der hochsten Autoritat offiziell
dazu ermadchtigt worden seien (186), kann nur mehr als Sophisterei bezeichnet
werden. Zwar mag man Stump zugestehen, dass ein Scharfrichter, der im Auftrag
des Staates die Todesstrafe vollstreckt, deswegen nicht zum Mérder wird (186).
Dies dndert jedoch nichts an der grundsdtzlichen Problematik, dass Gott Stump
zufolge nicht nur eine Totungsabsicht hegt, sondern auch einen Totungsbefehl
erteilt. Wie kann aber Gott, der alles liebt, was ist und nichts von allem verab-
scheut, was er gemacht hat (Weish 11,24), einem seiner Geschépfe den Tod wiin-
schen wollen?

48 StuMP, Eleonore: Knowledge, Freedom, and the Problem of Evil, in: International
Journal for Philosophy of Religion 14 (1983) 49-58, hier 52f.

49 VON BALTHASAR, Hans Urs: Kleiner Diskurs tiber die Hélle. Ostfildern: Schwaben-
verlag *1987, 8.



560 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Wie ldsst sich des Weiteren das Risiko, dass der willige Vollstrecker durch
das Toten selbst traumatisiert und somit zum Opfer wird, mit der Liebe Gottes
vereinbaren? Stumps Hinweis, die Israeliten seien Kriegshdndel gewohnt gewe-
sen und die Vollstreckung des Banns hatte daher wohl kaum ihre ,moral corrup-
tion“ zur Folge gehabt (192), ist nur mehr sprachlos zur Kenntnis zu nehmen.

Nicht unproblematisch ist fiinftens Stumps These, die den Amalekitern zuge-
stoRenen Ubel hitten ihnen zum Vorteil gereicht (193). Hier klingt zwischen den
Zeilen eine bei Stump gingige Argumentationsfigur an, nimlich die Uberzeu-
gung, dass ein jaher, auch gewaltsamer Tod fiir den Menschen einen Segen dar-
stellen konne. So vermerkt Stump bei ihrer Auslegung der Kain und Abel-Erzdh-
lung: Abels gewaltsamer Tod sei zwar beklagenswert, da er ihn vorzeitig ereile
und ihn etlicher Lebensjahre beraube. ,But on Christian doctrine, what he loses
is years of a painful and spiritually perilous pilgrimage through this life, and
what he gains is eternal bliss.“5° Dass Stump hier Gefahr lduft, die Erde zum
Jammertal zu stempeln und eine problematische Weltflucht zu propagieren, ist
andernorts bereits kritisch festgestellt worden und braucht hier nicht wiederholt
zu werden.5!

5.4 Richard Swinburne

In gebotener Kiirze ist auf Richard Swinburnes Stellungnahme zur biblischen
Gewaltsemantik einzugehen. Bei Swinburne finden sich im Band erstmals aus-
fiihrliche hermeneutische Uberlegungen zur Interpretation von Texten generell
(208-213).52 Diese allgemeinen Interpretationsregeln werden sodann im Rahmen
einer biblischen Hermeneutik spezifiziert. Fiir Swinburne enthdlt die Bibel
Gotteswort im Menschenwort (213). Bei der Auslegung orientiert er sich an einer
Faustregel der Viterexegese: Wo eine wortwortliche Lesart der Sittlichkeit, der
christlichen Glaubenslehre oder gesicherten wissenschaftlichen Erkenntnissen
widerspreche, habe die Schrift im iibertragenen Sinn gedeutet zu werden (215,
218, 221). Das Charakteristikum der patristischen Hermeneutik bestehe darin,
jeden Satz der Schrift ,in the light of the rest of the Bible and of God as its
ultimate author” zu interpretieren (220).

Auf diesem Hintergrund wendet sich Swinburne Gottes Befehl an Israel zu,
im Zuge der Landnahme die Kanaaniter auszurotten (Dtn 7,1-2). Seine Positio-
nierung fallt differenziert aus und umfasst mehrere Punkte. Swinburne rechnet
mit einem komplexen Entstehungsprozess der biblischen Schriften. Angesichts
der vielfiltigen Uberarbeitungen und Redaktionen, hilt er erstens fest: ,The
doctrine of divine inspiration is not committed to any view about which authors
of any passage were inspired - those who wrote down the original pericope, or
those who incorporated it into some larger unit which would give it a different
sense.“ (222)

50 StuMP, Eleonore: The Problem of Evil, in: Faith and Philosophy 2 (1985) 392-423,
hier 415.

5! Siehe: AMOR, Christoph ].: Auf dem Weg zu einer narrativen Theodizee. Gott und das
Leid bei Eleonore Stump. Eine Anndherung, in: NZSTh 51 (2009) 205-230, hier 210.

52 Vgl. SWINBURNE, Richard: Revelation. From Metaphor to Analogy. Oxford: Oxford
University Press 22007, 5-75. DERS.: Was Jesus God? Oxford: Oxford University Press 2008,
144-160.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 561

Zweitens verweist er auf das Akkomodationsprinzip (222), demzufolge Gott
seine Gebote und Verbote dem Fassungsvermogen Israels angepasst habe. ,There
are certain moral truths which a primitive people are too primitive to grasp, or
at any rate to continue to hold.“ (223) Es sei daher plausibel, dass Gott auch jene
biblischen Biicher inspiriert habe, die aus heutiger Sicht ethisch problematische
Texte beinhalten wiirden. Swinburne leugnet nicht, dass einige biblische Biicher
urspriinglich (originally) in einer Weise gelesen und interpretiert worden seien,
die einer unzuldnglichen Moral (inadequate morality) Vorschub geleistet habe.
Im Laufe der Zeit habe man jedoch diese Mangelhaftigkeit erkannt und das
Wesen der Moral tiefer und besser verstehen gelernt (223).

Drittens sympathisiert Swinburne unverhohlen mit einer divine command
theory. Es liest sich wie eine Neufassung der klassischen Redewendung ,Quod
licet Iovi, non licet bovi“, wenn Swinburne schreibt: ,Many of the things which
God is said to have commanded would have been very wrong for anyone else to
do unless commanded by God“ (224). Als Schopfer habe Gott das Recht, das Le-
ben, das er den Menschen geschenkt habe, jederzeit zuriickzufordern. ,God
therefore has the right to order the Israelites to kill the Canaanites.” (224) Zum
Genozidbefehl habe Gott nicht nur das Recht, sondern auch einen guten Grund
besessen, namlich ,to preserve the young monotheistic religion of Israel from
lethal spiritual infection by the polytheism of the Canaanites“ (224). Dass Gott
die Israeliten zum Werkzeug seiner Vernichtung bestimmt und die Kanaaniter
nicht etwa durch eine Naturkatastrophe vom Erdboden getilgt habe, sieht
Swinburne - dhnlich wie Stump - darin begriindet, dem auserwahlten Volk die
Bedeutung und Wichtigkeit seiner Gottesverehrung drastisch vor Augen zu
fiihren (225). Seine Apologie gipfelt in dem Hinweis: ,Even today and without a
divine command many people would think it justified to kill people who had an
infectious lethal disease and refused to be kept isolated from the rest of the
population.“ (225)

Hier ist nicht der Platz, um Swinburnes Uberlegungen einer detaillierten Kri-
tik zu unterziehen. Einige grundsatzliche Anmerkungen und Hinweise miissen
geniigen. So stellt sich in erster Linie die Frage: Was ist mit dem vermeintlichen
Nachweis gewonnen, dass der Genozidbefehl sich mit Gottes Gerechtigkeit ver-
einbaren lasse? Viel drangender ist doch die Problematik, ob er mit Gottes Liebe
in Einklang steht. Dem scheint nicht so, wie Wes Morriston in seinem Kommen-
tar zu Swinburne herausgearbeitet hat.53 Laut Morriston sind sowohl das von
Gott verfolgte Ziel als auch die dazu verwendeten Mittel moralisch vollig inak-
zeptabel und eines vollkommenen Wesens unwiirdig.54 Zum selben Fazit gelangt
- im Rahmen einer iiberzeugenden Argumentation - auch Randal Rauser.55
Letzten Endes bringt sich Swinburnes Entwurf selbst in Misskredit, da er als
Freibrief gelesen werden kann, jede Form von Unsittlichkeit oder weltan-

53 MORRISTON, Wes: Comments on ‘What Does the Old Testament Mean?’, in: BERG-
MANN/MURRAY/REA (Hgg.): Divine Evil?, 226-231, besonders 230f.

54 Siehe: MORRISTON, Wesley: Did God Command Genocide? A Challenge to the Biblical
Inerrantist, in: Philosophia Christi 11 (2009) 7-26, besonders 25f.

55 RAUSER, Randal: ,Let Nothing that Breathes Remain Alive“. On the Problem of Divi-
nely Commanded Genocide, in: Philosophia Christi 11 (2009) 27-41.



562 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

schaulicher Andersheit im Namen Gottes auszumerzen, um die davon ausge-
hende Gefahr fiir den rechten Glauben einzuddmmen.56

5.5 Nicholas Wolterstorff

Einen anderen Zugang zum Verstindnis der biblischen Gewaltsemantik wahlt
Wolterstorff. Er beschrankt seine Ausfithrungen auf das im Buch Josua gezeich-
nete Bild eines gewalttatigen Gottes. Um dieses angemessen zu verstehen, miisse
man sich stets vor Augen halten, dass das Josuabuch ,a theologically oriented
narration, stylized and hyperbolic at important points® sei (252). Es erfiille damit
eine zweifache Funktion: eine prophetische und ermahnende, solange Israel sich
im verheifdenen Land aufgehalten habe57; eine trostende und ermutigende, wah-
rend der Exilszeit.58 Wenngleich mit Josua kein historisch akkurates Buch vor-
liege, so habe es, wie viele ,hagiographic histories and biographies“ auch, eine
moralisch wertvolle Funktion ausgeiibt (263).

Dass diese vermeintlich heilsame Funktion des Buches durchaus auch proble-
matisch gesehen werden kann, macht Louise Anthony deutlich. Die prophetische
Funktion von der Wolterstorff spreche, sei nichts anderes als eine Drohgebérde
Gottes an die Adresse der Israeliten nach dem Motto: ,Worship me, or you’ll end
up like the Hazorites.“s9 Und was das trostspendende Potential des Buches an-
belange, so beruhe dieses auf einer dusserst problematischen Rachephantasie.60
Anthony beriihrt hier eine hochsensible Thematik, die auch im deutschsprachi-
gen Raum seit lingerer Zeit diskutiert wird. Das Bild des richenden Gottes, so
liest man wiederholt, ,war das trostliche Gottesbild der Machtlosen, die sich der
Hilfe ihres Gottes im Gebet versicherten.“6* Die Gewalttexte der Bibel seien ,fast
ausschliefflich als Texte der Angst und der Ohnmacht entstanden.“62 Die be-
sonderen Umstdnde ihrer Genese tdten ihrem Anspruch als Offenbarungs-
schriften dabei keinen Abbruch. So erweisen sich etwa die Rachepsalmen fiir
Erich Zenger gerade darin ,als Offenbarung Gottes, dass in ihnen Gott selbst uns
gewissermafien darauf stoflt, dass es in dieser Welt Leidenssituationen gibt, in
denen solche Psalmen leidenden Menschen das Letzte sind, was ihnen geblieben
ist - als Protest, Anklage und Hilfeschrei.“63

56 MORRISTON: Comments on ‘What Does the Old Testament Mean?’, 230: ,Should we
be open to the possibility of a divine command to exterminate, say, pimps and prosti-
tutes? Or perhaps ‘evangelical atheists’ of a Richard Dawkins type?“

57 WOLTERSTORFF, Nicholas: Reading Joshua, in: BERGMANN/MURRAY/REA (Hgg.): Di-
vine Evil?, 236-256, hier 255: ,If it [Israel] resists idolatry and worships only Yahweh, it
will find that it is blessed by Yahweh.“

58 WOLTERSTORFF: Reading Joshua, 255: ,No matter how dark its present situation may
be, Israel can trust that if it once again worships and obeys Yahweh and Yahweh alone,
Yahweh will somehow once again deliver it."

59 ANTHONY, Louise: Comments on ‘Reading Joshua’, in: BERGMANN/MURRAY/REA
(Hgg.): Divine Evil?, 257-262, hier 261.

60 ANTHONY: Comments on ‘Reading Joshua’, 261: ,You Babylonians think you've
enslaved us, but just wait till our God gets back - then you'll all be put to the sword“.

61 SCHROER, Silvia: Frauen und die Gewaltfrage im Ersten Testament, in: KatBl 119
(1994) 676-686, hier 677.

62 ZENGER: Der Gott der Bibel - ein gewalttdtiger Gott?, 693.

63 ZENGER, Erich: Ein Gott der Rache? Feindpsalmen verstehen. Freiburg i.Br.: Herder
1994, 162.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 563

Nun macht es aber einen Unterschied, ob der Beter auf Gottes Rache oder auf
Gottes Gerechtigkeit hofft. Die neuere Theologie denkt die eschatologische Voll-
endung der Geschichte meist als umfassenden Vers6hnungsprozess.®4 Wenn das
Endgericht somit idealiter in der Vergebung fiir die Tater% kulminieren soll,
dann erscheint ein rachender Gott restlos deplaziert. Fluchpsalme haben, wie
Klaus Miiller beizupflichten ist, auf diesem Hintergrund, ,ihr Recht und ihren
Sinn“ gerade darin, dass sie ,der Bereitschaft Ausdruck geben, auf selbst voll-
zogene Rache zu verzichten und das verzweifelte Recht auf Gerechtigkeit in Got-
tes Hand zu legen.“%¢ Nicht Rache, sondern Gerechtigkeit soll der Beter dem-
nach erflehen. Doch auch der Schrei nach Gerechtigkeit ist angesichts der
Hoffnung auf Versohnung im Gericht nicht unproblematisch, denn: ,Wie kann
Gott im Jingsten Gericht nicht nur den Tatern mit Barmherzigkeit begegnen,
sondern auch den Opfern Gerechtigkeit widerfahren lassen“?767

6. Theologische Losungsvorschlage

Die religionsphilosophische Auseinandersetzung mit der biblischen Gewalt-
thematik dominiert den Band. Die theologischen Zugdnge fallen im Vergleich
dazu sparlich aus und beschranken sich auf zwei Beitrage. Diese unterscheiden
sich aber nicht sonderlich von denen der Philosophen.

Den Auftakt macht Gary Anderson (269-282). Der Alttestamentler der
University of Notre Dame referiert zwar kurz den Stand der historisch-kritischen
Forschung zur Landnahme (271-272). Letztlich geht es ihm aber um die Vertei-
digung der These: ,God is justified in evicting the Canaanites because of their
sinful behavior that has gone on for centuries.“ (25) Da die Erde Gott gehore,
konne er nach Belieben Herrscher vom Thron stiirzen und Volker aus ihren
Landern vertreiben (290).

Dass Gottes Charakter nicht an wenigen biblischen Stellen dingfest gemacht
und gleichsam herausdestilliert werden konne, sucht Christopher Seitz aufzu-
zeigen (292-308). Er spricht sich fiir einen canonical approach aus, der das viel-
stimmige biblische Zeugnis als Ganzes ernst nimmt. Um dem personalen Cha-
rakter Gottes auf die Spur zu kommen, miisse dieser ,over the course of time,
through punishment, death, new life, and promised future“ in den Blick genom-
men werden (306). Seitz’ Ausfithrungen bleiben - bei aller Berechtigung des
hermeneutischen Grundanliegens - im Letzten schwammig. So ldsst er etwa
offen, ob die dunklen und irritierenden Seiten eines gewalttdtigen Gottes fiir ihn
zum unaufgebbaren Kern des jiidisch-christlichen Gottesbildes gehoren oder
Ausdruck des Menschlichen, Allzumenschlichen sind.

64 Siehe: ANSORGE, Dirk: Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes. Die Dramatik von
Vergebung und Verséhnung in bibeltheologischer, theologiegeschichtlicher und philosophie-
geschichtlicher Perspektive. Freiburg i.Br.: Herder 2009.

65 Vgl. NIEWIADOMSKI, J6zef: Hoffnung im Gericht. Soteriologische Impulse fiir eine
dogmatische Eschatologie, in: ZKTh 114 (1992) 113-126; HOFELE, Philipp: Vergebung fiir die
Titer? Uberlegungen zur intersubjektiven Dimension des eschatologischen Gerichts, in:
ThPh 85 (2010) 242-260.

66 MULLER: Dem Glauben nachdenken, 141.

67 ANSORGE: Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes, 402.



564 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

7. Grundsatzliches. Zugleich: Prolegomena zu einer Inspirationstheologie

Am Ende dieses Uberblicks zur divine evil-Debatte sind einige Grundsatziiber-
legungen angebracht.

7.1 ,Die vielstufige Entwicklungsgeschichte der Texte“68

Grundlegend fiir die Auseinandersetzung mit der biblischen Gewaltsemantik ist
zundchst einmal die Tatsache, dass ,die Bibel nicht als fertiges Buch vom Him-
mel gefallen ist.“69 Vor allem das Alte Testament hat eine ,komplexe und lange
Entstehungsgeschichte“ und zeichnet sich durch ,Vielschichtigkeit und Mehr-
stimmigkeit® aus.70 In der Schrift findet sich der Niederschlag unterschiedlichs-
ter ,Gotteserfahrungen, die iiber einen immens langen Zeitraum von Menschen
gemacht wurden.“7* Diese Gotteserfahrungen sind dabei ,weder eindeutig noch
einheitlich“72.

Und so darf es nicht verwundern, dass auch die alttestamentlichen Vor-
stellungen von Gottes Gericht und Zorn unterschiedlich ausfallen.73 ,Nach den
einen Texten bestraft Gott selber die Siinder, in anderen wirkt er mittels Men-
schen, die die Strafe ausfithren, und gemaf einer dritten Textgruppe (ungefahr
siebzig Stellen) besteht die Strafe Gottes iiberhaupt nur darin, dass er sein Ant-
litz vor den Menschen verhiillt und die Ubeltiter ihrem eigenen Tun iiberlisst.
Gericht Gottes bedeutet in diesem Fall nichts anderes als Selbstgericht der Men-
schen.“74 Diesen Prozess der innerbiblischen Entwicklung und Transformation
erkldrt sich Raymund Schwager folgendermafien: ,Der Glaube Israels hat sich
[...] aus einer alten Stammesreligion heraus entwickelt, und der Offenbarungs-
impuls, mit dem die christliche Theologie eindeutig rechnet, hat nicht schlag-
artig alles verandert, sondern alte Vorstellungen aufgegriffen und sie nur schritt-
weise umgedeutet.“75

Dies ist nicht weiter erstaunlich, hat doch Gott - nach réomisch-katholischem
Verstandnis - ,in der Heiligen Schrift durch Menschen nach Menschenart ge-

68 SCHEFFCZYK, Leo: Die Heilige Schrift. Wort Gottes und der Kirche, in: IKaZ 30 (2001)
44-57, hier 52.

69 SCHWAGER, Raymund: Die Provokation zum Atheismus durch Gewalt in den bibli-
schen Schriften, in: BAIER, Karl u.a. (Hgg.): Atheismus heute? Ein Weltphdnomen im Wan-
del. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2001, 137-145, hier 140.

70 ZENGER, Erich: Heilige Schrift der Juden und Christen, in: DERS. u.a. (Hgg.): Einlei-
tung in das Alte Testament. Stuttgart: Kohlhammer 31998, 11-35, hier 19.

7! KREINER, Armin: Gott im Leid? Zur Theodizee-Relevanz der Rede vom leidenden Gott,
in: KOSLOWSKI, Peter/HERMANNI, Friedrich (Hgg.): Der leidende Gott. Eine philosophische
und theologische Kritik. Miinchen: Fink 2001, 213-224, hier 214.

72 KREINER: Gott im Leid? Zur Theodizee-Relevanz der Rede vom leidenden Gott, hier
214.

73 Siehe: SCHWAGER, Raymund: Brauchen wir einen Siindenbock? Gewalt und Erlésung
in den biblischen Schriften. Thaur: Kulturverlag 1994, 64-81.

74 SCHWAGER, Raymund: Erlésung durch das Blut - Inhumanitdt eines gewalttdtigen
Gottes? Zu einem Buch von Franz Buggle, in: StZ 211 (1993) 168-176, hier 170.

75 SCHWAGER: Die Provokation zum Atheismus durch Gewalt in den biblischen Schriften,
140.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 565

sprochen®.76 In den biblischen Schriften sind ,Gottes Worte, durch Menschen-
zunge formuliert, menschlicher Rede dhnlich geworden“77, wie das Zweite Vati-
kanum lehrt. Den Vorgang des Eingehens des Gotteswortes in das menschlich
geschriebene Wort darf man sich dabei nicht als ein mechanistisches Diktat
vorstellen. Die Gnade zerstort die Natur nicht, sondern setzt sie voraus.78 Und
so hat auch Gott bei der ,Abfassung der Heiligen Biicher” die Eigentdtigkeit der
Menschen nicht aufler Kraft gesetzt, sondern ,den Gebrauch ihrer eigenen
Fahigkeiten und Krafte“ zugelassen und gefordert.79 Dies gilt fiir die Inspiration
ebenso wie fiir das gottliche Offenbarungshandeln insgesamt. Die Konzilsvater
beschreiben die Offenbarung keineswegs als eine Einbahnkommunikation zwi-
schen dem gottlichen Lehrer und den menschlichen Schiilern, sondern als ein
dialogisches Geschehen: ,In dieser Offenbarung redet der unsichtbare Gott [...]
aus iiberstromender Liebe die Menschen an wie Freunde“8o,

Alles aber wird nach Maffgabe und Beschaffenheit des Empfangers aufge-
nommen.” Gott ist zwar nach traditioneller Auffassung die Wahrheit selbst. ,Da-
mit ist von Gott jeder Irrtum ausgeschlossen“82. Gott kann sich weder selbst
noch andere tauschen.® Da sich aber das Erkannte secundum modum cognoscen-
tis im Erkennenden befindet,* ist stets mit der grundsatzlichen Moglichkeit zu
rechnen, dass die menschliche Erkenntnis und Aufnahme des von Gott Geoffen-
barten defizitdr oder gar fehlerhaft ausfallt.

Dass diese Moglichkeit an manchen Stellen der biblischen Schriften Wirk-
lichkeit geworden ist, gesteht die katholische Theologie heute zu. Zumindest
dann, wenn man biblische Aussagen unter naturwissenschaftlicher,® histori-
scher, geographischer, chronologischer etc. Riicksicht® in den Blick nimmt. Wie
die von den neuen Atheisten losgetretene Debatte zeigt, reichen die vermeint-

76 I1. VATIKANISCHES KONZzIL: Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offen-
barung Dei Verbum, Nr. 12.

77 1I. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offen-
barung Dei Verbum, Nr. 13.

78 Vgl. RAFFELT, Albert: Art. Gratia (prae)supponit naturam, in: LThK 4 (*1995) 986-
988.

79 II. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offen-
barung Dei Verbum, Nr. 11.

80 II. VATIKANISCHES KONzZIL: Dogmatische Konstitution tiber die gottliche Offen-
barung Dei Verbum, Nr. 1.

81 Zu Quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur siehe: THOMAS VON AQUIN: S.
th. I, q.75, a.s, c.

82 OrT, Ludwig: Grundriss der katholischen Dogmatik. Bonn: nova & vetera "200s5, 67.

83 I. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution {iber den katholischen Glauben
Dei Filius, Kap. 3: DH 3008.

84 THOMAS VON AQUIN: S. th. I, q.12, a.4, c. S. th. I, q.14, a.1, ad 3. S. th. II-1I, q.1, a.2, c.

85 BONGARDT, Michael: Einfiihrung in die Theologie der Offenbarung. Darmstadt: WBG
2005, 153: ,Das Universum ist nicht in sieben Tagen entstanden, die Erde nicht sinnvoll als
sein Mittelpunkt zu behaupten (Gen 1,1-2,4a.), der Hase ist kein Wiederkduer (Lev 11,9)
[sic! eigentlich: Dtn 14,7].¢

86 Siehe: HOPING, Helmut: Theologischer Kommentar zur Dogmatischen Konstitution
iber die géttliche Offenbarung Dei Verbum, in: HUNERMANN, Peter/HILBERATH, Bernd Jo-
chen (Hgg.): Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Bd. 3.
Freiburg i.Br.: Herder 2009, 695-831, besonders 768.



566 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

lichen und tatsdchlichen Fehler bzw. Irrtiimer der Schrift auch in den Bereich
der biblischen Moral und Ethik hinein.

Das unleugbare Faktum, dass das biblische Ethos in den kanonischen Schrif-
ten Verdnderungen und Transformationen durchgemacht hat, stellt jedoch m.E.
keinen Einwand gegen die Inspiration der HIl. Schrift dar. Dies ist gegen die
eingangs angefiihrte These von Edwin Curley festzuhalten. Laut Curley ldsst sich
das Phianomen des moralischen Fortschritts (moral progress) in den biblischen
Schriften nur schwer mit der klassischen Inspirationstheologie vereinbaren. Da
Gottes moralischer Charakter unwandelbar sei, konne Gott nicht als inspirie-
render Autor fiir die unterschiedlichen Moralvorstellungen in der Schrift ver-
antwortlich zeichnen.87

Dem wdre zuzustimmen, wenn mit Gott der alleinige auctor der HI. Schrift
vorlige. Nun halten aber Christen iliber die Konfessionsgrenzen hinweg an der
»Vorstellung von der gottlich-menschlichen Autorschaft“88 der biblischen Schrif-
ten fest. Dieser Vorstellung verleiht auch das Zweite Vatikanum Ausdruck, wenn
es lehrt: ,Die Heilige Schrift ist Gottes Rede, insofern sie unter dem Anhauch des
Heiligen Geistes schriftlich aufgezeichnet wurde.“89 Deutlich tritt sie auch im
Kommentar von Benedikt XVI. zu dieser Stelle hervor, wenn es dort heif3t: ,So
erkennt man die ganze Bedeutung des menschlichen Autors, der die inspirierten
Texte geschrieben hat, und gleichzeitig Gott selbst als den wahren Autor.“%

Dass das Wesen dieses wahren Autors die Liebe ist, darauf hat die systema-
tische Theologie im 20. Jahrhundert wiederholt hingewiesen. Was folgt aber aus
der ,Wesensbestimmung Gottes als Liebe“9! fiir die Inspirationstheologie?

7.2 Gott selbst setzt sich ,eine Grenze seines Handelns“92

Wenn das Handeln dem Wesen einer Entitat folgt (agere sequitur esse), dann
bildet die Liebe die Leit- und Grundoption des gottlichen Handelns. ,Liebe kann
[aber] glaubhaft nur auf dem Weg der Liebe ans Ziel kommen.“93 Fiir das
Verhaltnis von Gott und Mensch bedeutet dies: Allein mit ,Mitteln der Liebe“94

87 CURLEY, Edwin: The God of Abraham, Isaac, and Jacob, in: BERGMANN/MURRAY/REA
(Hgg.): Divine Evil?, 58-78, hier 73: ,It [the discrepancy between Moses’s teachings and
Ezekiel’s] is very hard to understand on the assumption that the Bible is the inspired word
of a morally perfect God, whose moral character does not change.”

88 GABEL, Helmut: Inspiration und Wahrheit der Schrift (DV 11). Neue Ansitze und Pro-
bleme im Kontext der gegenwdrtigen wissenschaftlichen Diskussion, in: ThG 45 (2002) 121-
136, hier 128.

89 II. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offenba-
rung Dei Verbum, Nr. 9.

90 BENEDIKT XVI.: Nachsynodales Apostolisches Schreiben Verbum Domini (30. Sep-
tember 2010). Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls 187). Bonn: Libreria Editrice Vaticana 2010, 39 (Nr. 19).

91 TUCK, Jan-Heiner: ,Glaubhaft ist nur Liebe“. Bleibende Anstéfe fiir die Theologie der
Gegenwart, in: IKaZ 34 (2005) 145-163, hier 146.

92 STRIET, Magnus: Streitfall Apokatastasis. Dogmatische Anmerkungen mit einem 6ku-
menischen Seitenblick, in: ThQ 184 (2004) 185-201, hier 197.

93 TUCK, Jan-Heiner: Der Zorn - die andere Seite der Liebe Gottes. Dogmatische
Anmerkungen zur Wiederkehr eines verdrdngten Motivs, in: ThPh 83 (2008) 385-409, hier
406f.

94 VON STOSCH: Gott - Macht - Geschichte, 23.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 567

versucht Gott seine Ziele zu erreichen. Um seinem Wesen treu zu bleiben, erlegt
Gott sich in seinem Handeln gleichsam Einschrankungen auf.95 Er unterldsst es
daher vielfach, seinen Willen direkt durchzusetzen. Vielmehr — und hier liefSen
sich Gedanken der Prozesstheologie aufgreifen - beeinflusst er ,den Weltprozess
durch iiberredende (persuasive) Verursachung. Genauer: Er lenkt ihn durch
seine unendliche Liebe, durch seine fortwdhrende Geduld und Fiirsorge in die
richtige Richtung.“96 Durch dieses Lenken bringt Gott einen beliebigen Zustand
nicht ,einseitig und vollstindig“97 hervor. Sein Einfluss zeigt sich gerade darin,
»dass er seine Geschopfe dazu »iiberredet« bzw. »lockt«, sich dem Willen Gottes
entsprechend zu verhalten“98.

Auch hinsichtlich der Schriftgenese darf angenommen werden, dass Gott
Menschen gelockt hat, jene Wahrheit fiir die nachfolgenden Generationen fest-
zuhalten, ,von der Gott wollte, dass sie um unseres Heiles willen in heiligen
Schriften aufgezeichnet werde.“99 Gesteht man des Weiteren zu, dass Menschen
auf Gottes Werben verschieden reagieren, so ist es grundsdtzlich moglich, die
Inspiration als ein Phianomen zu denken, das in unterschiedlicher Intensitdt
auftreten kann. Dieser Gedanken ist an und fiir sich nicht neu, sondern deckt
sich weitgehend mit der schon beim Aquinaten anzutreffenden Unterscheidung
verschiedener Stufen der Prophetie.’o© Wie Thomas deutlich macht, kann ein
Mensch in vielfdltiger Weise zum Anwalt der Sache Gottes bzw. zu dessen
Sprachrohr werden. Dabei besteht jedoch stets die Gefahr, dass das vermeintlich
fiir Gottes Wort bzw. Wille Gehaltene, ein Gemisch und Gemenge von Gottli-
chem und Menschlich, Allzumenschlichem darstellt.

7.3 Der Zorn des liebenden Gottes

Als Unterscheidungskriterium bietet sich der ,Spitzensatz biblischer Theolo-
gie“101, Gott ist Liebe, an. Die Floskel vom lieben Gott droht jedoch die Gottes-
rede zu verkitschen und zu verharmlosen. Um der ,pastoralen Domestizierung
Gottes“02 wirksam entgegen zu treten, ist auch vom Zorn Gottes zu sprechen.
»,Gottes Zorn ist theologisch nicht zu verdringen, da ansonsten das ,leiden-
schaftliche Engagement Gottes fiir Gerechtigkeit marginalisiert wiirde.“193 Denn

95 Siehe: WARD, Keith: Divine Action. Examining God’s Role in an Open and Emergent
Universe. Philadelphia: Templeton Foundation Press 2007, 123: ,We have uncovered ano-
ther sort of constraint on Divine action, the constraint imposed both by the general
values God wishes to implement and by the particular creative ways in which those values
are implemented.“

96 LOICHINGER, Alexander/KREINER: Armin: Theodizee in den Weltreligionen. Ein Stu-
dienbuch (= UTB 3420). Paderborn: Schéningh 2010, 46.

97 KREINER: Das wahre Antlitz Gottes, 334.

98 KREINER: Das wahre Antlitz Gottes, 335.

99 II. VATIKANISCHES KONZIL: Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offenba-
rung Dei Verbum, Nr. 11.

100 Zur divisio prophetiae siehe: THOMAS VON AQUIN: S. th. II-II, q.174.

101 SODING, Thomas: «Gott ist Liebes. 1 Joh 4,8.16 als Spitzensatz biblischer Theologie, in:
DERS. (Hg): Der lebendige Gott. Studien zur Theologie des Neuen Testaments (FS W. Thii-
sing). Miinster: Aschendorff 1996, 306-357.

102 T(CK: ,Glaubhaft ist nur Liebe®, 147.

103 WERBICK, Jiirgen: Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre. Freiburg i.Br.:
Herder 2007, 377 (Fn. 115).



568 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

»die Stinde der Menschen ldsst Gott, der die Liebe ist, nicht gleichgiiltig“o4. Ja,
»ein Gott, der nur liebte und das Bose nicht hasste [...], wiirde sich selbst wider-
sprechen“9s. Dazu gilt es zu bedenken: ,Liebe, die die lieblose Verweigerung der
Liebe (also Bosheit) gleichgiiltig hinndhme, wére keine Liebe mehr“o6, Bereits
Thomas lehrt, dass Gott die Menschen qua Siinder hasst, insofern sie jedoch
seine Geschopfe sind, liebt.107 Dieser Hass auf die Siinde fiihrt jedoch nicht dazu,
dass Gottes ,Nase im Zorn zu glihen und zu rauchen beginnt“ und er sich in
einen ,Blutrausch® hineinsteigert.108 Gott will nicht den Tod des Siinders, son-
dern dass er sich bekehrt und lebt (Ez 33,11).

Da der Zorn Ausdruck der Liebe Gottes zu den Menschen ist, von denen
keiner verloren gehen soll (2 Petr 3,9), dauflert er sich als unbedingt fiir den Men-
schen entschiedene Liebe. Diese vollkommene Liebe ,wendet nie List, Zwang
oder gar Gewalt dem sich ihr Verweigernden gegeniiber an. Doch sie ldsst auch
nie in ihrer erfinderischen Wirksamkeit nach.“109

Wenngleich Gott dem Menschen nicht schaden will, so kann seine Liebe
doch schmerzhaft erfahren werden. Dass die Begegnung mit Gott fiir den Men-
schen zwischen fascinosum et tremendum oszilliert, belegen die biblischen
Schriften (vgl. Jes 6,5). Auch die Theologie des Fegefeuers weifs um den Schmerz,
den die Konfrontation mit dem Heiligen hervorrufen kann: Vor der Giite Gottes
ywird alle andere, nichtgottliche Wirklichkeit ebenfalls ansichtig, doch nicht als
Fiille, sondern als Mangel des Seins, als Verfliichtigung des Guten. Das ist das
Gericht Gottes“no, Konstitutiv fir dieses Gericht ist der ,brennende Schmerz der
uns einholenden Wahrheit.“mt In der eschatologischen Begegnung mit Christus
wird jeder Mensch ,mit der unverkiirzten Wahrheit tiber sich selbst konfron-
tiert.“12 Eine Ahnung von diesem Reueschmerz erlebt auf Erden wohl jener, der
mit der ,um ihn werbenden Gewinnungsmacht Gottes, die seine Liebe und
nichts anderes als diese offenbar gewordene Liebe ist“13, konfrontiert wird. Got-
tes Liebe erscheint ihm dann als Zorn, d.h. als ,Gottes leidenschaftlicher Eifer,
der die Umkehr der Siinder und eben nicht ihre Vernichtung will“n4. Wo Gott in
der Bibel als gewalttatig dargestellt wird, darf man annehmen, dass ,die Gottes-

104 TUCK: Der Zorn - die andere Seite der Liebe Gottes, 402.

105 VON BALTHASAR, Hans Urs: Theodramatik. Bd. I1l. Die Handlung. Einsiedeln: Johan-
nes 1980, 315.

106 TUCK: Der Zorn - die andere Seite der Liebe Gottes, 409.

107 THOMAS VON AQUIN: S. th. I, q.20. a.2, ad 4.

108 LOHFINK, Norbert: Altes Testament - Die Entlarvung der Gewalt. Exegetische An-
merkungen zu einem aktuellen Thema, in: HerKorr 32 (1978) 187-193, hier 189.

109 VERWEYEN, Hansjiirgen: Einfiihrung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt: WBG
2008, 163.

uo BEINERT, Wolfgang: Vom Fegfeuer und anderen dunklen Jenseitsorten. Uber das
Schicksal der Halbguten, in: StZ 226 (2008) 310-322, hier 320.

m PROPPER, Thomas: Fragende und Gefragte zugleich. Notizen zur Theodizee, in: DERS.,
Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik. Freiburg i.Br.:
Herder 2001, 266-275, hier 274.

12 REMENYI, Matthias: Ende gut - alles gut? Hoffnung auf Verséhnung in Gottes escha-
tologischer Zukunft?, in: IKaZ 32 (2003) 492-512, hier 505.

13 STRIET: Streitfall Apokatastasis, 197.

14 WERBICK: Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre, 377 (Fn. 115).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 569

erfahrung selbst durch undurchschaute Projektionen weithin verdunkelt“ss ge-
blieben ist. Derartige Texte sind als ,Beschreibungen der menschlichen Leiden-
schaft, Aggression und Projektion neu zu lesen.“n6

So bleibt die hermeneutische Regel des Augustinus im Recht: ,Wer auch
immer also glaubt, die gottlichen Schriften oder einen beliebigen Teil davon ver-
standen zu haben, ohne dass er durch diese Einsicht diese doppelte Liebe zu
Gott und dem Nichsten [Mt 37,37-40] aufbaut, hat sie noch nicht verstanden.“"”
Dies ist der Religionsphilosophie bei ihrer Beschdftigung mit der biblischen Ge-
waltproblematik nachdriicklich ins Stammbuch zu schreiben.

15 LOHFINK, Norbert: Altes Testament - Die Entlarvung der Gewalt, 189.

16 SCHWAGER, Raymund: Biblische Texte als ,Mischtexte“. Das hermeneutisch-spirituelle
Programm der ,,Entmischung®, in: KatBl 119 (1994) 698-703, hier 700.

u7  AUGUSTINUS: De doctrina christiana I, XXXVI.40.86. Zitiert nach: AURELIUS
AUGUSTINUS: Die christliche Bildung (De doctrina christiana). Ubersetzung, Anmerkungen
und Nachwort von Karla Pollmann. Stuttgart: Reclam 2002, 42.



SVEN K. KNEBEL

Der Fall Eschweiler

Karl Eschweiler (1886-1936) kennt man durch Die zwei Wege der neueren Theo-
logie. Die Interpretation des ,Hier und Jetzt der katholisch-theologischen
Situation aus der Geschichte des neuzeitlichen Geistes“t war 1926 eine fulmi-
nante Leistung, theologisch wie geistesgeschichtlich. Sie kam gut an, bei Jacques
Maritain zum Beispiel. Zuerst durch Eschweilers Herausgabe seines Brief-
wechsels mit dem Siirrealisten Jean Cocteau gewonnen, dann durch die deutsche
Ubersetzung von Antimodern, hat Maritain dem Autor 1930 das Zeugnis ausge-
stellt: ,C’est le seul théologien allemand vraiment thomiste.“ Just dieser ,einzige
deutsche Thomist' endete als strammer Nazi. 1933 briistete er sich, er sei ,der
einzige katholische Universitatstheologe, der sich o6ffentlich fiir Adolf Hitler ein-
setzt (252). Fir ihn als Priester ware es ,Gotteslasterung“, auch nur mit dem
Gedanken zu spielen, dass ,eine gewissenhafte Erfiillung des dem Fiihrer ge-
schworenen Treueides“ mit der Loyalitdt gegeniiber der Kirche in Konflikt gera-
ten kénnte (318).

Wie das alles zusammenhdngt, erortert eine dem Fall jetzt, ein dreiviertel
Jahrhundert spater, von Thomas Marschler gewidmete Biographie.2 Sie gliedert
sich folgendermassen: 1. Bildungsgang, Priester und Bonner Privatdozent; 2.
theologische Position; 3. der Dogmatikprofessor auf der Staatlichen Akademie zu
Braunsberg in Ostpreussen; 4. der Nationalsozialist (ab 1933) im Konflikt mit der
Kirche. Entstanden ist die Biographie unter Benutzung von fiinfzehn Archiven,
aus der Durchforstung zum Teil erst neuerdings zuginglich gewordener Nach-
lasse. Unter anderem hat der Verfasser die einschligigen Braunsberger Rekto-
ratsakten 1933-1935 entdeckt, die 1945 also nicht mit verbrannt sind. Schon
frither erschienen ist von dem Verfasser eine dhnlich aufgebaute Studie zu dem
politisch kaum weniger kompromittierten, tibrigens viel gescheiteren (354) Kir-
chenrechtler Hans Barion (1899-1973). Beide, Eschweiler wie Barion, sein Brauns-
berger Kollege, gehorten zum Kreis um den katholischen Staatsrechtler Carl
Schmitt (1888-1985). Da der Verfasser sich nicht gern wiederholt, sei der mehr
an Schmitt und auch der speziell an den in Braunsberg bezogenen staatskirchen-
rechtlichen Positionen interessierte Leser auf dieses Buch verwiesen, ein
Meisterwerk der biographischen Kunst.3 Erganzend verwiesen sei ausserdem auf
Marschlers voriges Jahr herausgekommene Edition der Vorarbeiten zu den Zwei
Wegen der neueren Theologie.4 Dort geht der Verfasser auch inhaltlich auf

1 ESCHWEILER, Karl: Die zwei Wege der neueren Theologie. Georg Hermes - Matth. Jos.
Scheeben. Eine kritische Untersuchung des Problems der theologischen Erkenntnis. Augs-
burg: Filser 1926, 12.

2 MARSCHLER, Thomas: Karl Eschweiler 1886-1936. Theologische Erkenntnislehre und
nationalsozialistische Ideologie (= Quellen und Studien zur neueren Theologiegeschichte
9). Regensburg: Friedrich Pustet 2011. 428 S. ISBN 978-3-7917-2320-4.

3 MARSCHLER, Th..: Kirchenrecht im Bannkreis Carl Schmitts. Hans Barion vor und nach
1945. Bonn: Verlag Nova & Vetera 2004.

4 ESCHWEILER, K.: Die katholische Theologie im Zeitalter des deutschen Idealismus. Die
Bonner theologischen Qualifikationsschriften von 1921/22. Aus dem Nachlass hg. u. mit ei-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 571

manche von Eschweilers historischen Thesen ein; denn dass es daran Kritik zu
iiben gibt, ist ihm bewusst (123, 164f.). Das vorliegende Buch wendet sich, bei
aller Gelehrsamkeit, daher doch an eine breitere Leserschaft. Der Stil beider
Biographien ist argumentativ, nicht narrativ. Logische Gliederung bestimmt den
Gesamteindruck, nicht ein Streben nach Anschaulichkeit. Analysiert wird sozu-
sagen der metaphysische Aufbau einer zeitortlichen Konkretion von Geist.

Der Biograph ist nicht irgendwer, sondern ausgesprochen ein Mann vom
Fach, ndamlich Dogmatiker in Augsburg. Eine gewisse konfessionelle Einseitigkeit
in der Herstellung der zeitgeschichtlichen Beziige mag sich daraus erkldren.
Doch eben nur der Fachgenosse bringt den nétigen Sinn fiir die institutionellen
Interna mit. Vor allem ist er auf der Problemhohe des Skandals. Wie der Ver-
fasser einen Eschweiler, einen Barion, anstatt sie mit der Kneifzange anzufassen,
mit Sympathie behandelt, ist da zweifellos etwas von der innigen Liebe der
Kirche zu den Ketzern, in denen ihr ja ,die eigene Frage als Gestalt' begegnet.
Das scheidet diese Biographie von der laienhaften political correctness, die alle
Lektionen iiber Objektivitit und Werturteilsfreiheit gelassen in den Wind
schldgt. Vor der Absage an den Antimodernismus auf dem II. Vaticanum war der
Fall Eschweiler aus kirchlicher Sicht eine ,objektive Moglichkeit' (345). Das
macht ihn so beunruhigend.

Was die Erklarbarkeit von Eschweilers Parteieintritt 1933 betrifft, bleibt der
Verfasser skeptisch. Es ist methodisch der grosse Vorzug dieser Arbeit, dass sie
nicht alles durch 1933 finalisiert sein ldsst, sondern die Kontingenz dieser Ent-
scheidung betont (356, 370). Das ist die Wirkung der inzwischen, besonders
durch die florierende Schmittforschung und durch Christian Tilitzkis Nachweis
der grossen Kontinuitat der deutschen Universitatsphilosophie,5 massiv erhoh-
ten Anspriiche an jede ernstzunehmende Befassung mit der NS-Zeit. Die ver-
schiedenen Ebenen, auf welchen sich Erklarungsversuche bewegen koénnen,
werden sorgfiltig unterschieden. Vielleicht ware ja Eschweiler ein Musterbei-
spiel fiir die Kategorie des ,autoritaren Charakters‘. Sein unverhohlenes Bediirf-
nis nach einem ,kindlichen Glauben“6 disponierte ihn zur Fiihrersehnsucht (65).
Doch das Psychologisieren iiberldsst der Verfasser anderen (368). Fiir am aus-
sichtsreichsten hdlt er den generationenspezifischen Ansatz: Eschweiler war
Weltkriegsteilnehmer und der Zeitgenosse zum antikapitalistischen Engagement
sehr bereiter Intellektueller. Selbst auf Seiten der politischen Linken fehlten da
nicht die religiosen Oberténe — man denke an Ernst Bloch (1885-1977) oder Paul
Tillich (1886-1965). Bezogen auf das biirgerliche Lager erinnert der Verfasser
(59) an Carl Schmitts Diktum, dem Kapitalismus werde die katholische Kirche
erst dann begreiflich sein, wenn auch die letzte Ewige Lampe ans Stromnetz an-
geschlossen ist. Unter den katholischen Theologen vom Fach war damals eine
Aneignung des Thomas von Aquin im Schwange, welche die mit dem Liberalis-
mus unvereinbaren Ziige des Kirchenlehrers romantisch iiberzeichnete, Thomas’
Grundbegriff ,Ordo‘ diente zur Formel fiir alles Mogliche (353). Im Grossen und
Ganzen entspricht Eschweiler dem Typ des faschistischen Intellektuellen (364).

ner Einleitung versehen von Th. Marschler. Miinster: Verl.-Haus Monsenstein und Van-
nerdat 2010.

5 TILITZKI, Ch.: Die deutsche Universitdtsphilosophie in der Weimarer Republik und im
Dritten Reich. 2 Bde. Berlin: Akademie Verlag 2002.

6 ESCHWEILER, K.: Die zwei Wege der neueren Theologie, 137.



572 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

,Weltanschauung’ lautete die Parole, nicht ,objektive Wahrheit'. Bezeichnender-
weise ist Eschweiler in diesem Punkt allerdings nie ganz mit sich ins Reine ge-
kommen (77, 235ff.).

Auf die stirkere These, derzufolge der Wurm in dem theologischen System
gesteckt hadtte, in dem dialektisch iiberschnappenden Supranaturalismus der
Zwei Wege, kommt der Verfasser wiederholt zu sprechen, er verhehlt nicht, dass
er in diesem Punkt die theologische Kritik an Eschweiler auch teilt (127f., 175,
359ff.), iberzeugend findet er die These dennoch nicht (362). Wie war es mog-
lich, dass ein Geistlicher, der im Hakenkreuz den Drang zum Kreuz zu sehen
wahnte (243, 268), die unausbleibliche Falsifikationskrise (271ff., 324) durch
einen womoglich noch gesteigerten Fanatismus bewaltigt hat (371)? Dass dem
Fall Eschweiler ,etwas nicht zu Erklarendes“ anhafte (376), wird nicht das letzte
Wort in dieser Sache sein. An sich liegt der Fall eindeutig. Alles Notige zu seiner
Losung gibt Marschlers Buch auch an die Hand. Nur muss es bisweilen aus dem
Souterrain der Fussnoten gezogen werden.

% %

Noch bevor das in der deutschen Geistesgeschichtsschreibung Mode wurde,7 hat
Eschweiler aus der ,humanen Selbstbehauptung’ den Motor der Neuzeit gemacht
(114). ,Anthropozentrismus‘, ,Rationalismus‘ und ,Molinismus‘ hiessen bei ihm
die Schlagworte. Originell war nicht so sehr der Umstand, dass all das kultur-
kritisch gemeint war, als vielmehr, dass alles, was man so gemeinhin unter den
Folgen der ,Aufklirung’ verbucht, bei ihm die Folge eines bestimmten Stadiums
der katholischen Theologie war. In den ,Stammbaum des industriellen Men-
schen“ (71) wurden von ihm theologische Entwicklungen des 17. Jhs. eingetragen.
Bis zu Eschweilers Intervention war der Hinweis auf die mogliche Neuzeitre-
levanz der Theologie ausschliesslich eine Domdne des Kulturprotestantismus
gewesen. In der Ideologie des Protestantenvereins war es selbstverstdandlich der
Protestantismus, der ,mit den Anschauungen und Einrichtungen des Mittelalters
gebrochen“ und ,die moderne Kultur® hervorgebracht hatte.8 Max Webers (1864-
1920) Forschungen zu der Folgelast der calvinistischen Prddestinationslehre
hatten das unter einem anderen Blickwinkel noch einmal bekraftigt. Gegen die
Identifizierung von Protestantismus und Neuzeit hatte sich inzwischen aller-
dings auch Widerspruch erhoben: Von einer ,Erzeugung der modernen Kultur
durch den Protestantismus®, so Ernst Troeltsch (1865-1923), kénne ,iiberhaupt
nicht die Rede” sein.9 Doch auch den von Troeltsch ins Spiel gebrachten ,Neu-
protestantismus‘ des 18. Jhs. iiberbot Eschweiler durch den Nachweis, dass die
Identifizierung von Katholizismus und Mittelalter theologisch ein Marchen ist,
vielleicht ein schones Marchen, aber ein Marchen. Dieselbe Kirche, die ihre

7 HEIDEGGER, M.: Die Zeit des Weltbildes ('1938), in: Holzwege. Frankfurt a.M.:
Klostermann 1950; BLUMENBERG, H.: Die Legitimitdt der Neuzeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1966. Kritisch dazu HUBENER, W.: Carl Schmitt und Hans Blumenberg oder tiber Kette und
Schuss in der historischen Textur der Moderne, in: TAUBES, ]J. (Hg.): Der Fiirst dieser Welt.
Carl Schmitt und die Folgen. Paderborn: Fink 1983, 57-76.

8 SCHENKEL, D.: Friedrich Schleiermacher. Ein Lebens- und Charakterbild. Elberfeld:
Friderichs 1868, 3f.

9 TROELTSCH, E.: Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen
Welt ('1906) (= Historische Zeitschrift. Beihefte 2). Miinchen: *1924, 32. Dilthey und Troeltsch
sind erwahnt bei ESCHWEILER: Die zwei Wege der neueren Theologie, 280.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 573

Priester seit 1910 auf den ,Antimodernismus’ vereidigte, hatte, in Form des von
den Jesuiten gelehrten Molinismus, das Gift der Neuzeit ldngst intus. Innerka-
tholisch iiberbot diese These die in der Neuscholastik des 19. Jhs. iibliche, na-
mentlich von Jesuiten geiibte, Kritik an der sog. Aufklarungstheologie (116).

,Molinismus‘: das hiess, die Natur versteift sich sprode auf ihren freien
Willen, und Gott fiigt sich darein (67, 113, 129f.). Eschweilers Thomismus wollte
demgegeniiber die Natur schon von sich aus auf die Gnade ,hingeordnet’ wissen.
Er kreiste um das beriihmte desiderium naturale (66). Auch fiir das Theologu-
menon von der ,physischen Pradetermination’, diese schroffste Absage an den
Gnadenmolinismus, meinte Eschweiler an dem desiderium naturale den geeigne-
ten Ankniipfungspunkt zu haben.’® Was ihn an der molinistischen Verhaltnis-
bestimmung von Natur und Gnade abstiess, war nicht so sehr die Behauptung
der menschlichen Willensfreiheit an sich als vielmehr der ,unfruchtbare, lebens-
feindliche Scholastizismus“ (164) des theologischen ,Stockwerkdenkens’. Die ka-
tholische Theologie des 20. Jhs. verhandelt das auch unter dem Namen ,Extrinse-
zismus‘. Diese Denkweise sahen Eschweiler und gleichgesinnte Theologen (118)
besonders in der Glaubensanalyse (analysis fidei) und Apologetik am Werk.
Diese Disziplin beruhte auf der Annahme (347), die Argumente fiir die katho-
lische Glaubensentscheidung wdren von dem {ibernatiirlichen Bestimmungs-
grund des Glaubensakts methodisch trennbar und im Hinblick auf eine rational
kontrollierte Glaubensgewissheit weltanschaulich neutral diskutierbar (evidentia
credibilitatis). Eine Zumutung an das glaubige Bewusstsein, in Bezug auf die
Eschweiler davon ausging, dass sie dem ,Mittelalter’ fremd gewesen sei. Die
,Barockscholastik hielt er deswegen fiir ein ,Kind der Neuzeit“ (95, 114). Dass sie
das nun gerade aus dem Grund ist, mag man bezweifeln.! Doch die eminente
geistesgeschichtliche Bedeutung des theologischen Glaubenstraktats ist Esch-
weiler zuerst aufgegangen (giff.).

Die kritische Rezension seiner Zwei Wege durch die Jesuiten (154ff.) fasste er
damals dahingehend zusammen, sie hdtten die von ihm vertretene Verhaltnisbe-
stimmung von Natur und Gnade ,in Gegensatz zu zehn Denzingernummern®
gestellt (161). Gemeint war der von dem Jesuiten Heinrich Denzinger 1854 initi-
ierte ,modernistische Symbolismus®.22 Bis zum Zweiten Vaticanum hat es das
Enchiridion symbolorum, dieser unentbehrliche Auszug der kirchlichen Lehrent-
scheidungen, auf immerhin 32 Auflagen gebracht. Fiir Eschweiler hockten die
Gegner hinter dieser Verschanzung und schossen auf alles, was sich bewegt. Die
»,Denzinger-Bomben®, die ein ihm gewogener Beobachter damals in die Diskus-
sion geworfen sah (178), zielten auf den ,Bajanismus‘ (158), diese Vorform des
Jansenismus. Dafiir wusste Eschweiler den ,ganzen Benediktiner-Orden und, was
mehr ist, die offizielle Dominikaner-Instanz“ (173) hinter sich. So hat es ihn erst

10 ESCHWEILER, K.: Die zwei Wege der neueren Theologie, 268.

1 Der Versuch, die Glaubensgewissheit im logischen Schluss aus den Glaubwiirdig-
keitsgriilnden zu gewinnen, den man mit Unrecht dem oft missverstandenen De Lugo zum
Vorwurf macht, ist tatsichlich im 14. Jh. von Franciscus von Marchia gemacht worden.*
LANG, Albert: Die Wege der Glaubensbegriindung bei den Scholastikern des 14. Jhs. Miinster:
Aschendorff 1937, 95. Lang weist in diesem Zusammenhang auch ausfiihrlich auf Walter
Chatton hin. Dieser Hinweis wird bestatigt durch die Edition von WALTER CHATTON OFM.:
Sent. Prol. q. 1 art. 5. Ed. M.E. Reina, in: Rivista critica di storia della filosofia 25 (1970)
309.

12 ESCHWEILER, K.: Die zwei Wege der neueren Theologie, 319.



574 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

1934 erwischt und dann aus einer ganz anderen Ecke, durch die damals erst vier
Jahre alte Denzingernummer 3722. Eschweiler ist typisch fiir die die vorkonzi-
liare katholische Theologie des 20. Jhs. umtreibende Sorge, ,der Denzinger'
konnte iiber kurz oder lang zu ihrer Bibel avancieren. Lieber werde ,an“ Dogmen
geglaubt, so lautete eine seiner Lieblingswendungen, als ,durch“ Dogmen an
Gott (131f., 177).

Um den Jesuiten die Antwort nicht schuldig zu bleiben, stiirzte Eschweiler
sich erneut in die Forschung, vielleicht sogar jetzt erst recht (195). Der histo-
rische Molina, ein Theologe des 16. Jhs., ist fiir ihn zeitlebens hinter dem Popanz
verschwunden geblieben. In dieser Beziehung ist vor den Quellenforschungen
Friedrich Stegmiillers (1902-1981) und seiner Schule so gut wie nichts geschehen.
Hartnackig hat Eschweiler ignoriert, dass das die Gnadenwirksamkeit beschran-
kende posse dissentire nicht Molinas Idee, sondern seit 1547 katholisches Dogma
war.’3 Molinas eigene Analyse der certitudo ex parte subiecti war sogar pronon-
ciert antipelagianisch, ohne jedes Zugestandnis an den Psychologismus.14 Wenn
Eschweiler ,die Uberwindung des Molinismus [...] geradezu als Vorbedingung
einer antimodernen Neuausrichtung der Kirche“ empfahl (344), lag dem also ein
Molinismusbegriff zugrunde, welcher tatsdchlich bis in alle Einzelheiten dem
jansenistischen Klischee entsprach.’s In dem Mass, in dem er die polemische Fi-
xiertheit auf die Periode der ,katholischen Aufklarung6 iiberwand, von der er
sich zur Abfassungszeit der Zwei Wege noch nicht gel6st hatte, gewann sein geis-
tesgeschichtlicher Ansatz trotzdem an Sicherheit. Um das Klischee historisch
einzuholen, lautete der Titel des der Gorresgesellschaft unterbreiteten For-
schungsprojekts, in dessen Focus das geistesgeschichtlich so sehr vernachlassig-
te Spanien gestanden hdtte (111), zutreffend ,Barockscholastik’ (3, 15). Als den
eigenen theologischen Antipoden hat Eschweiler namlich zuletzt einen, gegen-
tiber Molina, um zwei Generationen jiingeren Jesuiten identifiziert: Rodrigo de
Arriaga (1592-1667).

1927 schrieb Eschweiler, so bezeugt sein Freund Paul Adams, fleissig an ,sei-
nem neuen Buch iiber Arriaga®“. Leider ist dieses Buch nie fertig geworden. Er-
schienen sind, 1928 und 1931, nur zwei grosse einleitende Kapitel. Viel mehr hat
sich jetzt auch im Nachlass nicht vorgefunden. Zur Arriagaforschung - ,unge-

13 DENZINGER, H./SCHONMETZER, A.: Enchiridion Symbolorum § 1554, Freiburg i.Br.:
Herder 1963, 378.

14 MOLINA, L. S].: Liberi arbitrii cum gratiae donis etc. Concordia. Hg. von J. Rabeneck.
Ofia-Madrid: Sapientia 1953, 229ff.

15 Das belegt insbesondere seine Verkniipfung des ,Molinismus‘ mit dem Begriff des
,peccatum philosophicum® (MARSCHLER: Karl Eschweiler, 117). Dieser ist erst von Juan Ca-
ramuel O.Cist. (1606-1682) terminologisch aufgebracht, von den Jansenisten freilich
prompt den Jesuiten in die Schuhe geschoben worden. Der Fliigel der Jesuiten, der eine
theonome Moral lehrte (Sforza Pallavicino), hidtte ihn nie gebilligt.

16 Ein zidhlebiges Produkt Eschweilerscher Geschichtsklitterung ist der ,katholisch-
theologische Wolffianismus“ (MARSCHLER: Karl Eschweiler, 97ff.). Das damit Gemeinte war
nicht etwa nur in seiner historischen Bedeutung tiberschitzt (99), sondern falsch analy-
siert. Die Systeme der Jesuiten Stattler und Burkhduser hatten sich die Bekampfung von
Wolffs Determinismus zur Aufgabe gesetzt. Ihr protestantisches Pendant wire vielmehr
Crusius. Der metaphysische Optimismus ist ein Thema, das umso weniger die Abhdngig-
keit der Jesuiten des 18. Jhs. von Wolff belegt (ESCHWEILER: Die zwei Wege der neueren
Theologie, 287), als Leibniz und Wolff es ihrerseits ja aus der Jesuitenscholastik (Ruiz de
Montoya, Granado, Perez) hatten.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 575

wohnt, ja revolutiondr®, urteilt der Verfasser zu recht (114); auch heute wird sie
an nur wenigen Orten gepflegt, besonders in Prag!7 - hat Eschweiler den Anstoss
gegeben, nicht, um eine verbliebene historische Erkenntnisliicke zu schliessen,
sondern weil ihm klar war, dass durch den Hinweis auf niemanden sonst die
eigene These vom ,Ursprung der Neuzeit im Geiste des Molinismus® (115) dialek-
tisch auf so hohem Niveau zu bewahrheiten wire. Arriagas fallibilistische Kon-
zeption der katholischen Glaubensgewissheit hitte den Wegestreit, der auf dem
Kenntnisstand der Zwei Wege im 19. Jh. ausgebrochen war, ins 17. Jh. zuriick-
verlegt, mitten in die Gesellschaft Jesu hinein.}8 Denn etliche Zeit- und Ordens-
genossen Arriagas, etwa Martin de Esparza (1606-1689), waren, wegen ihrer ganz
anderen Glaubenstheorie, fiir Eschweilers Neuzeitchoreographie nicht oder nur
sehr bedingt brauchbar gewesen.9 Ebenso ist es in der Folge ja ein Jesuit ge-
wesen, Henri de Lubac (1896-1991), der in seinem Enthusiasmus fiir das deside-
rium naturale zum Urheber der Théologie nouvelle wurde (352).

Wie bei allen katholischen Intellektuellen des Schmittkreises, die im Krisen-
jahr 1932 nur noch verziickt tiber ihren Rundfunkgeriaten hingen,2¢ bildete auch
bei Eschweiler ein militanter Antiliberalismus das Scharnier zwischen Theologie
und Politik. Der konzentrierte sich polemisch auf die Zentrumspartei, das stabi-
lisierende Element des Weimarer Systems (231). Weil der Verfasser sich mit
Informationen zum damaligen politischen Kurs des Zentrums zuriickhalt, erfahrt
man leider nicht, warum trotz der Kanzlerschaft Heinrich Briinings (1885-1970),
den er bewundert haben soll (218), Briinings Partei sich fiir Eschweiler auf ihr
Image aus den Tagen Ludwig Windthorsts (1812-1891) reduziert hat. So bleibt der
Eindruck, dass die Genugtuung, mit der er 1933 die ,Liquidierung des parlamen-
tarischen Partei-Katholizismus® quittiert hat (230), einfach daher riihrt, dass er
hinter diesem dieselben Jesuiten vermutete, die fiir ihn die Trager des ,Moli-
nismus’ waren. Die ,bis in den Hass gesteigerte Antipathie gegen den Jesuiten-
orden“ (214f., 250), die Eschweilers theologiegeschichtlichen Forschung die Rich-
tung gab, hat nach Ansicht des Verfassers seit der Endphase der Weimarer
Republik zunehmend sein politisches Verhalten bestimmt. Molinismus, Libera-
lismus und Ultramontanismus flossen fiir ihn in eins zusammen (215). Auch iiber
den ,Amerikanismus‘ heisst es gelegentlich, der sei ,nur der letzte Schrei des

17 In der von Arriaga angedeuteten Richtung fortzufahren, hitte bedeutet, immer
deutlicher auf die Positionen zuzusteuern, die von David Hume eingenommen wurden.”
SOUSEDIK, S.: Philosophie der frithen Neuzeit in den bohmischen Ldndern. Stuttgart:
Frommann-Holzboog 2009, 222f.

18 Indirekt, in der Gestalt, die ihr ein Anhidnger gegeben hat, ist sie 1679 von der
romischen Inquisition verurteilt worden: DENZINGER/SCHONMETZER: Enchiridion Symbo-
lorum §8§ 2119-21. Vgl. KNEBEL, S.K.: Rodrigo de Arriaga (1592-1667) und die fallibilistische
Theorie der katholischen Glaubensgewissheit, in: SPOERHASE, C./WERLE, D./WILD, M. (Hgg.):
Unsicheres Wissen. Skeptizismus und Wahrscheinlichkeit 1550-1850. Berlin: de Gruyter
2009, 317-37.

19 Vgl. SCHLAGENHAUFEN, Florian S].: Die Glaubensgewissheit und ihre Begriindung in
der Neuscholastik, in: Zeitschrift fir katholische Theologie 56 (1932) 313-74 u. 530-95, hier
586-93.

20 Mit welch mystischer Energie das analytische Instrumentarium von ,Natur’ und
,Gnade‘ damals tagespolitisch gehandhabt wurde, davon vermittelt Eschweilers Freund Kon-
rad Weiss (1880-1940) den wohl stirksten Eindruck: WEISS, K.: Konzepte eines Katholiken
in der Hindenburg-Wahl, in: DERS.: Der christliche Epimetheus. Berlin: Runge 1933, 5-74.



576 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Barockzeitalters“ (207). Das Syndrom von ,Barockfeindlichkeit, Antijesuitismus
und politischer Option“ (215) als den Ausdruck der Verbitterung tiber die An-
griffe im Zusammenhang mit den Zwei Wegen zu lesen (149, 370), greift gewiss
zu kurz. Denn auch den weiteren Schmittkreis hat Eschweiler damit angesteckt.

* * %

Carl Schmitt hatte recht: ,Es gibt einen anti-romischen Affekt. Aus ihm ndhrt
sich jener Kampf gegen Papismus, Jesuitismus und Klerikalismus, der einige
Jahrhunderte europdischer Geschichte bewegt, mit einem riesenhaften Aufgebot
von religiosen und politischen Energien.“2! Dieser Affekt konzentriert sich in
einem einzigen Wort: ultramontan. Von den Leidenschaften, die dieses Wort
einmal zu erregen imstande gewesen ist, in der Schweiz des Sonderbundkriegs22
und genauso im nationalliberalen deutschen Professorentum, macht man sich
kaum noch eine Vorstellung. Nichts sei falscher, so ein fiithrender Gelehrter der
wilhelminischen Zeit, als von der Sozialdemokratie die grosse Gefahr fiir das
Deutsche Reich zu befiirchten: ,So gross diese Gefahr sein mag, sie ist ver-
schwindend gegen die Gefahr des Ultramontanismus.“23 Deutschland sei beru-
fen, ,die Welt von der absoluten Herrschaft Roms zu befreien®: so schon frither
ein anderer Exponent des akademischen Establishments. ,Dieser Lebensaufgabe
der deutschen Nation arbeitet die ultramontane Partei in blindem Eifer entge-
gen. lhre Siinde ist die Siinde gegen den heiligen Geist, welcher die Menschheit
bewegt.“24 Dass ,das Wort ,ultramontan‘ aus dem Wortschatz der deutschen
Sprache verschwinde®, war selbst im konfessionell entspannten Klima des Ersten
Weltkriegs bei Eschweilers spiterem Doktorvater noch nicht mehr als ein from-
mer Wunsch.25

Auch unter Katholiken hat der antiromische Affekt gelodert. Reichlich Bei-
spiele dafiir bot Schmitts eigener Freundeskreis. Aus Marschlers Buch ist zu
erfahren, was der Affekt iiber einen katholischen Theologen des 20. Jhs. ver-
mocht hat. Er hat ihn dem Nationalsozialismus in die Arme getrieben. Selbst
kluge Leute, meinte auch Hans Barion, hdtten sich dazu verleiten lassen, ,den
Kampf gegen die Jesuiten lacherlich zu finden“. Vonseiten der ,nationalsozialis-
tischen katholischen Theologen“ miisse aber der ,Ultramontanisierung des ka-
tholischen Volkes“ entgegengewirkt und der ,Kampf gegen die jesuitische Welt-
anschauung® aufgenommen werden.”® Das hat Eschweiler getan (252), zur vollen
Zufriedenheit der Nazis. Wenn es nach Eschweiler gegangen ware, hatte sich

21 SCHMITT, C.: Romischer Katholizismus und politische Form. Miinchen: Theatiner-
Verlag 1925, 5.

22 Die neue Bundesverfassung der Schweizer tat sehr wohl daran, die Verpénung der
Jesuiten unmittelbar neben den Paragraphen zu setzen, welcher von den gemeinge-
fahrlichen Seuchen handelt.” KELLER, G.: Der griine Heinrich (1853) 1V, 3.

23 DELBRUCK, H.: Deutschland und der Ultramontanismus (1897), in: Erinnerungen,
Aufsdtze und Reden. Berlin: Stilke 1902, 409-24, hier 412.

24 BLUNTSCHLI, J.C.: Charakter und Geist der politischen Parteien. Nordlingen: Beck
1869, 38. Jurist und der erste Vorsitzende des Deutschen Protestantenvereins (1863-1941).

25 RADEMACHER, Arnold: Katholizismus und modernes Leben, in: THIMME, F. (Hg.): Vom
inneren Frieden des deutschen Volkes. Ein Buch gegenseitigen Verstehens und Vertrauens.
Leipzig: Hirzel 1916, Bd. 1, 87-104, hier 101.

26 Aus Barions Gutachten zum Reichskonkordat 1933, zitiert bei MARSCHLER: Kirchen-
recht, 287-9o.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 577

vermutlich (269, 290) die SA mit der SJ befasst. Obwohl er sich zwei Jahre zuvor
mit Rosenberg offentlich angelegt hatte (233f.), hat das Amt Rosenberg es sich
nach seinem Tod denn auch nicht nehmen lassen, in ihm den ,Martyrer seiner
Uberzeugung auf dem Kampffelde gegen den rémischen Jesuitismus® zu wiir-
digen (341).”

Schon Eschweilers allererste Publikation, 1908, war ein Akt der Distanzierung
von der Subkultur gewesen, in der er als Katholik hatte aufwachsen miissen
(16f.). Die Mandarine jenes Reichs von 1871, das sich durch die Ausbiirgerung der
Jesuiten eingefiihrt hatte, und in dessen Kontinuitdt Eschweiler sein Drittes
Reich immer geriickt hat (335), hatten irgendwann eingesehen, dass der polizei-
lich gefithrte Kulturkampf in die Sackgasse gefiihrt hatte. Statt einer Anndahe-
rung der katholischen Bevilkerung an die evangelische sei ,eine scharfere Span-
nung zwischen Protestanten und Katholiken eingetreten als seit Jahrhunderten®.
So das Fazit nach einem Vierteljahrhundert Jesuitengesetz. ,Enger als je sind die
deutschen Katholiken mit Rom verbunden [...].“28 Dennoch werde man den
Kampf gewinnen, einfach durch ,die innere Uberlegenheit der protestantischen
Bildung, die ja unermesslich ist“.29 Nur aufdrangen solle man nichts mehr: ,Ist es
unser Interesse, dem Bildungs-Defizit des Ultramontanismus aufzuhelfen? Uber-
lassen wir ihn seiner geistigen Verarmung.“3° Eschweiler war der Junge aus dem
Ghetto, in dem sich der verletzte Stolz mit dem Hass auf diejenigen verband,
denen die Kulturkampfpropaganda die Schuld an der ,katholischen Inferioritat’
gab. Wenn der Verfasser bemerkt, dass sich schon vor 1933 bei Eschweiler
zwischen den Einzelnen und die Menschheit penetrant das Volkstum als
christlich relevante Kategorie geschoben hat (208), so war das3! - ebenso wie die
Rede von einer ,schwarzen Internationale32 (207), das Eingestindnis national-
politischer Versaumnisse der deutschen Katholiken im 19. Jh. (229), die Unter-
scheidung zwischen zweierlei Katholizismus (251),33 die 6kumenische Propa-
ganda (253ff.) - eine einzige Verbeugung vor dem nationalliberalen Kultur-
kampfdiskurs. Es war, zeigt der Verfasser, sein volkisch reinterpretierter ,Tho-
mismus‘ (242ff.), welcher es Eschweiler ermdoglicht hat, an diesen Diskurs den
Anschluss zu finden.

In seiner Einstellung zu den Jesuiten liegt der Schliissel zum Fall Eschweiler.
Mit den Nazis war er sich sowohl in der Einschdtzung der treibenden Kraft
hinter dem Zentrum als auch in der Einschdtzung der politischen Stossrichtung
der Jesuiten einig.34 Von besonderem Interesse ist hier sein Antisemitismus. Wie

27 Vgl. ROSENBERG, A.: Der Mythus des 20. Jahrhunderts ('1930). Miinchen: Hohen-
eichen-Verlag 1937, 177ff.: Der Jesuitenorden ,arbeitet [...] zielbewusst an der Zersetzung
des nordisch-germanischen Abendlandes und nistet sich naturnotwendig iiberall dort ein,
wo eine Wunde an einem Volkskorper bemerkbar wird“.

28 DELBRUCK: Deutschland und der Ultramontanismus, 414.

29 Ebd. 424.

30 Ebd. 423.

31 Vgl. z.B. STRAUSS, D.F.: Der alte und der neue Glaube. Bonn: 1873, 267.

32 BUCHMANN, G.: Gefliigelte Worte. Der Zitatenschatz des deutschen Volkes. Berlin:
Haude & Spener*1972, 744.

33 Vgl. BLUNTSCHLI: Charakter und Geist der politischen Parteien, 53f.

34 MARSCHLER: Karl Eschweiler, 244f. Uber die Zeit ab 1930 aus der Sicht der National-
sozialisten vgl. STARK, Johannes: Zentrumsherrschaft und Jesuitenpolitik. Miinchen: Eher
*1932, 3.



578 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Verfasser ihn analysiert, benutzt er leider nicht den Schliissel, den er zur
Losung des Falls schon in der Hand hat.

Eine ,bare Positivitat, [...] welche die geschichtliche Kreatur des Deutschtums
in eine blosse Rassenposition umzusetzen versucht“,35 ware bis 1933 dem
katholischen Schmittkreis unsympathisch gewesen, auch Eschweiler. Bis zu
diesem Zeitpunkt war Eschweiler definitiv kein Rasseantisemit (188, 2uif.). Auf
der anderen Seite lasst der Verfasser keinen Zweifel daran, dass Eschweiler die
zu seinen Lebzeiten in den Niirnberger Gesetzen kulminierende Entrechtung der
Juden gebilligt und anscheinend sogar die Sterilisierung von Halbjuden befiir-
wortet hat (247f.). Er ist also, indem Nazi, auch Rasseantisemit geworden. Was
ist in diesem Licht von seinem fritheren christlichen Antijudaismus zu halten?
Der Verfasser entnimmt dem Fall Eschweiler eine Bestdtigung fiir Olaf Blaschkes
Vermutung, dass der christliche Antijudaismus eine innere Verfallstendenz in
Richtung Rasseantisemitismus gehabt hat (212, 365). Nun hat Blaschke die
Hauptthese seiner Arbeit, wonach im ausgehenden 19. Jh. der katholische Klerus
generell ,antisemitisch“ eingestellt gewesen ware, aber selber dahin einge-
schrankt, dass fiir den modernen Rasseantisemitismus damals gerade nicht die
,ultramontanen‘ Zentrumskatholiken, sondern die Minderheit der nationallibe-
ralen, d.h. der assimilationswilligen, Katholiken (,Kulturkatholizismus‘) anfallig
gewesen sei.36 Der Fall Eschweiler beweist, wie nétig diese Einschrinkung und
von wie grosser Tragweite sie ist.

Der Verfasser bemerkt (210), dass Eschweiler schon vor 1933, anldsslich einer
Kontroverse zwischen Carl Schmitt und Leo Strauss, den ,Jesuitismus“ zum
,semitischen Denken“ in Beziehung gesetzt hat. Eine dhnliche Ausserung vom
August 1933 wertet er (246) als ein Indiz dafiir, dass Eschweilers Antisemitismus
nach wie vor ,theologisch”, nicht biologisch, motiviert gewesen sei. Nur, was
hatte Eschweiler das geniitzt, um den Boykott jiidischer Geschifte und die Steri-
lisierung von Halbjuden zu rechtfertigen? Was hatte ihn, auf der anderen Seite,
davon abhalten sollen, nach seinem Parteieintritt dem ,arischen‘ Christentum
noch (235) grossere Zugestindnisse zu machen, als er sie, nach Ansicht des
Verfassers (246), tatsichlich gemacht hat?

Der Verfasser meint, sein Antiliberalismus habe Eschweiler sowohl fiir den
Antisemitismus als auch fiir den Antijesuitismus disponiert, trotzdem sei beides
an und fiir sich voneinander unabhdngig. Dass der Jesuit nicht weniger als der
Zwilling des Juden ist, geht in seiner Analyse von Eschweilers Antisemitismus
unter. Jude und Jesuit hatten fiir Eschweiler nicht nur aktuell dasselbe Feindbild,
den Nationalsozialismus (244, 246), sondern in einem noch ,tieferen‘ Sinn etwas
gemeinsam. Der Verfasser erklart das so: Eschweiler habe in dem Judentum ,die
Verkorperung des antichristlichen neuzeitlichen Rationalismus® gesehen, und
von diesem hdtte dann der Neophyt 1933 fiir sich in Anspruch genommen, ihn
»in Gestalt der jesuitischen Barockscholastik“ schon immer bekampft zu haben
(246). Diese Erklarung wird dem Stellenwert nicht gerecht, den fiir Eschweiler
die ,Barockscholastik’ gehabt hat. Sie kann fiir ihn nicht das Epiphdnomen einer
Weltanschauung gewesen sein, welcher geschichtsphilosophisch eine jiidische

35 WEISS: Der christliche Epimetheus, 61.

36 BLASCHKE, O.: Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich. Got-
tingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1997, 166ff. An der Bonner Theologischen Fakultdt, an
der Eschweiler studiert hatte, waren die nationalliberalen Katholiken zahlreich vertreten.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 579

Rassenbasis zuzuordnen selbst auf dem volkischen Standpunkt vermutlich Un-
fug ware.

Aus der Stelle, auf die sich die Interpretation bezieht, folgt das auch keines-
wegs. Sie stammt aus einem Brief an einen befreundeten vélkischen Propheten:
,Doch es ist ja mein ewiger Kampf, diese Scholastik anzuprangern als das, was
sie wirklich ist, ndmlich als die gefdhrlichste Semitisierung des germanischen
Christentums, und zwar gerade dadurch, dass sie als Verfialschung bzw. Verfunk-
tionalisierung der Theologie des Albert und Thomas, die noch revolutionarere
antisemitischere Germanen sind als ihr Nachfolger Ekkehart, wenigstens im
lieben Deutschland erkannt werden soll.“ Erldutert wird hier die Unzufrieden-
heit mit dem Zugestindnis, das in Alfred Rosenbergs (1893-1946) antisemitisch
und kulturkdmpferisch akzentuiertem NS-Walhalla den Katholiken gemacht
worden war. In diesem Walhalla figurierten: Odin, Siegfried, Widukind, Fried-
rich II. von Hohenstaufen, Meister Eckehart, Walther von der Vogelweide,
Luther, Friedrich d. Gr., Bach, Goethe, Beethoven, Schopenhauer, Bismarck.37
Also ein einziger Katholik, Meister Eckehart. Das volkische Verlagsprogramm
von Eugen Diederichs (Jena) hatte den deutschsprachigen Prediger seit langem
zum Nationalheiligen stilisiert. Eschweiler rdat davon ab, um der ultramontanen
Scholastik das Wasser abzugraben, kulturpolitisch immer nur auf die Mystik zu
setzen. Er wiederholt seine alte (96) Kritik an Pauschalurteilen tiber die ,Scho-
lastik’ und den ,Thomismus‘. Die versuchte Ehrenrettung der Scholastik des 13.
Jhs. féllt auf dem vélkischen Standpunkt zwar bizarr aus, sie ist aber nachvoll-
ziehbar, wenn man unterstellt, dass Eschweiler Chamberlain gelesen hat. Der
Marcionit Houston Stewart Chamberlain (1855-1927) hatte sowohl dem Juden als
auch dem Jesuiten das Bediirfnis nach religioser Verinnerlichung abgesprochen.
Beide wiirden anthropologisch die Willensfreiheit predigen.3® Judentum und
katholischer Semipelagianismus zdégen an demselben Strang.39 Der Verfasser
neigt dazu, dem antisemitischen Interpretament hier eine taktische Funktion
zuzuschreiben. Auch das ist méglich. Dass Eschweiler dazu gewitzt genug gewe-
sen ware, zeigt die Art, wie er selber das Verhaltnis zwischen der ultramontanen
Scholastik und der Scholastik des 13. Jhs. bestimmt. Man muss sich tiberhaupt
hiiten, gibt der Verfasser zu bedenken (259, 361f.), die ab 1933 zunehmend , grob-
schlachtigen“ theologischen Selbstinterpretationen Eschweilers hermeneutisch
fiir bare Miinze zu nehmen. Doch wie auch immer, das bestimmende polemische
Motiv an dieser Stelle ist der Ultramontanismus.

Da ,selbst ein im wissenschaftlichen Kampfe gegen den Jesuitismus erprobter
Katholik®, so Eschweiler iiber sich selber im Spatsommer 1933, nach eigenem Be-
kunden ,Schwierigkeiten tiberwinden musste, um Nationalsozialist zu werden“
(272), hatte es vier Monate zuvor schon eines kraftigen Motivs fiir den dazu
notigen ,Ruck® (221) bedurft. Die Versuchung des Jahres 1933 hatte fiir diesen
Mann in der Chance bestanden, die es ihm bot, seinen antiromischen Affekt
ungehemmt auszuleben. Der Rasseantisemitismus war die Krote, die er dafiir
geschluckt hatte.

37 ROSENBERG: Der Mythus des 20. Jahrhunderts, 629.

38 CHAMBERLAIN, H.S.: Die Grundlagen des Neunzehnten Jahrhunderts. Miinchen %1901,
243ff.

39 Ebd. 567.



CRAIG STEVEN TITUS

Philosophie et vertu : Josef Pieper, un maitre de la tradition:

I1 est fréquent d’attribuer le renouveau de la théorie des vertus dans le domaine
philosophique a G.E.M. Anscombe (1958), Vladimir Jankélévitch (1968-1972) ou
Alasdair MacIntyre (1981). Dans le domaine théologique, c’est a Servais Pinckaers
(1978, 1985), Stanley Hauerwas (1981) ou Paul Ricceur (1990) que l'on doit ce
regain d’'intérét pour la théorie des vertus. Tous ces penseurs y ont largement
contribué. Par ailleurs, Josef Pieper (1904-1997) a également contribué dés 1934
par un grand nombre d’ouvrages important au renouveau actuel de I'éthique de
la vertu. De ce fait, on peut le considérer comme 'un des philosophes les plus
importants du XX° siécle, dont la pensée est toujours actuelle. Son imposante
bibliographie, qui compte 70 ouvrages avec des traductions dans 16 langues, et sa
popularité croissante confirment I'importance de sa contribution.

Pieper n’a pas craint de se confronter aux sujets qui ont suscité dans le
monde des divisions au point de plonger le XX siécle dans la guerre et les con-
flits. Ses ouvrages les plus célebres abordent la question des vertus, du loisir, de
la culture et de I'histoire. Son approche de la philosophie a démontré sa capacité
a faire dialoguer la tradition sapientielle avec le monde contemporain afin de
donner un nouvel éclairage aux probléemes de 'humanité, auxquels les écoles
modernes et postmodernes ne donnent que des réponses partielles.

Ce volume comporte dix articles originaux sur Josef Pieper. Dans le premier
article, Bernard Schumacher ne se limite pas a introduire la collection, mais il
invite a la lecture du philosophe allemand par sa présentation de la pensée de
Pieper. Ce dernier aborde la question de la personne humaine et de I'éthique par
le biais de la culture et de la création. Selon lui, la dignité humaine est préservée
a condition de promouvoir une culture authentique, ce qu’il développe en faisant
dialoguer la tradition grecque et chrétienne avec la pensée contemporaine. Le
fondement de ce dialogue ne réside pas dans 'allégeance a une tradition particu-
liere, mais bien plutét a la vérité, a la vérité des choses et a la réalité de la créa-
tion (p. 3). Son approche sapientielle critique le relativisme et 'historicisme,
désormais si répandus, et qui ne sauraient étre compris en dehors du contexte de
la philosophie moderne ; tel est le sujet de 'article de Berthold Wald (p. 24-62).
Pieper traite des problémes philosophiques tels que la vérité et le sens, la créa-
tion et le néant, le langage et la réalité d'une maniere qui permet de surmonter
I'impasse née de I'opposition entre les écoles de pensée analytique et herméneu-
tique. Il considere que la tache de la philosophie est de s’appuyer sur le langage
humain ordinaire et la pensée en tant que moteur de la connaissance, de 'amour
et de I'agir. La vérité, dans l'acte de philosopher, repose sur la transmission, ré-
elle et potentielle, sur le langage, sur l'interprétation, sur le sens, sur la relation
a la réalité et sur la connaissance. C'est ainsi que Pieper affronte les défis que
pose le contexte de I'aprés-guerre sur le plan spirituel, soit que celui-ci prive la
théologie de transcendance, quand il ne nie pas purement et simplement Dieu et

1 SCHUMACHER, Bernard N. (éd.): A Cosmopolitan Hermit. Modernity and Tradition in
the Philosophy of Josef Pieper. Washington, DC: The Catholic University of America Press,
2009. 312 p. ISBN 978-0-8132-1708-6.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 581

la création (nihilisme), soit qu’il attribue portée utopique aux souffrances et aux
efforts des hommes.

Pieper ouvre en outre plusieurs fronts contre le totalitarisme. Que ce soit par
le biais de la défense d'une vision de la personne humaine fondée sur une
éthique de la vertu ou par le refus de réduire la personne a ce qu’elle produit et a
sa fonction ; voila autant de moyens de battre en bréche une communauté qui
cherche a se poser en absolu. Frank Topfer discute de ces menaces dans l'article
« Les Fondements intellectuels du totalitarisme » (p. 63-87). La réponse que
donne Pieper consiste en une philosophie de la culture et du loisir comme
antidote aux concepts matérialistes. Il défend la liberté personnelle du danger
qu’elle court a étre nivelée au nom des critéres de productivité et d’utilité, en
promouvant une conception plus globale du bonheur personnel et du bien com-
mun.

Pieper est un penseur intimement attaché a la réalité. Pour le rester, il a d
résister aux limitations imposées par divers courants de pensée, dont I’hégélia-
nisme et le marxisme, mais aussi le national-socialisme. Hermann Braun, dans sa
contribution intitulée « Les premiers écrits sociologiques de Josef Pieper » (p.
88-115), le présente alors qu’il était encore jeune chercheur, engagé dans le débat
des idées sociales et politiques de son temps. Son réalisme et son engagement
pour un ordre social juste s’appuie sur I'encouragement de Romano Guardini -
« tout ce qui doit étre est fondé dans ce qui est » — et également sur la doctrine
sociale de I'Eglise, en particulier Quadragesimo anno (1931) du pape Pie XI. Son
opposition au régime national-socialiste aboutit a 'interdiction de son ouvrage
Thesen zur Gesellschaftspolitik (1934) et le conduit a retourner a la philosophie.
L’'influence d’Aristote et de Thomas d’Aquin sont sans doute les plus parlantes
dans son travail. En adoptant la méthodologie de ’Aquinate, il a pu résister aux
propositions simplistes, étant dés lors libre d’envisager la réalité en assumant
une position philosophique courageuse fondée sur la confiance en la vérité. Sa
résistance a la morale subjectiviste s’enracine dans une approche historique
synthétique et systématique, car il était convaincu qu’un systéme de vérités fer-
mé sur lui-méme contredit autant la condition de créature que la transcendance
de la personne humaine finie.

L’'importance de I’éthique des vertus de Pieper, tout comme la maniére dont il
aborde les vertus cardinales et théologiques, sont traitées dans l'article de Thomas
S. Hibbs (p. 116-140). Au lieu de faire siennes la notion de valeur de Max Scheler
ou les éthiques casuistiques fondées sur les regles, Pieper développe une ap-
proche de I'éthique par le biais de la vertu envisagée sous 'angle de la notion
aristotélicienne du « tout » ou de I'existence comblée (eudaimonia). Il ne congoit
pas la vertu comme une notion statique, car il 'englobe dans une conception de
la personne qui tend vers l'accomplissement de son étre par la pratique des
vertus. Ainsi, il offre une alternative a la fois au formalisme kantien et a I'éthique
utilitariste. En 1934, le philosophe allemand aborde les questions urgentes de son
temps en publiant un livre sur le courage. Il s’agit du premier volume d'une
longue série sur les quatre vertus cardinales et les trois vertus théologales, cou-
ronnée par son livre sur 'amour (1972).

Son analyse de la vertu est remarquable, comme on peut le constater dans
son ceuvre intitulée Espérance et histoire, ainsi que 'explique l'article de Joseph
J. Godfrey (p. 141-170). La pertinence de la contribution du philosophe de Miins-
ter est illustrée par sa discussion de trois contre-courants historiques qui visent



582 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

I'annihilation du genre humain (Hiroshima), les conceptions utopiques du pro-
gres (Ernst Bloch) et les théses évolutionnistes concernant I’étre humain et Dieu
(Teilhard de Chardin). Pour contrer le mauvais usage que l'on peut faire de
I'espoir, il y a nécessité, d'une part, de discerner les différents degrés de l'espoir,
des espoirs quotidiens a 'espérance fondamentale et, d’autre part, de chercher
sans cesse a faire « ce qui est sage, bon et juste ».

Le célebre philosophe canadien Kenneth Schmitz propose une analyse lucide
de l'usage de tradition dans I'ceuvre de Pieper (p. 171-198). L’acte de philosopher
doit se référer au monde, a la tradition et a la révélation. Il est impossible de
prouver le bien-fondé des éléments indispensables aux personnes pour atteindre
leur épanouissement. Il est tout autant impossible d’exercer sur ces éléments un
controle absolu. La philosophie se réclame plutét de la tradition comprise
comme la réception du don - la Source transcendante, la « vérité » de la vérité -
qu’une attitude aimante rend accessible par 'émerveillement et une foi emplie
d’espérance.

Pieper fonde sa philosophie sur l'ontologie de la création. Cette métaphy-
sique de la création constitue a son tour la base de sa théorie « de la vérité des
choses et du vrai visage du monde », ainsi que le montre Matthew Cuddeback (p.
228-250). L’approche de Pieper reconnait humblement les limites de la connais-
sance humaine. L’étre humain ne saurait connaitre entiérement, totalement et
parfaitement la structure interne de quoi que ce soit. « La connaissance de
I'essence et de la totalité des choses est la prérogative de I'étre humain, dans les
limites de ‘la promesse de I'espérance’ » (PIEPER : The Truth of All Things, p. 58;
cité a p. 14). Comprendre le monde comme un monde créé donne tout son sens
aux choses et a la connaissance que 'homme a d’elles. Cette métaphysique de la
création affirme, d’'une part, la capacité humaine a connaitre l'essence d’'une
chose par l'intellection et des actes rationnels de connaissance et, d’autre part,
que I'étre humain ne peut pas saisir ce qu’est une chose, car son éclat surpasse et
déborde son intelligence.

Le philosophe est appelé a étre doublement disciple, ainsi que le souligne
Bernard Schumacher dans son article portant sur la foi et la raison (p. 199-227).
Il doit en effet vraiment étre disponible a accueillir la totalité de I'étre et a
s’approprier amoureusement la sagesse. La question philosophique du « pour-
quoi » implique un cheminement dont le but est de préter attention au don
qu’est la connaissance de la totalité pour aboutir a la connaissance du Dieu qui
parle (theios logos). Quant a la théologie, elle a pour tache propre d’interpréter
de facon critique, de comparer et d’expliquer la signification des éléments que
transmet la tradition. La philosophie doit également tenir compte des données
révélées lorsqu’elle pose les bases de la pensée critique et de la contemplation,
qui sont des finalités pour chaque étre humain. L’activisme, au contraire -
nécessaire aussi bien dans le contexte de la reconstruction de la société apres la
seconde guerre mondiale en Europe que dans le monde du XXI® siécle plombé
par des dettes privées et publiques - considére le travail comme la valeur la plus
éminente, courant ainsi le risque d'instrumentaliser la personne et de soumettre
tout un chacun au seul critére de la production et du bénéfice. Pieper souligne le
besoin de promouvoir une vraie culture intimement liée au loisir authentique.
Chaque personne, chaque civilisation, considérée comme un tout, ne s’épanouira
que s’il existe une distinction entre le divertissement qui cherche a échapper a la
réalité, d’'une part, et un authentique loisir permettant d’exprimer tout le poten-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 583

tiel humain a contempler gratuitement et librement et a créer une culture
responsable, d’autre part. Pieper identifie la un combat semblable a celui que la
philosophie de Platon avait mené contre les sophistes et contre une approche
pragmatique de I'étre humain. La contribution de Juan F. Franck intitulée « L'in-
spiration platonique de la philosophie de Pieper » (p. 251-278) aborde les sources
grecques auxquelles celui-ci se réfere pour apporter une réponse crédible aux
problemes contemporains.

On peut enfin noter que cet ouvrage est unique dans la mesure ou il propose
une analyse systématique de la philosophie de Pieper. Il démontre ainsi I'impor-
tance de la théorie des vertus et des approches fondées sur la pensée classique
en dialogue avec les formes contemporaines de la connaissance et de la science.
L’éditeur de ce volume est un des rares spécialistes des écrits de Josef Pieper.
Bernard Schumacher est également 'auteur d’'une monographie sur ce penseur
allemand : Une philosophie de l'espérance. La pensée de Josef Pieper dans le
contexte du débat contemporain sur l'espérance (Paris : Cerf 2000 ; également tra-
duite en allemand, anglais et espagnol). Le présent ouvrage ne fait que confirmer
les efforts qu’il déploie pour rendre accessible 'ceuvre de Pieper a des lecteurs
anglophones, mais aussi au public francophone grace a la Collection Josef Pieper
de traductions francaises (Genéve : Ad Solem) qu’il dirige également.

Les auteurs de ce volume nous rendent un grand service en replagant les
ceuvres de Pieper dans le contexte des développements philosophiques, histo-
riques et culturels de I'’Antiquité au XXI® siécle. Par chacune de leur contri-
bution, ils fournissent des clés de lecture pour comprendre d’'importantes ques-
tions philosophiques. A la suite de Pieper, ils s’efforcent d’aborder les notions
relatives a la culture, au totalitarisme, au loisir, au travail, a la vertu et au
progrés humain, a I'espoir et a la violence, a la foi et a la raison, aux courants de
pensée actuels et a la tradition. Il aurait été certes préférable de consacrer un
volume entier a chacun de ces sujets, mais il est rare de trouver un recueil dont
la portée est aussi homogene et les résultats aussi heureux.

Dans la mesure ou cet ouvrage est aussi bien critique sur le plan philo-
sophique que constructif sur le plan pratique, il illustre la pensée de Pieper selon
laquelle un acquiescement sans condition a la réalité, comme essentiellement
« bon », est a la base de 'authentique loisir, nécessaire en vue de la contempla-
tion spéculative. Un acquiescement de cette sorte s’exprime en pratique dans le
principe de la célébration. Cette attitude a 'égard de la réalité se traduit par les
diverses fagons dont I'amour est exprimé envers le monde, envers autrui et en-
vers soi-méme. L’amour de 'existence de chaque chose méne a la plus festive des
célébrations : le culte religieux, action de grace pour la vie.



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

ATUCHA, 1./CALMA, D./KONIG-PRALONG, C./ZAVATTERO, I. (eds) : Mots médié-
vaux offerts a Ruedi Imbach (= Textes et études du Moyen Age 57). Turn-
hout : Brepols 2011. 797 p. ISBN 978-2-503-53528-9.

A Festschrift does not fill one with confidence—one expects a cobbled-toge-
ther assortment of second-rate articles, with a pious, even hagiographical
dedication to the Festschriftee stuck on the front. Who would put his best
work in such a volume? It is a relief, then, that Mots médievaux, while it
appears to be a Festschrift, assembled in honour of the eminent mediaevalist
Ruedi Imbach, is, in its substance, nothing of the kind. If Imbach is its causa
efficiens, its causa formalis is something else entirely. But what?

MM contains some 70 articles—two short of the magic mediaeval num-
ber—in five languages, arranged alphabetically, each on a word or phrase of
some significance, often oblique, for mediaeval thought. (The editors are too
narrow in their own use of the word ‘philosophie’.) Given its size and or-
dering, MM looks like an encyclopaedia, but it is not constrained by the
same demands: it does not aim to be exhaustive, or even representative, in
its coverage. This is just as well, since printed encyclopaedias are in the pro-
cess of being rendered obsolete by the internet. Systematised and indexed
articles are the best way to arrange information in a linear medium such as
print; but they cannot, in the end, compete with Google and other web re-
sources. MM wisely opts instead for close reading, and for the creativity of
individual interpretation. The editors acknowledge this in their avant-propos,
shrewdly brief:

Plutot que d’établir la carte d’'un territoire a une échelle déterminée, ces Mots
médiévaux permettent ainsi de tracer des trajectoires a travers I'histoire de la
philosophie médiévale, a différentes hauteurs de vol. Les plans de vol se des-
sinent sur une carte du ciel nécessairement fragmentaire et mouvante. (10)

This liberty is a key to the book’s nature. Its articles function not as inter-
locking tesserae, but as little pastilles of thought and discovery, each seeking
to strengthen our grasp of a small piece of historical meaning. Despite the
book’s title, the editors write that each article concerns ‘une notion singu-
liere ou trop peu étudiée’ (9). Is MM, then, a contribution to mediaeval
Begriffsgeschichte—a set of additions to the Historisches Worterbuch der
Philosophie?

Some articles do gesture in that direction. Aurélien Robert takes ‘fasci-
natio’ from the glances of fabulous animals, through the Glossa ordinaria,
Avicenna’s concept of the imagination acting at a distance, Albertus Magnus
on demonic magic, Roger Bacon on natural magic, the amorous gaze in
medicine and poetry, to the Neoplatonic iterations of Ficino. Robert also
notes the concept’s survival into the eighteenth century. In fact it survived
even into the next: in 1838 the famous physician Etienne Esquirol would
describe sorcery as a ‘mode de fascination’ operating ‘sur I'imagination en



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 585

I'excitant et la fixant sur des événemens promis et desirés’.! Robert’s article,
despite its nods to Agamben and Freud, would have benefited, even from a
mediaevalist’s perspective, from further reflection on the endurance of the
old concept in a new intellectual landscape.

If a number of pieces in MM attempt to cover a broad sweep of mediaeval
thought, others adopt different approaches. There are idiosyncratic entries
on missing words and concepts (‘anonyme’, ‘plagium’), considerations of
absence. Other articles focus on individual authors, singled out as points of
rupture and illumination: thus we have entries on ‘imago dei’ in Henry of
Libeck, ‘obumbratio’ in Aquinas, ‘magia’ in Albertus Magnus, ‘esse’ in
Nicholas of Cusa, and so on. The tension between word and concept is
handled with care. Jean-Luc Marion on ‘substantia’ is especially good: like an
early Derrida he traces the apparent contradictions in Augustine’s uses of
the word, undermining the supposition of metaphysical continuity.

Dominique Poirel is similarly attentive to symbolum, as it comes to Hugh
of St Victor from Eriugena’s Dionysius. It has recently been argued that little
Dionysian theology rubbed off on Hugh;2 Poirel, by contrast, suggests that
Dionysian concepts helped Hugh to understand his own thought (715). For
this to happen, the humanist Hugh had to reconfigure the alien symbolum in
more familiar Latin language: collatio, exemplum, forma, figura, similitudo,
etc. (In this he may be contrasted to later Dionysian commentators, such as
Robert Grosseteste, who preserved a strict Latin equivalent for each Greek
term, concerned more with fidelity to the original than with the elaboration
of new thought.3) Hugh’s symbolum has been well studied;4 Poirel’s contri-
bution, like Marion’s, is disruptive, noting misreadings and incoherences in
the reception. Of particular interest is Hugh's grappling with the two
movements of Dionysian symbolism, from divine illumination to sensible
objects, and back again, each tendency always in balance with the other.

Alongside such weighty subjects are found slenderer topics—neologisms
and hapax legomena—which require a different sort of approach and analy-
sis. John Marenbon deals astutely with the fragility of ‘philosopha’, a word at
the periphery of lexical reality. What does it take for philosopha, the femi-
nine form of a well-attested adjective meaning ‘philosophical’, to become
philosopha, an unattested noun meaning ‘female philosopher’? The signifi-
cance of context is illustrated by Marenbon in a footnote:

Although Aspasie philosophe [in one of Heloise’s letters] could in theory
mean ‘the philosophical Aspasia’, in the second usage of philosopha (praedic-
ta philosopha), the word must be a noun and it is fairly clear that the noun is
intended the first time too. (549, n. 10)

1 ESQUIROL, E.: Des maladies mentales considérées sous les rapports médical, hygiénique et
médico-légal. 2 vols. Paris: Bailliere 1838, vol. I, 506.

2 ROREM, P.: 'The Early Latin Dionysius: Eriugena and Hugh of St. Victor', in: COAKLEY,
S./STANG, C.M. (eds): Rethinking Dionysius the Areopagite. Oxford: Blackwell 2009.

3 MCEVOY, ].: The Philosophy of Robert Grosseteste. Oxford: Clarendon 1982, 80-5.

4 CHENU, M.D.: La théologie comme science au XIII° siécle. Paris: 1957, 174-78; W.
Wetherbee: Platonism and Poetry in the Twelfth Century. Princeton: UP 1972, 57-60.



586 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

The concept’s precariousness is evident: had there been no ‘praedicta
philosopha’, Marenbon might have conceded that ‘philosoph[a]e’ was simply
the adjective: reading favours consuetudo. But then there would have been
no female philosopher at all! His argument turns on the subtle twisting of
language into a new form, for the purpose of special communication—a
concept of peculiar charge in the context, the female philosopher, revealed
to us by a lectio difficilior.

Olaf Pluta’s article on ‘atheism’ is less successful. Atheism is one of the
most problematic cases for the historian of ideas. Kurt Goldammer’s ap-
proach in his Wérterbuch entry is significant, opening with an examination
of the concepts actually denoted by the (early modern) word Atheismus—
one of which was not the lack of belief in God. As he puts it, the use of the
word ‘ist mit der Uberzeugung verbunden, daf der Gottesgedanke ein
sicheres Besitztum der menschlichen Vernunft sei’.s

Pluta deals not with the word ‘atheism’ or its Latin cognates, but with the
concept in its modern sense, citing as a ‘simple indirect proof’ (!) of pre-mo-
dern atheism contemporary legislation against blasphemy, and William of
Ockham’s claim that ‘many doubt the existence of God’. Leaving aside the
insuperable problem of testimonial bias on this issue, amply documented in
the book he himself cites,6 Pluta discusses two ‘atheists’ portrayed in the
Decameron, the one a sinner and blasphemer, the other Guido Cavalcanti,
the Epicurean reputed to have disproved the existence of God. He treats
these stories as clear windows onto the mediaeval mind, loading Boccaccio’s
light satires with a great deal of philosophical baggage. But this is unme-
rited: neither figure is, in any documentary sense, an atheist. The first
should be analysed as a heretical sinner, the other as an intellectual dis-
trusted by the ‘gente volgare’—the respective objects of satire. The reading
of literature, we feel, must be grounded first of all in the aims and con-
ventions of literature itself. Pluta avoids misreading the word ‘atheist’, but
errs in seeking a chimaera.

Some articles, finally, are not about specific terms or concepts, but
resemble instead little poems of meaning, hanging on a word or phrase.
[nigo Atucha’s early entry, ‘Alto mare aperto’, is a case in point. Atucha
shows us Primo Levi, incarcerated in Se questo é un uomo, recalling snippets
of Dante to his French co-worker. In this process of recollection, encapsu-
lated in the ‘high open sea’ of Inferno 36.100, Dante’s Hell threatens to
become the Monowitz camp at Auschwitz. The passage is known in the
scholarship; but Atucha reflects on the tentativeness of Levi’'s assimilation:
‘Le narrateur demeure au seuil de I'analogie, qu’il n’apprehende que d’'une
facon obscure et intuitive’ (53). Analogy is always a temptation to man, but
Levi recognises too its dangers. It is a small point, left to dangle at the end,
as in a poem. But it speaks again to Hugh struggling with the two move-

5 GOLDAMMER, K.: Atheismus, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, 13 vols. Basel:
Schwabe 1971-2007, vol. I, col. 596.

6 MINOIS, G.: Histoire de I'athéisme: les incroyants dans le monde occidental des origines a
nos jours. Paris: Fayard 1998, 68-107.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 587

ments of the Dionysian symbol, and, more broadly, to all the mediaeval
thinkers of MM, seeking to reconcile the meanings of past and present. It
speaks, finally, to the book itself, which is, at the last count, one more layer
of interpretations, destined to be creatively misread by generations of future
scholars. MM is no promptuary of information—a reference work of no great
utility. It is rather an invitation to thought, broken and incomplete, upon
the broken and incomplete thought of the Middle Ages.

ANTHONY OSSA-RICHARDSON

Tobisco, Orlando: La liberta creativa. Modernita del pensare francescano.
Padova: Messaggero 2010. p. 589. ISBN 978-88-250-2645-0.

La ricerca storiografica, com’¢ noto, non & mai puramente oggettiva, ma si
nutre inevitabilmente di domande e attese che appartengono al proprio
presente e costituiscono come un polo di attrazione e di orientamento per
ogni campo d’indagine rivolto a un certo passato e soprattutto a certi suoi
autori significativi. A questi autori, ai quali riconosciamo uno spessore di
senso e una forza d’interpellanza che trascende il loro orizzonte temporale,
noi ci accostiamo sempre con una sincera volonta d’ascolto, sicuri di trovare
nella rimemorazione attiva del loro pensiero lumi per il nostro presente. Si
pud ben riconoscere in questa nota pratica ermeneutica la linea guida delle
ricerche storiografiche che compongono questo nuovo, ricco e appassionato
lavoro.

Si tratta innanzitutto di studi che si sviluppano in continuita non solo
materiale con alcuni suoi lavori precedenti, ma soprattutto teoretica e
storiografica, in quanto anche in questo lavoro il nostro Autore, muovendo
alla ricerca di tracce che hanno alimentato il pensiero della modernita,
attraverso uno scavo attualizzante di testi e autori, interrogati al di la del
loro detto e delle rimozioni che ne hanno fatto interpreti successivi, si
commisura con l'ardita sfida di farne emergere la loro « anima francescana »,
riconosciuta come momento alternativo di una tradizione dominata dal
prepotente, monotono imporsi di un modello «razionalistico» a tutto tondo,
cioé dal paradigma di una verita sganciata dalla liberta. A fronte di un tale
paradigma, dominante ma non esclusivo per l'intera tradizione occidentale,
il Todisco rivendica un pensiero originario alternativo, ben consapevole che
una tale operazione s’intreccia con una decostruzione/reinterpretazione di
quella tradizione, naturalmente in un dialogo costante con essa, ma senza
rinunciare a indafarla fin nei suoi limiti, in quella esperienza di aridita dello
spirito come risultato di una razionalita rarefatta, staccata dal movimento
della vita e delle sue variegate pulsazioni.

Da un tale scavo storiografico vien fuori tutta la freschezza, la perennita e
attualita della cosiddetta « anima franciscana » restituita alla potenza della
sua forza ispirativa per il nostro presente, a conferma della sua produttivita
gia espressa lungo una tradizione quasi millenaria. La sua potenza d’inter-
pellanza puo ben riassumersi nel titolo stesso del libro, nell'individuazione
di un’esperienza di «liberta creativa» come fermento vitale del pensiero



588 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

francescano, della sua musicalita interiore, ripercorsa, pur senza alcuna
pretesa di esaustivita, in alcune sue fondamentali formulazioni e prospettive
storiografiche, all'interno di diversi contesti vitali, lungo percorsi intrecciati
nei quali I'accostamento ai testi riflette sempre anche un’esperienza di
lasciarsi interrogare da essi, riaprendoli a una polifonia di sviluppi e aperture
inedite.

Seguendo questo filo rosso nel quale si tengono insieme e si chiarificano
a vicenda temi e figure centrali dei singoli capitoli di questo lavoro, il lettore
s'imbatte, come d’altronde nel precedente volume dello stesso Todisco dal
titolo significativo, quasi une variazione sul tema, La liberta fondamento
della verita (2008), nella rivendicazione ardita di pensare la stessa verita
come funzionale alla liberta, come sua « traduzione nel tempo », anzi come
necessita di pensare il fondo stesso dell’essere come liberta, come « festa
della liberta », principio supremo di tutto cio che & : « dal mistero trinitario
all’'universo, alla storia, collettiva e singolare, alle culture, antiche e nuove ».

Da questo assunto programmatico se ne deduce anche un quadro
teoretico meglio compatibile con le esigenze di un pensiero storico-salvifico
incentrato su una percezione di Dio come volonta d’essere e come dono,
come comunicazione e gratuita, ben distinto, dunque, dal meccanismo
astratto del necessitarismo pagano e della sua percezione del divino come
potenza cieca ed estranea anzi, solo a partire dalla rottura transformatrice
introdotta dal messaggio cristiano con la sua novita assoluta di un Dio pen-
sato come Amore, la liberta ha potuto in qualche modo fare il suo ingresso
riconosciuto nel mondo e diventare paradigma di ogni esperienza umana
fino al lirismo espresso dal « Cantico delle creature ».

Questo motivo di fondo che sottende l'intera tessitura del libro viene poi
ripreso ed esplicitato in un corpo a corpo con alcune figure significative che
lo hanno approfondito, applicato, sviluppato lungo un percorso che dal me-
dioevo si protende fino alla soglia della modernita : da Gioacchino da Fiore a
San Francesco, da Agostino a Bonaventura, da Duns Scoto a Cartesio e Male-
branche, da Leibniz a Schopenhauer, mettendo in risalto gli apporti forniti
dalla tradizione « francescana » come controbilanciamento agli eccessi di un
razionalismo a liberta vigilata.

Naturalmente un tale elogio della liberta potrebbe suggerire a qualche
incauto anche sensi di relativismo, cioé un’esperienza di verita irretita den-
tro le angustie di un pensiero paralizzante e senza respiro, che per molti
resta in qualche modo la faccia ancora prevalente della modernita, la sua
« contraddizione » vivente. Opportunamente, pero, la terza e ultima parte
del libro mette a nudo questo scoglio drammatico del relativismo del nostro
tempo esplorandone limiti e possibilita di superamento, denunciando l'in-
sufficienza di un’antropologia construita sull'isolamento dell’io dalla sua
connessione intermonadica e sulla sua chiusura a una dimensione « obla-
tiva » dell’esistenza, spingendo la discussione di queste tesi fin dentro il
dibattito attuale, ripreso e discusso attraverso alcuni dei suoi attori piu
vivaci : Severino e Habermas, Antiseri e Vattimo, Adorno e Horkheimer.
Attraverso la confutazione dei limiti dell'illuminismo nella sua versione uni-
dimensionale e attraverso la ricerca di un allargamento dell’area della ra-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 589

gione senza uscire dalla ragione e senza rinnegarne i relativi diritti, il
Todisco, riaprendo il movimento della ragione al dinamismo vivificante della
« liberta creativa », si propone di accedere a una diversa e piu alta forma di
illuminismo, a un « neoilluminismo francescano », I'unico veramente aperto
allo stupore che nasce dalla liberta. Si constituisce una nuova grammatica di
lettura del nostro rapporto con il mondo, con gli altri e con Dio in cui poter
riconoscere e attingere il senso profondo dell’ispirazione francescana della
vita, quel principio di una « liberta creativa », dal quale tutto si diparte e a
cui tutto si riconduce, inteso come un’esperienza forte di transvalutazione :
tutto diventa percezione di dono e amore, gratuita e condivisione, respon-
sabilita e dialogo. Quasi un invito a riattualizzare I'antico sogno francescano
di una lettura del Vangelo sine glossa e Dio sa quanto la nostra religione
potrebbe guadagnarne da una tale lettura secondo lo spirito !

FRANCESCO DONADIO

THOMAS WYLTON: On the Intellectual Soul. Ed. by NIELSEN, Lauge O./TRI-
FOGLI, Cecilia. English translation by TRIMBLE, Gail. Oxford : Oxford Univer-
sity Press 2010. 140 p. ISBN 9778-0-19-726461-4.

Dans la prestigieuse collection Auctores Britannici Medii Aevi (de 1'Oxford
University Press) vient de paraitre une nouvelle édition de la Quaestio de
anima intellectiva de Thomas Wylton qui est trés importante a plusieurs
points de vue : premierement, C. Trifogli et L.O. Nielsen donnent un texte
latin d'une qualité supérieure a l'édition publiée en 1964 par W. Senko7
Deuxiémement, I'introduction en anglais porte sur la tradition manuscrite et
sur les principales doctrines du traité ; elle offre aux chercheurs un acces
important a la description des manuscrits et des variantes, renseignements
qui étaient jusqu’a présent accessibles seulement a un nombre plutot limité
de chercheurs, parce que I'étude sur les manuscrits est écrite, par Seniko, en
polonais. Troisiemement, la traduction en anglais de G. Trimble ouvre le
texte a un public plus large. Nous accueillons donc avec enthousiasme cette
édition qui remet en circulation un des traités majeurs de la noétique
médiévale et qui a été analysé jusqu'a présent dans une poignée d’articles
seulement.

La Quaestio de anima intellectiva est le seul traité de Wylton d'une
édition (et d'une traduction) intégrale du texte. Elle se lit dans trois manus-
crits: Oxford, Balliol College, Ms. 63 (= O); Pelpin, Seminarium Duchowne,
Ms. 53/102 (= P); Tortosa, Cathedral, Ms. 88 (= T), ce dernier manuscrit
n’étant pas connu par Seniko qui a utilisé pour son édition les deux premiers.

Le texte latin publié par W. Senko est largement discuté par Nielsen et
Trifogli ; ils dressent sur sept pages (xxxi—-xxxvii) une longue liste de défauts
de cette premiére édition. On apprend ainsi que Seriko suit le manuscrit P,
mais celui-ci est de mauvaise qualité ; Seriko ne corrige pas le texte dans des

7 SENKO, Wiadystaw : Tomasza Wiltona Quaestio disputata de anima intellectiva, in : Stu-
dia Mediewistyczne 5 (1964) 5-190.



590 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

cas nécessaires pour préserver la cohérence grammaticale ou philosophique.
En outre, il fait de nombreuses fautes de lecture parce qu’il n'interpréte pas
les abréviations selon le contexte et le sens de la phrase. Parfois les variantes
ne sont pas mentionnées dans I'apparat : a la page xxxii Nielsen et Trifogli
signalent le cas d'un scilicet qui est nécessaire dans le texte, alors que Senko
choisit secundum qui se lit dans P sans mentionner la variante (correcte) qui
se trouve dans O. Mais plus étonnant encore c’est que Senko invente des
bouts de texte: a la page xxxiii on apprend qu’il a choisi secundum
opinionem Averrois sans aucune indication des variantes dans les manuscrits,
alors que P a secundum commentatorem Averrois et O a secundum commen-
tatorem Averroem.

Les trois manuscrits sont décrits dans la partie introductive de I’édition
(xii-xv). Le lecteur apprend rapidement (xvi) que les différences entre les
manuscrits sont considérées comme plutot des fautes de lecture que des
erreurs qui puissent déterminer des rapports de parenté entre les trois
manuscrits (« they all, however, seem to us acceptable readings rather than
errors, and so they are of no help in establishing the relative quality of the
three manuscripts and their relationship »). Ce jugement nous parait un peu
trop rapide, étant donné que le manque d’erreurs communes est un indice de
'indépendance des manuscrits et de leur appartenance a des branches dis-
tinctes. En anticipant nos interrogations, on note que les éditeurs montrent
implicitement que T et OP n’ont aucun rapport de parenté, mais qu’entre O
et P on peut constater plusieurs ressemblances. Nous ne connaissons ces
manuscrits que par la description des éditeurs et par les variantes de I'édi-
tion ; nos remarques sont donc de simples hypothéses que nous proposons
comme un dialogue avec les éditeurs.

Le manuscrit T a attiré le plus notre attention ; selon la description, il se
distingue des deux autres par le fait qu’il transmet un texte plutot abrégé.
Cette abréviation dont parlent Nielsen et Trifogli consiste dans le fait que T
ne donne pas toujours (1) les citations des références a Aristote et Averroés
(xvii), et (2) plusieurs remarques relatives a I'objet ou a la qualité des argu-
ments discutés par Wylton dans son texte (xvii-xviii) - ces explications
peuvent étre longues (12-15 mots) ou courtes (3 mots). Les éditeurs con-
cluent que le texte dans OP ne peut pas étre une expansion de T ; et nous
pouvons ajouter : les manuscrits O et P ne copient pas T (= conclusion 1). Les
substitutions relevées par les éditeurs (xxiv-xxxi) sont également intéres-
santes. Et tout d’abord le premier cas (xxvii) ot Wylton fait référence a un
argument attribué a Empédocle. Dans T, on lit : « contra opinionem Empe-
doclis illa verba », alors que dans OP on lit un raisonnement beaucoup plus
développé (30 mots en plus). Cette référence et 'argumentation sont proba-
blement puisés chez Albert et peuvent étre classés dans la méme catégorie
que les situations (cf. xvii-xix) ot Wylton développe dans OP des théses ou
des références rapidement présentées ou citées dans T. La méme remarque
vaut pour les substitutions discutées aux numéros 4, 5, 6 et méme 7. Ensuite,
la référence explicite et détaillée a Averroes (le cas 2, xxvii) est semblable
aux renvois incomplets ou imparfaits relevés auparavant. L’auto-référen-
tialité notée dans le cas de la substitution 6 est aussi, a nos yeux, un exemple



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 591

de développement important opéré par Wylton lors d’'une version remaniée
du texte. Cette auto-référentialité nous semble d’ailleurs extrémement
importante pour la discussion des rapports entre les manuscrits parce que
I’hypothése qu'une autre personne responsable du texte OP fasse une réfé-
rence a la premiere personne a un ouvrage de Wylton, est trés improbable.
Et si 'on supposait que dans T cette auto-référence précise soit remplacée ou
abrégée par un alias, cela revient a dire que T abrege OP ; hypothése qui,
comme nous avons résumé, ne se vérifie pas.

La discussion sur le rapport entre les trois manuscrits a aussi un enjeu
doctrinal et historique, notamment en ce qui concerne les changements que
I'on constate dans la position de Wylton face a la foi catholique. Dans T il
manque une formule importante, a la premiére personne du singulier : « sed
sola fide teneo » (xxxi); dans T toujours, la position des catholiques est
nommeée apparentior alors que dans P (O ne transmet pas le texte pour cette
partie), on lit verior. Dans ces cas aussi nous aurons tendance a penser a un
remaniement de la version T qui traduit le besoin de prendre des précau-
tions pour une version nouvelle ou définitive du texte.

Une lecture, aussi rapide soit-elle que la nétre, suffit pour se rendre
compte qu'un des buts majeurs de Wylton dans cette Quaestio est de pré-
senter aussi clairement que possible ce qu'il considére la véritable position
d’Averroés.8 Le texte abonde de formules du genre secundum intentionem
Commentatoris et des expressions qui impliquent directement sa position
dans la recherche de la pensée du Cordouan : « hanc credo esse ultimam
sententiam Commentatoris circa hanc materiam » (§ 76, 50, 1. 7-8) ; « dico
igitur quod sententia Commentatoris in hac materia consistit in hoc quod
[...] » (8 76, 48, 1. 26) ; « [...] secundum eum probo per hoc quod dicit [...] »
(§ 73, 46, L. 27) ; « et in hoc stat sua intentio, sicut credo » (§ 95, 62, 1. 13) et
ainsi de suite. Wylton veut mettre en avant ce qu’Averroés dit effectivement,
« igitur ipse vult dicere quod... » (§ 70, 46, 1. 10), et non pas ce que d’autres
lui ont prété: « et ideo qui imponunt Commentatori quod ipse posuit [...]
salva pace, haec non fuit intentio Commentatoris, ut prius satis declaratum
est », (§ 178, 108, 1. 1-8) ; « sed istud non valet contra Commentatorem », (§
201, 120, l. 9). Il donne souvent l'impression qu'il suit de trés prés le texte
d’Averroes (primo arguit sic, secundo arguit sic etc.) et souvent c’est le cas,
mais parfois il s’inspire d’autres sources. Il essaie d’expliquer Averroés par
lui-méme et de chercher a l'intérieur du Commentaire au De anima ou dans
autres textes du Cordouan le sens de quelques contradictions apparentes (§
77, 50, l. 10-13). Wylton veut surtout réhabiliter I'image d’Averroés et
s’efforce de montrer qu’il a des points de concordance avec la foi catholique,
tout en soulignant ce qui le différencie de celle-ci : « [...] opinio sua in ista
materia non discordat ab opinione vera et catholica nisi in duobus »,
« convenit enim cum opinione catholica in hoc quod sicut catholici ponunt

8 Nous partageons entiérement la position des éditeurs qui disent : « in his explanation
Wylton closely follows Averroes’ texts, quoting many of them verbatim, so that the structure
of this part is almost that of a commentary on the relevant parts of Averroes’ commentary on
the third book of the De anima » (xli).



592 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

[...] ita posuit Commentator », « in alio etiam convenit cum vera opinione
[...] sicut catholici dicunt », « in alio discordat a vera opinione quod [...] » (§
85-86, 56). Ces exemples, que 'on pourrait certainement multiplier, suffisent
pour prouver que les « averroistes » des XIII® et XIV® siécles s'intéressent
pour la véritable pensée d’Averroés qui était pris en compte en tant que
philosophe, non seulement en tant qu’interpréte d’Aristote.

Tous ces aspects et bien d’autres encore font de Thomas Wylton un
auteur qui mériterai une meilleure place dans l'histoire des théories sur
I’dme; I'édition de Nielsen et Trifogli sera certainement le fondement de
cette nécessaire réévaluation.

DRAGOS CALMA

DIETRICH DE FREIBERG : (Euvres choisies, Tome I. Substances, quidités et acci-
dents. Dir. A. de Libera et R. Imbach, trad. C. Koénig-Pralong avec la collabo-
ration de R. Imbach, introduction de K. Flasch (= Bibliothéque des textes
philosophiques). Paris : Vrin 2008. 222 p. ISBN 978-2-71116-1983-2.

BIARD, J./CALMA, D./IMBACH, R. (éds.) : Recherches sur Dietrich de Freiberg (=
Studia artistarum 19). Turnhout : Brepols, 2009. 270 p. ISBN 978-2-503-52882-

3.

On ne peut que se féliciter de la parution concomitante de ces deux ouvrages
consacrés a Dietrich de Freiberg (1250-1320) dont I'importance philosophi-
que est attestée depuis la parution des Opera Omnia dans « Corpus Philoso-
phicorum Teutonicorum Meadii AEvii » par un groupe de chercheurs,
rassemblés sous le nom d’« école de Bochum », entre 1975 et 1985. Le premier
correspond a la traduction francaise par C. Konig-Pralong et a I'édition
bilingue de deux traités d’ontologie, le Traité des accidents (De Accidentibus)
et le Traité de la Quidité des Etants (De Quiditate Entium) initialement parus
dans le troisieme tome des Opera Omnia chez Felix Meiner Verlag en 1983.
Le second rassemble des interventions prononcées lors d'un colloque
organisé par le CESR a Tours en 2005 en hommage a K. Flasch, a 'occasion
de son 75° anniversaire. Ce dernier a en effet dédié une grande partie de son
travail scientifique a Dietrich de Freiberg, et ce depuis son article
retentissant de 1972 (« Kennt die mittelalterlische Philosophie die konstitutive
Funktion des menschlischen Denkens ? Eine Untersuchung zu Dietrich von
Freiberg ») jusqu’a la récente parution, en 2007, de Dietrich von Freiberg.
Philosophie, Theologie und Naturforschung um 1300, somme monumentale
couronnant trente années de recherches et réunissant toutes les con-
naissances actuelles sur le maitre saxon. Cette monographie n’avait cepen-
dant encore aucun équivalent en langue francaise, et c’est ce manque que
vient pallier le collectif dont les articles se situent dans le prolongement des
recherches de Flasch. Ce recueil, d'une grande qualité, offre un examen
exhaustif des theéses de Dietrich de Freiberg, dans des domaines aussi vastes
que l'ontologie, la métaphysique, la théorie de la connaissance, sans oublier



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 593

les écrits physiques du maitre, et chaque article éclaire un aspect différent
de son ceuvre.

Le premier groupe d’articles replace les textes de Dietrich de Freiberg
dans leur contexte historique et doctrinal. Il mesure en amont les influences
recues par le théologien en comparant ses ceuvres avec celles de ses prédé-
cesseurs et contemporains, et en aval, celle qu’il a lui-méme exercée, ce qui
permet de déceler 'ampleur de la réception de son ceuvre. Ainsi, A. Baccarisi
met en évidence la lecture de Dietrich aux Pays-Bas en relevant la présence
du théme de la vision béatifique dans le manuscrit hollandais de Gaedonck.
Ceci lui permet d’exhumer la fonction de Lebemeister que la perte des ser-
mons en langue vernaculaire du maitre avait oblitérée et de replacer ses
écrits dans le cadre de la mystique rhénano-flammande. D. Calma, par
I'étude comparative d’extraits d’Averroés, Thomas d’Aquin, et Pierre d’Es-
pagne, reconstruit la genese de la these selon laquelle 'intellect agent, en
s'intelligeant lui-méme, intellige toutes les autres choses. En complément, il
nous livre I'édition originale d'un commentaire anonyme au De Anima (ms.
Paris Nat. Lat. 16096) dont la proximité avec la théorie de Dietrich est
indéniable. P. Porro, quant a lui, poursuit I’hypothése stimulante selon la-
quelle le De Origine Rerum Praedicamentalium, traité dont l'originalité a été
souligné par la critique, serait redevable d'une lecture des Quodlibeta
d’'Henri De Gand, ce qu’il étaye en soulignant les emprunts lexicaux et philo-
sophiques que fait Dietrich au Doctor Solemnis, notamment la distinction
entre la chose individuelle dans la réalité catégorielle et la chose prise sous
sa raison, ce qui 'améne a postdater le traité. Dans le méme esprit, L.
Sturlese revient sur |’ « air de famille » entre Dietrich de Freiberg et Eckhart
de Hochheim et repose a nouveaux frais la question de leur interdépen-
dance. Il défend ici, a 'appui des convergences entre le De Visione Beatifica
et le Commentaire sur la Genése du Thuringien, 'idée que l'intertextualité
entre les deux auteurs n’est pas a sens unique puisque Dietrich s’inspire
également d’Eckhart. Ceci ouvre une piste de lecture, Von Meister Eckhart zu
Meister Dietrich en quelque sorte, totalement alternative et inédite dans
I'historiographie. L’anti-thomisme est I'objet de I'étude d’A. Robin qui en fait
ressortir la spécificité, par rapport a celui de Durand de Saint-Pourgain
notamment, et démontre avec précision, a 'aide du De Visione Beatifica, que
I'opposition de Dietrich a Thomas repose sur une divergence philosophi-
quement argumentée. Dans le méme ordre d’idée, on s’arrétera tout particu-
lierement sur I'article d’A. de Libera, qui replace Dietrich de Freiberg dans le
débat sur 'averroisme latin et le lit par rapport aux condamnations de 1277.
Il repére I'idiosyncrasie de sa position sur les dossiers de I'éternité du monde
et de l'individualité de l'intellect en leur rendant toute leur complexité et
leur originalité. A. de Libera interprete le rapprochement inédit opéré par
Dietrich entre la raison inférieure, la cogitative extérieure et l'intellect
possible, et déméle les influences d’Augustin et d’Averroés dans ses écrits
dont la singularité se cristallise comme « le noyau dur de la réélaboration
(néoplatonicienne) [...] de sa lecture concordiste d’Augustin et d’Aristote
(autrement dit Alexandre, autrement dit Averroés) ». Dans cette lignée, une
étude suivie des textes de Dietrich par rapport aux débats de 1285-1286 a



594 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

I'université de Paris, dont il a été le témoin, serait la bienvenue. En effet, une
confrontation précise avec les ceuvres d’'Henri de Gand et Godefroid de Fon-
taines, spécifiant la portée de son augustinisme, reste encore a écrire.

A ces études contextuelles s’ajoutent des articles axés sur un point de
doctrine, I'explicitation d'une thése ou d'un probléme spécifique. Dans cette
perspective, T. Suarez-Nani examine la fonction essentielle et définitionnelle
du lieu qui conduit Dietrich a une réélaboration métaphorique et méta-
physique de ce concept, et applique son étude au cas de la topologie des
démons. On regrette d’ailleurs qu'une analyse similaire n’ait pas été menée
dans ce volume pour confronter la conception du temps et de la relation
chez Dietrich avec celle de ses contemporains, de maniére a en montrer
I'originalité. M. Husson se concentre sur les ceuvres scientifiques du maitre
et s'interroge sur le lien entre mathématique, optique et physique en expli-
citant la fonction des figures géométriques dans 1'économie argumentative
des traités, prises en tension entre une rationalisation abstraite et une expé-
rimentation heuristique. Dans la méme optique, C. Konig-Pralong offre une
brillante analyse de la théorie des accidents chez Dietrich de Freiberg qui
prolonge, et corrobore, I’hypothese de Flasch selon laquelle le Freibergeois
opere une reconduction de 'accidentel au par soi et du contingent a I'essen-
tiel et au nécessaire.

Cet article met a profit le travail de traduction qu’elle a réalisé, avec la
collaboration de R. Imbach, des traités Des Accidents et De la Quidité des
étants, une version qui a le mérite est de rendre le latin de Dietrich, parfois
aride et difficile, dans un franqais clair et concis. Cette parution bilingue fait
suite A celle du Traité de De I’Etre et I'Essence qu’elle prolonge conceptu-
ellement, dans la mesure ol ces deux ceuvres traitent également de ques-
tions d’ontologie générale, des éléments premiers de la réalité, telles que les
propriétés et les substances. Dans ces deux traités, Dietrich développe une
ontologie rationaliste et d’inspiration profondément aristotélicienne. A l'aide
d’'une analyse serrée des Seconds Analytiques, 1, 4 et d'une exégese averroi-
sante du livre VII de la Métaphysique, 'auteur argumente en faveur d’une
nouvelle définition de la substance qui ne doit pas étre entendue comme un
substrat de propriétés, mais comme un principe interne et vital. Ce qui
amene Dietrich de Freiberg a reconsidérer le rapport entre la substance et
les accidents, en refusant de l'interpréter en termes d’'inhérence puisque la
substance essencie ses accidents. Dietrich réfute le modéle additionnel selon
lequel I'accident s’ajoute a la substance qui le porte, en montrant qu’elle est
le principe essentiel qui donne de l'étre aux accidents. Ces derniers sont
compris comme des modes d’étre, ou des dispositions de la substance (ens
entis) laquelle constitue leur principe essentiel. K. Flasch, dans son intro-
duction inédite, souligne d’ailleurs bien que le dynamisme essentialiste de
I'ontologie théodoricienne, arguant que la relation entre 'accident et la sub-
stance est par soi et nécessaire, constitue une véritable cure contre les
miracles. En effet, la lecture métaphysique de I'ontologie s’'oppose a la théo-
logie sacramentelle et interdit les lectures congruentes que font des théolo-
giens des écrits d’Aristote et de I'’eucharistie, par concession au Concile de
Latran de 1215. En définitive, la fine pointe de ces traités est tournée contre



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 595

les « communiter loquentes », au nombre desquels Thomas d’Aquin, qui
pervertissent la logique et la scientificité de I'ontologie en 'appliquant aux
vérités de la Révélation. Il s’agit bien dés lors de traités polémiques dont la
teneur anti-thomiste est patente. Selon Thomas, les accidents peuvent sub-
sister sans leur sujet puisque la substance du pain et du vin est totalement
transformée, et sont maintenus dans I'étre par la puissance divine. Dietrich
refuse que la philosophie s’asservisse aux vérités scripturaires. Argumentant
contre la séparabilité des accidents, ces deux traités sont un réquisitoire con-
tre I'usage théologique des écrits d’Aristote qui, en plus de déformer et de
pervertir de la lettre du texte, représente une menace contre la logique et la
science. Au-dela du seul traité d’ontologie, Dietrich se livre a un plaidoyer
en faveur de la rationalité et de la philosophie.

Pour finir, il faut saluer le projet éditorial plus large, dirigé par A. de
Libera et R. Imbach chez Vrin, dans le cadre duquel cette premiere édition
bilingue a vu le jour, et qui vise a traduire les ceuvres les plus substantielles
du maitre saxon. Elle devrait étre suivie par celles des De Visione Beatifica,
De Intellectu et Intelligibili, et De Origine Rerum Pradicamentalium. Sans nul
doute, les deux ouvrages permettent déja aux chercheurs frangais de mesurer
la portée philosophique des théories de Dietrich, qui offrent un modele
alternatif a celles de Thomas d’Aquin. Ces deux livres, qui l'inscrivent dans le
cadre de l'aristotélisme chrétien, esquissent les contours d'un « nouveau
Dietrich », qui ne sera plus uniquement lu comme un mystique allemand ou
un néo-platonicien précurseur de la subjectivité moderne, et ils donnent
I'occasion de saisir la spécificité déroutante de cet auteur inclassable, et
pourtant capital pour saisir 'ampleur et la richesse des débats au Moyen
Age.

VERONIQUE DECAIX

THOMAS VON AQUIN: Die ,doctrina christiana“ als Wissenschaft. Beriihmte
Traktate und kleinere Schriften. Aus dem Lateinischen tibersetzt und heraus-
gegeben von Wilhelm Metz. Frankfurt am Main: Verlag der Weltreligionen
im Insel Verlag 2009.

Hier ist kurz eine Ubersetzungsauswahl von Werken Thomas von Aquins an-
zuzeigen, die der Freiburger Philosoph Wilhelm Metz besorgt hat.

Geboten werden grundlegende Texte des Aquinaten, teils in toto, teils
nur gekirzt, die in drei unterschiedlich umfangreiche Abteilungen9 aufge-
teilt zum Drucke fanden. Durch die Auswahl der Texte bedingt kommen
sowohl ,der frithe und der reife Thomas“ (456) zu Wort. Geboten wird der
Boéthiuskommentar De trinitate, STh 1 (im ersten Teil). Im zweiten Teil
finden sich unter anderem Ausziige aus der Summa contra Gentiles und aus
STh. Fir den Historiker besonders interessant ist der dritte Teil, der ihm De

9 Erster Teil: Die Theologie als die Erste Wissenschaft (9-98); Zweiter Teil: Die Gesamt-
darstellung der Theologischen Wissenschaft (99—317); Dritter Teil: Schriften zu Politik und
Ordensleben - Gebete (319-421).



596 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

regno' sowie - aus STh, Secunda Secundae, q 188 - die Frage nach der Be-
deutung des Ordenslebens bietet; abgerundet wird dieser dritte Teil durch
Gebete bei der Erhebung der Hostie und zur heiligen Kommunion. Einer
duflerst knappen, stark kondensierten und dennoch auf héchstem Niveau
befindlichen (ultra posse nemo obligatur!) Einfithrung® folgt eine fein zise-
lierte ,Einfithrung“ (cum grano salis) in die Summa Theologiae, die ,fiinf
Wege“, die Fundamente auf denen das thomasische (Euvre ruht (vulgo: die
von Thomas zitierten Autoritdten). Bereits hier in der Einleitung (die aller-
dings erst p. 425 beginnt) sucht Metz, mit gutem Erfolg, Schliisselbegriffe
des lateinischen Textes und deren Ubersetzungs- wie Interpretationsproble-
me zu kldren. Jegliche Ubersetzung ist ja bereits Interpretation, dies darf
selbstverstandlich auch bei einem derart gelungenen Werk nicht vergessen
werden, d.h., jeder, der die Ubersetzung zu wissenschaftlichem Behufe niitzt,
mufd sie kontrollieren. Grofdter Wermutstropfen ist in diesem Zusammen-
hang also, daf} der lateinische Text fehlt; ferner ist darauf hinzuweisen, daf}
»die Kapiteleinteilung des deutschen Textes <von de regno> der Ausgabe in
den ,Opera Omnia‘ (Parma 1865) - die im Literaturverzeichnis nicht aufge-
fiihrt sind - entspricht. Der Text von De regimine principum, der im Corpus
Thomisticum abgedruckt ist, weist hingegen eine leicht veranderte Kapitel-
einteilung auf, die der ,endgiiltigen’ Textgestalt der Leonina-Ausgabe
naherkommen dirfte“ (617).

Abgerundet wird der Band durch einen opulenten Kommentar. Bedauer-
licherweise fehlen jegliche Register.

Das reichgegliederte Literaturverzeichnis bietet einen ersten Uberblick
zur Thomasforschung, man darf hier aber nicht vergessen, daf} die histori-
sche Forschung weitestgehend aufder Betracht bleibt.

Der Band, der vorziiglich auch dem interessierten Laien die Geisteswelt
und das (Euvre des grofden Dominikaners nahe bringt, wird sich sicherlich
als unverzichtbares Instrument der Thomasforschung erweisen. Fehlen sollte
es in keiner offentlichen Bibliothek, ja, selbst dem interessierten Laien kann
nur warmstens empfohlen werden, sich den Band zu erwerben. Augustinus
mag beschlieflen, was iiber diesen vorziiglichen Band zu sagen ist: Tolle,
lege.

KLAUS-FREDERIC JOHANNES

MARYKS, Robert Aleksander: The Jesuit Order as a Synagoge of Jews. Jesuits of
Jewish Ancestry ans Purity-of-Blood Laws in the Early Society of Jesus (=
Studies in Medieval and Reformation Traditions 146). Leiden: Brill 2010,
XXXII + 281 S. ISBN 978-90-04-17981-3.

Die Statuten der limpieza de sangre (wortlich: Reinheit des Blutes) sind ein
»Exklusionsprinzip“ zur Regelung der Aufnahme in einige Korporationen

10 In der durch Ulrich Matz revidierten Ubersetzung Friedrich Schreyvogls.

1 Thomas und die Scholastik; Leben und Werk (425-458, der Stellenkommentar findet
sich direkt im Anschluss, 459-638).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 597

und Territorien (das Baskenland z.B.) des frithneuzeitlichen Spanien und
stellen sicherlich kein Ruhmesblatt der bekanntlich auf ihren Beitrag zur
Weltgeschichte so stolzen Nation dar. Sie konnen in formaler Hinsicht defi-
niert werden als ,ein juristisches, manchmal vom Heiligen Stuhl und der
Krone approbiertes Instrument, durch das man zwischen dem 15. und dem
19. Jahrhundert aus vielen Korporationen und Territorien Spaniens die Nach-
fahren von Juden, Muslimen und von der Inquisition Bestraften ausschloss,
weil man sie fiir ehrlos und nicht standhaft im Glauben hielt“ (R. GONZALEZ,
Limpieza de sangre, in: Diccionario de Historia Eclesidstica de Espana, hg.
von Quintin Aldea VAQUERO u.a., Bd. 2. Madrid 1972, 1297-1298, hier: 1297).
Die Beweislast lag bei den Anwértern um die Aufnahme: Sie mussten nach-
weisen, dass sie iiberhaupt keinen bekannten Vorfahren aus dem genannten
Personenkreis hatten, dass sie also, in der Sprache der Zeit ausgedriickt,
durch ,unreines Blut“ nicht ,befleckt“ oder ,angesteckt” waren. Mit der Ent-
deckung der Neuen Welt wurde dieses Exklusionsprinzip auch auf die Indios
ausgedehnt, besonders im Zusammenhang mit der Zulassung zum Priester-
amt und der Aufnahme in den Ordensstand. Aber solche Statuten wurden
nicht tberall verabschiedet: viele Domkapitel, wichtige Universitaten (z.B.
Salamanca) oder die meisten Kronrate (Staatsrat, Indienrat, Finanzrat, Kasti-
lienrat, Italienrat) und Hochstgerichte (Cancilleria de Valladolid) hatten kei-
ne. Erstmals wurden sie 1449 vom Gemeinderat Toledos eingefiihrt. Es
folgten weitere Gemeinden und Colegios Mayores oder Universitdtsstiften.
Die Ritterorden fithrten die Reinheitsklausel 1462/1483 (Calatravaorden),
1483 (Alcantaraorden) bzw. 1527 (Santiagoorden) ein. Bei den geistlichen Or-
den machten die Hieronymiten - nach der Aufdeckung von Kryptojuden in
ihren Reihen - 1486 bzw. 1495 (papstliche Approbation durch Alexander VI.)
den Anfang; 1520 folgten die Augustiner, 1525 die Franziskaner und 1540 die
Dominikaner, die bereits 1489 einen Versuch gemacht und 1496 in Santo
Tomads de Avila sowie 1531 in zwei Klostern Toledos die limpieza de sangre
eingefiihrt hatten. Bei den Kathedralkapiteln finden wir Reinheitsstatuten
1511 in Badajoz, 1515 in Sevilla, 1526 in Granada, 1530 in Cérdoba u.a., und
1530 verabschiedete in Toledo die Kapelle der Reyes Nuevos ein Statut. Aber
eine neue Qualitiat erreichte die Diskussion erst, nachdem der Toledaner
Erzbischof Juan Martinez Siliceo, ehemaliger Erzieher des Kronprinzen Phi-
lipp, 1547 ein neues Statut eingefiihrt hatte und 1555 die papstliche sowie
1556 die konigliche Approbation dafiir erwirken konnte. Bei alldem fillt auf,
dass die Jesuiten die Reinheitsklausel erst 1593 (die Karmeliter 1595) einfiih-
ren, obwohl sie sich bis dahin verweigert hatten.

Seit der Mitte des vergangenen Jahrhunderts haben die Statuten der lim-
pieza de sangre die Aufmerksamkeit der Forschung verstarkt auf sich gezo-
gen. Es fehlen aber noch viele Mikrostudien tber die tatsiachliche Wirkungs-
geschichte dieses Exklusionsprinzips in konkreten zivilen und kirchlichen
Korporationen, wichtige Quellen sind immer noch nicht (kritisch) ediert
bzw. ausgewertet worden, und viele Schriften - vor allem aus den Reihen der
Kritiker - wurden vernichtet oder sind verschollen. Umstritten ist dabei
nicht nur seine Breitenwirkung, sondern auch - vor allem in der jiingsten
Forschung -, ob es sich dabei nur um ein (religiés begriindetes) sozial-juris-



598 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tisches Diskriminierungsprinzip im Sinne des genealogischen Nachweises
einer altchristlichen Abstammung handelt, oder ob es auch eine Form des
Rassismus unter den Bedingungen des Ancien Régime darstellt. Dem Thema
kann man sich - nicht zuletzt aufgrund der bekannten Folgen des rassisti-
schen Antisemitismus im 20. Jahrhundert - nicht ohne eine gewisse Beklem-
mung ndhern. Gleichwohl gilt gerade hier, dass die Geschichtsschreibung -
will sie falsche Fragestellungen, Analogien oder Riickschliisse vermeiden -
die Vergangenheit nicht nur im Lichte der Gegenwart zu betrachten hat,
sondern auch und vor allem im Lichte der damaligen Voraussetzungen und
Ereignisse. Auch wenn die Quellen nur eine fragmentarische Rekonstruktion
der Vergangenheit ermoéglichen, und das Rankesche Postulat nicht ganz er-
fillt werden kann, so ldsst sich in groffen Linien zeigen, welche Metamor-
phosen das Prinzip der limpieza de sangre im frithneuzeitlichen Spanien
durchmachte, welche Argumente dafiir und dagegen ins Feld gefiihrt wur-
den, und welche Folgen der Reinheitswahn fiir das Land oder die davon
betroffenen Institutionen letztlich hatte. Ein besonderes Forschungsdeside-
rat betrifft dabei die Klirung der Umstdnde, Griinde und Folgen der Uber-
nahme der Reinheitsklausel durch die Gesellschaft Jesu. Gerade dies steht im
Zentrum der Arbeit von Robert Aleksandar Maryks. Von der Forschungsak-
tualitit des Themas sorgt die Tatsache, dass 2011 eine weitere Monographie
dazu erschienen ist (Marc RASTOIN: Du méme sang que Notre Seigneur. Juifs et
jésuites aux débuts de la Compagnie de Jésus. Montrouge: Bayard 2011, 309 S.).

Die Arbeit von Maryks ist gut dokumentiert und fliissig geschrieben. Sie
besteht aus einer Einfithrung, vier Kapiteln, einem kurzen Schlussteil sowie
einem Quellenanhang und einem Literaturverzeichnis. Das Werk ist auch
mit einem Verzeichnis von Personen, Orten, Fachbegriffen und zitierten
lateinischen Quellen sowie mit 17 Abbildungen versehen.

In der Einfithrung (S. XV-XXXII) wird der Forschungsstand besprochen
sowie die Struktur der Arbeit vorgestellt. Im ersten Kapitel (S. 1-39) wird die
Geschichte der Einfiihrung der Statuten der limpieza de sangre in Spanien
zwischen dem Statut des Gemeinderats von Toledo (1549) und der Defensio
Toletani Statuti von Diego de Simancas (1573) aufgrund neuerer Forschungen
skizziert. Im zweiten und langsten Kapitel (S. 41-115) geht es um die Pro-
converso-Politik der ersten drei spanischen Generaloberen der Gesellschaft
Jesu (Ignatius von Loyola, Diego Lainez und Francisco de Borja) zwischen
1540 und 1572. Das dritte Kapitel (S. 117-157) beschaftigt sich mit der Frage,
warum mit der 3. Generalkongregation von 1573 eine Anti-converso-Haltung
die Oberhand gewann, die zur Einfithrung der Reinheitsklausel 1593 fiihren
wird. Das fiinfte Kapitel (S. 159-213) prasentiert die Denkschriften einiger
Jesuiten zwischen 1576 und 1608 gegen die Einfiihrung der Reinheitsklausel,
denn diese Massnahme blieb innerhalb des Ordens umstritten. Nach dem
kurzen, zusammenfassenden Schlussteil (S. 215-217) werden im Anhang zwei
wichtige Quellen ungleich dokumentiert: einerseits wird die Anti-converso-
Denkschrift des italienischen Jesuiten Benedetto Palmio, entstanden zwi-
schen 1584 und 1589, nach dem italienischen Original im ARSI (Institutum
106, ff. 92-132) kritisch editiert (S. 219-256); andererseits wird die Bulle
Humani generis inimicus, mit der Papst Nikolaus V. 1449 bei der Einfithrung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 599

der ersten Reinheitsklausel im Gemeinderat Toledos das Nichtdiskriminie-
rungsprinzip und die Gleichheit aller im Glauben verteidigte, aus einem
Internetportal im lateinischen Original abgedruckt (S. 257-260).

Der intendierte, ,different reading of the sources and secondary lite-
rature“ (S. XXXII) aufgrund von Archivmaterial ist Maryks weitgehend ge-
lungen. Die Stdarke seiner Arbeit liegt wohl im dritten Kapitel mit der Ana-
lyse der antispanischen (bzw. anti-converso) Wende in der Gesellschaft Jesu
zwischen 1573-1593 und der zentralen Rolle der Denkschrift Palmios. Kiinf-
tige Forschung wird dieses Kapitel nicht ignorieren konnen. Einige Schwa-
chen miissen allerdings auch angezeigt werden: die Tendenz des Autors zur
aufreisserischen Behandlung des Themas, die im Titel ,as a Synagogue of
Jews“ erkennbar ist. Die knappe Beachtung der Tatsache, dass die antispa-
nische Wende in der Gesellschaft Jesu unter dem Vorwand der starken Pra-
senz von conversos unter den spanischen Jesuiten Teil der antispanischen
Legende ist, die unter dem Hegemonialanspruch Philipps II. entsteht: die
Bezeichnung der Spanier als ,scheussliche Marranen®, ,Scheinchristen und
Dreckskerle” wird zu einem geldufigen Topos, in den antispanischen politi-
schen und literarischen Pamphleten der Zeit, und es ist nicht verwunderlich,
dass innerhalb der Gesellschaft Jesu antispanische Tendenzen sich dieser
Vorurteile bedienen. Schliesslich waren auch andere Ordensgemeinschaften,
etwa die Franziskaner, in der Zeit Philipps II. dhnlichen Kampfen zwischen
den Befiirwortern einer Verschdrfung und einer Lockerung bzw. Aufhebung
der Reinheitsklausel ausgesetzt, so dass ein vergleichender Blick der Arbeit
gut getan hatte - nicht zuletzt um den Sonderfallcharakter der Jesuiten zu
relativieren.

MARIANO DELGADO

STOELLGER, Philipp: Passivitdt aus Passion. Zur Problemgeschichte einer ,cate-
goria non grata’. Tiibingen: Mohr Siebeck 2010. 546 S. ISBN 978-3-16-149170-2.

Der Kategorie der Passivitit wurde in der Tradition abendlandischen Den-
kens bisher nur eine nachgeordnete Bedeutung zugebilligt. Philosophisch
und theologisch war und ist sie eine ,categoria non grata’. Wie es dazu
gekommen ist und weshalb dies auch theologisch folgenreich ist, das
untersucht die Habilitationsschrift Philipp Stoellgers in ebenso detailreicher
wie systematisch schliissiger Weise. Dabei hat sie sich theologie- und philo-
sophiegeschichtlich viel vorgenommen. Sie spannt einen weiten Bogen von
Aristoteles und Augustin iiber Thomas und die spatmittelalterliche Mystik
bis zu Luther, um dann an einigen Autoren und Werkausschnitten die Pa-
thophobie der Neuzeit und der Moderne zu illustrieren. Mit Husserls phano-
menologischer Wiederentdeckung der Passion und Levinas’ Konzeption
einer ,passiveren Passivitdt’' sowie deren Aufnahme und Weiterfithrung bei B.
Waldenfels sieht Stoellger eine neue Phase des Passivititsdenkens herauf-
kommen, an die sich theologisch fruchtbar anschlieffen ldsst. Die Studie ist
bei aller philosophischer Reflexion von einem theologischen Anliegen
geleitet: der Passion Jesu als Ursprungsereignis christlicher Theologie in



600 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

angemessener Weise nachzudenken und so das lutherische mere passive neu
zur Geltung zu bringen. Intendiert ist dabei eine gegenseitige Erhellung von
Christologie und Philosophie.

Das systematische Interesse zeigt sich an den Hauptschritten der Arbeit,
die das umfangreiche philosophie- und theologiegeschichtliche Material in
eine strenge Ordnung bringen. Nach der Problemexposition (I.) wendet sich
der Verfasser mit Blick auf Augustin dem Versuch zu, das Pathos und die
Pathe im Horizont von Ethos und Logos zu deuten (II.). Der darauf folgende
Hauptteil ist schwerpunktmdflig Thomas von Aquin gewidmet, welcher in
deutlicher Abweichung von Augustin einen beeindruckenden Ordo der Pas-
sionen entwickelte (III.). Fiir die Gesamtarchitektur kommt der spatmittel-
alterlichen Mystik - es wird v.a. Heinrich Seuse behandelt - eine Schliissel-
rolle zu. Sie riickt das Pathos in den Vordergrund - bis hin zu heute schwer
nachvollziehbaren Extremen der Pathophilie. Das Pathos wird hier zum Ho-
rizont von Ethos und Logos (IV.). Bis zum lutherischen mere passive ist es
von einer solchen Konzeption des Pathos nur noch ein kleiner Schritt. In
christologischer Konzentration versteht Luther das Ethos christlichen Le-
bens und den Logos der Theologie aus dem Pathos der Passion Christi (V.).
Der letzte Hauptteil ist zu gleichen Teilen der modernen Passivitatskritik
und -reduktion gewidmet wie den bereits erwdahnten Philosophen, die der
Responsorik von Ethos und Logos aus dem Pathos nachgehen (VI).

Als durchgehende Leitunterscheidung differenziert Stoellger im An-
schluss an Levinas und Waldenfels zwischen jenen Formen der Passivitat,
die zu bestimmten Aktivitaiten korrelieren, und einer basalen Passivitat, die
die phanomenal beschreibbaren Passivititen und Aktivititen freisetzt und
grundiert. Daraus ergibt sich die systematische Hauptthese des Buches: ,E-
thos wie Logos geht ein Pathos voraus, von dem sie evoziert werden, und es
bleibt zwischen ihnen prdsent als Medium, so wie die Pathe Ethos und Logos
pragen“ (19). Dieses basale Pathos, so die Anschlussthese, tritt in mehrfacher
Gestalt auf: negativ als Pathos von Siinde und Tod, positiv als Gabe und
Gnade. ,Leiden’ kann in diesem Sinne auch gliicklich sein. Es kann uns in
freudigen Widerfahrnissen ein Surplus an Leben aufgehen, das die zielsetz-
ende Logik des Handelns auf wohltuende Weise unterbricht und iibersteigt.

Die Abhdngigkeit dieses Leitgedankens von Schleiermacher ist offenkun-
dig und wird nicht verschwiegen. Dass die Auseinandersetzung mit diesem
Vordenker basaler Passivitat weitgehend indirekt bleibt und ihr kein eigenes
(Unter-)Kapitel gewidmet ist, erstaunt gleichwohl. Anders als der grofle
Hermeneut des 19. Jahrhunderts mochte Stoellger die basale Passivitat nicht
auf die schlechthinnige Abhdngigkeit kreatiirlicher Freiheit reduzieren.
Theologisch interessanter sei das Pathos des Gerechtfertigt-Werdens, das auf
die Passion Christi zuriickweise: ,Die Passivitit des mere passive iustificari
ist die Passivitdt, die aus der Passion von Leben und Sterben Christi folgt als
deren Zueignung. ,Aus Passion’ gilt daher auch hamartiologisch. Denn
Christus litt nicht an irgend etwas, sondern an dem was aus und als Siinde
ihm widerfuhr und ,was wir nicht lassen konnen“ (25).

Dass ,wir‘ auch postbaptismal die Siinde nicht lassen konnen, entspricht
dem lutherischen Simul. Uber den Sinn einer solchen theologischen Genera-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 601

lisierung lief3e sich allerdings streiten. Gegeniiber der mystischen Betonung
des Lassens und der Gelassenheit gibt Stoellger zu bedenken, dass der
Mensch auch im Sich-Lassen noch aktiv ist: ,Die Sorge ,zu lassen’, von den
Eigenschaften zu lassen, bleibt eine Sisyphusarbeit, wenn sie nicht von einer
quer zur Korrelation stehenden Passivitdt gekreuzt wird. Bis dahin bleibt die
,comortificatio‘ noch selbstbezogen, gewissermafRen das Auflerste der Selbst-
vernichtung” (169). Ist das Lassen aber nicht dennoch vom Tun zu unter-
scheiden und nicht lediglich eine sublimierte Form dessen? Liegt es als ein
Sich-Einlassen auf etwas, das sich uns schenken will und sich zugleich
unserer Verfiigung heilsam entzieht, nicht zwischen der basalen soteriolo-
gischen Passivitit und den daraus erwachsenden Aktivititen im engeren
Sinne? Sind das Tun und das Lassen nicht als zwei zu differenzierende
Antworten auf das nicht-intentionales Gottleiden zu verstehen, als doppelte
,Resonanz auf die Passion Christi“?

Bei aller Kritik an der Konfundierung von korrelativer und basaler Passi-
vitat wiirdigt Stoellger die spatmittelalterliche Mystik als bedeutsame Etappe
theologischen Passivititsdenkens. Sie breche mit der aristotelisch-thoma-
sischen Vermogenstheorie, die dem Menschen als Moglichkeit oder Kapazi-
tat zuschreibe, was in seinem Leben durch Gottes Selbstgabe wirklich werde.
Seuse und Luther haben nach Stoellger demgegeniiber gemeinsam, dass sie
nicht vom homo capax ausgehen, sondern vom Menschen, der sich in sich
verfangen hat und die Moglichkeiten, die Gott ihm zuspielt und die ihm nur
erleidend zu eigen werden, nicht bereits in sich tragt.

Es gehort zu den Feinheiten von Stoellgers Lutherinterpretation, dass sie
das lutherische mere passive nicht schlicht anti-aristotelisch exponiert.
Vielmehr werden die aristotelischen Gedanken der pura materia einerseits
und des passiblen Intellekts andererseits der Vorgeschichte von Luthers
Denken zugerechnet, wofiir zahlreiche Belege beigebracht werden. Um das
mere passive, das langst zur Schulformel erstarrt sei, semantisch zu verfliis-
sigen, wdhlt der Autor in Abgrenzung zu Ebeling den Weg der ,Remeta-
phorisierung’, was ihm im Anschluss an Luthers drastischer und bildreicher
Sprache gut gelingt. Dabei wird Luthers Theologie von Levinas und Walden-
fels her gelesen und reformuliert. Denn die Theologie miisse, so heifdt es im
Anschluss an Jiingel, ihre anthropologischen Einsichten formulieren kénnen
si per impossibile Deus non esset (284). Der Gedanke eines responsorischen
Selbst, das vor aller Selbstwahl bereits in Anspruch genommen ist, ldsst sich
denn auch gleichermaflen theologisch und philosophisch verdeutlichen. So
werden Erwdhlung und Rechtfertigung als ,Figuren fiir das Andere der
Selbsterhaltung® interpretiert, die jeder Selbstbestimmung zuvorkommen:
»Sie denken das Selbst aus dem Werden, das nicht Funktion seiner eigenen
Aktivitat sein kann“ (315).

Der letzte Teil des Buches, der die bereits in der Lutherinterpretation
enthaltende Gedanken in mehrere Richtungen weiterfiihrt, wirkt insgesamt
etwas weniger kohdrent als die vorhergehenden, was trotz gehaltvoller Ein-
zelstudien zu Waldenfels, Ricceur, Marion u.a. zu einem Spannungsabfall
innerhalb des Gesamtbogens der Arbeit fithrt. Die Vertreter neuzeitlich-
moderner Passivititsreduktion, die Stoellger anfiihrt - Kant, Maimon, Fries



602 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und Natorp -, bilden ein unzusammenhdngendes Bild. Es vermittelt die ge-
nauer zu iiberpriifende These, die Neuzeit und die Moderne sei bis ins 20.
Jahrhundert hinein ausschliefllich durch wachsende Pathophobie gekenn-
zeichnet. Dass die Mystik nicht im Mittelalter endet und sie in manchen
Gestalten das neuzeitliche Denken durchaus auch ,pathophil® pragte, wird
nicht bedacht. Das schmadlert nicht die Bedeutung der vorliegenden Studie.
Stoellgers Monographie hinterldsst durch ihre argumentative Strenge und
stilistische Brillanz einen magistralen Eindruck. Es bildet ein lesenswertes
Standartwerk zur ungeliebten Kategorie der Passivitat.

SIMON PENG-KELLER

KLOTHER, Klaus: Charakter - Tugend - Gemeinschaft. Grundlegung christlicher
Ethik bei Stanley Hauerwas. Freiburg i.Ue: Academic Press/Freiburg i.Br.:
Herder 2010. 309 S. ISBN 978-3-7278-1673-4 (Academic Press); 978-3-451-
34061-1 (Herder).

In der deutschsprachigen Moraltheologie hat der ethische Ansatz von Stan-
ley Hauerwas bisher nicht die Beachtung gefunden, die im angelsachsischen
Raum zu konstatieren ist. Das gilt wohl besonders auch fiir die katholische
Moraltheologie. Insofern fiillt die vorliegende (bei E. Schockenhoff in Frei-
burg) gemachte Dissertation eine Liicke. Die Arbeit von Klother kénnte so-
mit auch zu einem Urteil verhelfen dariiber, ob dieser Ansatz mehr Be-
achtung verdiente.

Nach einer Darlegung von Hauerwas' systematischen Voraussetzungen
befassen sich die folgenden Kapitel mit den drei ,Kernelementen christlicher
Ethik“ (1) nach Hauerwas: Charakter, Tugend, Gemeinschaft (vgl. den Titel).
Eine zentrale Grundannahme ist bei Hauerwas zunachst die Ablehnung einer
jeden historischer Kontingenz nicht unterworfenen Ethik: ,All ethical
reflection occurs relative to a particular time and place. Not only do ethical
problems change from one time to the next, but the very nature and struc-
ture of ethics is determined by the particularities of a community’s history
and conviction.“ (19) Hier zeigt sich Hauerwas schon als Vertreter der Post-
moderne und als Kommunitarist. Eine autonome Moral a la Kant ist deshalb
gleichsam der Lieblingsfeind von Hauerwas und anderen Kommunitaristen.
Allerdings hdtte man hier zu betonen, was Klother mit F. Ricken zu Recht
bezliglich der Termini ,Begriindung’ und ,Vernunft’ herausstellt, dass nam-
lich auch die Rede von der Autonomie keineswegs univok ist (vgl. etwa D.
WITSCHEN: Kant und die Idee einer christlichen Ethik. Diisseldorf 1984, 277-
292), was wohl auch Hauerwas eher nicht beachtet. Beziiglich der Ablehnung
des Naturrechts durch Hauerwas (23-28) ware ebenfalls auf die Homonymie
dieses Terminus hinzuweisen; es gibt namlich auch pluralistische Natur-
rechtstheorien, etwa die von J. Kekes (The Morality of Pluralism. Princeton
1993; vgl. W. WOLBERT: Gewissen und Verantwortung. Freiburg i.Ue./Freiburg
i.Br. 2009, Kap. 5.2).

Bei der Darstellung der Ethik Hauerwas ist nicht immer klar, wie weit
Klother nur referiert oder den Thesen von Hauerwas auch zustimmt. Bei kri-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 603

tischen Bemerkungen im Folgenden bleibt demnach offen, ob sie nur Hauer-
was oder auch Klother treffen. So ware beziiglich der These, eine naturrecht-
liche Universalethik legitimiere Gewalt und Zwang (32), zu ergdnzen, dass
das fiir ethische Partikularismen nicht weniger zutreffen kann. Nach Hauer-
was liegt das entscheidend Christliche der christlichen Ethik im spezifischen
Inhalt christlicher Uberzeugungen: ,Das Leben als Geschopf in Gottes
Schopfung, die Erlosungsbediirftigkeit des Menschen von der Siinde sowie
die mit Christus angebrochene Gottesherrschaft.“ (41) Damit liegt ein sehr
weiter Begriff von christlicher Ethik vor; wie die genannten Inhalte aus
Schopfungslehre, Soteriologie und Rechtfertigungslehre sich dann in ethi-
sche Konsequenzen umsetzen, bleibt meist unklar. Klother selbst betont,
dass Hauerwas ,die Anfrage nach der rationalen Begriindbarkeit seines
primdr auf Offenbarung aufbauenden ethischen Ansatzes nicht befriedigend
beantwortet“ (42). Hauerwas wendet sich auch gegen eine ,Entweder-oder-
Entscheidung zwischen Offenbarung und Vernunft“; Offenbarung sei nicht
gleichzusetzen mit Irrationalitit oder Geheimnis (46); hier scheint Hauerwas
,nicht rational® und ,irrational’ falschlich gleichzusetzen. Da der Charakter
des Menschen vor allem durch stories bestimmt wird, durch eine Tradition,
konnen ethische Diskussionen nicht gelost von ihrem Kontext verstanden
werden. Die Diskussion iiber die Abtreibung etwa diirfe nicht mit der ein-
fachen Frage beginnen, ob diese richtig oder falsch sei; ein entscheidender
Faktor sei der ,Verstehenshorizont der jeweiligen Protagonisten“ (67). Hier
wiirde mich interessieren, wie Hauerwas den Fall der Sklaverei kommen-
tieren wiirde, die ja schlief8lich auch lange theologisch gerechtfertigt worden
ist (vgl. W. WOLBERT: Ist die Sklaverei ,in sich schlecht“?, SaThZ 14 [2010]
203-224). Was hatte Hauerwas im 19. Jahrhundert in den USA dazu gesagt,
was wiirde er heute sagen?

Das zentrale Stichwort ,Charakter® zeigt an, dass Ethik nach Hauerwas
sich ganz auf die handelnde Person konzentriert und richtet sich somit
gegen ein ,verkiirztes“ Moralverstindnis, das sich etwa zu sehr auf
moralische Dilemmata konzentriert (92). Bei der Konzentration auf ,einen
ganzheitlichen Begriff von Sittlichkeit, so kritisiert auch Klother (99),
scheint ,der Faktor Vernunft jedoch [..] unfreiwillig auf der Strecke zu
bleiben“. Nach Hauerwas haben die Menschen nicht die Fahigkeit,
,moralisches Verhalten unabhdngig von personlichen Einstellungen oder
Vorurteilen rechtfertigen zu kénnen“ (102). Dartiiber lasst sich streiten. Aber
gilt auch umgekehrt: Wer die richtige personliche Einstellung hat, tut auch
das Richtige? Ob Hauerwas sich diese Frage ausdriicklich stellt, weifd ich
nicht. Die Frage zeigt aber ein zentrales Problem jeder exklusiven Tugend-
und Charakterethik auf: Sie ignoriert das Problem des irrigen Gewissens
(oder tendiert zumindest dazu) bzw. kann dieses nicht einordnen. Klother
betont iibrigens (104): , Eine ausfiihrliche Normtheorie, die dem Menschen in
konkreten Konfliktsituationen [..] Orientierung und Gewissheit anbietet,
findet sich bei Hauerwas bis jetzt noch nicht.”

Die Rede vom Charakter entspricht bei Hauerwas der Tugend im Singular
(131): ,Wadhrend er virtue (im Sinne von character) als jene Handlung des
Selbst versteht, durch welche die Tugenden zu Tugenden werden, sind vir-



604 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tues spezifische Anlagen ,determined by the need to correct certain deficien-
cies [...], for the formation of the passions [...], as skills internal to civities or
practices [..], or as necessary for the performance of certain roles or
offices.“(131). Tugenden lassen sich nicht ,von den hinter ihnen stehenden
Gemeinschaften trennen“ (339). Bei Hauerwas fithrt das zu einem Verstand-
nis christlicher Ethik als Binnenethik mit wenig Interesse an der sozial-
ethischen Tradition der Kirchen (145) und damit zu einem geringen Interesse
an Fragen der Gerechtigkeit. In diesem Zusammenhang erldutert Klother
auch die pazifistische Position von Hauerwas und deren Hintergriinde (163-
173).

Die Gemeinschaft spielt fiir Hauerwas ,nicht nur eine deskriptive, son-
dern auch eine normative Rolle“ (203). Christliche Ethik ist deshalb wesent-
lich kirchliche Ethik, nicht eine ,universalisierbare und fiir jeden Menschen
einsichtige Ethik“ (221). Insofern Hauerwas in diesem Zusammenhang die
Bedeutung von Tradition und Autoritdt betont, zeigt er eine gewisse (aber
partikuldre) Affinitdt zu katholischen Positionen. Wenn es nun freilich
heifdt, kirchliche Lehrautoritat wie das Papstamt erhalte ihre Rechtfertigung,
,wenn ihre Lehre erhellend und iiberzeugend ist“ (229), ware wohl zu ent-
gegnen, dass in diesem Fall Autoritat gar nicht wirksam wird; wo sie tiber-
zeugt, tritt sie gar nicht als Autoritdt in Funktion. Fiir den katholischen
Theologen stellt sich angesichts eines derzeitigen pdpstlichen Zentralthemas
die Frage, ob der Ansatz von Hauerwas nicht auf einen Relativismus hinaus-
lauft. Klother diskutiert diese Frage (233-237) und dufiert (236): ,Hauerwas
last sich lediglich ein deskriptiver oder kultureller Relativismus attestieren®.
Allerdings urteilt Klother auch (249): ,Hauerwas betont sich am Rand des
Sektierertums, wenn er Kirche als eine alien colony bezeichnet.”

Klother bietet eine lesenswerte Einfithrung in die Ethik von Hauerwas. Er
ist ein Stiick weit von ihr fasziniert, artikuliert aber auch ihre Schwachen.
Freilich ware meines Erachtens bei manchen Thesen von Hauerwas darauf
hinzuweisen, dass sie im Grund offene Tiren einrennen oder auf Missver-
standnissen beruhen. In seiner Kritik an anderen Positionen ist Hauerwas
nicht immer ganz fair. Was die Bedeutung von story/narrative betrifft, ware
zu betonen: There is not only one story to be told. Auch Klother betont, dass
der Christ auch noch anderen communities angehort (268). Und schlieflich
lasst eine story ja auch verschiedene Deutungen zu. Uber die Beurteilung
verschiedener Deutungen scheint man bei Hauerwas nicht viel lernen zu
konnen.

WERNER WOLBERT



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

