
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung

Autor: Sokolovski, Augustin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Augustin Sokolovski

Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen
Nation und Globalisierung

Und warum haben sie allein von allen Bewohnern des Westens
es abgelehnt, mir zu huldigen?

Judith 5, 4

Und warum haben sie allein von allen Bewohnern des Westens es abgelehnt,
mir zu huldigen? Dieses Zitat aus dem Buch Judith habe ich als Motto für
meinen Beitrag gewählt. Aus zwei Gründen. Erstens, weil im Text vom
Westen gesprochen wird. Die Globalisierung ist ja ursprünglich ein
westliches Phänomen. Natürlich sind die biblischen geopolitischen Koordinaten

nicht die unseren. Doch diese wortwörtliche Übereinstimmung mit
dem Westen und seinen Bewohnern und mit dem Phänomen der
Globalisierung, die von allen erlebt wird, der jedoch nicht alle „huldigen", hat
die Schönheit des Symbolischen in sich. Den anderen Grund werde ich am
Ende meines Beitrags nennen.

„Orthodoxie des Glaubens"

Mit dem Wort „Orthodoxie" wird die Gemeinschaft der Kirchen des

byzantinischen Ritus bezeichnet, die sich auf das Erbe des antiken Systems
der Pentarchie beziehen, d.h. auf die Gemeinschaft der vier griechischen
Patriarchate mit dem Bischof von Rom. Aufgrund der Entfremdungen und
formellen Trennungen durch die Jahrhunderte hindurch steht die
Orthodoxie nicht in voller Gemeinschaft mit der abendländischen Form
des Christentums.1 Der Begriff „Orthodoxie" wird von mir an dieser Stelle
nicht auf die so genannten Altorientalischen Kirchen bezogen - die koptische,

äthiopische, armenische und syrische Kirche -, die ebenfalls zur
ostkirchlichen Tradition gehören und sich als „orthodox" bezeichnen, mit
den Kirchen des byzantinischen Ritus jedoch nicht in
Kommuniongemeinschaft stehen.2 Auch diejenigen Ostkirchen, die durch Kirchen-

1 Im orthodox-katholischen Dialog wird das System der Pentarchie orthodoxerseits zu
der Ikone der kirchlichen Einheit im ersten Millennium gemacht. Es ist jedoch eine
historische Tatsache, dass die übrigen griechischen Patriarchate ihre Bedeutung bereits nach
dem Aufschwung des Monophysitismus im 5.-6. Jahrhundert verloren haben. Das
Aufkommen des Islams hat die griechischen Gemeinden von Alexandrien, Antiochien und
Jerusalem zur Geschichte gemacht. Auf die Historizität der Pentarchie-Vorstellung wird hier
weiter nicht eingegangen.

2 Wegen des Kalenderunterschieds zwischen den orthodoxen Kirchen russischer und
anderer Traditionen wird Weihnachten in Russland und manchen anderen Ländern 13 Tage



532 Augustin Sokolovski

Unionen in Communio mit dem Bischof von Rom stehen, werden hier
nicht berücksichtigt.

Die orthodoxe Kirche, deren Theologie hier vertreten wird, besteht aus
vierzehn (nach der russischen Zählung fünfzehn) Orthodoxen Nationalkirchen.

Trotz aller Verschiedenheit, der man im Rahmen der orthodoxen
Tradition begegnen kann, bleibt die orthodoxe Theologie als solche ihren
eigenen Prinzipien nach definierbar. Sie folgt gewissen Regeln einer eigenen

theologischen Hermeneutik und ist meines Erachtens - in ihrer
Gesamtheit - überschaubarer und einheitlicher als zum Beispiel die katholische

Theologie.
Heute sind viele von der orthodoxen Theologie fasziniert, vor allem

wegen der bereits erwähnten Einheitlichkeit, ja sogar Schlichtheit ihrer
Weltanschauung sowie aufgrund ihrer Fähigkeit, ihre Position unabhängig
von den Paradigmen der gegenwärtigen säkularisierten Gesellschaft zu
erklären. Dies könnte ein Vorteil gegenüber dem abendländischen Christentum

bedeuten. Denn das Letztere muss in seiner Stellungnahme immer
wieder auf die Gegebenheiten des heutigen intellektuellen, philosophischen

und politischen Milieus achten. Davon wird noch die Rede sein.
Diese Chance der orthodoxen Theologie, ihre Position im Namen der eigenen

Tradition frei von den Paradigmen unserer aufgeklärten Zivilisation
vertreten zu dürfen, bedeutet gleichzeitig auch einen Nachteil. Oft
entspricht die eine oder andere Reaktion der Orthodoxie auf bestimmte
Probleme unserer Zeit nicht oder nicht mehr den Gegebenheiten. Vieles muss
daher neu formuliert werden.

Ich habe bereits von einer orthodoxen theologischen Hermeneutik
gesprochen. Eine definierte Hermeneutik machte es wohl möglich, aus
orthodoxer Sicht über dringliche Fragen unserer Zeit zu sprechen. Das
Ganze wäre einfach, wenn diese Hermeneutik explizit gegeben wäre.
Leider ist dies nicht der Fall. Das betrifft nicht nur eine bestimmte Problematik

von heute, sondern die orthodoxe Theologie überhaupt. Vieles muss
erst erarbeitet werden, vor allem dort, wo es sich um etwas Neues handelt.
Die Auseinandersetzung mit der Globalisierung zum Beispiel ist für die
orthodoxe Theologie ein neues Thema. Während die russische orthodoxe
Theologie Ende des 19./Anfang des 20. Jahrhunderts eine der führenden
akademischen Theologien der Welt darstellte, wurde diese Entwicklung
nach der Oktoberrevolution von 1917 tragisch unterbrochen. Das Phänomen

der so genannten Exilstheologie, die insbesondere von dem Pariser
Institut St. Serge repräsentiert wird, konnte diese dramatische Lage nicht
dauerhaft ändern; insbesondere wurde sie in den östlichen Heimatländern

später als bei den Orthodoxen in Griechenland, Rumänien etc. gefeiert, also am 7. Januar. Im
Westen bleibt man oft bei der stereotypen Überzeugung, dass die Orthodoxen überhaupt
nur Epiphanie feiern (am 6. Januar). Diese Tradition trifft auf die so genannten vor-chalze-
donensischen Kirchen zu, die für die orthodoxen Kirchen byzantinischer Tradition im
formellen Sinne als nicht orthodox gelten.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 533

zunächst aus politischen, dann aus ekklesialen Gründen nicht wirklich
rezipiert. In den Ländern des ehemaligen Sowjetblocks vollzog sich eine
ähnliche Entwicklung. Hier liegt ein zusätzlicher Grund dafür, dass die
Orthodoxie in ihrer Antwort auf die Fragen der Gegenwart immer wieder
auf die Schätze der Vergangenheit zurückgreifen musste.

Eines weiß die orthodoxe Theologie ganz sicher: Ihre Antwort auf heutige

Anfragen muss im Einklang mit der Apostolischen Tradition stehen.
Wo sie (noch) nicht genau weiß, wie das möglich ist, hält sie zur Sicherheit

an den bisherigen Formulierungen dieser Tradition fest. Das kann wie
eine Verweigerung gegenüber der zeitgenössischen Welt wirken, ist aber
nicht so gemeint.

Ubi Ecclesia?

Diese naive Frage, die man sich seit der Zersplitterung des westlichen
Christentums in das reformierte und das reformierbare (damit meine ich
die römisch-katholische Variante) je häufiger desto hoffnungsloser stellt,
wird in der heutigen Orthodoxie nicht nur gestellt, sondern auch
beantwortet.

Die orthodoxe Kirche bezeichnet sich als die wahre Kirche Jesu Christi.
Das bedeutet, dass die Geschichte des orthodoxen Christentums ununterbrochen

von den Zeiten der Apostel herzuleiten ist. Dieses Bewusstsein,
dem Urkern des christlichen Glaubens anzugehören, erstreckt sich manchmal

bis zu einem eigenen Exklusivitätsanspruch. Wichtig ist festzuhalten,
dass gemäss dem Glaubensbewusstsein der orthodoxen Tradition ihre
Anfänge mit denen der christlichen Religion zu identifizieren sind. Im Dokument

Grundprinzipien der Beziehung der Russischen Orthodoxen Kirche zu
Andersglaubenden heisst es:

Die Orthodoxe Kirche ist die wahre Kirche Jesu Christi, die von unserem
Herrn und Retter selbst geschaffen ist, die Kirche, die vom Heiligen Geist
gefestigt und erfüllt wird, die Kirche, über die der Retter Selbst gesagt hat: „Ich
werde meine Kirche bauen, und die Pforten der Unterwelt werden sie nicht
überwältigen" (Mt 16,18). Sie ist die Eine, Heilige, Katholische [Sobornaja]
und Apostolische Kirche, Hüterin und Spenderin der Heiligen Sakramente in
der ganzen Welt, „Säule und Feste der Wahrheit" (1 Tim 3,15). Sie trägt die
Fülle der Verantwortung für die Ausbreitung der Wahrheit des Evangeliums
Christi, ebenso auch die Fülle der Vollmacht, den Glauben zu bezeugen, der
„einst den Heiligen anvertraut wurde" (Jud 3)3

3 Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen Kirche, Moskau, 13.-16. August 2000.
Grundprinzipien der Beziehung der Russischen Orthodoxen Kirche zu Andersglaubenden, in:
KYRILL, Patriarch von Moskau und der ganzen Rus': Freiheit und Verantwortung im Einklang.
Zeugnisse für den Aufbruch zu einer neuen Weltgemeinschaft. Fribourg: Institut für Ökumenische

Studien 2009,186. Vgl. www.mospat.ru/index.php?mid=9i.



534 Augustin Sokolovski

Dieses Dokument wurde vom Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen
Kirche (Moskau, 13.-16. August) anno 2000 - knapp zweitausend Jahre
nach dem historischen Ursprung der Kirche in Jesus Christus -
verabschiedet. Der Text fangt mit den zitierten Worten an. Von vielen Lesern
wurde diese Aussage als ein ausdrücklicher Exklusivitätsanspruch
wahrgenommen. „Ubi Ecclesia"? In Moskau, Istanbul, Bukarest, Tbilissi, kurzum:
dort, wo die Orthodoxie ist. Betrachtet man jedoch den Kontext der
Entstehung dieses Dokumentes genauer, sieht die Sache anders aus. Nach
mehr als einem Dutzend Jahre einer tiefen Krise in den so genannten
ökumenischen Beziehungem hat eine der Orthodoxen Kirchen es gewagt,
von anderen christlichen Kirchen und Traditionen und ihrer Legitimität zu
sprechen. Den Ausdruck „eine der orthodoxen Kirchen" habe ich hier nicht
zufallig gebraucht. Die Tatsache, dass dieser Text von einer der lokalen
Orthodoxen Kirchen und nicht von der gesamten Orthodoxie verabschiedet

wurde, stellt die Hauptschwäche dieses Dokumentes dar. Im Kontext
des Themas „Orthodoxie zwischen Globalisierung und Nation" wird sich
diese Beobachtung der Differenz zwischen der lokalen (real existierenden)
und der gesamten (theoretisch begründeten) Orthodoxie als nicht unwichtig

erweisen.

Fille Ainee de l'Empire Catholiques :

Ein anderer bedeutsamer Aspekt für das Verständnis der Orthodoxen
Tradition, der meines Erachtens im ökumenischen bzw. im interchristlichen

Diskurs übersehen wird, stellt das Verhältnis der Orthodoxie zum
Bereich des Politischen dar. Bereits im „goldenen Zeitalter" der patris-
tischen Epoche begegnen wir zwei Gestalten, wie die Frage nach dem
Politischen in christlicher Perspektive auf ganz verschiedene Weise
gestellt und beantwortet wird.

In seiner Schrift Praeparatio Evangelica setzt sich Eusebius von
Caesarea (265-339) »den Spuren von Gotteserkenntnis und Moralität in
der vorchristlichen Welt auseinander, insofern sie auf Christus hinweisen.
Die antike Philosophie und ihre großen Gestalten werden also als eine von
Gott gewollte Vorbereitung auf Christus erkannt, vergleichbar mit dem
Alten Testament".6 In seinen weiteren Werken, Historia Ecclesiastical und

4 Vgl. zu diesem Thema meinen Artikel in der Zeitschrift Academia:
https://www.cartellverband.de/pub/db/documents/academia/ACADEMIA_2_2010.pdf.

5 Vgl. die Bezeichnung „Fille aînée de l'Eglise Catholique" (deutsch: älteste Tochter der
Katholischen Kirche), die sich auf Frankreich bezieht.

6 Vgl. MÜLLER, Gerhard Ludwig: Katholische Dogmatik für Studium und Praxis der Theologie.

Freiburg i.Br.: Herder 1995, 546.
7 EUSEBIUS VON CAESAREA: Kirchengeschichte. Hg. u. eingel. von Heinrich Kraft, übers, v.

Philipp Haeuser, 2. Aufl., München: Kösel 1981.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 535

vor allem Vita Constantini8, versucht Eusebius das Geheimnis der
politischen Gewalt zu enträtseln. Das Zusammentreffen des römischen Staates
und der christlichen Kirche stellt Eusebius zufolge nicht nur eine glückliche

Konstellation des geschichtlichen Schicksals dar, sondern bedeutet
einen wichtigen und sogar unbedingten Weg, der von Gott selbst gewollt
ist: Kirche und Reich erhalten vom Schöpfer und Erlöser einen gemeinsamen

Segen.
Die von Eusebius, dem Vater der Kirchengeschichte, geschlossene Ehe

zwischen dem Reich und der Kirche wird vom Lehrer des Abendlandes

Augustinus (354-430) für nichtig erklärt. In seinem Werk De Civitate Dei

„sieht Augustinus Glaube und Unglaube, Gnade und Sünde als die beiden
gegensätzlichen Motive, die im Ringen miteinander den Gang der Geschichte
vorwärts treiben. [...] Die Grundauseinandersetzung bleibe und verschärfe
sich sogar, wenn auch am Ende der Sieg der Civitas Dei über die Civitas Ter-
rena stehen werde"ç>.

Die spätere Interpretation wird die Civitas Dei mit der Kirche, die Civitas
Terrena aber mit Staat und Reich identifizieren.

Im Kontext unseres Themas ist zu betonen, dass der ostchristlichen
bzw. orthodoxen Tradition die Trennung zwischen dem Politischen und
dem Kirchlichen, die pessimistische Lektüre des Staates, sogar des christlichen

Imperiums, unbekannt geblieben ist. Undenkbar ist aus orthodoxer
Sicht auch die augustinische Bemerkung, der Staat gleiche einer Räuberbande

und unterscheide sich von dieser allein durch die selbst proklamierte

Legitimität.10

Exkurs: Beiläufig ist hier zu erwähnen, dass in den Grundlagen der
Sozialkonzeption (III, 1) - dem Dokument der Russischen Orthodoxen Kirche, das

unten ausführlicher betrachtet wird - die Gründung des Staates, biblisch
gesehen die Geschichte der Stiftung des Königtums in Israel, als Folge der
Sünde betrachtet wird. Hier begegnen wir einem Beispiel, wie ohne eine
reflektierte Hermeneutik verschiedene Wahrnehmungen nicht in eine
theologische Kohärenz gebracht werden und auf diese Weise Widersprüchlichkeiten

hervorrufen. Das Konzept der Symphonie impliziert ursprünglich
eine positive Sicht des Staates: Der Staat verwirklicht das, was die Kirche
sakramental bezeichnet. Nicht seine Existenz als solche, sondern seine
gegenwärtige heilsgeschichtliche Situation ist durch die Sünde bedingt. Er
braucht daher die Kirche, weil er das Gelingen seiner Berufung nicht selbst
garantieren kann. Andererseits ist auch die Kirche nicht ohne die politische

8 EUSEBIUS VON CAESAREA: De Vita Constantini Fontes Christiani 83). Übersetzt und
kommentiert von Horst Schneider, eingeleitet von Bruno Bleckmann. Turnhout: Brepols
2007.

9 MÜLLER: Katholische Dogmatik, a.a.O. 546.
10 In der heutigen Philosophie wird diese Idee auf eine unerwartete Weise von Giorgio

Agamben wiederholt und neu interpretiert: AGAMBEN, Giorgio: Ausnahmezustand Homo
sacer II.i). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.



536 Augustin Sokolovski

Gemeinschaft denkbar; in ihr sieht sie das Ziel des Schöpfers und ihrer
eigenen Sendung: das gelingende Zusammenleben der Menschheit und der
ganzen Schöpfung. Wenn dieses sakramentale Zusammenspiel nicht
verstanden wird, kann die Symphonia ebenso wie die Trennung von Kirche und
Staat sowohl optimistisch als auch pessimistisch gelesen werden:
Pessimistisch wird die Symphonia-Idee dort, wo die Kirche das Heil, der Staat nur
die Sünde verwaltet. Umgekehrt ist die Trennungsidee insofern optimistisch,
als der Staat hier seine Eigenständigkeit gegenüber der Kirche behauptet; sie
wird allerdings utopisch, wo die Beeinträchtigung der sozialen Ordnung
durch die Sünde nicht in Betracht gezogen wird. Im heutigen politischen
sowie ekklesiologischen Diskurs der Russischen Orthodoxie wird die Idee der
Symphonie ohne eindeutige Hermeneutik wieder aufgenommen und gleichsam

zur Ikone der glorreichen Vergangenheit sowie zum Motto der
vielversprechenden Entwicklung der Beziehungen von Staat und Kirche gemacht.

Das besondere Verhältnis zwischen Kirche und Imperium, wie es das
Leben der byzantinischen Orthodoxie im ersten Millennium und den
darauf folgenden Jahrhunderten charakterisiert, wurde von Theologen und
Wissenschaftlern später bemerkt und analysiert. Auf der Grundlage ihrer
Kenntnisse des westlichen Christentums wurde das politisch-ekklesiale
Wesen der Orthodoxie als Cäsaropapismus11 bezeichnet. Diese Definition
stellt eine umgekehrte Analogie zur Bezeichnung des westlichen Christentums

als Papocaesarismus dar und entspricht, meines Erachtens, nicht den
wesentlichen Zügen orthodoxer theologischer Hermeneutik.

Meiner Hypothese nach geht es hier um zwei verschiedene Lektüren
der Frühgeschichte und der Geschichte, die sich im Dasein der zwei
Haupttraditionen des Christentums widerspiegeln. Während Augustinus
der Zweinaturenlehre folgt und eine dyophysitische Auslegung des
geschichtlichen Rätsels in seiner Lehre von der zwei Staaten-Civitates
entwirft, optiert die östliche orthodoxe Tradition für eine miaphysitische, von
der einen Natur ausgehende Deutung des politischen Mysteriums: im
Schöpfungsplan Gottes und seiner weiteren Realisierung in der Geschichte
kann es demzufolge nur um einen Staat gehen, in dem das Politisch-irdische

und das Meta-politisch Himmlische vereinigt werden.12 Mit anderen
Worten: das orthodoxe Christentum, so wie es sich im Laufe der ersten
Jahrhunderte nach der Gründung des „zweiten Roms" in Konstantinopel

11 Vgl. die Definition des Begriffs aus Wikipedia:
(http://de.wikipedia.org/wiki/Casaropapismus): „Der Begriff Cäsaropapismus (von lat. Caesar

Kaiser und papa Papst) bezeichnet eine Gesellschaftsform, in der 1. das
Staatsoberhaupt gleichzeitig auch Oberhaupt der Kirche und oberster Richter in theologischen
und dogmatischen Fragen ist oder 2. in der der weltliche Herrscher zwar nicht direkt die
weltliche und geistliche Macht in sich vereint, aber die Kirche den staatlichen Instanzen
untergeordnet ist. Am häufigsten wurde der Ausdruck für die Zeit des byzantinischen
Reiches verwendet (allerdings fast nur in der älteren Forschung)."

12 Diese Arbeitshypothese bedarf einer weiteren Klärung. Einen wichtigen Versuch, eine
orthodoxe Hermeneutik des oben angedeuteten Problems zu formulieren, finden wir bei
Sergij Bulgakov in seinem Werk Zwei Staaten (siehe Bibliographie unten).



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 537

zu einer selbständigen Tradition ausbaute, kannte keine Möglichkeit, die
Einheit des einen und ungetrennten christlichen Universums, in dem
Kirche und Staat „subsistierten", zu unterscheiden, ohne sie zu trennen.
Im Troparion zum „Gedächtnis des heiligen Kreuzes" in der byzantinischen

liturgischen Tradition heisst es: Rette, o Herr, Dein Volk und segne
Dein Erbe. Gewähre den orthodoxen Christen Sieg über ihre Widersacher,
und behüte Deine Gemeinde durch Dein Kreuz.o Der griechische Text lautet:

Zcooov, Kupte, tôv Àaôv aou, Kai sùAôyriaov if|v KArjpovopuav

aou, vucaç tolç ßaaiAeüai, Katà ßapßapwv ôcopoûyievoç, Kai to aàv
cpuAàrccûv, ôtà toû Liaupoû aou noAnxupa. Der Ausdruck „deine
Gemeinde", mit dem im 21. Jahrhundert das griechisch-byzantinische
„politeuma" übersetzt wird, bedeutet im Grunde genommen der Staat.
„Dein Staat" ist also der Staat Gottes: der eine, ungetrennte, die Kirche
und das politische Gemeinwesen umfassende Staat, der ur-orthodoxer
Überzeugung nach die Grenzen des irdischen Daseins übersteigt und im
Heilsplan Gottes gründet.

Die Regel 28.

Das orthodoxe Selbstverständnis in dem uns interessierenden Aspekt
kulminiert in der Deutung des 28. Kanons des Konzils von Chalzedon, die
hier unbedingt erwähnt werden muss.n Der Kanon lautet:

„Dem Sitz des Alten Rom gaben die Väter gebührenderweise den Vorrang, da

es die Kaiserstadt war. Diesem Impuls folgend, verliehen die 150
gottgefälligen Bischöfe auch dem hochheiligen Sitz von Neu-Rom den gleichen
Vorrang, da sie in rechter Weise folgerten, dass die Stadt, welche die Ehre
erhielt, Stadt des Kaisers und der Regierung (synkletos) zu sein, und die
gleichen Vorzüge besitzt wie das Alte Rom, auch in kirchlichen Angelegenheiten

gleich jenem erhöht worden sei und nach ihm der zweite (Sitz) sei."

Dazu sagt einer der führenden Theologen der heutigen Orthodoxie,
Metropolit Hilarion Alfeyevu:

„Der Primat des Römischen Bischofs wurde von den östlichen Vätern also
nicht von der Sukzession dieses Bischofs vom Apostel Petrus her verstanden,
sondern auf Grund der politischen Bedeutung Roms als Hauptstadt des
Reiches. Ebenso ergab sich die Vorrangstellung des Sitzes von Konstanti¬

as http://www.biserica-romana-berlin.de/de/gebete/wochenstroparien_de.html.
'4 Einen wichtigen Beitrag zu diesem Thema bildet das Werk von Nikolaus Wyrwoll zur

Interpretation des 28. Kanons in der alten Kirche, das vom Institut der Ökumenischen
Studien in Fribourg vor kurzem herausgegeben wurde: WYRWOLL, Nikolaus: Politischer oder
petrinischer Primat? Zwei Zeugnisse zur Primatsauffassung im 9. Jahrhundert Epiphania 2).
Fribourg: Institut für Ökumenische Studien 2010.

15 ALFEYEV, Hilarion: Primat und Katholizität in der orthodoxen Tradition (in der
Schweizer Bischofskonferenz, Basel, 24. Januar 2004), auf:
http://en.hilarion.orthodoxia.org/6_18.



53» Augustin Sokolovski

nopel nicht aus seinem Alter (die Sitze von Jerusalem, Alexandrien und
Antiochien waren älter) und nicht aus irgendwelchen anderen kirchlichen
Begründungen, sondern einzig aus der politischen Bedeutung Konstantinopels

als .Stadt des Kaisers und der Regierung"'.

Diese eine und einheitliche orthodoxe Welt zerbrach, als 1453 die Hauptstadt

des orthodoxen Universums von den Osmanen eingenommen wurde.
Seitdem befindet sich das orthodoxe Christentum auf der Suche nach
einem neuen Daseinsmodus. Man könnte sich natürlich fragen, ob die
Herausforderung der Globalisierung einen Impuls dazu geben könnte.

Die Orthodoxe Kirche stellt heute keine sichtbare Einheit dar. Wenn
wir das Prinzip der Einheit der Orthodoxie in den Kategorien
gegenwärtiger politologischer Sprache zu beschreiben suchen, müssen wir das
orthodoxe Christentum als eine Konföderation lokaler orthodoxer Kirchen
bezeichnen. Diese Konföderation ist konsequent, weil es in der Orthodoxie
kein kirchliches Zentrum gibt. Konkret bedeutet das, dass weder Moskau
noch Konstantinopel/Istanbul eine führende Rolle für sich beanspruchen
können. Unter diesem Gesichtspunkt versteht man, warum manche Ergebnisse

des ökumenischen Dialogs, wie beispielsweise die Aufhebung der
gegenseitigen Anathematismen zwischen Rom und Konstantinopel im Jahre
1965, keinen entsprechenden Akt in Moskau hervorgerufen haben.

Zum Begreifen des Begriffs

Der Begriff Globalisierung hat verschiedene Bedeutungen. So lautet die
Definition von Globalisierung in der deutschsprachigen Wikipedia:

Die Globalisierung ist der Vorgang der zunehmenden weltweiten Verflechtung

in allen Bereichen (Wirtschaft, Politik, Kultur, Umwelt, Kommunikation
etc.). Diese Verdichtung der globalen Beziehungen geschieht auf der Ebene

von Individuen, Gesellschaften, Institutionen und Staaten. Als wesentliche
Ursachen der Globalisierung gelten der technische Fortschritt (siehe auch:
Digitale Revolution), insbesondere in den Kommunikations- und Transporttechniken,

sowie die politischen Entscheidungen zur Liberalisierung des
Welthandels.16

Die russische Variante von Wikipedia schlägt eine viel breitere Definition
des Phänomens vor und unterstreicht dabei den objektiven, systematischen

Charakter der Globalisierung sowie deren wirtschaftliche Züge1?.
Während die deutsche Definition einen gewissen Akzent auf die politische
Dimension der Globalisierung legt, bleibt diese Seite des Globalisierungsprozesses

im russischen Text fast vollständig ausgeklammert. Die russische
Seite legt mehr Gewicht auf die wirtschaftlichen Aspekte und zitiert dabei

16 http://de.wikipedia.org/wiki/Globalisierung.
x7 http://ru.wikipedia.org/wiki/rao6aaH3aitHa.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 539

Karl Marx, in dessen Sicht, wiederum gemäss Wikipedia, die Globalisierung

bereits im 19. Jahrhundert angefangen hat.
Meines Erachtens werden bei derartigen Definitionen der Globalisierung

manche wichtige Aspekte dieses Phänomens übersehen. Wenn die
Globalisierung allein auf die politische oder wirtschaftliche Dimension
begrenzt bleibt, verliert das Thema dieses Beitrags selbst seinen Sinn.

Zwei Staaten

Ich halte an dem Thema der Orthodoxie zwischen Globalisierung und
Nation fest und gehe auf die oft übersehenen Aspekte der Globalisierung
ein. Dabei beziehe ich mich auf den Inhalt des Artikels „Der Nationalstaat
und das multikulturelle Zusammenleben" von Andre Van de Putte.18 Der
Leuvener Gelehrte setzt sich in seinen zahlreichen Werken mit den Fragen
der heutigen und zukünftigen Zivilisation in ethischer und politischer
Perspektive auseinander. Im genannten Beitrag beschreibt de Putte zwei
Typen von Staat, die seiner Überzeugung nach für das Verständnis der
Globalisierung im heutigen Kontext konstitutiv sind.

Der erste Staat, der liberale Nationalstaat, baut auf dem Wahlprinzip
auf, das jedem Individuum gleicherweise zugesprochen wird. Dabei treten
die Unterschiede von Geschlecht, Ethnie, Kultur und Religion in den
Hintergrund. Der Staat setzt sich aus Bürgern zusammen, die in ihrer
Bürgerqualität abstrakt wahrgenommen werden. Die Legitimität des
politischen Zusammenlebens und der Herrschaft beruht auf einer freien
Zustimmung und auf dem allgemeinen Willen des Volkes, der volonté
généraleT9 Diese Idee des Staates hat ihren geschichtlichen Ursprung in der
Französischen Revolution 1789, verbreitete sich auf dem nordamerikanischen

Kontinent und gewinnt in der heutigen politischen Welt weitgehend
den Vorrang.

Einem zweiten Typus von Staat begegnen wir im romantischen Staatsbild.

Nicht die an das Bürgerrecht, das in seiner Abstraktion wahrgenommen

wird, gebundene, abstrakte Wahlfreiheit, sondern der Volksgeist wird
zum Grundstein des Staates. Kultur, Sprache, Literatur, Geschichte und
schliesslich auch Religion mit ihren vielen unterschiedlichen Aspekten
werden zum Aufbauprinzip des Staates. Die abstrakte Wahlfreiheit tritt
dabei in den Hintergrund.20 Es ist nicht nötig, daran zu erinnern, dass
diese Idee des Staates im Zuge der geschichtlichen Entwicklungen nicht
mehr auf der Agenda der heutigen politischen Welt steht. Das zweite

18 VAN de Putte, André: De natiestaat en de multiculturele samenleving. Een politiek-
filosofische beschouwing, in: RAYMAEKERS, Bart/VAN DE PUTTE, André (red.): Krachten voor de
toekomst XXI. Lessen voor de eenentwintigste eeuw 6). Leuven: Universitaire Pers Leuven
2000, 367-398.

!9 Ebd. 368.
20 Ebd. 373f.



54° Augustin Sokolovski

Staatsbild scheint also der Vergangenheit anzugehören. Oder scheint es

nur so?

Der moderne westliche Staat versucht sich nach dem ersten Modell zu
verstehen - der Beitrag von Van de Putte gibt dazu wichtige Hinweise.
Theologisch gesprochen wird der liberale Nationalstaat zur reinen Natur
(lat. natura pura) des heutigen politischen Diskurses. Um das notwendige
Gleichgewicht der Realität zu behalten, muss der moderne Staat sich
allerdings auch eklektisch nach anderen Staatsmodellen gestalten. Bei seinem
Aufbau und seiner Strukturierung macht er für einige wichtige Paradigmen

Anleihen bei seinem scheinbar besiegten Rivalen. Hier ist
wahrscheinlich eines der spannendsten und aufschlussreichsten Felder zum
Verständnis der heutigen Staatstheorie und Politik zu entdecken. Nimmt
man noch die These von der Unmöglichkeit des souveränen Staates von
Giorgio Agamben21, damit aber auch der Globalisierung, hinzu, wird die
Diskussion noch spannender. Einerseits gehören der „souveräne Nationalstaat"

und die „Globalisierung" zusammen, weil sie beide auf einem liberalen

Paradigma beruhen, andererseits stehen sie, mit Rüdiger Bubner
gesprochen, im Widerspruch: „Souveränität kann von der Sache her nicht
geteilt werden".22 Diese innere Widersprüchlichkeit der Globalisierungsidee

auf der Grundlage des liberalen Paradigmas scheint mir wichtiger zu
sein als die unerwünschten Folgen des Phänomens, von denen im
gegenwärtigen staatlichen, aber auch kirchlichen Diskurs die Rede ist23.

Im Laufe der geschichtlichen Evolution werden die liberalen Werte eng
mit der Grundintuition des freien Wahlprinzips verknüpft. Im Prozess der
Globalisierung wird die Verbreitung der liberalen Werte zu einem der
wichtigsten Aspekte dieses Phänomens. In diesem Zusammenhang wird
die allgemeine Frage nach der Globalisierung zur Frage nach den Werten,

21 Vgl. Agamben, Giorgio: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. 2. Auflage. Zürich:
Diaphanes 2006, insbesondere 21-30.

22 BUBNER, Rüdiger: Polis und Staat. Grundlinien der politischen Philosophie. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2002,190.

23 Vgl. GRESHAKE, Gisbert: Gnade - Geschenk der Freiheit. Eine Hinführung. Mainz:
Matthias-Grünewald-Verlag 2004, 23: [Der heutige Mensch] „sieht mit Erschrecken die nicht
beabsichtigten Folgen seines Tuns: Die oft irrationalen Zwangsläufigkeiten seiner
Zivilisation mit ihren die Freiheit manipulierenden Determinismen, Mechanismen, Automatismen;

das undurchschaubare Geflecht von anonymen Kräften, die sich im Globalisierungs-
prozess breit machen, Verwaltungsapparate und Planungszentralen, die über den einzelnen
hinweggehen; Organisation der Freizeit, Ausverkauf des Privatlebens, Funktionalisierung
und damit Verdinglichung des Menschen zu einem Element der Produktionsmaschinerie;
Eliminierung oder Unterbewertung alles dessen, was im Leistungsdenken keinen Platz
findet. Kurz: Technik, Industrie, Wirtschaft und Wissenschaft durchdringen sich,
determinieren einander und verändern die Welt so, dass der vom Menschen zum Zweck seines
Glücks unternommene Versuch der Humanisierung der Wirklichkeit offenbar an
lebensgefährliche Grenzen stösst und damit den Glauben einer progressiv machbaren Vollendung
des Menschen und seiner Welt schlechthin dementiert.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 541

die im Laufe des Globalisierungsprozesses zu den allgemein gültigen Werten

gemacht werden.
Eine detailliertere Analyse des Begriffes und Phänomens der Globalisierung

würde den Rahmen dieses Beitrags sprengen. Im Kontext unseres
Themas beschränke ich mich darauf, die Zusammenhänge zwischen der
allgemeinen Globalisierungsproblematik und dem Kontext Russlands und
der Russischen Orthodoxen Kirche zu formulieren.

Urbi et orbi

Der heutige russische Staat weist in sich eine grosse Breite an charakteristischen

Merkmalen auf, die einer eingehenden Analyse bedürfen. Formal
betrachtet muss man sagen, dass Russland eines der am stärksten
säkularisierten Länder ist. Kenner der Lage sagen, dass die postsowjetische Welt
einen derartig großen Bedarf nach Säkularisierung habe, um sich von der
religiös aufgeladenen Heilslehre der Sowjetideologie zu befreien.24 Dieser
These würde ich aber nicht vollständig zustimmen, da auch die sowjetische

Gesellschaft bereits eine sehr säkularisierte Gesellschaft darstellte.
Nun erlebt die Russische Orthodoxe Kirche seit der Wende eine Periode
des Wiederauflebens des Glaubens. Diese scheinbare Widersprüchlichkeit
zwischen der Säkularisierung und einem dazu parallel laufenden
deutlichen Revival des Christlichen wird noch spannender, wenn man
wahrnimmt, dass die Russische Kirche keine Mission im westlichen Sinne des
Wortes hatte. Die Zahl der praktizierenden Gläubigen wächst jedoch
immer mehr an.

Die heutige russische Gesellschaft erlebt die Prozesse der Veränderung
mit einer unglaublichen Geschwindigkeit. In ihren wesentlichen Zügen ist
sie von den westlichen Gesellschaften nicht mehr zu unterscheiden. Als
Beispiel nenne ich die grosse demographische Krise, die der Staat, ebenso
wie in den westlichen Ländern, durch die Immigration zu beheben sucht.
Nach einer lang andauernden Krisenperiode versucht der russische Staat,
sich neu zu stabilisieren. Die Idee einer „Grossen Nation" mit einer Einheit
aus „Sprache", „Kultur" und „Volk" wird zu einem wichtigen Motto der
Erneuerung des Staates. Gleichzeitig versteht sich Russland als ein Teil der
europäischen Zivilisation, anerkennt voll und klar die demokratischen
Werte bei gleichzeitiger Betonung, dass Russland seinen eigenen Weg zu
gehen habe.

24 Vgl. BEAUVISAGE, Laurence: La croix et la faucille. La religion à l'épreuve du postso-
viétisme, Paris : Bayard 1998, 89 : « l'avènement du système soviétique, qui ordonne un
univers de sens autour de la référence au 'tout politique' marxiste, n'est autre en définitive
qu'une tentative de 'réenchanter le monde à partir des instruments même de son
désenchantement religieux...'. »



542 Augustin Sokolovski

Errare humanum...?

„Manchmal nennt man mich irrtümlich .Patriarch von Russland'. Allerdings
besteht die Russische Kirche aus hunderten Millionen Menschen aus 62
Ländern der Welt. Wenn ich an alle diese Länder und an die auf
verschiedenen Kontinenten zerstreuten Menschen denke, an Menschen, die auf
Moskau als auf ihr Gravitationszentrum schauen, und nach dem, was auch
der Patriarch sagt, ihr Leben auszurichten versuchen, dann verstehe ich, was
für eine riesige Verantwortung auf meinen Schultern liegt".

Diese Worte des Patriarchen der Russischen Orthodoxen Kirche, Kirill,
widerspiegeln mit großer Deutlichkeit die Stellung der Russischen Kirche
in der heutigen Welt25. In der Tat gehören zur Jurisdiktion des Patriarchats
von Moskau nicht nur zahlreiche Gemeinden in der ganzen Welt (die
sogenannte Diaspora), von denen der Patriarch spricht, sondern vor allem
auch die orthodoxen Kirchen in der Ukraine, Weissrussland, Moldawien
und anderen Ländern. Russland selbst ist ein multiethnisches und
multikulturelles Land. Die Russische Föderation besteht aus 83 Mitgliedern, in
denen mehr als 180 Ethnien mit ihren entsprechenden Sprachen und
Kulturen wohnen. Unter diesen autonomen Regionen gibt es auch eine
Hebräische Autonome Republik an der Grenze zu China. Mehr als 80% der
Bevölkerung (etwa 145 Millionen) sind im formellen Sinne orthodox. Wenn
man allein diese Fakten wahrnimmt, wird deutlich, welche universelle
Einheit die Russische Orthodoxe Kirche darstellt. Diese Universalität stellt
eine Herausforderung dar, denn sie bedeutet, dass die Russische Orthodoxe

Kirche weder eine nationale noch eine lokale Kirche sein kann. Sie ist
es aber.

Lex credendi?

In der orthodoxen Liturgie wird für „unser von Gott geschütztes Land"
gebetet. Wenn die Liturgie in Russland gefeiert wird, betet man für „das
Land", ohne den Namen „Russland" zu verwenden. Die Orthodoxen der
Russischen Orthodoxen Kirche in den Ländern der ehemaligen Sowjetunion

beten liturgisch für ihre entsprechenden Länder: Ukraine,
Weissrussland, Moldawien usw. Wenn jedoch die Liturgie in einer der
zahlreichen Gemeinden ausserhalb von Russland und der Ex-UdSSR gefeiert
wird, wird normalerweise für das Land Russland gebetet und das Land

25 Cjioeo Ceameüuiezo Flampuapxa KupuJiJia Ha mopxecmeeHHOM npueMe eyöepHamopa
KpacHodapcKozo xpasi e necmh Ezo Cenmeüuiecmea, in: Tojioc CoBecTH 11 (99) Hoaöpb 2010.
(Rede des Patriarchen Kirill beim Pastoralbesuch der Region von Krasnodar): «MHorga Mena
no oiuHÔKe Ha3biBaK>T PlaTpHapxoM Pocchhckhm. Ho Pyccaaa IfepKOBb - bto gecaTKH
MH7L/IHOHOB mofleit, JKHByigHX B 62 CTpaHax Mnpa. Korga BcnOMtmaeiub 06 othx CTpairax, o
JIIOflHX, pa3ÖpOCaHHblX no pa3HbIM KOHTHHeHTaM, KOTOpbie B3HpaiOT Ha MoCKBy KaK Ha

UeHTp npHTÎDKeHHB, H no TOMy, HTO rOBOpHT, B TOM HHCJie, H PlaTpHapX, CTapaiOTCH Bbl-

CTpaHBaTb cbok> >KH3Hb, to noHHMaeuib, KaKaa orpoMHaa oTBeTCTBeHHocTb Ha rede /iokht».



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 543

Russland genannt.26 Meines Erachtens weist diese Beobachtung auf ein
interessantes Phänomen hin: Dort, wo eine orthodoxe Kirche beziehungsweise

Gemeinde sich nicht auf ihrem eigenen Boden fühlt, sondern ihr
Dasein in der Diaspora wahrnimmt, wird die Identifizierung mit dem eigenen

Land viel intensiver und deutlicher.

Nomen omen

Als der Papst Benedikt XVI. kurz nach seiner Wahl den Titel „Patriarch des
Westens" ablegte, hat eine grosse Zahl der Christen im Westen überhaupt
nicht bemerkt, dass sie ihren Patriarchen verloren hatte. Es ist ja auch
schwierig zu definieren, wo der Westen beginnt oder wo der Osten endet.
In der Russischen Orthodoxen Kirche stieß diese Entscheidung des Papstes
auf ein deutliches Ressentiment. Man hatte ja immer behauptet und
gehofft, dass der Papst nur der Patriarch des Westens sei. Für den Osten
gibt es ja die eigenen Patriarchen. Wenn wir von dieser Bemerkung
ausgehend zu dem oben zitierten Satz des Patriarchen Kirill zurück kommen,
könnten wir gleichsam fragen, ob genau dieselben Worte von den anderen
Patriarchen der entsprechenden orthodoxen Kirchen stammen könnten.
Die Antwort müsste im positiven Falle lauten: Der rumänische Patriarch
ist nicht nur der Patriarch Rumäniens und für die Rumänen, der serbische
nicht nur für Serbien und die Serben usw. Fängt man mit dem Patriarchen
von Istanbul/Konstantinopel an, stößt man auf dessen Anspruch, das

Oberhaupt für die ganze orthodoxe Diaspora zu sein. Wenn aber eine
lokale orthodoxe Kirche klein ist, wird man dieselbe Aussage nicht mit der
gleichen Sicherheit treffen können. So ist beispielsweise der Metropolit der
Polnischen Orthodoxen Kirche vor allem das Oberhaupt für die Orthodoxen

in Polen. Die wenigen brasilianischen Orthodoxen, die zur
Jurisdiktion der Polnischen Orthodoxen Kirche gehören, stellen eher eine
Ausnahme dar. Je grösser und älter, im mehrfachen Sinne dieser Adjektive,
eine lokale orthodoxe Kirche ist, desto mehr wird das universalistische -
oder sollen wir sagen: globale? - Bewusstsein in ihr deutlich. Stellt sich
hier das Prinzip der lokalen, beziehungsweise nationalen Kirche, das für
die gegenwärtige orthodoxe Ekklesiologie grundlegend ist, nicht selbst in
Frage?

Zur Sache

Die Russische Orthodoxe Kirche ist die einzige von den so genannten
großen orthodoxen Kirchen, die sich mit der gegenwärtigen Welt und
Situation nicht nur in den Werken einzelner Theologen und Denker,

26 Die Liturgie in den entsprechenden Volksprachen stellt hier eher eine Ausnahme dar.
Denn die gebürtigen Franzosen, Deutschen u.a. beten für Frankreich, Deutschland usw.



544 Augustin Sokolovski

sondern auch lehramtlich/oder kirchlich offiziell auseinanderzusetzen
versucht. Die wichtigsten Dokumente, die hier Erwähnung verdienen, sind: 1.

Die Grundlagen der Sozialkonzeption der Russischen Orthodoxen Kirchen,
sowie 2. Die Grundlagen der Lehre der Russischen Orthodoxen Kirche über
Würde, Freiheit und Rechte des Menschen28.

Das erste Dokument, das vom Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen

Kirche (13.-16. August 2000) verabschiedet wurde, geht explizit auf
die Frage der Globalisierung ein. Der letzte Paragraph des Dokumentes
trägt den Titel: „Internationale Beziehungen":

„Indem die Kirche die Unumgänglichkeit und Natürlichkeit des

Globalisierungsprozesses anerkennt, der in vielerlei Hinsicht die Kommunikation der
Menschen und die Verbreitung von Information erleichtert sowie eine
effektivere produktive und unternehmerische Tätigkeit fördert, verweist sie
gleichzeitig auf dessen innere Widersprüchlichkeit und die damit verbundenen

Gefahren".

Diese Worte fassen inhaltlich den Text des Abschnitts zum Thema
Globalisierung zusammen. Unter den vielen aufgelisteten Gefahren gibt es

einige, die dem religiösen Bereich entsprechend, vor allem: Im Laufe der
Globalisierung werden die religiösen Werte vernachlässigt. Diese Werte
werden oft durch andere „globalisierte" Werte ersetzt, in deren Zentrum
der Mensch im Zustand der „reinen Natur" steht.3° Mit den Worten des
Dokumentes:

Infolgedessen nehmen Tendenzen zu, eine universale Kultur als alternativlos
darzustellen, die bar jeder Spiritualität allein auf die Freiheit des abtrünnigen

27 THESING, Josef/UERTZ, Rudolf (Hgg.): Die Grundlagen der Sozialdoktrin der Russisch-
Orthodoxen Kirche, deutsche Übersetzung mit Einführung und Kommentar. St. Augustin:
Konrad-Adenauer-Stiftung 2001. Die Übersetzung „Doktrin" entspricht nicht dem russischen
Original und hat im Deutschen einen klar negativen Beiklang!

Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen Kirche: Grundlagen der Lehre der Russischen
Orthodoxen Kirche über Würde, Freiheit und Rechte des Menschen, in: KYRILL, Patriarch von
Moskau und der ganzen Rus': Freiheit und Verantwortung im Einklang, Zeugnisse für den

Aufbruch zu einer neuen Weltgemeinschaft. Übersetzung Xenia Werner, hrsg. von Barbara
Hallensleben, Guido Vergauwen, Klaus Wyrwoll. Fribourg: Institut für Ökumenische Studien
2009, 220-239.

Im Internet abrufbar unter:
http://dialogundmenschenrecht.wordpress.com/dokumente/orthodox/grundlagen-der-
lehre-der-russischen-orthodoxen-kirche-uber-die-wurde-die-freiheit-und-die-
menschenrechte/.

29 Die Grundlagen der Sozialdoktrin, XVI, 3.
3° Vgl. GRESHAKE, 23h: „Natürlich folgt aus diesen negativen Konsequenzen nicht, dass

Humanisierung der Wirklichkeit, Planung, Technisierung, Globalisierung usw. verwerflich
sind, da sie Freiheit verstellen. Es gilt auch umgekehrt, dass all dies Freiheit allererst
ermöglicht. Aber gerade darin besteht die aporetische .Dialektik der Aufklärung', dass der
Mensch einerseits die Welt humanisieren muss, dass diese Humanisierung aber andererseits
.zurückschlägt', zumal da, wo sie, mit totalitärem und absolute Engagement durchgeführt,
sich als etwas .Letztes' versteht und zur letzten Heilfrage hochstilisieren wird."



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 545

und keinerlei Schranken unterliegenden Menschen als des absoluten Wertes
und Maßstabs der Wahrheit setzt.3» In den Prozessen der Globalisierung wird
oft versucht, die Herrschaft der reichen Elite über andere Menschen sowie
bestimmter Kulturen und Weltanschauungen über andere durchzusetzen,
was insbesondere im religiösen Bereich inakzeptabel ist.32

Schlusswort

Wie jede andere christliche Tradition ist die orthodoxe Kirche eine Kirche
im Werden. Das Werden einer Kirche ist gekennzeichnet durch den Weg
von dem, was diese Kirche ist, zu dem, was dieselbe Kirche wird. Wie
Geschichte und Gegenwart der Orthodoxie zeigen, befindet sich diese
Tradition auf einem Weg von der Universalität einer Einheit, die als „christliche

Zivilisation" oder „Ökumene" bezeichnet werden kann, zu einer
Gemeinschaft lokaler Kirchen, von denen jede in einem gewissen Maße diese
Universalität bewahrt hat und ihrem Wesen nach bewahren muss. Im
Prozess der Globalisierung wird unter anderen Aspekten die Einheit
gesucht, die das Zusammenleben einer sich verkleinernden Welt möglich
macht. In der Auseinandersetzung mit diesem „unumgänglichen und
natürlichen" Phänomen - ich zitiere das Dokument der Russischen Kirche -
eröffnet sich für die Orthodoxie eine Perspektive, die ihr bislang offenbar
noch nicht bewusst geworden ist. Im Grunde bedeutet die Frage nach der
sich verändernden Welt die Frage nach dem Wesen des Christentums
angesichts dieser Welt. Für jede christliche Tradition ist diese Frage
anders zu formulieren. Wir haben versucht, die Russische Orthodoxe
Kirche vor die Frage zu stellen, wie sie sich im Begriffspaar „Globalisierung
und Nation" zu definieren sucht. Die Frage an die Russische Kirche bleibt
im Grunde genommen eine Frage nach dem, wo - in welchem geschichtlichen,

zivilisationsbezogenen und schliesslich theologischen Raum - sie
sich verwirklichen wird. Wenn wir die neuesten Erklärungen der Russischen

Orthodoxen Kirche lesen, stellt sich ein Gefühl von „ja - aber" ein.
Das „ja" zur zivilisationsbezogenen Zugehörigkeit zum gemeinsamen Kern
Europa, das später zum Abendland wurde, ist begleitet von dem „aber" der
eigenen „Nicht-Zugehörigkeit". Diese beiden Seiten reflektieren das Kalkül,

in dem auch andere Völker Vor- und Nachteile der Globalisierungs-
bewegung abwägen, so z.B. die Schweiz, deren Andersheit wegen der
Größenverhältnisse eher schmunzelnd toleriert wird.

Und warum haben sie allein von allen Bewohnern des Westens es
abgelehnt, mir zu huldigen? (Judith 5,4) Dieses Zitat aus dem Buch Judith steht
als Motto über meinem Beitrag. Die eigene Identität kann in der Abgrenzung

oder der Überwindung der eigenen Abgrenzung gefunden werden.

31 Die Grundlagen der Sozialdoktrin, XVI, 3.
32 Ebd.



546 Augustin Sokolovski

Die Frage nach dem Verhältnis der Orthodoxen Kirche zu den Phänomenen

der heutigen Zivilisation ist eine Frage danach, warum die
Russische Orthodoxie „nicht wie alle Völker des Westens" ist. Ich lasse sie
unbeantwortet. Vielleicht bestätigt die Frage einfach die vergessene
Ambivalenz der Globalisierung, die die Andersheit vernichtet und heute von
allen souveränen Staaten nur so weit mitgetragen wird, wie sie Gewinn zu
bringen verspricht. Vielleicht ist die Frage auch einfach unbeantwortbar.
Denn Andersheit trägt ihren Grund in sich selbst.

Zusammenfassung
Wie jede andere christliche Tradition ist die orthodoxe Kirche eine Kirche im
Werden. Das Werden einer Kirche ist gekennzeichnet durch den Weg von
dem, was diese Kirche ist, zu dem, was dieselbe Kirche wird. Wie Geschichte
und Gegenwart der Orthodoxie zeigen, befindet sich diese Tradition auf
einem Weg von der Universalität einer Einheit, die als „christliche
Zivilisation" oder „Ökumene" bezeichnet werden kann, zu einer Gemeinschaft
lokaler Kirchen, von denen jede in einem gewissen Maße diese Universalität
bewahrt hat und ihrem Wesen nach bewahren muss. Im Prozess der Globalisierung

steht die Russische Orthodoxe Kirche vor einem Dilemma, das als
eine Wahl zwischen dem nationalem und transnationalem Charakter für die

Zukunft dieser Kirche charakterisiert werden kann. Im Artikel werden
Perspektiven und Ansätze dieser Auseinandersetzung der Orthodoxie mit dem
Phänomen der Globalisierung ausführlich skizziert und analysiert.

Abstract
This article focuses on Orthodox theological hermeneutics in the context of
globalization. As with every authentic Christian tradition, Orthodoxy is a
Church in the making. Identifying herselfwith the "One, Holy, Catholic and

Apostolic" Church of the Creed, founded by Jesus himself, the Orthodox
Church is on the way from the universal unity of the common "Christian
Civilization-Ecumene" towards a confederation of independent Churches,
each ofwhich preserved a part of this universality. Facing globalization, the
Orthodox Churches have a choice to make between strengthening their
national, cultural and local identities and searching for a new way with a

future in an ever changing world.


	Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung

