Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung
Autor: Sokolovski, Augustin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUGUSTIN SOKOLOVSKI

Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen
Nation und Globalisierung

Und warum haben sie allein von allen Bewohnern des Westens
es abgelehnt, mir zu huldigen?
Judith 5, 4

Und warum haben sie allein von allen Bewohnern des Westens es abgelehnt,
mir zu huldigen? Dieses Zitat aus dem Buch Judith habe ich als Motto fiir
meinen Beitrag gewdhlt. Aus zwei Griinden. Erstens, weil im Text vom
Westen gesprochen wird. Die Globalisierung ist ja urspriinglich ein west-
liches Phanomen. Natiirlich sind die biblischen geopolitischen Koordina-
ten nicht die unseren. Doch diese wortwortliche Ubereinstimmung mit
dem Westen und seinen Bewohnern und mit dem Phanomen der Globa-
lisierung, die von allen erlebt wird, der jedoch nicht alle ,huldigen®, hat
die Schonheit des Symbolischen in sich. Den anderen Grund werde ich am
Ende meines Beitrags nennen.

,ORTHODOXIE DES GLAUBENS"

Mit dem Wort ,Orthodoxie“ wird die Gemeinschaft der Kirchen des
byzantinischen Ritus bezeichnet, die sich auf das Erbe des antiken Systems
der Pentarchie beziehen, d.h. auf die Gemeinschaft der vier griechischen
Patriarchate mit dem Bischof von Rom. Aufgrund der Entfremdungen und
formellen Trennungen durch die Jahrhunderte hindurch steht die
Orthodoxie nicht in voller Gemeinschaft mit der abendldandischen Form
des Christentums.! Der Begriff ,Orthodoxie“ wird von mir an dieser Stelle
nicht auf die so genannten Altorientalischen Kirchen bezogen - die kopti-
sche, athiopische, armenische und syrische Kirche -, die ebenfalls zur
ostkirchlichen Tradition gehoéren und sich als ,orthodox“ bezeichnen, mit
den Kirchen des byzantinischen Ritus jedoch nicht in Kommunion-
gemeinschaft stehen.z Auch diejenigen Ostkirchen, die durch Kirchen-

! Im orthodox-katholischen Dialog wird das System der Pentarchie orthodoxerseits zu
der Ikone der kirchlichen Einheit im ersten Millennium gemacht. Es ist jedoch eine
historische Tatsache, dass die tibrigen griechischen Patriarchate ihre Bedeutung bereits nach
dem Aufschwung des Monophysitismus im 5.-6. Jahrhundert verloren haben. Das Auf-
kommen des Islams hat die griechischen Gemeinden von Alexandrien, Antiochien und
Jerusalem zur Geschichte gemacht. Auf die Historizitat der Pentarchie-Vorstellung wird hier
weiter nicht eingegangen.

2 Wegen des Kalenderunterschieds zwischen den orthodoxen Kirchen russischer und
anderer Traditionen wird Weihnachten in Russland und manchen anderen Lindern 13 Tage



532 Augustin Sokolovski

unionen in Communio mit dem Bischof von Rom stehen, werden hier
nicht berticksichtigt.

Die orthodoxe Kirche, deren Theologie hier vertreten wird, besteht aus
vierzehn (nach der russischen Zdhlung fiinfzehn) Orthodoxen National-
kirchen. Trotz aller Verschiedenheit, der man im Rahmen der orthodoxen
Tradition begegnen kann, bleibt die orthodoxe Theologie als solche ihren
eigenen Prinzipien nach definierbar. Sie folgt gewissen Regeln einer eige-
nen theologischen Hermeneutik und ist meines Erachtens - in ihrer
Gesamtheit - iiberschaubarer und einheitlicher als zum Beispiel die katho-
lische Theologie.

Heute sind viele von der orthodoxen Theologie fasziniert, vor allem
wegen der bereits erwdhnten Einheitlichkeit, ja sogar Schlichtheit ihrer
Weltanschauung sowie aufgrund ihrer Fahigkeit, ihre Position unabhdngig
von den Paradigmen der gegenwartigen sdkularisierten Gesellschaft zu er-
klaren. Dies konnte ein Vorteil gegeniiber dem abendldndischen Christen-
tum bedeuten. Denn das Letztere muss in seiner Stellungnahme immer
wieder auf die Gegebenheiten des heutigen intellektuellen, philosophi-
schen und politischen Milieus achten. Davon wird noch die Rede sein.
Diese Chance der orthodoxen Theologie, ihre Position im Namen der eige-
nen Tradition frei von den Paradigmen unserer aufgeklarten Zivilisation
vertreten zu diirfen, bedeutet gleichzeitig auch einen Nachteil. Oft ent-
spricht die eine oder andere Reaktion der Orthodoxie auf bestimmte Pro-
bleme unserer Zeit nicht oder nicht mehr den Gegebenheiten. Vieles muss
daher neu formuliert werden.

Ich habe bereits von einer orthodoxen theologischen Hermeneutik
gesprochen. Eine definierte Hermeneutik machte es wohl moglich, aus
orthodoxer Sicht iiber dringliche Fragen unserer Zeit zu sprechen. Das
Ganze wdre einfach, wenn diese Hermeneutik explizit gegeben wadre.
Leider ist dies nicht der Fall. Das betrifft nicht nur eine bestimmte Proble-
matik von heute, sondern die orthodoxe Theologie iiberhaupt. Vieles muss
erst erarbeitet werden, vor allem dort, wo es sich um etwas Neues handelt.
Die Auseinandersetzung mit der Globalisierung zum Beispiel ist fiir die
orthodoxe Theologie ein neues Thema. Wahrend die russische orthodoxe
Theologie Ende des 19./Anfang des 20. Jahrhunderts eine der fithrenden
akademischen Theologien der Welt darstellte, wurde diese Entwicklung
nach der Oktoberrevolution von 1917 tragisch unterbrochen. Das Phéano-
men der so genannten Exilstheologie, die insbesondere von dem Pariser
Institut St. Serge reprdsentiert wird, konnte diese dramatische Lage nicht
dauerhaft dandern; insbesondere wurde sie in den ostlichen Heimatlandern

spater als bei den Orthodoxen in Griechenland, Rumadnien etc. gefeiert, also am 7. Januar. Im
Westen bleibt man oft bei der stereotypen Uberzeugung, dass die Orthodoxen iiberhaupt
nur Epiphanie feiern (am 6. Januar). Diese Tradition trifft auf die so genannten vor-chalze-
donensischen Kirchen zu, die fiir die orthodoxen Kirchen byzantinischer Tradition im for-
mellen Sinne als nicht orthodox gelten.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 533

zundchst aus politischen, dann aus ekklesialen Griinden nicht wirklich
rezipiert. In den Liandern des ehemaligen Sowjetblocks vollzog sich eine
ahnliche Entwicklung. Hier liegt ein zusdtzlicher Grund dafiir, dass die
Orthodoxie in ihrer Antwort auf die Fragen der Gegenwart immer wieder
auf die Schdtze der Vergangenheit zuriickgreifen musste.

Eines weif} die orthodoxe Theologie ganz sicher: Ihre Antwort auf heu-
tige Anfragen muss im Einklang mit der Apostolischen Tradition stehen.
Wo sie (noch) nicht genau weif3, wie das moglich ist, halt sie zur Sicher-
heit an den bisherigen Formulierungen dieser Tradition fest. Das kann wie
eine Verweigerung gegeniiber der zeitgendssischen Welt wirken, ist aber
nicht so gemeint.

UBI ECCLESIA?

Diese naive Frage, die man sich seit der Zersplitterung des westlichen
Christentums in das reformierte und das reformierbare (damit meine ich
die romisch-katholische Variante) je haufiger desto hoffnungsloser stellt,
wird in der heutigen Orthodoxie nicht nur gestellt, sondern auch beant-
wortet.

Die orthodoxe Kirche bezeichnet sich als die wahre Kirche Jesu Christi.
Das bedeutet, dass die Geschichte des orthodoxen Christentums ununter-
brochen von den Zeiten der Apostel herzuleiten ist. Dieses Bewusstsein,
dem Urkern des christlichen Glaubens anzugehoren, erstreckt sich manch-
mal bis zu einem eigenen Exklusivitatsanspruch. Wichtig ist festzuhalten,
dass gemadss dem Glaubensbewusstsein der orthodoxen Tradition ihre An-
fange mit denen der christlichen Religion zu identifizieren sind. Im Doku-
ment Grundprinzipien der Beziehung der Russischen Orthodoxen Kirche zu
Andersglaubenden heisst es:

Die Orthodoxe Kirche ist die wahre Kirche Jesu Christi, die von unserem
Herrn und Retter selbst geschaffen ist, die Kirche, die vom Heiligen Geist ge-
festigt und erfiillt wird, die Kirche, iiber die der Retter Selbst gesagt hat: ,Ich
werde meine Kirche bauen, und die Pforten der Unterwelt werden sie nicht
iiberwiltigen“ (Mt 16,18). Sie ist die Eine, Heilige, Katholische [Sobornaja]
und Apostolische Kirche, Hiiterin und Spenderin der Heiligen Sakramente in
der ganzen Welt, ,Sdule und Feste der Wahrheit“ (1 Tim 3,15). Sie tragt die
Fiille der Verantwortung fiir die Ausbreitung der Wahrheit des Evangeliums
Christi, ebenso auch die Fiille der Vollmacht, den Glauben zu bezeugen, der
,einst den Heiligen anvertraut wurde® (Jud 3).3

3 Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen Kirche, Moskau, 13.-16. August 2000.
Grundprinzipien der Beziehung der Russischen Orthodoxen Kirche zu Andersglaubenden, in:
KYRILL, Patriarch von Moskau und der ganzen Rus’: Freiheit und Verantwortung im Einklang.
Zeugnisse fiir den Aufbruch zu einer neuen Weltgemeinschaft. Fribourg: Institut fiir Okume-
nische Studien 2009, 186. Vgl. www.mospat.ru/index.php?mid=091.



534 Augustin Sokolovski

Dieses Dokument wurde vom Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen
Kirche (Moskau, 13.-16. August) anno 2000 - knapp zweitausend Jahre
nach dem historischen Ursprung der Kirche in Jesus Christus - verab-
schiedet. Der Text fingt mit den zitierten Worten an. Von vielen Lesern
wurde diese Aussage als ein ausdriicklicher Exklusivitdtsanspruch wahrge-
nommen. ,,Ubi Ecclesia“? In Moskau, Istanbul, Bukarest, Tbilissi, kurzum:
dort, wo die Orthodoxie ist. Betrachtet man jedoch den Kontext der
Entstehung dieses Dokumentes genauer, sieht die Sache anders aus. Nach
mehr als einem Dutzend Jahre einer tiefen Krise in den so genannten
okumenischen Beziehungen4 hat eine der Orthodoxen Kirchen es gewagt,
von anderen christlichen Kirchen und Traditionen und ihrer Legitimitat zu
sprechen. Den Ausdruck ,eine der orthodoxen Kirchen® habe ich hier nicht
zufdllig gebraucht. Die Tatsache, dass dieser Text von einer der lokalen
Orthodoxen Kirchen und nicht von der gesamten Orthodoxie verabschie-
det wurde, stellt die Hauptschwdche dieses Dokumentes dar. Im Kontext
des Themas ,Orthodoxie zwischen Globalisierung und Nation“ wird sich
diese Beobachtung der Differenz zwischen der lokalen (real existierenden)
und der gesamten (theoretisch begriindeten) Orthodoxie als nicht unwich-
tig erweisen.

FILLE AINEE DE L’EMPIRE CATHOLIQUES :

Ein anderer bedeutsamer Aspekt fiir das Verstandnis der Orthodoxen
Tradition, der meines Erachtens im 0kumenischen bzw. im interchrist-
lichen Diskurs uibersehen wird, stellt das Verhaltnis der Orthodoxie zum
Bereich des Politischen dar. Bereits im ,goldenen Zeitalter der patris-
tischen Epoche begegnen wir zwei Gestalten, wie die Frage nach dem
Politischen in christlicher Perspektive auf ganz verschiedene Weise ge-
stellt und beantwortet wird.

In seiner Schrift Praeparatio Evangelica setzt sich Eusebius von Cae-
sarea (265-339) mit ,den Spuren von Gotteserkenntnis und Moralitdt in
der vorchristlichen Welt auseinander, insofern sie auf Christus hinweisen.
Die antike Philosophie und ihre grofen Gestalten werden also als eine von
Gott gewollte Vorbereitung auf Christus erkannt, vergleichbar mit dem
Alten Testament“.6 In seinen weiteren Werken, Historia Ecclesiastica? und

4 Vgl. zu diesem Thema meinen Artikel in der Zeitschrift Academia:
https://www.cartellverband.de/pub/db/documents/academia/ACADEMIA_2_2010.pdf.

5 Vgl. die Bezeichnung ,Fille ainée de I'Eglise Catholique“ (deutsch: dlteste Tochter der
Katholischen Kirche), die sich auf Frankreich bezieht.

6 Vgl. MULLER, Gerhard Ludwig: Katholische Dogmatik fiir Studium und Praxis der Theo-
logie. Freiburg i.Br.: Herder 1995, 546.

7 EUSEBIUS VON CAESAREA: Kirchengeschichte. Hg. u. eingel. von Heinrich Kraft, tibers. v.
Philipp Haeuser, 2. Aufl., Miinchen: Kdsel 1981.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 535

vor allem Vita Constantini8, versucht Eusebius das Geheimnis der poli-
tischen Gewalt zu entrdtseln. Das Zusammentreffen des romischen Staates
und der christlichen Kirche stellt Eusebius zufolge nicht nur eine gliick-
liche Konstellation des geschichtlichen Schicksals dar, sondern bedeutet
einen wichtigen und sogar unbedingten Weg, der von Gott selbst gewollt
ist: Kirche und Reich erhalten vom Schopfer und Erléser einen gemein-
samen Segen.

Die von Eusebius, dem Vater der Kirchengeschichte, geschlossene Ehe
zwischen dem Reich und der Kirche wird vom Lehrer des Abendlandes
Augustinus (354-430) fir nichtig erklart. In seinem Werk De Civitate Dei

,sieht Augustinus Glaube und Unglaube, Gnade und Siinde als die beiden
gegensadtzlichen Motive, die im Ringen miteinander den Gang der Geschichte
vorwadrts treiben. [..] Die Grundauseinandersetzung bleibe und verscharfe
sich sogar, wenn auch am Ende der Sieg der Civitas Dei tiber die Civitas Ter-
rena stehen werde“g.

Die spdtere Interpretation wird die Civitas Dei mit der Kirche, die Civitas
Terrena aber mit Staat und Reich identifizieren.

Im Kontext unseres Themas ist zu betonen, dass der ostchristlichen
bzw. orthodoxen Tradition die Trennung zwischen dem Politischen und
dem Kirchlichen, die pessimistische Lektiire des Staates, sogar des christ-
lichen Imperiums, unbekannt geblieben ist. Undenkbar ist aus orthodoxer
Sicht auch die augustinische Bemerkung, der Staat gleiche einer Riauber-
bande und unterscheide sich von dieser allein durch die selbst prokla-
mierte Legitimitat.:

Exkurs: Beildufig ist hier zu erwdhnen, dass in den Grundlagen der Sozial-
konzeption (III, 1) - dem Dokument der Russischen Orthodoxen Kirche, das
unten ausfiihrlicher betrachtet wird - die Griindung des Staates, biblisch
gesehen die Geschichte der Stiftung des Konigtums in Israel, als Folge der
Stinde betrachtet wird. Hier begegnen wir einem Beispiel, wie ohne eine
reflektierte Hermeneutik verschiedene Wahrnehmungen nicht in eine theo-
logische Kohdrenz gebracht werden und auf diese Weise Widerspriich-
lichkeiten hervorrufen. Das Konzept der Symphonie impliziert urspriinglich
eine positive Sicht des Staates: Der Staat verwirklicht das, was die Kirche
sakramental bezeichnet. Nicht seine Existenz als solche, sondern seine ge-
genwartige heilsgeschichtliche Situation ist durch die Siinde bedingt. Er
braucht daher die Kirche, weil er das Gelingen seiner Berufung nicht selbst
garantieren kann. Andererseits ist auch die Kirche nicht ohne die politische

8 EUSEBIUS VON CAESAREA: De Vita Constantini (= Fontes Christiani 83). Ubersetzt und
kommentiert von Horst Schneider, eingeleitet von Bruno Bleckmann. Turnhout: Brepols
2007.

9 MULLER: Katholische Dogmatik, a.a.O. 546.

10 In der heutigen Philosophie wird diese Idee auf eine unerwartete Weise von Giorgio
Agamben wiederholt und neu interpretiert: AGAMBEN, Giorgio: Ausnahmezustand (= Homo
sacer IL.1). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.



536 Augustin Sokolovski

Gemeinschaft denkbar; in ihr sieht sie das Ziel des Schépfers und ihrer
eigenen Sendung: das gelingende Zusammenleben der Menschheit und der
ganzen Schopfung. Wenn dieses sakramentale Zusammenspiel nicht ver-
standen wird, kann die Symphonia ebenso wie die Trennung von Kirche und
Staat sowohl optimistisch als auch pessimistisch gelesen werden: Pessi-
mistisch wird die Symphonia-Idee dort, wo die Kirche das Heil, der Staat nur
die Stinde verwaltet. Umgekehrt ist die Trennungsidee insofern optimistisch,
als der Staat hier seine Eigenstiandigkeit gegeniiber der Kirche behauptet; sie
wird allerdings utopisch, wo die Beeintrachtigung der sozialen Ordnung
durch die Siinde nicht in Betracht gezogen wird. Im heutigen politischen
sowie ekklesiologischen Diskurs der Russischen Orthodoxie wird die Idee der
Symphonie ohne eindeutige Hermeneutik wieder aufgenommen und gleich-
sam zur Ikone der glorreichen Vergangenheit sowie zum Motto der vielver-
sprechenden Entwicklung der Beziehungen von Staat und Kirche gemacht.

Das besondere Verhdltnis zwischen Kirche und Imperium, wie es das
Leben der byzantinischen Orthodoxie im ersten Millennium und den
darauf folgenden Jahrhunderten charakterisiert, wurde von Theologen und
Wissenschaftlern spater bemerkt und analysiert. Auf der Grundlage ihrer
Kenntnisse des westlichen Christentums wurde das politisch-ekklesiale
Wesen der Orthodoxie als Casaropapismust bezeichnet. Diese Definition
stellt eine umgekehrte Analogie zur Bezeichnung des westlichen Christen-
tums als Papocaesarismus dar und entspricht, meines Erachtens, nicht den
wesentlichen Ziigen orthodoxer theologischer Hermeneutik.

Meiner Hypothese nach geht es hier um zwei verschiedene Lektiiren
der Frithgeschichte und der Geschichte, die sich im Dasein der zwei
Haupttraditionen des Christentums widerspiegeln. Wahrend Augustinus
der Zweinaturenlehre folgt und eine dyophysitische Auslegung des ge-
schichtlichen Ritsels in seiner Lehre von der zwei Staaten-Civitates ent-
wirft, optiert die 6stliche orthodoxe Tradition fiir eine miaphysitische, von
der einen Natur ausgehende Deutung des politischen Mysteriums: im
Schopfungsplan Gottes und seiner weiteren Realisierung in der Geschichte
kann es demzufolge nur um einen Staat gehen, in dem das Politisch-ir-
dische und das Meta-politisch Himmlische vereinigt werden.:> Mit anderen
Worten: das orthodoxe Christentum, so wie es sich im Laufe der ersten
Jahrhunderte nach der Griindung des ,zweiten Roms“ in Konstantinopel

11 Vgl. die Definition des Begriffs aus Wikipedia:
(http://de.wikipedia.org/wiki/Casaropapismus): ,Der Begriff Casaropapismus (von lat. cae-
sar = Kaiser und papa = Papst) bezeichnet eine Gesellschaftsform, in der 1. das Staats-
oberhaupt gleichzeitig auch Oberhaupt der Kirche und oberster Richter in theologischen
und dogmatischen Fragen ist oder 2. in der der weltliche Herrscher zwar nicht direkt die
weltliche und geistliche Macht in sich vereint, aber die Kirche den staatlichen Instanzen
untergeordnet ist. Am hdufigsten wurde der Ausdruck fiir die Zeit des byzantinischen Rei-
ches verwendet (allerdings fast nur in der dlteren Forschung).”

12 Diese Arbeitshypothese bedarf einer weiteren Klarung. Einen wichtigen Versuch, eine
orthodoxe Hermeneutik des oben angedeuteten Problems zu formulieren, finden wir bei
Sergij Bulgakov in seinem Werk Zwei Staaten (siehe Bibliographie unten).



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 537

zu einer selbstindigen Tradition ausbaute, kannte keine Mdglichkeit, die
Einheit des einen und ungetrennten christlichen Universums, in dem
Kirche und Staat ,subsistierten, zu unterscheiden, ohne sie zu trennen.
Im Troparion zum ,Geddchtnis des heiligen Kreuzes“ in der byzantini-
schen liturgischen Tradition heisst es: Rette, o Herr, Dein Volk und segne
Dein Erbe. Gewdhre den orthodoxen Christen Sieg iiber ihre Widersacher,
und behtiite Deine Gemeinde durch Dein Kreuz.3 Der griechische Text lau-
tet: Zwoov, KiUple, tov Aaov cou, Kali gvAdynoov Trjv KAnpovopiav
oou, vikag toig Baoldevol, kata PBapfapov dwpovpevog, Kai 10 ooV
@udattov, 6ix toL ZXtaupov cou rmoAiteupa. Der Ausdruck ,deine
Gemeinde“, mit dem im 21. Jahrhundert das griechisch-byzantinische
ypoliteuma“ tibersetzt wird, bedeutet im Grunde genommen der Staat.
,Dein Staat” ist also der Staat Gottes: der eine, ungetrennte, die Kirche
und das politische Gemeinwesen umfassende Staat, der ur-orthodoxer
Uberzeugung nach die Grenzen des irdischen Daseins {ibersteigt und im
Heilsplan Gottes griindet.

DIE REGEL 28.

Das orthodoxe Selbstverstindnis in dem uns interessierenden Aspekt kul-
miniert in der Deutung des 28. Kanons des Konzils von Chalzedon, die
hier unbedingt erwahnt werden muss.4 Der Kanon lautet:

»,Dem Sitz des Alten Rom gaben die Vaiter gebiihrenderweise den Vorrang, da
es die Kaiserstadt war. Diesem Impuls folgend, verliehen die 150 gott-
gefdlligen Bischofe auch dem hochheiligen Sitz von Neu-Rom den gleichen
Vorrang, da sie in rechter Weise folgerten, dass die Stadt, welche die Ehre
erhielt, Stadt des Kaisers und der Regierung (synkletos) zu sein, und die
gleichen Vorziige besitzt wie das Alte Rom, auch in kirchlichen Angelegen-
heiten gleich jenem erhoht worden sei und nach ihm der zweite (Sitz) sei.”

Dazu sagt einer der fithrenden Theologen der heutigen Orthodoxie,
Metropolit Hilarion Alfeyevis:

,Der Primat des Romischen Bischofs wurde von den ostlichen Vatern also
nicht von der Sukzession dieses Bischofs vom Apostel Petrus her verstanden,
sondern auf Grund der politischen Bedeutung Roms als Hauptstadt des
Reiches. Ebenso ergab sich die Vorrangstellung des Sitzes von Konstanti-

13 http://www.biserica-romana-berlin.de/de/gebete/wochenstroparien_de.html.

14 Einen wichtigen Beitrag zu diesem Thema bildet das Werk von Nikolaus Wyrwoll zur
Interpretation des 28. Kanons in der alten Kirche, das vom Institut der Okumenischen
Studien in Fribourg vor kurzem herausgegeben wurde: WYRWOLL, Nikolaus: Politischer oder
petrinischer Primat? Zwei Zeugnisse zur Primatsauffassung im g. Jahrhundert (= Epiphania 2).
Fribourg: Institut fiir Okumenische Studien 2010.

15 ALFEYEV, Hilarion: Primat und Katholizitdt in der orthodoxen Tradition (in der
Schweizer Bischofskonferenz, Basel, 24. Januar 2004), auf:
http://en.hilarion.orthodoxia.org/6_18.



538 Augustin Sokolovski

nopel nicht aus seinem Alter (die Sitze von Jerusalem, Alexandrien und
Antiochien waren dlter) und nicht aus irgendwelchen anderen kirchlichen
Begriindungen, sondern einzig aus der politischen Bedeutung Konstanti-

fa

nopels als ,Stadt des Kaisers und der Regierung™.

Diese eine und einheitliche orthodoxe Welt zerbrach, als 1453 die Haupt-
stadt des orthodoxen Universums von den Osmanen eingenommen wurde.
Seitdem befindet sich das orthodoxe Christentum auf der Suche nach
einem neuen Daseinsmodus. Man konnte sich natiirlich fragen, ob die
Herausforderung der Globalisierung einen Impuls dazu geben konnte.

Die Orthodoxe Kirche stellt heute keine sichtbare Einheit dar. Wenn
wir das Prinzip der Einheit der Orthodoxie in den Kategorien gegen-
wartiger politologischer Sprache zu beschreiben suchen, miissen wir das
orthodoxe Christentum als eine Konféderation lokaler orthodoxer Kirchen
bezeichnen. Diese Konfoderation ist konsequent, weil es in der Orthodoxie
kein kirchliches Zentrum gibt. Konkret bedeutet das, dass weder Moskau
noch Konstantinopel/Istanbul eine fithrende Rolle fiir sich beanspruchen
konnen. Unter diesem Gesichtspunkt versteht man, warum manche Ergeb-
nisse des 0kumenischen Dialogs, wie beispielsweise die Aufhebung der ge-
genseitigen Anathematismen zwischen Rom und Konstantinopel im Jahre
1965, keinen entsprechenden Akt in Moskau hervorgerufen haben.

ZUM BEGREIFEN DES BEGRIFFS

Der Begriff Globalisierung hat verschiedene Bedeutungen. So lautet die
Definition von Globalisierung in der deutschsprachigen Wikipedia:

Die Globalisierung ist der Vorgang der zunehmenden weltweiten Verflech-
tung in allen Bereichen (Wirtschaft, Politik, Kultur, Umwelt, Kommunikation
etc.). Diese Verdichtung der globalen Beziehungen geschieht auf der Ebene
von Individuen, Gesellschaften, Institutionen und Staaten. Als wesentliche
Ursachen der Globalisierung gelten der technische Fortschritt (siehe auch:
Digitale Revolution), insbesondere in den Kommunikations- und Transport-
techniken, sowie die politischen Entscheidungen zur Liberalisierung des
Welthandels.16

Die russische Variante von Wikipedia schldgt eine viel breitere Definition
des Phdnomens vor und unterstreicht dabei den objektiven, systemati-
schen Charakter der Globalisierung sowie deren wirtschaftliche Ziigew.
Wahrend die deutsche Definition einen gewissen Akzent auf die politische
Dimension der Globalisierung legt, bleibt diese Seite des Globalisierungs-
prozesses im russischen Text fast vollstandig ausgeklammert. Die russische
Seite legt mehr Gewicht auf die wirtschaftlichen Aspekte und zitiert dabei

16 http://de.wikipedia.org/wiki/Globalisierung.
17 http://ru.wikipedia.org/wiki/I mo6anusamus.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 539

Karl Marx, in dessen Sicht, wiederum gemdss Wikipedia, die Globali-
sierung bereits im 19. Jahrhundert angefangen hat.

Meines Erachtens werden bei derartigen Definitionen der Globalisie-
rung manche wichtige Aspekte dieses Phanomens iibersehen. Wenn die
Globalisierung allein auf die politische oder wirtschaftliche Dimension
begrenzt bleibt, verliert das Thema dieses Beitrags selbst seinen Sinn.

ZWEI STAATEN

Ich halte an dem Thema der Orthodoxie zwischen Globalisierung und
Nation fest und gehe auf die oft iibersehenen Aspekte der Globalisierung
ein. Dabei beziehe ich mich auf den Inhalt des Artikels ,Der Nationalstaat
und das multikulturelle Zusammenleben® von Andre Van de Putte.:® Der
Leuvener Gelehrte setzt sich in seinen zahlreichen Werken mit den Fragen
der heutigen und zukiinftigen Zivilisation in ethischer und politischer
Perspektive auseinander. Im genannten Beitrag beschreibt de Putte zwei
Typen von Staat, die seiner Uberzeugung nach fiir das Verstandnis der
Globalisierung im heutigen Kontext konstitutiv sind.

Der erste Staat, der liberale Nationalstaat, baut auf dem Wahlprinzip
auf, das jedem Individuum gleicherweise zugesprochen wird. Dabei treten
die Unterschiede von Geschlecht, Ethnie, Kultur und Religion in den
Hintergrund. Der Staat setzt sich aus Biirgern zusammen, die in ihrer
Biirgerqualitdt abstrakt wahrgenommen werden. Die Legitimitdt des poli-
tischen Zusammenlebens und der Herrschaft beruht auf einer freien Zu-
stimmung und auf dem allgemeinen Willen des Volkes, der volonté géné-
rale9 Diese Idee des Staates hat ihren geschichtlichen Ursprung in der
Franzosischen Revolution 1789, verbreitete sich auf dem nordamerikani-
schen Kontinent und gewinnt in der heutigen politischen Welt weitgehend
den Vorrang.

Einem zweiten Typus von Staat begegnen wir im romantischen Staats-
bild. Nicht die an das Biirgerrecht, das in seiner Abstraktion wahrgenom-
men wird, gebundene, abstrakte Wahlfreiheit, sondern der Volksgeist wird
zum Grundstein des Staates. Kultur, Sprache, Literatur, Geschichte und
schliesslich auch Religion mit ihren vielen unterschiedlichen Aspekten
werden zum Aufbauprinzip des Staates. Die abstrakte Wahlfreiheit tritt
dabei in den Hintergrund.ze Es ist nicht nétig, daran zu erinnern, dass
diese Idee des Staates im Zuge der geschichtlichen Entwicklungen nicht
mehr auf der Agenda der heutigen politischen Welt steht. Das zweite

18 VAN DE PUTTE, André: De natiestaat en de multiculturele samenleving. Een politiek-
filosofische beschouwing, in: RAYMAEKERS, Bart/VAN DE PUTTE, André (red.): Krachten voor de
toekomst (= XXI. Lessen voor de eenentwintigste eeuw 6). Leuven: Universitaire Pers Leuven
2000, 367-398.

19 Ebd. 368.

20 Ebd. 373f.



540 Augustin Sokolovski

Staatsbild scheint also der Vergangenheit anzugehoren. Oder scheint es
nur so?

Der moderne westliche Staat versucht sich nach dem ersten Modell zu
verstehen - der Beitrag von Van de Putte gibt dazu wichtige Hinweise.
Theologisch gesprochen wird der liberale Nationalstaat zur reinen Natur
(Iat. natura pura) des heutigen politischen Diskurses. Um das notwendige
Gleichgewicht der Realitat zu behalten, muss der moderne Staat sich aller-
dings auch eklektisch nach anderen Staatsmodellen gestalten. Bei seinem
Aufbau und seiner Strukturierung macht er fiir einige wichtige Paradig-
men Anleihen bei seinem scheinbar besiegten Rivalen. Hier ist wahr-
scheinlich eines der spannendsten und aufschlussreichsten Felder zum
Verstandnis der heutigen Staatstheorie und Politik zu entdecken. Nimmt
man noch die These von der Unmoglichkeit des souveranen Staates von
Giorgio Agamben2, damit aber auch der Globalisierung, hinzu, wird die
Diskussion noch spannender. Einerseits gehoren der ,souverdane National-
staat” und die ,Globalisierung“ zusammen, weil sie beide auf einem libera-
len Paradigma beruhen, andererseits stehen sie, mit Riidiger Bubner ge-
sprochen, im Widerspruch: ,Souverdnitit kann von der Sache her nicht
geteilt werden“.>2 Diese innere Widerspriichlichkeit der Globalisierungs-
idee auf der Grundlage des liberalen Paradigmas scheint mir wichtiger zu
sein als die unerwiinschten Folgen des Phanomens, von denen im gegen-
wartigen staatlichen, aber auch kirchlichen Diskurs die Rede ist23.

Im Laufe der geschichtlichen Evolution werden die liberalen Werte eng
mit der Grundintuition des freien Wahlprinzips verkniipft. Im Prozess der
Globalisierung wird die Verbreitung der liberalen Werte zu einem der
wichtigsten Aspekte dieses Phdnomens. In diesem Zusammenhang wird
die allgemeine Frage nach der Globalisierung zur Frage nach den Werten,

21 Vgl. AGAMBEN, Giorgio: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. 2. Auflage. Ziirich:
Diaphanes 2006, insbesondere 21-30.

22 BUBNER, Riidiger: Polis und Staat. Grundlinien der politischen Philosophie. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2002, 190.

23 Vgl. GRESHAKE, Gisbert: Gnade - Geschenk der Freiheit. Eine Hinfiihrung. Mainz:
Matthias-Griinewald-Verlag 2004, 23: [Der heutige Mensch] ,sieht mit Erschrecken die nicht
beabsichtigten Folgen seines Tuns: Die oft irrationalen Zwangslaufigkeiten seiner Zivili-
sation mit ihren die Freiheit manipulierenden Determinismen, Mechanismen, Automa-
tismen; das undurchschaubare Geflecht von anonymen Kriften, die sich im Globalisierungs-
prozess breit machen, Verwaltungsapparate und Planungszentralen, die iiber den einzelnen
hinweggehen; Organisation der Freizeit, Ausverkauf des Privatlebens, Funktionalisierung
und damit Verdinglichung des Menschen zu einem Element der Produktionsmaschinerie;
Eliminierung oder Unterbewertung alles dessen, was im Leistungsdenken keinen Platz
findet. Kurz: Technik, Industrie, Wirtschaft und Wissenschaft durchdringen sich, deter-
minieren einander und verandern die Welt so, dass der vom Menschen zum Zweck seines
Gliicks unternommene Versuch der Humanisierung der Wirklichkeit offenbar an lebens-
gefdhrliche Grenzen stdsst und damit den Glauben einer progressiv machbaren Vollendung
des Menschen und seiner Welt schlechthin dementiert.



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 541

die im Laufe des Globalisierungsprozesses zu den allgemein giiltigen Wer-
ten gemacht werden.

Eine detailliertere Analyse des Begriffes und Phanomens der Globali-
sierung wiirde den Rahmen dieses Beitrags sprengen. Im Kontext unseres
Themas beschranke ich mich darauf, die Zusammenhdnge zwischen der
allgemeinen Globalisierungsproblematik und dem Kontext Russlands und
der Russischen Orthodoxen Kirche zu formulieren.

URBI ET ORBI

Der heutige russische Staat weist in sich eine grosse Breite an charakteris-
tischen Merkmalen auf, die einer eingehenden Analyse bediirfen. Formal
betrachtet muss man sagen, dass Russland eines der am stdarksten sdakula-
risierten Lander ist. Kenner der Lage sagen, dass die postsowjetische Welt
einen derartig groflen Bedarf nach Sikularisierung habe, um sich von der
religios aufgeladenen Heilslehre der Sowjetideologie zu befreien.24 Dieser
These wiirde ich aber nicht vollstaindig zustimmen, da auch die sowje-
tische Gesellschaft bereits eine sehr sdkularisierte Gesellschaft darstellte.
Nun erlebt die Russische Orthodoxe Kirche seit der Wende eine Periode
des Wiederauflebens des Glaubens. Diese scheinbare Widerspriichlichkeit
zwischen der Sdkularisierung und einem dazu parallel laufenden deut-
lichen Revival des Christlichen wird noch spannender, wenn man wahr-
nimmt, dass die Russische Kirche keine Mission im westlichen Sinne des
Wortes hatte. Die Zahl der praktizierenden Gldaubigen wachst jedoch
immer mehr an.

Die heutige russische Gesellschaft erlebt die Prozesse der Verdnderung
mit einer unglaublichen Geschwindigkeit. In ihren wesentlichen Ziigen ist
sie von den westlichen Gesellschaften nicht mehr zu unterscheiden. Als
Beispiel nenne ich die grosse demographische Krise, die der Staat, ebenso
wie in den westlichen Lindern, durch die Immigration zu beheben sucht.
Nach einer lang andauernden Krisenperiode versucht der russische Staat,
sich neu zu stabilisieren. Die Idee einer ,Grossen Nation“ mit einer Einheit
aus ,Sprache®, ,Kultur® und ,Volk® wird zu einem wichtigen Motto der
Erneuerung des Staates. Gleichzeitig versteht sich Russland als ein Teil der
europdischen Zivilisation, anerkennt voll und klar die demokratischen
Werte bei gleichzeitiger Betonung, dass Russland seinen eigenen Weg zu
gehen habe.

24 Vgl. BEAUVISAGE, Laurence: La croix et la faucille. La religion a I'épreuve du postso-
viétisme, Paris: Bayard 1998, 89 : «l'avénement du systéme soviétique, qui ordonne un
univers de sens autour de la référence au ‘tout politique’ marxiste, n'est autre en définitive
qu’une tentative de ‘réenchanter le monde a partir des instruments méme de son désen-
chantement religieux...”. »



542 Augustin Sokolovski

ERRARE HUMANUM...?

»Manchmal nennt man mich irrtiimlich ,Patriarch von Russland‘. Allerdings
besteht die Russische Kirche aus hunderten Millionen Menschen aus 62
Landern der Welt. Wenn ich an alle diese Linder und an die auf ver-
schiedenen Kontinenten zerstreuten Menschen denke, an Menschen, die auf
Moskau als auf ihr Gravitationszentrum schauen, und nach dem, was auch
der Patriarch sagt, ihr Leben auszurichten versuchen, dann verstehe ich, was
fiir eine riesige Verantwortung auf meinen Schultern liegt®.

Diese Worte des Patriarchen der Russischen Orthodoxen Kirche, Kirill,
widerspiegeln mit grofer Deutlichkeit die Stellung der Russischen Kirche
in der heutigen Welt2s. In der Tat gehoren zur Jurisdiktion des Patriarchats
von Moskau nicht nur zahlreiche Gemeinden in der ganzen Welt (die
sogenannte Diaspora), von denen der Patriarch spricht, sondern vor allem
auch die orthodoxen Kirchen in der Ukraine, Weissrussland, Moldawien
und anderen Landern. Russland selbst ist ein multiethnisches und multi-
kulturelles Land. Die Russische Foderation besteht aus 83 Mitgliedern, in
denen mehr als 180 Ethnien mit ihren entsprechenden Sprachen und
Kulturen wohnen. Unter diesen autonomen Regionen gibt es auch eine
Hebrdische Autonome Republik an der Grenze zu China. Mehr als 80% der
Bevolkerung (etwa 145 Millionen) sind im formellen Sinne orthodox. Wenn
man allein diese Fakten wahrnimmt, wird deutlich, welche universelle
Einheit die Russische Orthodoxe Kirche darstellt. Diese Universalitit stellt
eine Herausforderung dar, denn sie bedeutet, dass die Russische Ortho-
doxe Kirche weder eine nationale noch eine lokale Kirche sein kann. Sie ist
es aber.

LEX CREDENDI?

In der orthodoxen Liturgie wird fiir ,unser von Gott geschiitztes Land“
gebetet. Wenn die Liturgie in Russland gefeiert wird, betet man fiir ,das
Land“, ohne den Namen ,Russland“ zu verwenden. Die Orthodoxen der
Russischen Orthodoxen Kirche in den Lindern der ehemaligen Sowjet-
union beten liturgisch fiir ihre entsprechenden Lander: Ukraine, Weiss-
russland, Moldawien usw. Wenn jedoch die Liturgie in einer der zahl-
reichen Gemeinden ausserhalb von Russland und der Ex-UdSSR gefeiert
wird, wird normalerweise fiir das Land Russland gebetet und das Land

25 Cnoso Ceametiwezo [Tampuapxa Kupuana na mopxcecmseeHHom npueme zyGepramopa
KpacHodapckozo kpas 8 yecmb Ezo Ceametiwecmea, in: l'onoc Cosectu 11 (99) HOaGps 2010.
(Rede des Patriarchen Kirill beim Pastoralbesuch der Region von Krasnodar): «MiHorza meus
mo omubke HaswiBaioT [larpuapxom Poccuitckum. Ho Pycckas llepkoBe - 3TO JecsiTKu
MUJIMOHOB JIIOZIe#, JXMBYIIMX B 62 cTpaHax mupa. Korja BcnomuHaems 06 3TUX CcTpaHax, o
JI0AAX, pa30OpOCaHHBIX MO Pa3HbIM KOHTHHEHTAaM, KOTOpPBIe B3HpAlOT Ha MOCKBY Kak Ha
LeHTP NMPUTSIKEHHs, U 10 TOMY, YTO TOBOPHUT, B TOM 4Hcie, u [laTpuapx, crapaioTcs Bbl-
CTpPaMBaTh CBOIO XMU3Hb, TO IOHMUMaellb, KAKasi OrPOMHAs OTBETCTBEHHOCTD Ha Tebe JIeXHUT».



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 543

Russland genannt.26 Meines Erachtens weist diese Beobachtung auf ein
interessantes Phanomen hin: Dort, wo eine orthodoxe Kirche beziehungs-
weise Gemeinde sich nicht auf ihrem eigenen Boden fiihlt, sondern ihr
Dasein in der Diaspora wahrnimmt, wird die Identifizierung mit dem eige-
nen Land viel intensiver und deutlicher.

NOMEN OMEN

Als der Papst Benedikt XVI. kurz nach seiner Wahl den Titel ,Patriarch des
Westens” ablegte, hat eine grosse Zahl der Christen im Westen tiberhaupt
nicht bemerkt, dass sie ihren Patriarchen verloren hatte. Es ist ja auch
schwierig zu definieren, wo der Westen beginnt oder wo der Osten endet.
In der Russischen Orthodoxen Kirche stief? diese Entscheidung des Papstes
auf ein deutliches Ressentiment. Man hatte ja immer behauptet und
gehofft, dass der Papst nur der Patriarch des Westens sei. Fiir den Osten
gibt es ja die eigenen Patriarchen. Wenn wir von dieser Bemerkung aus-
gehend zu dem oben zitierten Satz des Patriarchen Kirill zuriick kommen,
konnten wir gleichsam fragen, ob genau dieselben Worte von den anderen
Patriarchen der entsprechenden orthodoxen Kirchen stammen konnten.
Die Antwort miisste im positiven Falle lauten: Der rumadnische Patriarch
ist nicht nur der Patriarch Rumaniens und fiir die Rumanen, der serbische
nicht nur fiir Serbien und die Serben usw. Fingt man mit dem Patriarchen
von Istanbul/Konstantinopel an, stof3t man auf dessen Anspruch, das
Oberhaupt fiir die ganze orthodoxe Diaspora zu sein. Wenn aber eine
lokale orthodoxe Kirche klein ist, wird man dieselbe Aussage nicht mit der
gleichen Sicherheit treffen konnen. So ist beispielsweise der Metropolit der
Polnischen Orthodoxen Kirche vor allem das Oberhaupt fiir die Ortho-
doxen in Polen. Die wenigen brasilianischen Orthodoxen, die zur Juris-
diktion der Polnischen Orthodoxen Kirche gehoren, stellen eher eine Aus-
nahme dar. Je grosser und dlter, im mehrfachen Sinne dieser Adjektive,
eine lokale orthodoxe Kirche ist, desto mehr wird das universalistische -
oder sollen wir sagen: globale? - Bewusstsein in ihr deutlich. Stellt sich
hier das Prinzip der lokalen, beziehungsweise nationalen Kirche, das fiir
die gegenwartige orthodoxe Ekklesiologie grundlegend ist, nicht selbst in
Frage?

ZUR SACHE
Die Russische Orthodoxe Kirche ist die einzige von den so genannten

groflen orthodoxen Kirchen, die sich mit der gegenwartigen Welt und
Situation nicht nur in den Werken einzelner Theologen und Denker,

26 Die Liturgie in den entsprechenden Volksprachen stellt hier eher eine Ausnahme dar.
Denn die gebiirtigen Franzosen, Deutschen u.a. beten fiir Frankreich, Deutschland usw.



544 Augustin Sokolovski

sondern auch lehramtlich/oder kirchlich offiziell auseinanderzusetzen ver-
sucht. Die wichtigsten Dokumente, die hier Erwdahnung verdienen, sind: 1.
Die Grundlagen der Sozialkonzeption der Russischen Orthodoxen Kirche27,
sowie 2. Die Grundlagen der Lehre der Russischen Orthodoxen Kirche iiber
Wiirde, Freiheit und Rechte des Menschenz28.

Das erste Dokument, das vom Bischofskonzil der Russischen Ortho-
doxen Kirche (13.-16. August 2000) verabschiedet wurde, geht explizit auf
die Frage der Globalisierung ein. Der letzte Paragraph des Dokumentes
tragt den Titel: ,Internationale Beziehungen*:

»Indem die Kirche die Unumganglichkeit und Natiirlichkeit des Globalisie-
rungsprozesses anerkennt, der in vielerlei Hinsicht die Kommunikation der
Menschen und die Verbreitung von Information erleichtert sowie eine effek-
tivere produktive und unternehmerische Tatigkeit fordert, verweist sie
gleichzeitig auf dessen innere Widerspriichlichkeit und die damit verbun-
denen Gefahren®.

Diese Worte fassen inhaltlich den Text des Abschnitts zum Thema Glo-
balisierung zusammen. Unter den vielen aufgelisteten Gefahren gibt es
einige, die dem religiosen Bereich entsprechen29, vor allem: Im Laufe der
Globalisierung werden die religiosen Werte vernachldssigt. Diese Werte
werden oft durch andere ,globalisierte“ Werte ersetzt, in deren Zentrum
der Mensch im Zustand der ,reinen Natur® steht.3c Mit den Worten des
Dokumentes:

Infolgedessen nehmen Tendenzen zu, eine universale Kultur als alternativlos
darzustellen, die bar jeder Spiritualitdt allein auf die Freiheit des abtriinnigen

27 THESING, Josef/UERTZ, Rudolf (Hgg.): Die Grundlagen der Sozialdoktrin der Russisch-
Orthodoxen Kirche. deutsche Ubersetzung mit Einfilhrung und Kommentar. St. Augustin:
Konrad-Adenauer-Stiftung 2001. Die Ubersetzung ,Doktrin“ entspricht nicht dem russischen
Original und hat im Deutschen einen klar negativen Beiklang!

28 Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen Kirche: Grundlagen der Lehre der Russischen
Orthodoxen Kirche tiber Wiirde, Freiheit und Rechte des Menschen, in: KYRILL, Patriarch von
Moskau und der ganzen Rus’: Freiheit und Verantwortung im Einklang, Zeugnisse fiir den
Aufbruch zu einer neuen Weltgemeinschaft. Ubersetzung Xenia Werner, hrsg. von Barbara
Hallensleben, Guido Vergauwen, Klaus Wyrwoll. Fribourg: Institut fiir Okumenische Studien
2009, 220-239.

Im Internet abrufbar unter:
http://dialogundmenschenrecht.wordpress.com/dokumente/orthodox/grundlagen-der-
lehre-der-russischen-orthodoxen-kirche-uber-die-wurde-die-freiheit-und-die-
menschenrechte/.

29 Die Grundlagen der Sozialdoktrin, XVI, 3.

30 Vgl. GRESHAKE, 23f.: ,Natiirlich folgt aus diesen negativen Konsequenzen nicht, dass
Humanisierung der Wirklichkeit, Planung, Technisierung, Globalisierung usw. verwerflich
sind, da sie Freiheit verstellen. Es gilt auch umgekehrt, dass all dies Freiheit allererst
ermoglicht. Aber gerade darin besteht die aporetische ,Dialektik der Aufklarung’, dass der
Mensch einerseits die Welt humanisieren muss, dass diese Humanisierung aber andererseits
,zuriickschldgt’, zumal da, wo sie, mit totalitirem und absolute Engagement durchgefiihrt,
sich als etwas ,Letztes’ versteht und zur letzten Heilfrage hochstilisieren wird.“



Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung 545

und keinerlei Schranken unterliegenden Menschen als des absoluten Wertes
und Mafdstabs der Wahrheit setzt.3! In den Prozessen der Globalisierung wird
oft versucht, die Herrschaft der reichen Elite tiber andere Menschen sowie
bestimmter Kulturen und Weltanschauungen iiber andere durchzusetzen,
was insbesondere im religiosen Bereich inakzeptabel ist.32

SCHLUSSWORT

Wie jede andere christliche Tradition ist die orthodoxe Kirche eine Kirche
im Werden. Das Werden einer Kirche ist gekennzeichnet durch den Weg
von dem, was diese Kirche ist, zu dem, was dieselbe Kirche wird. Wie
Geschichte und Gegenwart der Orthodoxie zeigen, befindet sich diese Tra-
dition auf einem Weg von der Universalitat einer Einheit, die als ,christ-
liche Zivilisation“ oder ,,Okumene“ bezeichnet werden kann, zu einer Ge-
meinschaft lokaler Kirchen, von denen jede in einem gewissen Mafle diese
Universalitat bewahrt hat und ihrem Wesen nach bewahren muss. Im
Prozess der Globalisierung wird unter anderen Aspekten die Einheit
gesucht, die das Zusammenleben einer sich verkleinernden Welt méglich
macht. In der Auseinandersetzung mit diesem ,unumganglichen und na-
tirlichen® Phanomen - ich zitiere das Dokument der Russischen Kirche -
erdffnet sich fiir die Orthodoxie eine Perspektive, die ihr bislang offenbar
noch nicht bewusst geworden ist. Im Grunde bedeutet die Frage nach der
sich verandernden Welt die Frage nach dem Wesen des Christentums
angesichts dieser Welt. Fir jede christliche Tradition ist diese Frage
anders zu formulieren. Wir haben versucht, die Russische Orthodoxe
Kirche vor die Frage zu stellen, wie sie sich im Begriffspaar ,Globalisierung
und Nation“ zu definieren sucht. Die Frage an die Russische Kirche bleibt
im Grunde genommen eine Frage nach dem, wo - in welchem geschicht-
lichen, zivilisationsbezogenen und schliesslich theologischen Raum - sie
sich verwirklichen wird. Wenn wir die neuesten Erklarungen der Russi-
schen Orthodoxen Kirche lesen, stellt sich ein Gefiihl von ,ja - aber” ein.
Das ,ja“ zur zivilisationsbezogenen Zugehorigkeit zum gemeinsamen Kern
Europa, das spdter zum Abendland wurde, ist begleitet von dem ,aber der
eigenen ,Nicht-Zugehorigkeit“. Diese beiden Seiten reflektieren das Kal-
kiil, in dem auch andere Volker Vor- und Nachteile der Globalisierungs-
bewegung abwagen, so z.B. die Schweiz, deren Andersheit wegen der
Grofdenverhdltnisse eher schmunzelnd toleriert wird.

Und warum haben sie allein von allen Bewohnern des Westens es abge-
lehnt, mir zu huldigen? (Judith s5,4) Dieses Zitat aus dem Buch Judith steht
als Motto tiber meinem Beitrag. Die eigene Identitdt kann in der Abgren-
zung oder der Uberwindung der eigenen Abgrenzung gefunden werden.

31 Die Grundlagen der Sozialdoktrin, XVI, 3.
32 Ebd.



546 Augustin Sokolovski

Die Frage nach dem Verhdltnis der Orthodoxen Kirche zu den Phdno-
menen der heutigen Zivilisation ist eine Frage danach, warum die Rus-
sische Orthodoxie ,nicht wie alle Volker des Westens“ ist. Ich lasse sie
unbeantwortet. Vielleicht bestatigt die Frage einfach die vergessene Ambi-
valenz der Globalisierung, die die Andersheit vernichtet und heute von
allen souveranen Staaten nur so weit mitgetragen wird, wie sie Gewinn zu
bringen verspricht. Vielleicht ist die Frage auch einfach unbeantwortbar.
Denn Andersheit tragt ihren Grund in sich selbst.

Zusammenfassung

Wie jede andere christliche Tradition ist die orthodoxe Kirche eine Kirche im
Werden. Das Werden einer Kirche ist gekennzeichnet durch den Weg von
dem, was diese Kirche ist, zu dem, was dieselbe Kirche wird. Wie Geschichte
und Gegenwart der Orthodoxie zeigen, befindet sich diese Tradition auf
einem Weg von der Universalitdt einer Einheit, die als ,christliche Zivili-
sation“ oder ,Okumene® bezeichnet werden kann, zu einer Gemeinschaft
lokaler Kirchen, von denen jede in einem gewissen MafSe diese Universalitdt
bewahrt hat und ihrem Wesen nach bewahren muss. Im Prozess der Globali-
sierung steht die Russische Orthodoxe Kirche vor einem Dilemma, das als
eine Wahl zwischen dem nationalem und transnationalem Charakter fiir die
Zukunft dieser Kirche charakterisiert werden kann. Im Artikel werden Per-
spektiven und Ansdtze dieser Auseinandersetzung der Orthodoxie mit dem
Phdnomen der Globalisierung ausfiihrlich skizziert und analysiert.

Abstract

This article focuses on Orthodox theological hermeneutics in the context of
globalization. As with every authentic Christian tradition, Orthodoxy is a
Church in the making. Identifying herself with the “One, Holy, Catholic and
Apostolic” Church of the Creed, founded by Jesus himself, the Orthodox
Church is on the way from the universal unity of the common “Christian
Civilization-Ecumene” towards a confederation of independent Churches,
each of which preserved a part of this universality. Facing globalization, the
Orthodox Churches have a choice to make between strengthening their
national, cultural and local identities and searching for a new way with a
future in an ever changing world.



	Die Russische Orthodoxe Kirche zwischen Nation und Globalisierung

