Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Marius Besson und Adolf Keller : ein frihes 6kumenisches Gespréach
Autor: Jehle-Wildberger, Marianne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761068

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARIANNE JEHLE-WILDBERGER

Marius Besson und Adolf Keller.
Ein frithes 6kumenisches Gesprach

Es begann 1936. Beide Theologen standen zu jenem Zeitpunkt in reiferem
Alter und verfigten wber vielfiltige Erfahrungen. Der Anstoss zum Ge-
sprach kam von Adolf Keller. Er schrieb, und zwar ausgerechnet aus Rom,
wo er in kirchlichen Angelegenheiten weilte, einen Brief an Bischof Marius
Besson in Freiburg. Ein Briefwechsel kam in Gang, der mit dem Tod Bes-
sons im Jahr 1945 endete.2 Er umfasst 44 Briefe. Hohepunkt der Beziehung
war das Jahr 1940, als sich - eine Folge der Bedrohung der Schweiz im
Zweiten Weltkriegs — die versohnlichen Stimmen auf beiden Seiten mehr-
ten.

In der ,Okumenischen Kirchengeschichte der Schweiz“ von 19943 wer-
den Keller und Besson nur knapp erwdhnt, Keller lediglich als wichtigster
Initiant des 1920 gegriindeten Schweizerischen Evangelischen Kirchen-
bunds.4 Die konfessionelle Front der Protestanten gegen die katholische
Kirche sei in den Zwanzigerjahren noch kaum in Frage gestellt worden, so
die ,Kirchengeschichte“.s Umgekehrt habe Rom abwehrend auf die damals
aufblithende internationale 6kumenische Bewegung reagiert und darauf
beharrt, dass die Einheit ,nur innerhalb der romisch-katholischen Kirche
wiederhergestellt werden“6 konne. In den Dreissigerjahren sei es zu ersten
Gesprachen und gemeinsamen Gebeten zwischen Angehorigen der beiden
Konfessionen gekommen. In diesem Zusammenhang wird auf Bessons
Buch Aprés quatre cents ans hingewiesen.” - Im Sammelband ,Schweizer
Katholizismus 1933-1945" von 2001 wird herausgestrichen, Katholiken und
Protestanten hatten sich schlecht gekannt, es habe ,une méfiance réci-

1 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller (1872-1963). Pionier der 6kumenischen Bewe-
gung. 588 S. Ziirich: TVZ 2008.

2 Briefwechsel Marius Besson - Adolf Keller (Archiv des Bistums Lausanne, Genf und
Freiburg, Freiburg).

3 VISCHER, Lukas/SCHENKER, Lukas/DELLSPERGER, Rudolf (Hgg.): Okumenische Kirchenge-
schichte der Schweiz. Freiburg: Paulusverlag 1994, 267-277.

4 Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, 267f.

5 FATIO, Olivier: Die Katholiken seien ,comme une menace“ betrachtet worden, in: Les
catholiques vus par des protestants: mauvais souvenirs de ['entre-deux-guerres, in: CONZE-
MIUS, Victor (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945. Eine Konfessionskultur zwischen Ab-
kapselung und Solidaritdt. Ziirich: NZZ 2001, 179.

6 Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, 270.

7 BESSON, Marius: Aprés quatre cents ans. 2. Aufl. Genéve: Jacquemond 1933, 319. Siehe
dazu S. 12ff. - Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, 270.



506 Marianne Jehle-Wildberger

proque“é geherrscht. Mehrfach wird auf Adolf Keller und Marius Besson
hingewiesen: ,[...] Adolf Keller, der Sekretar des Evangelischen Kirchen-
bundes, [setzte] sich mit Bestimmtheit ein fiir das Zusammengehen der
Konfessionen sowohl im Interesse der Friedenssicherung wie auch in dem
der interkonfessionellen Verstandigung.“9 Und von Besson heisst es: ,Dés
avant sa promotion a I'épiscopat en 1920, I'abbé Besson comprend bien
[...]: 1a Suisse [...] a moins besoin d’'union que de concorde et de paix. [...] il
s’efforce de calmer les esprits [...].“o Beide, Besson und Keller, spielten bei
der Anndherung der beiden Konfessionen eine Vorreiterrolle.

ADOLF KELLERS WERDEGANG BIS 1936

Keller (1872-1963), vier Jahre dlter als Besson, stammte aus einer evangeli-
schen Lehrersfamilie im schaffhausischen Riidlingen. Seine pietistisch ge-
pragte Mutter beeinflusste seinen Glauben nachhaltig. Keller studierte in
Basel und Berlin Theologie, wobei er mit der damals dominierenden libe-
ralen Theologie konfrontiert wurde. An seiner ersten Pfarrstelle an der
deutschen evangelischen Kirchgemeinde in Kairo (1896 bis 1899), damals
eine Weltstadt, kam er in Kontakt mit anglikanischen Englandern und mit
der einheimischen Bevilkerung, das heisst mit griechisch-orthodoxen und
koptischen Christen, Muslimen und Juden. - Nach fiinfjahriger pfarramt-
licher Tatigkeit auf Burg bei Stein a. Rhein wurde er Pfarrer in Genf (1904
bis 1909) — wo zuletzt Karl Barth sein Vikar war. - Dank Kairo und Genf
verfiigte Keller iiber ausgezeichnete Sprachkenntnisse, Kommunikations-
fahigkeit und Weltldufigkeit. Verstandigung und Verséhnung wurden ihm
zum lebenslangen Anliegen.

Seit Ende 1909 Pfarrer an der Stadtkirche St. Peter in Ziirich, kiimmerte
er sich um die Armen in der Gemeinde, wirkte auch als Gefangnisseel-
sorger. Er stand der religios-sozialen Bewegung von Leonhard Ragaz nahe.
- Zu Beginn des Ersten Weltkriegs, als Deutsch- und Welschschweiz aus-
einander zu fallen drohten, sagte er: ,Aus Jesus Christus stammt in letzter
Linie jene wunderbare Fahigkeit, auch das Verschiedene, Fremde zu einen,
[...] den Kreis der Liebe immer weiter zu spannen.“s Ungefdhr zur selben

8 FATIO: Les catholiques vus par des protestants, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer
Katholizismus 1933-1945, 185.

9 CONZEMIUS, Victor: Bilanz und Ausblick, in: DERS. (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933~
1945, 656.

10 FELLAY, Jean-Blaise: De la confrontation au rapprochement. Les catholiques face au
protestantisme 1920-1950, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 167f.

11 KELLER, Adolf: Wir wollen sein ein einzig Volk von Briidern. Vaterldndische Ansprachen
in einem gemeinsamen deutsch- und welschschweizerischen Gottesdienst am 9. Sept. 1914.
Zirich: Orell Fissli 1914, Vorwort.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 507

Zeit griindete er ein ,Interkirchliches Komitee“ 2, an dem sich vermutlich
auch Katholiken beteiligten. 1917 bemerkte er zum 4o00-jahrigen Reforma-
tionsjubilaum, es gebe Protestanten, die den Sinn des Jubildums in der
Bekdmpfung des Katholizismus sdhen. Doch: ,Wir hoffen, dass diese Art
Protestantismus am Aussterben sei, was nicht hindert, dass wir uns immer
wieder des geistigen und religiosen Gegensatzes in toleranter und ver-
standnisvoller Weise bewusst bleiben.“s Bei der Reformation handle es
sich ,um eine Gnade, die nicht entdeckt und nicht gewollt und nicht ver-
dient wird, die vielmehr ins Herz fallt wie der Tau in die Bliite“u4.

Nach Kriegsende, 1919, brachte Karl Barth den ,Romerbrief” heraus.
Keller erkannte darin einen fundamentalen theologischen Paradigmen-
wechsel, mehr noch: Er fiihlte sich von der Theologie seines ehemaligen
Vikars personlich angesprochen und in seinem Glauben vertieft, wurde zu
einem, wenn auch unkonventionellen, ,Barthianer®. Als Erster propagierte
er die dialektische Theologie in den franzdsisch- und englischsprachigen
Lindern. Ebenfalls 1919 wurde Keller vom amerikanischen Kirchenbund in
die USA eingeladen (und vier Jahre darauf zu dessen europdischem Sekre-
tar bestimmt). Nach seiner Riickkehr regte er die Griindung des Schwei-
zerischen Evangelischen Kirchenbunds (SEK) an, dem er dann lange Jahre
als Sekretar diente. 1920 wurde in Genf die internationale dkumenische
Bewegung Life and Work (Praktisches Christentum) ins Leben gerufen, die
sich der Férderung des Friedens und der sozialen Gerechtigkeit verschrieb.
Keller wurde 1925 zu einem der beiden Generalsekretire gewadhlt. Als
solcher schuf er die theologische Disziplin ,Kirchenkunde“ (Comparative
Ecclesiology), die er als Dozent an den Universitiaten Ziirich und Genf
einfiihrte. 1922 wurde auf seine Initiative ein 6kumenisches Hilfswerk, die
Europdische Zentralstelle fiir kirchliche Hilfsaktionen (Inter-Church Aid)
gegriindet, die sich der Linderung der Not evangelischer und orthodoxer
Kirchen annahm. Er leitete das Hilfswerk bis 1945.15

Rund um 1920 vollzog sich in Kellers Leben also eine totale Wende: Er
wurde zum vollamtlichen Okumeniker mit einer Fiille verschiedenartiger
Aufgaben. 1928 zog er nach Genf um, das zum Zentrum der nichtkatho-
lischen Okumene bestimmt worden war. — Doch zuriick zu seinen Kontak-
ten zur katholischen Kirche! Bereits 1919 hatte er, innerhalb seiner Kirche
praktisch als Einziger, die Aufhebung des Verbots des Jesuitenordens in

12 KELLER an Hans Schénfeld, 18. Dez. 1936 (WCC [World Council of Churches, Genf]
24.021 Life and Work, General Correspondence). - Die Schreibende konnte nichts Naheres
dazu eruieren.

13 KELLER, Adolf: Der Sinn der Reformation, in: BOVET, Ernest (Hg.): Wissen und Leben.
XIX. Band. Ziirich: Orell Fiissli 1917/1918, 49.

14 KELLER: Der Sinn der Reformation, 52.

15 1945 wurde die Zentralstelle in den provisorischen Okumenischen Rat eingegliedert.

Die evangelische Schweiz, die sie zur Hailfte finanziert und den Prasidenten gestellt hatte,
grindete nun das HEKS.



508 Marianne Jehle-Wildberger

der Schweiz gefordert.6 1920, nach der Wiederzulassung der Nuntiatur,
besuchte Nuntius Luigi Maglione nicht nur die katholischen, sondern auch
die mehrheitlich evangelischen Kantone, was zu Unmut unter Protestan-
ten fiihrte.7 Keller versuchte die Wogen zu glatten.:

Doch war er sehr enttauscht, dass sich Rom gegen die Teilnahme an der
ersten grossen Weltkonferenz von Life and Work 1925 in Stockholm ent-
schied. Immerhin beteiligten sich - inoffiziell - einige Katholiken daran,
so der deutsche Jesuit Max Pribilla, der zu einem der ersten katholischen
Freunde Kellers wurde.’9 Im Buch ,Protestant Europe“ von Anfang 192720
konstatiert Keller sachlich das Erstarken der katholischen Kirche seit
Kriegsende. In der wachsenden Zahl karitativer Werke, in der neu erwach-
ten Ordensbewegung, der katholischen Jugendbewegung und der Liturgie-
reform sah er Indikatoren ,of the rebirth of spiritual life in the Roman
Church“s. Gegen den romischen Anspruch, die einzig wahre Kirche zu
sein, machte er geltend, ,that as helpful as churches are, they are only
accessory to the communion between God and man“z2. Und: ,One helpful
element is that in spite of militant agitators in both camps there is an
increasing number of Christian men and women, both Catholic and
Protestant, who deplore all confessional controversy and are striving for a
mutual understanding and tolerance, or at least for an honest presentation
of the spiritual claim of each party.”23 Das ,katholische Milieu” strebte da-
mals seinem Hohepunkt zu. Papst Pius XI. hatte 1922 die Katholische
Aktion ins Leben gerufen, wodurch die katholischen Vereine starker in die
Hierarchie eingebunden wurden. Marius Besson unterstiitzte sie, aller-
dings im Sinn innerkatholischer Solidaritit gegen den ,Weltgeist®, nicht
gegen den Protestantismus.24 Eine Reaktion auf die Aktion war die Griin-
dung des Protestantischen Volksbunds der Schweiz von 1925, dem Keller
skeptisch gegeniiberstand.

1928 veroffentlichte Papst Pius XI. die Enzyklika ,Mortalium animos”,
in welcher er die Konferenz von Life and Work in Stockholm von 1925 und

16 KELLER, Adolf: Die neuen Kardindle, NZZ, 17. Okt. 1919, Zweites Morgenblatt.

17 Erklarung der AV des SEK, Juni 1924 (BAR [Bundesarchiv Bern] J.2.257 1439/156).

18 KELLER an HEROLD, Prisident des Kirchenbunds, 14. Juli 1924 und 5. August 1924 (BAR
J.2.257 1448/157 und BAR 1439/156).

19 KELLER, Adolf/STEWART, George: Protestant Europe. Its Crisis And Outlook. New York:
George H. Doran 1927, 175.

20 KELLER: Protestant Europe, 157-176.

21 Protestant Europe, 169f.

22 Protestant Europe, 175.

23 Protestant Europe, 176.

24 BISCHOF, Franz Xaver/DORA, Cornel: Ortskirche unterwegs. Das Bistum St. Gallen
1847-1997. Festschrift zum hundertfiinfzigsten Jahr seines Bestehens. St. Gallen: Verlag am
Klosterhof 1997, 134; CHARRIERE, Frangois: S. Exz. Msgr. Marius Besson, évéque de Lausanne,
Genéve et Fribourg. Fribourg: Imp. St. Paul 1946, 95f.; MAISSEN, Thomas: La NZZ et le catho-
licisme politique, 1920-1950, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 158f.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 509

diejenige der ckumenischen Bewegung Faith and Order (Glaube und Kir-
chenverfassung) von 1927 in Lausanne scharf kritisierte. Doch dusserte sich
Keller differenziert dazu:

,Es wire unehrerbietig und gefdhrlich, die Kritik [des Papsts] einfach zu be-
antworten mit einem: ,Es ist nicht wahr.” Aber so viel darf doch gesagt
werden, dass der sonst gut unterrichtete Vatikan sich vielleicht selten so iiber
Sinn und Geist einer Bewegung getduscht hat wie hier. [...] Sie [die Enzy-
klika] versetzt allerdings einen grossen Teil der katholischen Welt in eine
sonderbare Verlegenheit, denn auch Katholiken, die im praktischen Kampf
um ein christliches Leben stehen, spiiren, dass es heute einfach nicht geht
ohne Fithlung und Zusammenarbeit. Das ist z.B. der Fall in der Stellung der
Caritas [...]. Die beste Antwort auf die Enzyklika [...] besteht darin, dass wir
immer wieder aufs neue in aller Briiderlichkeit und Liebe die positiven
praktischen Ziele der Einigungsbewegung selbst betonen, auf alle unniitze
Polemik verzichten und immer wieder bereit sind zur Mitarbeit mit einer
christlichen Kirche an der Not der Welt [...].“25

1928 setzte sich Keller an der ersten Weltkonferenz fiir soziale Arbeit in
Paris mit der Caritas in Verbindung. Diese sandte ihm in der Folge Ein-
ladungen zu Veranstaltungen, denen er oft Folge leistete.26 Auch trat er in
Kontakt zum St. Galler Bischof Alois Scheiwiler, der christlichsozial einge-
stellt war (wie auch Besson), zudem den Protestanten freundlich gesinnt.27
1931 referierten die beiden an derselben Veranstaltung in St. Gallen zur
sozialen Problematik.28 In Luzern hielt Keller kurz danach einen Vortrag
tiber ,Abristung und Frieden®, den auch Katholiken besuchten. Das
katholische ,Vaterland“ schrieb: ,Mit der Einfachheit der Wahrheit bringt
Professor Keller in packender Geste des grossen Kanzelredners diesen Sinn
seines Vortrags an die Herzen der Zuhorer [...].“29

1931 machte er darauf aufmerksam, dass Karl Barth neben den evange-
lischen auch die katholischen Theologen zu Selbstbesinnung und Busse
herausfordere.3e Die Auseinandersetzung sei in vollem Gange: Es gebe ,bei

25 KELLER, Adolf: Der gegenwidrtige Stand der Einigungsbewegung mit besonderer Bertick-
sichtigung von Stockholm, vermutl. Spatsommer 1928, S. 17ff. (NLAK [Nachlass Adolf Keller]
C 31, Privatarchiv P. Keller). Vgl. KOCHER, Hermann: ,Es ist zum Katholischwerden®!, in:
CONzEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 81f.

26 KELLER, Adolf: Bericht tiber die Titigkeit des Internationalen sozialwissenschaftlichen.
Instituts in Genf pro 1927-28, 9, sowie KELLER: Das Sozialwissenschaftliche Institut 1928-29,
Genf, 5, und KELLER: Das Internationale sozialwissenschaftliche Institut in Genf1929-1930, 7.

27 KELLER an Bischof Alois Scheiwiler 30. April 1931 und 11. Jan. 1932 (BAR J.2.257 1458/
158).

28 KELLER, Adolf: Das Christentum und der heutige Wirtschaftsmensch. Ziirich: Wanderer
Verlag 1931.

29 Vaterland®, 19. Febr. 1932 (WCC 301.43.25/8 Adolf Keller News Paper cuttings 1931/32,
).

30 KELLER, Adolf: Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welt.
Miinchen: Kaiser 1931, 146.



510 Marianne Jehle-Wildberger

Przywara, Pribilla, Guardini [...] so etwas wie eine wirkliche Besorgnis um
das Seelenheil des Gegners und ein Bemiihen, Gott und seiner Wahrheit
die Ehre zu geben [...]. Jedenfalls hat die dialektische Theologie auf katho-
lischer Seite [...] eine Beachtung erfahren, wie es die protestantische Theo-
logie lange nicht mehr erfuhr.“s» Keller sah darin einen verheissungsvollen
Ansatzpunkt fiir das interkonfessionelle Gesprach. - Besson scheint sich
nicht mit der dialektischen Theologie auseinandergesetzt zu haben.

MARIUS BESSONS WERDEGANG BIS 1936

Marius Bessons (1876-1945) Vater stammte aus einer evangelischen Waadt-
lander Familie. Lehrer wie der Vater Kellers, trat er in den Dienst einer
vornehmen Familie in Turin, wo der kleine Marius geboren wurde. Besson
erzdhlt, dass ihn seine Mutter, eine gute Katholikin, schon im zartesten
Kindesalter ,la dévotion filiale envers la Vierge Marie“32 gelehrt habe.
Seine theologische Ausbildung erhielt er in Lyon und in Freiburg. Die
Geschichte des christlichen Mittelalters faszinierte ihn. 1899 empfing er
die Priesterweihe und erwarb anschliessend den Dr. phil. I. Als Professor
am Priesterseminar, am Collége St. Michel und an der Universitit in Frei-
burg tdtig, wurde er 1912 nach Lausanne versetzt, um dort eine neue katho-
lische Pfarrei aufzubauen. Er nannte sie St-Rédempteur. Besson forderte
die Liturgie und den Kirchengesang. Seine Predigten hadtten ,un attrait
extraordinaire“33s ausgeiibt. Er sei den Armen der Gemeinde beigestanden
und habe zur Hilfe an die Kriegsopfer aufgerufen.34 Verstand und Glauben
habe er unter einen Hut gebracht, sei klar und herzlich zugleich gewesen,
intelligent, phantasievoll und sensibel.3s - Vom Gemeindepfarrer Adolf
Keller konnte man Ahnliches erzihlen.

Es fallt auf, dass sich sowohl Besson als auch Keller fiir einen mit
christlichem Geist untermauerten Voélkerbund aussprachen. Keller forder-
te, dass die evangelische und die katholische Kirche, die iiber ein geistiges
Gemeingut verfiigten, zusammenstehen miissten gegen den Siegesrausch
und den engbriistigen Nationalismus.36 Es sei ihre Aufgabe, ,dem Volker-
bund eine Seele zu geben“s7. Der Wille Gottes sei der Wille zum Frieden.38

31 Keller: Der Weg der dialektischen Theologie, 136f.

32 ,Monseigneur Marius Besson“. Vers la paix religieuse, in: GUGGENBUHL, G./CLERC,
Charly (Hgg.): Kultur- und Staatswissenschaftliche Schriften, Heft 17. Ziirich: Polygraphischer
Verlag 1940, 10.

33 BARRAS, Henri: Son Excellence Monseigneur Marius Besson et la paroisse du St.-
Rédempteur a Lausanne. Fribourg: Impr. St-Paul 1945, 22.

34 BARRAS: Son Excellence Monseigneur Marius Besson, 34, 16.

35 Son Excellence Monseigneur Marius Besson, 22, 11.

36 KELLER, Adolf: Der Vélkerbund und die Kirchen. Ziirich: Orell Fiissli 1919, 13, 5.

37 KELLER, Adolf: Die Kirchen und der Friede, mit besonderer Beriicksichtigung ihrer
Stellung zum Vélkerbund. Berlin: Furche-Verlag 1927, 9.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach sn

Er setzte sich fiir die Einfithrung evangelischer Gottesdienste jeweils zu
Sessionsbeginn des Vélkerbunds in der Kathedrale St. Pierre in Genf ein.39
Besson, seit 1920 Bischof von Lausanne, Freiburg und Genf, pflegte das
Pontifikalamt fiir die katholischen Delegierten zu Sessionsbeginn selbst zu
zelebrieren.4o

Besson erfuhr, wie soeben erwdhnt, zum gleichen Zeitpunkt wie Keller
eine fundamentale Wende seines Lebens: Er wurde Bischof mit Sitz in
Freiburg. Sein Wahlspruch lautete: ,Caritas Christi urget nos.“# Er stand
absolut loyal zur katholischen Kirche: ,[...] ce catholicisme, auquel je suis
attaché sans réserve“42, schrieb er einmal. Das zeigt sich beispielsweise in
der Verteidigung des Zolibats: Der Stand der Unverheirateten sei ,hei-
liger“s3 als derjenige der Verheirateten. Keller war verheiratet und Vater
von fiinf Kindern! Gelegentlich schlug Besson einen apologetischen Ton
an, etwa, wenn er die Révocation de 'Edit de Nantes in Frankreich und die
nachfolgenden Greuel zwar tief bedauert, die Verantwortung der katho-
lischen Kirche aber weitgehend negiert und gleichzeitig von Untaten der
Protestanten an Katholiken in England berichtet, was allerdings den Tat-
sachen entspricht und oft verdrangt wurde.44 Beachtenswert ist aber, dass
Besson dem heiklen Thema ,Révocation” ein ganzes Biichlein widmete.

Besson lag auf der Linie des vorkonzilidren Katholizismus. Besonders
deutlich zeigt sich das im Pastoralbrief ,Bonheur d’étre catholique” von
1936: ,[...] heureux qui peut se reposer sur cette Eglise inébranlable“ss,
schreibt er zu Beginn und setzt an den Anfang jedes grosseren Abschnitts
den Satz: ,Nous sommes heureux d’étre catholiques.“ Anderswo sagt er
klipp und klar, ,que I’Eglise catholique romaine seule posséde la hiérarchie
authentique voulue par le Christ, la doctrine intégrale préchée par le
Christ, tous les sacrements institués par le Christ. Ceux qui, sachant ce
qu’elle est, s'obstineraient a rester loin d’elle, se mettraient d’eux-mémes
en marge du salut. [...] ils sont privés de biens trés précieux.“46 Die Papste
bewahren nach Besson die Offenbarung und die authentische christliche
Tradition. Er verschweigt nicht, dass einige von ihnen Verbrechen began-
gen hatten, verteidigt aber die papstliche Unfehlbarkeit.47 Im Papst sah er

38 KELLER: Die Kirchen und der Friede, 77.

39 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller, 152f.

40 CHARRIERE, Frangois: S. Exc. Msgr. Marius Besson, 1f.

41 CHARRIERE: S. Exc. Msgr. Marius Besson, 49.

42 BESSON, Marius: La Révocation de I’Edit de Nantes. Genéve: Librairie Jacquemond 1933, 11.

43 BESSON, Marius: Im Geiste unserer Viter. Fastenbrief. Freiburg: Kanisiuswerk 1941, 13.

44 BESSON, Marius: La Révocation de ’Edit de Nantes, 11, 13, 4o0f.

45 BESSON, Marius: Bonheur d’étre catholique. Lettre pastorale pour Caréme 1936. Fri-
bourg: Libr. Saint-Paul 1936, 5.

46 BESSON, Marius: Pour que tous soient un, in: Discours et Lettres Pastorales. Fribourg:
Impr. Saint-Paul 1931, 197.

47 BESSON: Bonheur d’étre catholique, 20f.



512 Marianne Jehle-Wildberger

den Nachfolger von Petrus, den Jesus als Haupt der Gesamtkirche einge-
setzt habe.48 Er beriet Pius XI. in theologischen und personlichen Fragen.
Er stand ihm sehr nahe, was nicht in demselben Masse fiir Pius XII. galt,
wie man zwischen den Zeilen lesen kann.49 In verschiedenen Zeitungen
kommentierte Keller die Wahl von Kardinal Pacelli zum neuen Papst Pius
XII. vorsichtig optimistisch.so

Es ist bemerkenswert, wie klar Besson immer wieder betont, dass Chris-
tus ,le centre de tout” sei.>* Einmal sagte er geradezu reformatorisch, Gott
schenke den Menschen das Heil ,non point a cause de nos mérites, mais a
cause de 'amour infini dont Il nous aima Lui-méme le premier“s2. Auch
war er ein Vertreter der katholischen Bibelbewegung, welche das Vati-
kanum II vorbereiten half. In seinen Publikationen zitierte er haufig die
Bibel. 1927 verdffentlichte er den prachtigen Bildband , L’Eglise et la Bible®,
worin der Reichtum an Bibelausgaben vor der Reformation, einige davon
in der Volkssprache, dokumentiert wird.s3 ,L’Eglise catholique regarde les
Livres Saints comme un trésor infiniment précieux, puisqu’il sont la Parole
de Dieu méme. Elle les conserve avec amour, elle en nourrit sans cesse la
foi de ses enfants. Mais elle ne croit pas que la lecture personnelle de la
Bible soit indispensable a chacun pour l'instruire des vérités du christia-
nisme.“s4 Besson befiirchtete den Missbrauchss der Bibel: ,L’Eglise [...]
encourage ses fidéles a la lire, pourvu que ce soit dans des éditions exactes
et munies des explications nécessaires [...].“56

DIFFERENZEN UM DAS ,REICH GOTTES"

Besson formulierte seine Gedanken zum ,Reich Gottes“ erst 1941 ausfiihr-
licher. Er schrieb:

»,Ce Christ, ce Jésus, inaccessible a nos regards par sa divinité, visible par son
humanité, est venu préparer I'éternel Royaume de Dieu qui comprendra la
foule des élus dans le ciel, fonder sur terre le Royaume de Dieu auquel tous
les hommes sont appelés. Le Royaume de Dieu sur terre, c’est I'Eglise du
Christ: [...] L’Eglise, Royaume de Dieu sur terre, est donc invisible par les

48 CHARRIERE: Son Exz. Msgr. Marius Besson, 88.
49 Son Exz. Msgr. Marius Besson, 87, go.

50 KELLER u.a. in: The New Pope and Protestantism, in: The Churchman, May 1, 1939, New
York, S. 10f.

51 BESSON: Bonheur d’étre catholique, 9.

52 Bonheur d’étre catholique, 12.

53 BESSON, Marius: L’Eglise et la Bible. Genéve : S.A. d’Editions Artistiques 1927.
54 BESSON: L’Eglise et la Bible, 9.

55 L’Eglise et la Bible, 23.

56 BESSON: Bonheur d’étre catholique, 8.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 513

trésors qu'elle posséde, mais visible par sa hiérarchie, par ses rites, par ses
sacrements, par son organisation tout entiére.“s7

»A cette Eglise, il faut appartenir pour étre éternellement sauvé.“s8 — Doch,
fahrt er fort: ,Ce Royaume, comme Celui, qui en est le fondateur et la téte,
est a la fois visible et invisible.“s9 ,On peut lui appartenir de trois fagons
différentes: ou bien d’'une maniere parfaite, a la fois visible et spirituelle,
ou bien d'une maniere visible, mais spirituellement imparfaite, ou bien
d’'une manieére purement invisible et spirituelle.“6c Im ersten Fall handle es
sich um tiberzeugte, im zweiten um laue Katholiken, im dritten um nicht-
katholische Christen, die ,de bonne foi“6 seien: ,[..] ils peuvent étre
sauvés. Nous nous empressons méme d’ajouter que, par la grace qui les
vivifie, ils sont plus prés de Dieu [...] que les catholiques en état de péché
mortel, et que, dans ce sens, un protestant ou un orthodoxe, croyant et
pieux, appartient plus a I'Eglise qu'un catholique incroyant [...].“62 - Als
Besson 1941 diese Gedanken in Genf vortrug, protestierte der
Theologieprofessor Franz-]. Leenhardt heftig dagegen, da er sie als eine
Vereinnahmung der Protestanten empfand.63

Keller schrieb - bereits 1918 - zum Reich Gottes: ,Im christlichen Haupt-
gebot der Liebe sind Prinzipien aufgestellt, die keine Grenzen kennen.” 64
Das von Jesus angekiindigte Reich Gottes sah er in der ganzen Christenheit
am Werk. In Anlehnung an den anglikanischen Okumeniker Alfred E. Gar-
vie und im Gegensatz zu Besson verstand er die una sancta catholica im
Sinne von einer, allgemeinen, heiligen Kirche, die - unsichtbar - alle
christlichen Kirchen umschliesst.65 Die sichtbare Einheit der Kirchen ist
eine pluralistische — wie man heute sagt: ,versohnte Verschiedenheit® — Die
Weltkonferenz von Life and Work von 1925 in Stockholm war auf das
sichtbare, aber in die Zukunft weisende Reich Gottes fokussiert und auf die
Frage, ob und wie Christen zu seiner Verwirklichung beitragen konnen. In
den von Keller fiir die Konferenz verfassten Thesen heisst es:

»1. Die christlichen Volker gewinnen ihr Gemeinschaftsideal aus dem Evange-
lium. Dieses [...] gibt uns auch einen Hinweis auf eine letzte und hdochste

57 BESSON, Marius: L’Eglise et le Royaume de Dieu. Fribourg: Libr. De I'Université 1941, 7f.

58 BESSON: L’Eglise et le Royaume de Dieu, 10.

59 L’Eglise et le Royaume de Dieu, 8.

60 | ’Eglise et le Royaume de Dieu, 11.

61 [ ’Eglise et le Royaume de Dieu, 17.

62 [’Eglise et le Royaume de Dieu, 17f.

63 LEENHARDT, Franz-].: L’Eglise et le Royaume de Dieu. Réfléxions sur l'unité de 'Eglise et
sur le Salut des non-catholiques. Genf: Editions Labor 1941; Vgl: FATIO, Olivier: Les catho-
liques vus par des protestants, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 183f.

64 KELLER, Adolf: Der internationale Kitt, in: Wissen und Leben. XXI. Bd. 1918/1919, 161f.,
209f.

65 KELLER, Adolf: Einigungsbestrebungen im Protestantismus, in: Wissen und Leben. XXI.
Bd., 109f.



514 Marianne Jehle-Wildberger

Gemeinschaftsform, das Reich Gottes. Dieses ist Geschenk und Wirkung
Gottes. Aber die Christen gewinnen trotzdem an der Verkiindigung vom
Reiche Gottes eine Anschauung und ein Ideal der hochsten, wertvollsten Form
von Gemeinschaft, die unter Menschen maoglich ist. [...] Sie gewinnen daran
ein Ziel, dem ihre Anstrengungen zustreben, auch wenn es ihnen bewusst
bleibt, dass nicht diese, sondern Gottes Wille sie zu diesem Ziele treibt und
fihrt. 2. Aus der Vertiefung in die Verkiindigung des Evangeliums gewinnen
wir die Grundziige dieser hochsten Gemeinschaftsform, an denen alle mensch-
lich geschaffenen Gemeinschaften immer wieder gemessen und durch die sie
gerichtet werden.“66

Die Konferenz folgte in weiten Teilen den Thesen Kellers. - Beim Thema
»Reich Gottes“ offenbart sich der unterschiedliche Kirchenbegriff von
Besson und Keller. Erstaunlich ist weniger, dass Keller, der als Okume-
niker in stindigem Kontakt mit Anglikanern, Orthodoxen etc. stand, das
Gesprach mit den Katholiken und so auch mit Besson suchte, sondern dass
sich der papsttreue, konservative Besson intensiv mit der evangelischen
Kirche auseinandersetzte und sich dem Protestanten Keller freundlich
zuwandte, obwohl im offiziellen Rom laut kanonischem Recht noch ,une
stricte séparation des confessions“67 Geltung hatte.

DER ANFANG DES GESPRACHS IM JAHR 1936 UND BESSONS BUCH APRES QUATRE
CENTS ANS

Vorauszuschicken ist, dass Keller Besson, jedenfalls nach dem Tod Schei-
wilers (1938), fiir den bedeutensten Schweizer Bischof hielt.68 Der Vatikan
seinerseits forderte Besson auf, als einer von ,illustri scrittori catolici di
ogni nazione“ einen Artikel fiir die Sondernummer des Osservatore Roma-
no von Ende Mai 1936 anldsslich des 75. Geburtstags der Zeitung und
gleichzeitig zum 8o0. Geburtstag von Papst Pius XI. zu schreiben. 69 Vorge-
schlagen wurde das Thema ,Cattolicismo e Protestantismo®. Nach einigem
Zogern verfasste Besson einen Artikel iiber die Enzyklika Mortalium Ani-
mos und die Protestanten.7o Darin nannte er die Protestanten ,nostri

66 SEK (Hg., resp. Keller): Die Kirche und die internationalen Beziehungen. Thesen zum 4.
Thema des Programms fiir die Allgemeine Konferenz fiir praktisches Christentum in Stock-
holm, 1925, 1f. (WCC Br 280.241).

67 FELLAY, Jean-Blaise: De la confrontation au rapprochement. Les catholiques genevois fa-
ce au protestantisme 1920-1950, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 167.

68 KELLER an Henry S. Leiper, 31. Okt. 1939: ,Besson, a personal adviser of the Pope”
(NLAK C 2,3).

69 Le comte Dalla Torre, Directeur de I'Osservatore Romano, an Besson, 24. Mirz 1936
(Dossier Osservatore Romano 1850-1945, Archiv des Bistums, Freiburg).

70 Besson an Dalla Torre, 30. Mdrz 1936 (Archiv des Bistums, Freiburg). BESSON, Marius:
Mortalium Animos, in: TORRE, Dalla (Hg.): Osservatore Romano. Numero Speciale, Maggio
1936 (31. Mai 1936) 27.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 515

fratelli“7r. Diese seien teilweise iiber Mortalium Animos frustriert, doch
tibersdhen sie das weite Herz (larga comprensione) des Papstes. Zentrale
Satze lauten:

,Siano essi sempre rimasti nella casa paterna o I'abbiano essi abbandonata in
un passato lontano o presente, i populi, dice egli nella sua allocuzione con-
sistoriale del 28 maggio 1923, i popoli sono tutti senza eccezione i figli del
Padre comune che assiso alla mensa della famiglia coi figli rimasti ancora
fedeli, aspetta ed accelera coi suoi voti il ritorno degli assenti. Tutti infatti
sono pecore ed agnelli del medesimo ovile, dove li chiama senza stancarsi
giammai la voce amorevole di Dio 'unico Pastore. Ecco le espressioni di una
vera carita!

Tuttavia, il desiderio dell'unione, che ogni cuore cristiano deve coltivare
non puo realizzarsi che con la sincerita e la lealta. [...] Sua Santita Pio XI ren-
de percid definitivamente un prezioso servizio alla causa dell’'unita quando
ne determina schiettamente le condizione in materia dottrinale essenziali.
D’altra parte una lunga esperienza insegna che la pitl assoluta intransigenza
in materia dottrinale pud benissimo accordarsi con la pitl generosa carita
verso le persone, e che coloro che dicono chiaramente il loro pensiero lavo-
rano alla pace religiosa [...].”72

Uberrascht vom verséhnlichen Ton des Artikels, wandte sich Keller an
Besson, und zwar im Hinblick auf die Weltkonferenz von Life and Work in
Oxford 1937, an welcher angesichts des Nationalsozialismus das Verhaltnis
zwischen Kirche und Staat diskutiert werden sollte:

»,Monseigneur

Pendant un séjour a Rome, j'avais le plaisir de lire votre article dans le
numéro spécial Maggio 1936 de I'Osservatore Romano qui s'occupe de
I'interprétation de la Enciclica Mortalium animos. Comme secrétaire général
de D'Institut social issu de la Conférence des Eglises a Stockholm, je
m’occupais beaucoup de l'interprétation de cette Encyclique [...]. Ce qui est
déconcertant dans cet effort, c’est le fait que les interprétations méme catho-
liques, de cette Encyclique varient énormément. [..] Il serait d’'une impor-
tance capitale, en vue de la conférence des Eglises qui se tiendra a Oxford,
d’avoir une interprétation authentique de cette Encyclique. Ce que vous dites
dans votre article, se rapporte a une allocution du Pape du 28 mai 1923 donc
avant la publication de 'Encyclique. Restant ici encore pour une semaine, je
ferais volontiers des démarches, soit personnelles soit dans les bibliothéques,
pour trouver les précisions confirmant d’'une fagon concreéte ce que vous dites
sur 'esprit et les intentions de ’Encyclique. Je viens de publier en anglais un
des livres d’études pour la conférence d’Oxford ‘Church and State on the
European Continent’ ol je consacre plusieurs chapitres a l'attitude de 'Eglise
catholique vis-a-vis de ce probléme. [...] jaimerais m’entourer de toutes les
lumiéres possibles et des indications telles que vous les donnez, ont une
grande valeur surtout si elles pouvaient étre complémentées d’une fagon au-

71 BESSON, Marius: Mortalium Animos.
72 BESSON: Mortalium Animos.



516 Marianne Jehle-Wildberger

thentique [...]. Personne ne pensera a une communication in sacris, a 1'occa-
sion des conférences mondiales [...], mais il parait que les Eglises chrétiennes
menacées par la plus formidable attaque du monde, ont un certain intérét a
défendre ce qui leur est commun dans leur patrimoine sacré. De ce point de
vue on se fait un devoir comme vous le sentez évidemment aussi, d’inter-
préter I'esprit et la vie d’'un Eglise-sceur avec la méme carita et dans le méme
désir de voir la vérité comme vous en parlez dans votre article.”73

Besson antwortete:

»La question que vous me posez est un peu délicate. Personnellement, je n’ai
pas qualité pour vous donner une réponse officielle. Il reste cependant que le
pape, a qui mes livres ne sont pas inconnus, ne m’a jamais laissé entendre
qu’il désapprouve ma maniére de faire, et, d’autre part, l'article auquel vous
vous référez, paru dans les colonnes de I'Osservatore, n'y aurait stirement pas
été accepté - il m'a été explicitement demandé - si les interprétations qu'’il
donne étaient contraires a la pensée du pape. Il est exact que, parmi les
catholiques, méme parmi les évéques, il y en a de plus conciliants que
d’autres touchant les rapports avec les non-catholiques, tout comme parmi
les votres, cher Monsieur, les uns sont plus compréhensifs et d’autres moins ;
mais je suis slir que ceux qui voudraient toujours voir les divers groupements
chrétiens se traiter avec une loyale charité ne sont pas moins ‘catholiques’
que les autres. Cela, vous pouvez le dire sans craindre aucun démenti.

Veuillez agréer, Monsieur le Secrétaire général, I'expression de mes sen-
timents respectueux.

M. B.“74

Noch bevor Besson und Keller ihre ersten beiden Briefe austauschten,
hatte Besson das Buch ,Apres quatre cents ans“ publiziert.7s Es entspricht
in der Tendenz den von Besson im eben genannten Artikel referierten
Ansichten des Papstes. Das Buch erlebte vier Auflagen, wurde ins Deut-
sche iibersetzt und von der Académie frangaise preisgekront.76 (Keller
kannte es damals vermutlich noch nicht.) Es besteht aus einem - gréssten-
teils fiktiven - Briefwechsel zwischen dem Priester Joseph Favre und dem
Pasteur Samuel Curchod. Allein dieses Konzept ist bemerkenswert, setzt es
doch voraus, dass sich Besson, der selbstverstandlich identisch mit Favre
ist, sich gleichzeitig in einen evangelischen Pfarrer hineinversetzt. Einge-
streut in den Briefwechsel sind einige Briefe katholischer Personlichkeiten,
die teilweise protestantenfeindliche Positionen vertreten, welchen Favre
energisch entgegentritt.

Favre und Curchod bedauern beide, dass die Christen ,aprés quatre
cents ans“ noch immer gespalten sind. Sie wiinschen eine Einigung. Be-
merkenswert ist die Offenheit, mit der sie die strittigen Punkte auf den

73 KELLER an Besson, Rome, 12 IX 36 (Archiv des Bistums, Freiburg). Vgl. Fussnote 100.
74 BESSON an Keller in Rom, o. J., vermutl. Sept. 1936 (Archiv des Bistums, Freiburg).
75 BESSON, Marius: Aprés quatre cents ans. Siehe Fussnote 7.

76 CHARRIERE: Son Exz. Msgr. Marius Besson, 54.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 517

Tisch legen. Favre stellt klar, dass nur die katholische Kirche die ganze
Wabhrheit besitze.77 Er wiinscht, ,que toutes les brebis rentrent au ber-
cail“78. ,Nous avons horreur de compromis [...]. Ici, les catholiques gardent
leur foi trés jalousement“.79 Doch fiigt er an: ,Prions-nous assez pour ceux
qui sont séparés [...]?“80 Er empfiehlt drei Mittel, um die Dissidenten zu-
riickzubringen: ,la parole, I'exemple, la priére - la priére surtout.8
Wiederholt betont er: ,Le retour a I'unité n’est pas seulement une question
de vérité : c’est une question de charité.“82 Curchod hingegen schreibt:
,Décidément, Monsieur le Curé, ne croyez-vous pas que nous, protestants,
nous restons beaucoup plus que vous, catholiques, dans la ligne de 'Evan-
gile et de I'Eglise primitive?“83 ,L’Eglise, insensiblement, s’est modelée sur
I'Empire, et, comme il y avait un empereur, il y eut un pape. L’Evangile ne
parle point d'une primauté®“.84 Favre besteht demgegeniiber darauf, dass
,’Eglise catholique une institution voulue par le Christ“8s sei. — Ein zweites
wichtiges Thema ist die Reformation. Favre spricht sich fiir eine objektive
Geschichtsschreibung aus, an der es bisher auf beiden Seiten gefehlt habe.
Die vorreformatorischen Missstinde sind nur am Rande ein Thema.
Curchod spricht die ,justification par la grace de Jésus-Christ“86 an, die bei
den Katholiken durch die Werke eingeschrankt werde. Favre widerspricht:
»,Nous savons parfaitement que Jésus-Christ seul est notre sauveur.“87 Auch
lehre die Kirche laut dem Konzil von Trient ,d’une part, que les ceuvres,
sans la grace de Jésus-Christ, n’ont aucun vrai mérite, et, d’autre part, que le
mérite surnaturel des ceuvres ne leur vient que de la grace de Jésus-Christ.“88

In der Frage nach der wahren Kirche kommen Favre und Curchod nicht
weiter.89 Doch bei der Rechtfertigung stehen sie sich iiberraschend nahe.
Besson nahm damit vorweg, was im 6kumenischen Dialog erst viel spater
selbstverstandlich wurde.sc Beriihrend ist auch die menschliche Nahe, die
sich in diesem Buch zeigt. Der Priester und der Pfarrer attestieren sich
gegenseitig einen zutiefst christlichen Glauben und eine christliche Haltung.

77 BESSON, Marius: Aprés quatre cents ans, 184.

78 Aprés quatre cents ans, 265.

79 Aprés quatre cents ans, 33.

80 Aprés quatre cents ans, 32f.

81 BESSON, Marius: Pour que tous soient un, in: DERS.: Discours et Lettres Pastorales, 199.
82 BESSON, Marius: Aprés quatre cents ans, 32f.

83 Aprés quatre cents ans, 40,

84 Apres quatre cents ans, 66.

85 Aprés quatre cents ans, 48.

86 Aprés quatre cents ans, 203.

87 Aprés quatre cents ans, 213.

88 Apres quatre cents ans, 205.

89 Die orthodoxe Kirche wird im Briefwechsel ausgeblendet.

90 Vgl. zuletzt: Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Welt-
bundes und der Katholischen Kirche, in: MEYER, Harding et al. (Hgg.): Dokumente wach-
sender Ubereinstimmung III. Paderborn, 2003, 419f.



518 Marianne Jehle-Wildberger

AUSEINANDERSETZUNG MIT DEM NATIONALSOZIALISMUS

Sowohl Besson als auch Keller verurteilten den Militarismus und den
Rassismus bereits vor dem Machtantritt Hitlers. Anldsslich der Abriis-
tungskonferenz des Vélkerbunds von 1932 warb Besson fiir den Geist der
christlichen Nachstenliebe: ,Trachten wir danach, Verstehen und Liebe zu
wecken zwischen den Liandern [...]. Mégen auch hienieden verschiedene
Vaterldnder existieren, dort oben wird es ein einziges, ewiges Vaterland
geben, [...], dessen Biirger alle Menschen sein werden, ungeachtet der
Verschiedenheit der Rasse, der Farbe, der Nation, der Sprache [...].“9t - Der
Schweizerische Evangelische Kirchenbund erinnerte 1932 im gleichen
Kontext an die christlichen Werte. Keller sass wahrend der Abriistungs-
konferenz auf der Tribiine. Kritisch berichtet er: ,Staatsmanner sitzen auf
dieser Schulbank, stammeln in der neuen, schweren Sprache [...].“92

Der Schweizer Episkopat tat sich, mit Ausnahme Scheiwilers9s, schwer
mit der Abgrenzung gegeniiber Totalitarismen nationalistischer Pragung.
Bedingt durch die antidemokratische und antisozialistische Tradition der
katholischen Kirche habe sich zwangslaufig eine gewisse Nahe zu autori-
taren Ideen ergeben.94+ Mit Besson verhielt es sich nicht anders: ,Homme
de paix et de bon sens, profondément attaché a sa terre vaudoise et a ses
racines, doté d’'un sens aigu de ses responsabilités de pasteur, 'évéque de
Fribourg Mgr Besson n’avait certes pas I'ame d’'un résistant®.9s Besson
nahm angesichts des Biirgerkriegs offentlich Partei fiir Franco: ,,L’Espagne
nationaliste ne persécute pas, elle se défend.“96 Keller hingegen unter-
stiitzte die von der Franco-Regierung unterdriickte, zumeist republika-
nisch gesinnte, evangelische Minderheit.97 Den Nationalsozialismus in
Deutschland kritisierte Besson allerdings: Es gebe einen ,esprit du mal [...]
avec une particuliére énergie“s8, die gegenwartigen Fragen seien bedangs-
tigend. Und anderswo: , Des faits récents et douloureux démontrent que la
ou I'Eglise est persécutée, la olt on empéche son action, les droits de la
personne humaine disparaissent et sous des prétextes divers l'esclavage
antique renait.“99

91 CHARRIERE: Son Exz. Msgr. Marius Besson, 122f.

92 KELLER, Adolf: Vom Unbekannten Gott. Gotha: Leopold Klotz 1933, 69.

93 BISCHOF, Franz Xaver: Verkiindigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwor-
tung, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 471f.

94 BISCHOF: Verkiindigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung, 468.

95 CHENAUX, Philippe: Charles Journet a la découverte du mystére d’Israél, in: CONZEMIUS
(Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 385.

96 FARRE, Sebastien: L’Eglise espagnole sous la Croix, in: Schweizer Katholizismus 1933-
1945, 271.

97 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller, 380f.

98 BESSON, Marius: Bonheur d’étre catholique, 6.

99 BESSON, Marius: L'action bienfaisante des papes contemporains. Fribourg: Libr. Saint-
Paul 1942, 1.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 519

Keller suchte in zahlreichen Vortrdagen, Artikeln und in zwei Biichern
seine Zeitgenossen, insbesondere die Amerikaner, iiber den Nationalsozia-
lismus (aber auch den Bolschewismus) aufzukldren.oc Hinsichtlich des
,2Kirchenkampfs“ in Deutschland unterstiitzte er wie Karl Barth die Beken-
nende Kirche.1or Auch setzte er sich in seinem Hilfswerk von 1933 an ganz
praktisch fiir die jiidischen und ,judenchristlichen” Fliichtlinge ein. 1934
erliess er einen ersten Spendenaufruf an die evangelische Schweiz - mit
wenig Echo! Als erster evangelischer Theologe protestierte er bereits 1935
im Bundeshaus in Bern gegen die restriktive schweizerische Fliichtlings-
politik. Der Kampf gegen den Nationalsozialismus und fiir die Fliichtlinge
wurde zu Kellers Arbeitsschwerpunkt. Erwdhnenswert ist: Anfang 1934 ko-
operierte er mit dem Erzbischof von Wien, Kardinal Innitzer, und dem
Wiener Oberrabbiner bei der Hilfe an die hungernden Opfer der Kollekti-
vierung Stalins in der Ukraine.12 Diese interreligiose Aktion war - zu je-
nem Zeitpunkt - einmalig.

Der Nationalsozialismus lieferte Keller ein neues Argument fiir die Zu-
sammenarbeit mit den Katholiken. Hitler habe die katholische Kirche zu-
ndchst geschont, sie dann aber wie die evangelische zu verfolgen begon-
nen.o3 Er sprach von ,fellowship of suffering between Catholics and Pro-
testants“o4. Am BBC in London sagte er 1935: ,The relationship between
Catholics and Protestants is visibly improving since both groups are un-
dergoing the same persecution in Russia as well as in Germany.“1os Anfang
1937 besuchte er Kardinal Max Faulhaber in Miinchen:

,Cardinal Faulhaber in Munich [..] had answered very kindly an article of
mine in the ‘Living Church’ in which I spoke of the common defense of a
Christian heritage and approved this thesis. [...] I saw my old friend Pribilla,
editor of a Catholic Magazine [,Stimmen der Zeit‘] and author of a famous
book on the Stockholm conference. [..] He took me to the Cardinal who
received me most kindly and said that since a long time he had wished to see
me in Geneva in order to discuss many points in common with which I had
dealt in the press. [...] Pribilla as well as the Cardinal resent likewise as the
Confessional Church¢ the attack of the political religion on the Christian
religion. The Cardinal explained spontaneously that we should not consider
it as an unfriendlyness if the Catholic Church could not participate officially

100 Vgl. JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller, 347-432 und 467-472. Vgl. Kellers
Biicher Religion and Revolution. New York: Fleming H. Revell 1934, und Church and State on
the European Continent. London: The Epworth Press 1936. - Zum zweiten Buch siehe oben:
erster Brief Kellers an Besson, 11.

101 = gppositioneller Teil der evangelischen Kirche Deutschlands.

102 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller, 243.

103 KELLER, Adolf: Christian Europe Today. New York: Harper and Brothers 1942, 108.

104 KELLER: Christian Europe Today, 1o, vgl. 108.

105 KELLER an den Church of England Council for Foreign Relations, 12. Juni 1935 (BAR
J.2.257 1288/137).

106 D h. Bekennende Kirche.



520 Marianne Jehle-Wildberger

in our conferences. She would abstain because she would not discuss at such
a conference the existing controversy between the two Churches. [...] He said
that movements towards more unity could be supported in the present only by
an elite which is not always understood by the masses in both Churches.“7

Faulhaber, so Keller, habe es gewagt, in einer Predigt zu sagen, man werde
nicht durch das deutsche Blut, sondern durch das Blut Jesu Christ ge-
rettet.108

In Rom habe man zundchst gehofft, mit Hitler ins Einvernehmen zu
kommen, so Keller. Doch: ,The Encyclical Letter [,ardenti cura‘; ,Mit bren-
nender Sorge‘] shows that this method was useless. The Pope accuses the
State of an open break of promise.”09 ,[...] Cardinal Faulhaber, Count of
Galen, Bishop of Miinster, [...] have come out in an open fight [...]. In the
last public speeches of Count Galen and the Bishop of Berlin a remarkable
fact took place when the Protestants were called brethren.”nc — An der
zweiten Weltkirchenkonferenz von 1937 in Oxford habe man, so Keller, der
katholischen Kirche gegeniiber eine wahrhaft briiderliche Stellung einge-
nommen.: Umgekehrt konstatierte er mit Befriedigung: ,, The criticism of
the last two world conferences [Oxford und Edinburgh] was much less
polemic and unjust than the criticism of Stockholm and Lausanne (except
for the friendly book of my friend Pribilla). Even the ,Osservatore Romano’
was not unfriendly [...].“n2

»VERS LA PAIX RELIGIEUSE“: GEMEINSAME MANIFESTATION BESSONS UND KEL-
LERS BEI KRIEGSBEGINN

Am 13. August 1939, wenige Tage vor Kriegsausbruch, am Auslandschwei-
zertag in Ziirich, gab es zwei parallele Gottesdienste, der eine mit Bischof
Besson in der Kirche St. Anton, der andere mit Keller im Fraumiinster.
Keller regte an, die beiden Predigten in derselben Broschiire zu publizie-
ren.n3 Es sei zwar keine communicatio in sacris gewesen, aber: ,II me
semble d’autant plus important de souligner par cette publication que ca-
tholiques et protestants aiment leur patrie et collaborent sur le terrain

107 KELLER, Adolf: Report on a Journey to Berlin, end of January 1937, 10f. (NLAK C 28).

108 KELLER, Adolf: Christian Europe Today, 83.

109 KELLER, Adolf: The Relations of Germany and the Vatican, undat., vermutl. 1937, 2
(NLAK C 2,3).

10 KELLER: The Relations of Germany and the Vatican, 2f.

m KELLER, Adolf: Ein Selbstgesprach iiber die Weltkirchenkonferenz des Sommers 1937, 5
(EZA [Evangelisches Zentralarchiv Berlin] 51 / OV i3).

12 KELLER an Bischof Bell, 12. April 1938 (Lambeth Palace Library London, Bell Papers 9
ff. 249-250).

13 Bischof Marius Besson/Prof. Dr. Adolf Keller. Kirche und Heimat. Ziirich: Wanderer
1939.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 521

patriotique [...] pour défendre les valeurs spirituelles de notre patrie.“n4
Das Vorwort zur Publikation wollte Keller schreiben. Besson reagierte
zuriickhaltend: ,[...] je vous prie de la faire de telle fagon que les deux
services religieux de Zurich [...] apparaissent bien comme deux services
paralleles, et non pas comme les deux parties d'un méme service; je suis
sir que vous me comprenez: nous voulons la collaboration mais non le
mélange et la confusion,“ss schrieb aber wenige Tage spater: ,Je crois que,
maintenant, tout est en ordre. Il reste a souhaiter a la brochure un bon
succes: si, comme vous le dites, elle contribue a faire connaitre au public
les bons rapports qui nous unissent, ce sera tant mieux.“n6

Nach Ausbruch des Zweiten Weltkriegs forderten Katholiken und
Protestanten, besonders deutlich Keller, eine Versachlichung der Bezie-
hung zwischen den Konfessionen.u7 Uber Besson heisst es: ,L'un de ses
premiers soucis, sitot la guerre déclarée, avait été de réitérer la loyauté des
catholiques suisses a l'égard des institutions de la Confédération fédé-
rale.“v8 Diese Haltung zeigt sich auch in dem von den Bischifen von
Streng und Besson gemeinsam verfassten, patriotischen Hirtenschreiben
zum 650-Jahr-Jubilaum der Eidgenossenschaft von 1941: Hier hat ein aus
Kulturkampfzeiten herriihrendes Bediirfnis nachgewirkt, die Katholiken
als ,gute Schweizer“n9 zu erweisen. — Keller schrieb nach Kriegsausbruch:

,Die Kirche [...] hat mit Columban, Sankt Gallus, Fridolin, Niklaus von der
Fliie, mit Zwingli, Calvin, Oekolampad und den anderen Reformatoren
madchtig an der Pragung unseres Volkscharakters mitgearbeitet. [..] Die
Gemeinschaft zerriss zwar zuzeiten. [...] Aber wir sind trotzdem nicht in zwei
Kirchen auseinandergefallen. Es handelt sich jetzt und hier um die eine
Kirche, die in verschiedenen Formen, mit verschiedenem Wahrheitsgehalt
aufs innigste mit dem geistigen Schicksal unseres Landes verbunden ist und
bleibt. [...] Sie ist doch um des Herrn willen die eine alte christliche Kirche,
die alteste und grosste Gemeinschaft des Geistes. Man sollte gar nicht von
Kirchen sprechen. Das dlteste christliche Glaubensbekenntnis sagt, ,Ich
glaube an die Eine, Heilige, Apostolische Kirche.*120 ;Dazu gehért [...] das
Horen des Wortes Gottes. Die Nachfolge Christi als des Herrn und Erlosers.
Die Fiihrung durch den heiligen Geist. Die Gemeinschaft der Heiligen.“2

114 KELLER an Besson, 14. Nov. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).

15 BESSON an Keller, 10. Nov. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).

16 BESSON an Keller, 23. Nov. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).

17 KOCHER, Hermann: Es ist zum Katholischwerden!, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer
Katholizismus 1933-1945, 91.

u8 CHENAUX, Philippe: Charles Journet a la découverte du mystére d’Israél, in: Schweizer
Katholizismus 1933-1945, 385.

19 BISCHOF, Franz Xaver: Verkiindigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung,
in: Schweizer Katholizismus 1933-1945, 477.

120 KELLER, Adolf: Am Fusse des Leuchtturms... Ziirich: Wanderer-Verlag 1940, 231 S., 112f.

121 KELLER: Am Fusse des Leuchtturms..., 192f.



522 Marianne Jehle-Wildberger

Im Wintersemester 1939/1940 veranstaltete die ETH in Ziirich im Zeichen
des geistigen Widerstands eine oOffentliche Vortragsreihe zum Thema
y2Kulturwerte der Schweiz“.22 Besson und Keller wurden eingeladen, iiber
den religiosen Frieden zu sprechen. Kurz vor dem Anlass teilte Keller Bes-
son mit: ,Je viens d’entendre de M. le professeur Max Huber, premier ora-
teur de la série [..], que ces conférences éveillent beaucoup d’'intérét a
Zurich.“23 Keller kiindigte Besson an, ihn zuvor zu besuchen, was dieser
positiv aufnahm: ,Je serai trés heureux de vous voir et certainement treés
intéressé par tout ce que vous me direz.“124

Am 2. Februar 1940 trat Bischof Besson im voll besetzten Auditorium
Maximum als Erster ans Rednerpult:=5

,Invité a parler de la paix religieuse en Suisse du point de vue catholique, de
méme que mon illustre ami, M. le professeur Adolphe Keller doit le faire du
point de vue protestant, je m’efforcerai de remplir ma mission sans trahir le
catholicisme, dont je dois loyalement exposer la doctrine, mais sans offenser
mes fréres non-catholiques, dont l'aimable courtoisie est si souvent un
réconfort pour moi.“126

Dann gab er seiner Uberzeugung Ausdruck,

,que la grande masse de nos concitoyens, surtout ceux d’entre eux qui
portent le poids des responsabilités, désirent aujourd’hui la paix religieuse
[...]. Comment arriver a ce résultat? La paix religieuse suppose un rappro-
chement entre chrétiens. Avant de chercher comment ce rapprochement peut
se poursuivre, il est bon de dire comment il ne doit pas étre fait. [-] Je sais
que beaucoup de mes amis protestants, dont je respecte les croyances, méme
sans les partager, ne voudraient jamais renoncer a certains points de doctrine
considérés [...]. Je sais, d’autre part, que moi-méme je n’abandonnerais sous
aucun prétexte des certitudes que je regarde comme essentielles et qui re-
butent plus d’'un protestant. Je donnerais ma vie, plutét que de renoncer a
dire, [..] que toute I'Eglise chrétienne, c’est-a-dire I'ensemble des fideles
répandus dans tout I'univers, doit étre d’accord avec 'Eglise de Rome, a cause
de la prééminence supérieure qui lui appartient. Je donnerais ma vie, plutot
que de renier soit le dogme de la divinité du Christ, soit celui de la présence
réelle dans Eucharistie [...]. Non, ces trésors et beaucoup d’autres, pour rien
au monde je ne voudrais m’en dessaisir. Notre besoin d'union ne peut exiger
d’aucun de nous I'abandon de ce que notre conscience nous ordonne de con-
server. Au contraire, pour paradoxal que cela semble de prime abord, si nous
voulons d’une part, assurer une paix religieuse vraiment stable [...] et, d’autre
part, préparer par de longs efforts I'union compléte de tous dans une méme
profession de foi - ce qui, malgré d’énormes difficultés, ne doit pourtant pas

122 Sjehe Schulratsprotokoll ETH 16.16. 1939, Traktandum 68 (Archiv ETH Ziirich).
123 KELLER an Besson, 13. Dez. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).
124 BESSON an Keller, 16. Dez. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).

125 Monseigneur Marius Besson. Vers la paix religieuse/Professor D. Adolf KELLER, D. D.
LL.D“: Wege zum religiésen Frieden. 6, Anmerkung 32.

126 BESSON, Marius: Vers la paix religieuse, 8-23, hier 8.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 523

étre absolument impossible, vu le patrimoine commun que nous avons [...]:
Dieu, la Bible, 'amour du Christ - il faut que chacun de nous reste loyale-
ment attaché a ce qu’il croit étre la vérité, que chacun de nous sollicite avec
confiance et conserve avec amour la lumiére que Dieu ne refuse jamais aux
hommes de bonne volonté. Pas de réticence, pas de restriction mentale, pas
de compromis. Disons les choses comme elles sont. [...] L’erreur est le con-
traire de la vérité. Nous ne disons pas: 'un croit que le Christ est Dieu, 'au-
tre pense qu’il n'est qu'un homme, et I'un et I'autre ont pourtant raison [...].
Nous disons: ou le Christ est Dieu ou il ne l'est pas; s’il est Dieu, c’est un cri-
me d’en faire une simple créature, s’il n’est qu'un homme, c’est un blasphéme
d’en faire un Dieu. La bonne foi peut excuser celui qui se trompe, elle ne peut
lui donner raison, elle ne peut transformer l'erreur en vérité. [-] Méme si
chacun garde sa foi, tous peuvent s'unir dans la charité. [...] Ce pas, nous
sommes certainement tous résolus a le faire. Je suis heureux de constater que
jamais, peut-étre, le désir de la paix religieuse, le respect mutuel entre chré-
tiens, le besoin d’unité n’ont été plus grands qu’aujourd’hui. Sans doute, il
reste quelques irréductibles attardés [...]. La majorité de notre peuple n’est
point avec eux. Gardons-nous de leur accorder une importance excessive.
Songeons plutdot aux heureuses collaborations déja réalisées dans plusieurs
domaines, en dehors de la communicatio in sacris que les catholiques ne
peuvent admettre, et que bien des protestants, au fond, n’aiment pas beau-
coup non plus. [-] La paix religieuse, nous devons, nous chrétiens, plus que
les autres, la vouloir et la favoriser. La paix est inscrite a la premiére ligne de
notre programme. Quand Jésus vint au monde, les anges entonnérent le can-
tique de la paix : ,Gloire a Dieu dans le ciel, paix sur la terre et bienveillance
aux hommes' (Lk 2,14)[...].“27

Besson hielt also dezidiert am katholischen Glaubensgut und am Supremat
der katholischen Kirche fest. Kompromisse in der Wahrheitsfrage lehnte er
ab. Dennoch setzte er sich auch in diesem Vortrag - und das gilt es zu
unterstreichen - fiir ,bon compagnonnage“28 zwischen aufrichtig Gldu-
bigen beider Konfessionen ein. Fiir den Moment gelte es, ,les devoirs de la
courtoisie, de '’humanité, de la bienveillance® briiderlich zu bewahren und
gemeinsam ,cet amour universel qui est le résumé et le terme le plus élevé
de l'idéal chrétien“ zu bezeugen und gegen ,la puissance des ténébres”
zusammenzustehen. Das sei zwar noch nicht ,la paix religieuse idéale”“. ,Le
retour a I'unité et sa préparation lointaine [...] ne sont pas seulement une
question de vérité, mais une question de charité.“ Gott wolle den Frieden:
,Nous serons apétres, non seulement par la charité, mais par la priére.
L’unité parfaite ne peut étre obtenue sans la grace.”

Wie Besson ging auch Keller in seinem Referat nicht den Weg des
geringsten Widerstands:

»,Die Christenheit ist gespalten. Wir haben um der Wahrheit willen diese
Tatsache zundchst ruhig zu bekennen und ernst zu nehmen [...]. Wir

127 BESSON: Vers la paix religieuse, hier 9, 10f., 12, 13f.
128 BESSON: Vers la paix religieuse, hier 15, 15, 17, 20, 23, 21.



524 Marianne Jehle-Wildberger

beklagen diese Uneinigkeit der Christenheit tief und stehen hier ebenso vor
dem Geheimnis gottlicher Zulassung, wie vor menschlicher Schuld. In der
christlichen Hoffnung ist es uns aber nicht verwehrt, geduldig und glaubig
auszuschauen nach der verheissenen Endzeit, in der ein Glaube, eine Taufe,
eine Kirche unter dem Einen Herrn der Kirche sein wird. [...] Wenn die
Einheit des Glaubens heute noch nicht moglich ist, so sollte doch [...] der
Friede nicht unmoglich sein. [...] Wir diirfen um der Wahrhaftigkeit und
Treue willen nicht einen Scheinfrieden, einen faulen Frieden wollen, sondern
einen echten Frieden, der [...] in dem gemeinsamen Glaubensbesitz und dem
gemeinsamen Grundgesetz christlicher Liebe begriindet ist. [...] Die theolo-
gische Auseinandersetzung muss in Wahrheit und Liebe weitergehen zwi-
schen den Theologen auf beiden Seiten. Sie diirfen sich das Recht, Ja oder
Nein zu sagen, nicht nehmen lassen. Sie werden die bestehenden dogmati-
schen Unterschiede auch bei einem Bemiihen um einen religiosen Frieden
nicht verwischen, ihrer Kirche treu bleiben, aber bereit sein, einander Re-
chenschaft tiber ihren Glauben zu geben und Differenzen als Gegensaitze
innerhalb der christlichen Familie iiberall da zu achten, wo eine ehrliche, in
der Bibel begriindete Uberzeugung dahinter steht.”

Jeder iiberzeugte Christ werde um des Gewissens willen ,und auf seine
Weise jenes berithmte Wort wiederholen: ,Hier stehe ich, ich kann nicht
anders!” - Im Moment gehe es um die ,Verteidigung des gemeinsamen
christlichen Erbes [...] angesichts der Zerstorung hochster Kultur- und
menschlicher Werte®. Letztlich gehe es um den beiden Kirchen gemein-
samen Glauben an die Eine, Heilige und Allgemeine Kirche, die Una
Sancta. Dieses ,erste Monument eines gemeinsamen christlichen Glaubens
[stehe] wie ein Fels im geschichtlichen Flusse“. - ,Wir lassen uns von der
Bibel anleiten, den Weg zu solcher Einheit zu suchen. Sie lehrt uns auf
unserem gemeinsamen Weg nicht nur freundlich und liebevoll mitein-
ander zu reden, sondern stellt uns auf beiden Seiten immer wieder vor
unsern Herrn Jesus Christus, von dessen Wort und Geist wir eine gemein-
same Erkenntnis des Glaubens erhoffen.“ - Seinen Vortrag schloss Keller
mit dem Aufruf: ,Je ndher wir Christus kommen, um so niaher kommen wir
einander. Ubi Christus ibi ecclesia.“29

Deutlicher als Besson forderte Keller ein gemeinsames christliches
Ethos bei Themen wie Friede, Staat, Gesellschaft, Wirtschaft, soziale Ge-
rechtigkeit, Ehe und Familie.30

Wohl setzten die beiden Referenten die Akzente teilweise unter-
schiedlich, auch war die Position Kellers undogmatischer als diejenige Bes-
sons. Doch die Grundtendenz war ahnlich. Das fand auch die Neue Ziir-
cher Zeitung: ,Fiir viele diirften beide Darlegungen, gleichermassen durch
die Exaktheit der Formulierungen als durch die innere Grosse wahrer
Humanitdt und Toleranz, zu einem tiefen, nachhaltigen Erlebnis geworden

129 KELLER, Adolf: Wege zum religiésen Frieden, 24-35, hier 26, 27, 27, 24f,, 25, 26, 35.
130 KELLER: Wege zum religiésen Frieden, 24, 25, 29.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 525

seine. Erfreulich war auch, dass beiderseits die Verstaindigung von innen
heraus gesucht wurde [...].“3t Am Tag nach der Vorlesung schrieb Keller an
Besson: ,Permettez-moi de vous dire, je vous prie, avec quelle joie j'ai
quitté I'aula l'autre soir! J'ai déja entendu d’'un grand nombre d’amis que
cette manifestation commune trouvera une repercussion dans notre
peuple et sera saluée par beaucoup de chrétiens dans les deux camps.“32
Besson berichtete, dass verschiedentlich eine Repetition der Veranstaltung
in der Westschweiz gewiinscht werde - wozu es allerdings nicht kam.
Keller teilte Besson mit, dass in einer Zeitschrift von einem ,kirchenge-
schichtlichen Ereignis“33 die Rede sei. Doch auch negative, teils gehdssige
Reaktionen von Vertretern beider Kirchen blieben nicht aus. ,Il faut certes
beaucoup de persévérance,“34 schrieb Keller.

Keller hatte in seiner Vorlesung an der ETH die Bildung einer ,Schlich-
tungstelle“ vorgeschlagen, die aus kompetenten Sachverstindigen beider
Kirchen zusammengesetzt ware.35 Bei diesem innovativen Vorschlag dach-
te er an praktische Probleme wie Mischehe, Konversion und Abgrenzung
der Missionsfelder. Wenige Tage nach dem Anlass kam Keller in einem
Brief an Besson auf seine Idee eines ,Schlichtungsrats“ zuriick.36 ,Je ne
crois pas“, antwortete Besson, ,qu’il y ait une objection de principe a
formuler contre votre suggestion relative a la formation d’un petit groupe,
composé de protestants et de catholiques, ayant pour but de relever les
erreurs qui, dans les diverses publications, seraient, soit d'un c6té soit de
I'autre, un obstacle a la paix confessionelle. Il faudrait simplement laisser
un peu mdrir le projet [..].“57 — Erst nach dem 2. Vatikanischen Konzil
wurde der Vorschlag in Form der Evangelisch/Rémisch-katholischen
Gesprdchskommission verwirklicht.138

Besson und Keller waren sich jetzt freundschaftlich verbunden. Keller
driickte seine Freude iiber einen Hirtenbrief Bessons aus, in dem dieser
von ,grace divine, indispensable avant méme les oeuvres“9 schrieb. In der
zweiten Aprilwoche 1940 reiste Keller, kurz nach einem Romaufenthalt
Bessons, ebenfalls nach Rom. Es ging um in evangelisch-katholischer

131 NZZ, Montag, 5. Februar 1940, Blatt 5, Morgenausgabe.

132 KELLER an Besson, 3. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

133 BESSON an Keller, 15. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg). - Keller an Besson, 5.
Mairz 1940 (ebenda). Es handelte sich um den kirchenpolitisch ,positiven“ ,Kirchenfreund®.

134 KELLER an Besson, 17. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

135 KELLER, Adolf: Wege zum religiésen Frieden, 34.

136 KELLER an Besson, 17. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

137 BESSON an Keller, 2. Mdrz 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

138 Vgl. JEHLE, Frank: Highlights aus 41 Jahren Evangelisch/Rémisch-katholische Ge-
sprdchskommission der Schweiz (ERGK), in:

http://www.sek-feps.ch/media/pdf/Organisationen/ERGK/Highlights_Jehle.pdf.

139 KELLER an Besson, 27. Febr. 1940 (Archiv des Bistums in Freiburg).



526 Marianne Jehle-Wildberger

Mischehe lebende Fliichtlinge jiidischer Herkunft, die er betreute.1o Der
Vatikan bemiihte sich damals auf Anstoss Kardinal Faulhabers um brasi-
lianische Visa fiir 3000 ,nichtarische“ deutsche Katholiken.4 Keller wollte
erreichen, dass seine Schiitzlinge einbezogen wurden. Vor der Abreise
schrieb er an Besson mit Bezug auf die ETH-Vorlesungen: ,Vous en avez
évidemment parlé au Saint Pére, a Rome, a I'occasion de votre visite. [...] Je
suis certain que le Pape qui suit un rapprochement des Eglises avec tant
d’'intérét a, en ce moment, des possibilités uniques, non seulement pour
rapprocher les nations sur la base d’'une paix juste, mais pour écarter la
méfiance mutuelle des Eglises [...].“14> Besson bat daraufhin Monseigneur
Costantini, Secrétaire de la Congrégation de la Propagande, Keller, ,un de
mes bons amis, pasteur protestant des plus influents“43, zu empfangen.

Keller wurde - wohl dank Besson - nicht nur von Costantini empfan-
gen, sondern auch von ,Sa Sainteté, qui m’a trés bien regu. Je n’ai pas per-
mis que l'on publie cette visite dans la liste que I'Osservatore Romano
donne régulierement, et cela dans l'intérét méme de la cause que nous
poursuivons en Suisse.“44 In der Schweiz erzdhlte Keller nichts von dieser
Audienz, weil er fiirchtete, man wiirde sie als Verrat an der evangelischen
Kirche missverstehen.i4s Im Vatikan sind die Archivalien von Pius XII.
noch unter Verschluss.146 — Kurz vor Kriegsende schrieb Keller an Jacques
Maritain von der Audienz ,que Sa Sainteté a bien voulu m’accorder [...], au
cours de laquelle j’ai été profondément impressionné de la hauteur morale
des projets de paix élaborés par le Pape et de sa compréhension pour la
situation religieuse de la chrétienté d’aujourd’hui.“147 Kellers Privataudienz
bei Papst Pius XII. dauerte mit 25 Minuten ungewohnlich lang. Mit Sicher-
heit wurde iiber den Weltfrieden und den konfessionellen Frieden ge-
sprochen, ob auch iiber die deutschen Fliichtlinge, wdre interessant zu
erfahren.

140 KELLER: Jahresbericht der Zentralstelle 1939/1940, S. 21 (BAR J.2.257 1257/133).

141 FAULHABER an Papst Pius XII, 31. Mdrz 1939, in : BLET, Pierre/MARTINI, Angelo/ SCHNEI-
DER, Burkhart (Hgg.): Le Saint Siége et les Victimes de la Guerre. Mars 1939-décembre 1940.
Bd. 6 der «Actes et Documents du Saint Siége Relatifs a la Seconde Guerre Mondiale».
Vatican: Libreria Editrice Vaticana, 1972, 62f.

142 KELLER an Besson, 18. Marz 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

143 BESSON an Monseigneur Costantini, 20. Marz 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

144 KELLER an Besson, 23. April 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

145 KELLER, Adolf: Aus meinem Leben. Typoskript, 209 (NLAK).

146 Die Sperre dauert bis 2028.

147 KELLER an Jacques Maritain, 2. Febr. 1945 (CH W [Winterthur] Sondersammlungen,
Ms Sch 152/37).



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprach 527

DIE LETZTEN KONTAKTE

Vom Herbst 1940 bis zum Herbst 1942 weilte Keller in den USA, wo er auf
Wunsch des amerikanischen Kirchenbunds iiber die kirchliche Situation
Europas berichtete und die Aufnahme von und die Hilfe an deutsche
Fliichtlinge zu stimulieren hatte. Das Geld, das er zusammenkratzte, ging
an Genf, von wo es grosstenteils an die Juden und ,Judenchristen” in den
Interniertenlagern der Vichy-Republik in Siidfrankreich weitergeleitet
wurde.

Bischof Besson verbot 1942 dem Theologen Charles Journet, dem viel-
leicht entschiedensten schweizerischen katholischen Fiirsprecher der Ju-
den, die Publikation eines Artikels, in welchem dieser in zustimmendem
Sinne auf die Hirtenbriefe der franzgsischen Bischofe zur Deportation von
Juden und auf den Widerstand hinwies.148 Besson war nicht unberiihrt:
»Ich, der ich niemals traume, hatte diese Nacht einen kurzen, aber qual-
vollen Angsttraum. Ich war in Italien auf dem Wege zum Papst und hatte
keinen Pass, sollte in ein Konzentrationslager geschickt werden ... Doch
ich konnte durch eine gliickliche Fiigung entfliehen und kam wieder nach
Freiburg. Dieser Angsttraum ist ohne Zweifel eine Folge von all dem, was
ich von den Leiden der Kriegsopfer erzahlen hore.“u9 Er rief zur Sympathie
mit den Kriegsopfern auf und zur Aufnahme von Fliichtlingen, protestierte
aber wie die anderen Schweizer Bischife nie offentlich gegen die Juden-
verfolgung, verteidigte die Abweisung der Fliichtlinge durch die schweize-
rischen Behorden noch 1942.150 ,Sein Einsatz fiir das korperliche und geis-
tige Wohl der Flichtlinge kontrastiert [...] eigenartig mit seiner apoliti-
schen Haltung und seinem Gehorsam den Zivilbehorden gegeniiber.“s
Besson unterstiitzte die Arbeit in den Interniertenlagern in Stidfrankreich,
publizierte aber nichts dariiber. ,Im Gegensatz dazu legte die protestanti-
sche Seite Wert darauf, die Offentlichkeit iiber die Vorkommnisse in fran-
zoOsischen Lagern zu informieren.“s2 Doch vermittelte Besson als Direktor
der Mission Catholique zwischen dem Vatikan und dem IKRK, dessen Pra-
sident Max Huber war.3 Dieser unterstiitzte die in der Fliichtlingshilfe

148 ALTERMATT, Urs: Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitdten, Kontinuitdten,
Ambivalenzen. Frauenfeld: Huber Verlag 1999, 259.

149 BESSON in: CHARRIERE: S. Exz. Marius Besson, 211.

150 BISCHOF, Franz Xaver: Verkiindigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwor-
tung, in: CONZEMIUS: Schweizer Katholizismus 1933-1945, 475, 479f., 483.

151 FINK, Urban: Die Berner Nuntiatur: Infozentrum und Briicke zwischen zwei Klein-
staaten in Bedrdngnis, in: Schweizer Katholizismus 1933-1945, 566.

152 CONZEMIUS, Victor: Vergessene Helfer, in: DERS.: Schweizer Katholizismus 1933-1945,
607.

153 BISCHOF: Verkiindigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung, in: Schwei-
zer Katholizismus 1933-1945, 480 und FINK: Die Berner Nuntiatur: Infozentrum und Briicke
zwischen zwei Kleinstaaten in Bedrdngnis, ebenda, 567.



528 Marianne Jehle-Wildberger

sehr aktive, von Keller geleitete, Zentralstelle.s4+ Umgekehrt ist es Bessons
Geschick ,zu verdanken, dass Pius XII. eine Million franzosische Franken
fiir das Lager von Gurs zur Verfiigung stellte - fiir die realen Bediirfnisse
nicht mehr als ein Tropfen auf den heissen Stein. Bischof Besson ist in den
vatikanischen Dokumenten zur Fliichtlings- und Kriegsgefangenenhilfe
eine der am starksten in Erscheinung tretenden Personlichkeiten. Sein [...]
Augapfel war die Mission Catholique [...], die Nachrichten iiber Kriegsge-
fangene vermittelte und einen Paket- und Hilfsgiiterdienst unterhielt
[...]."155 — Im Prinzip beide fiir die Fliichtlinge engagiert, waren Besson und
Keller doch hinsichtlich des praktischen Vorgehens verschieden.

Nach seiner Riickkehr aus den USA meldete sich Keller bei Besson zu-
rick: ,J’ai souvent parlé de ce meilleur clima entre les deux confessions
méme devant une grande assemblée de chefs du protestantisme américain
[...].”156 Postwendend antwortete Besson: ,[...] nous continuerons a faire de
persévérants efforts pour arriver & mieux nous connaitre et nous entendre
[...]."157 Zwar konnte er sich unter der Einigung noch immer nur den Bei-
tritt der Nichtkatholiken zur katholischen Kirche vorstellen. Schritte in
Richtung des Protestantismus und der Orthodoxie sah er nicht vor. Doch
respektierte er die andere Sicht, liess damit ein Torchen offen. Ende 1942
schrieb er an Keller:

,I1 y a évidemment une question fondamentale sur laquelle catholiques et
réformés ne sont pas et ne peuvent pas étre d’accord en conservant leur
position respective. Les uns croient en effet que I'Eglise a été voulue et
fondée par le Christ, tandis que les autres croient qu’elle est une usurpatrice
[...]. Si, sur la question dont je viens de parler, nous ne nous entendons pas, il
y a cependant d’autres questions d’'importance capitale, sur lesquelles nous
nous entendons sans peine, surtout quand nous voulons bien regarder nos
doctrines respectives dans une lumiére favorable et avec sympathie. Un pro-
testant et un catholique vraiment croyants se sentent tres proches l'un de
l'autre par I'idée qu’ils ont du Christ, par la foi qu’ils professent en lui et par
I'amour dont ils se sentent remplis a son égard. Je persiste de croire qu'’il
vaudrait mieux de souligner ces grandes vérités qui rapprochent, plutét que
d’aller chercher d’autres points beaucoup moins importants qui séparent. [...]
Enfin, [...] nous devrions trouver dans nos coeurs assez d’humilité, de charité,
d’esprit chrétien, pour nous efforcer de nous comprendre et pour aimer a
nous dire que nous sommes les enfants d'un méme Pére, que nous avons des
prénoms différents, mais que nous portons le méme nom, celui de Christ. Il y

154 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller, 468f.

155 CONZEMIUS, Victor: Bilanz und Ausblick, in: DERS.: Schweizer Katholizismus 1933-1945,
663.

156 KELLER an Besson, 4. November 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).

157 BESSON an Keller, 10. Nov. 1942 und KELLER an Besson, 23. Nov. 1940 (Archiv des Bis-
tums, Freiburg).



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frithes 6kumenisches Gesprdach 529

a une question de doctrine, qui est d'importance essentielle, mais il y a aussi
une question d’esprit.”’58

Keller antwortete:

,Je ne désespére pas que Dieu nous accordera un jour une conception de
I'Eglise du Christ assez vaste, assez bénie du Saint Esprit, pour permettre aux
différentes Eglises ou communions chrétiennes de s’y rencontrer et d’adorer
notre Seigneur Jésus Christ comme notre chef commun et sauveur. Je crois
que dans les grandes doctrines chrétiennes, sur le péché de 'homme et la
grace divine, sur la souveraineté de notre Seigneur comme kyrios [...], sur la
signification de la Croix et la résurrection, la Bible et les autres vérités trans-
cendantes [..] il n'y a pas de différences fondamentales. [..] La question
d’identité d’'une Eglise historique avec la vraie Eglise de Jésus me parait plus
difficile. Je n’aurais pas le courage d’identifier par exemple ma propre Eglise
avec telle ou telle phase historique [...]. Je crois qu’une telle identification ne
nous aidera pas et il faut évidemment nous placer devant d’autres faits qui
ont plus a faire avec les vérités de I’Evangile lui-méme, la reconnaissance de
I'action du Saint Esprit dans nos Eglises et dans nos cceurs, la peur de Dieu et
la volonté de suivre sa voix. [..] Je partage donc tout a fait votre conviction
qui souligne les grandes vérités qui nous rapprochent [...].”159

Auch wenn ihnen die Anndherung weiterhin am Herzen liege, so Keller,
miissten sie beide einsehen, dass gewisse Grenzen uniiberschreitbar waren.
Sie seien, was sie nicht verdient hatten, ,zwischen zwei Feuer geraten®s6o,
Sie mussten feststellen, dass mit abnehmender Bedrohung der Schweiz
gegen das Kriegsende hin der Wunsch nach dem Zusammengehen der bei-
den Kirchen bei vielen Leuten erlahmte. Die Erkenntnis war bitter. Doch
haben sie - und das ist ihr grosses Verdienst - unter den Bedingungen
ihrer Zeit - die Moglichkeiten der Anndherung bis zuletzt und bis zum
Aussersten ausgereizt. Sie waren Pioniere, deren Andenken es zu ehren
gilt. 161 — Besson war vor seinem Tod lange krank. Keller schrieb ihm:

,Je viens d’entendre que vous étes de nouveau souffrant et je voudrais, par la
présente, vous envoyer un mot de sympathie et de priére et vous assurer de
mes sentiments de haute estime et d’amitié.”62

Besson antwortete — in seinem letzten Brief:

,Je vous remercie vivement de l'intérét que vous portez a ma santé. Je vous
assure que votre sympathie m’est bien précieuse et je garde de toutes nos
rencontres un souvenir bienfaisant. Grace a Dieu le mal dont je souffrais est a

158 BESSON an Keller, 4. Dez. 1942 (Archiv des Bistums, Freiburg).
159 KELLER an Besson, 24. Dez. 1942 (Archiv des Bistums, Freiburg).
160 KELLER an Besson, 15. Juni 1944 (Archiv des Bistums, Freiburg).

161 Amiisant ist: Besson schickte ein Exemplar seiner Schrift L’Eglise et le Royaume de
Dieu samt personlicher Widmung an Bischof Joseph Meile in St. Gallen. Dieser - nicht sehr
okumenisch gesinnt - legte es unaufgeschnitten ab.

162 KELLER an Besson, 12. Aug. 1944 (Archiv des Bistums, Freiburg).



530 Marianne Jehle-Wildberger

peu pres entiérement disparu: je me reprends a espérer que le Maitre voudra
bien m’employer encore a son service quelque temps.”163

30'000 Personen zogen ein halbes Jahr spiater an der sterblichen Hiille
Bischof Bessons vorbei.®64 In einem Nachruf schrieb Keller von der glii-
henden Begeisterung Bischof Bessons fiir seine Kirche, von seiner Treue
zur katholischen Theologie, von seiner starken Werbekraft fiir die Aus-
breitung des katholischen Glaubens in der Westschweiz, die vielen Anlass
zu Befiirchtungen gegeben habe. Doch habe Besson erkannt, dass es nach
vierhundertjdhriger Polemik an der Zeit sei, ein neues Kapitel aufzuschla-
gen. Er habe gegenseitige Achtung, Liebe auch zu getrennten Briidern und
das Gebet fiir die Einigung der Kirche, die Una Sancta, gepredigt. Besson
habe geglaubt, ,dass die getrennten Korperschaften, die sich [...] zugerufen
hatten: ,Hier stehe ich!" und ,nicht anders’ konnten, vielleicht doch in
caritate und oratione ,anders’ konnten. [Er] stand trotzdem immer unver-
riickt unter der Kuppel von St. Peter [...].“165 In der Kirche, so Keller in den
letzten Zeilen des Nachrufs, hiatten beide Platz, Absolutismus und Tole-
ranz — im Zusammenleben in einem gemeinsamen Land jedoch nur das
Zweite,

Zusammenfassung

Der katholische Bischof Marius Besson (1876-1945) und der evangelische
Theologe Adolf Keller (1872-1963), beide Schweizer, waren friihe Reprdsen-
tanten der Okumene. 1940 sprachen sie an der ETH Ziirich zum religiosen
Frieden. Einig in grundsdtzlichen Glaubenssdtzen, unterschieden sie sich im
Kirchenbegriff. Trotzdem wollten sie sich nicht abfinden mit der Spaltung
des Christentums.

Abstract

The Roman Catholic bishop Marius Besson (1876-1945) and the Protestant
theologian Adolf Keller (1872-1963), both Swiss, were early representatives of
ecumenism. In 1940 they spoke at the Swiss Federal Institute of Technology
Zurich about confessional peace. They were united in the essentials of Chris-
tian creed, but dissented in ecclesiology. But they didn’t give up the hope of
Christian unity.

163 BESSON an Keller, 22. August 1944 (Archiv des Bistums, Freiburg).
164 CHARRIERE: S. Exz. Msgr. Marius Besson, 7.

165 KELLER, Adolf: Bischof Marius Besson und der konfessionelle Friede, in: NZZ, 28. Febr.
1945, Blatt 6.



	Marius Besson und Adolf Keller : ein frühes ökumenisches Gespräch

