
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Marius Besson und Adolf Keller : ein frühes ökumenisches Gespräch

Autor: Jehle-Wildberger, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marianne Jehle-Wildberger

Marius Besson und Adolf Keller.
Ein frühes ökumenisches Gespräch1

Es begann 1936. Beide Theologen standen zu jenem Zeitpunkt in reiferem
Alter und verfügten über vielfaltige Erfahrungen. Der Anstoss zum
Gespräch kam von Adolf Keller. Er schrieb, und zwar ausgerechnet aus Rom,
wo er in kirchlichen Angelegenheiten weilte, einen Brief an Bischof Marius
Besson in Freiburg. Ein Briefwechsel kam in Gang, der mit dem Tod Bes-

sons im Jahr 1945 endete.2 Er umfasst 44 Briefe. Höhepunkt der Beziehung
war das Jahr 1940, als sich - eine Folge der Bedrohung der Schweiz im
Zweiten Weltkriegs - die versöhnlichen Stimmen auf beiden Seiten mehrten.

In der „Ökumenischen Kirchengeschichte der Schweiz" von 19943 werden

Keller und Besson nur knapp erwähnt, Keller lediglich als wichtigster
Initiant des r920 gegründeten Schweizerischen Evangelischen Kirchen-
bundsA Die konfessionelle Front der Protestanten gegen die katholische
Kirche sei in den Zwanzigerjahren noch kaum in Frage gestellt worden, so
die „Kirchengeschichte".5 Umgekehrt habe Rom abwehrend auf die damals
aufblühende internationale ökumenische Bewegung reagiert und darauf
beharrt, dass die Einheit „nur innerhalb der römisch-katholischen Kirche
wiederhergestellt werden"6 könne. In den Dreissigerjahren sei es zu ersten
Gesprächen und gemeinsamen Gebeten zwischen Angehörigen der beiden
Konfessionen gekommen. In diesem Zusammenhang wird auf Bessons
Buch Après quatre cents ans hingewiesen.7 - Im Sammelband „Schweizer
Katholizismus 1933-3945" von 2001 wird herausgestrichen, Katholiken und
Protestanten hätten sich schlecht gekannt, es habe „une méfiance réci-

1 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller (1872-1963). Pionier der ökumenischen Bewegung.

588 S. Zürich: TVZ 2008.
2 Briefwechsel Marius Besson - Adolf Keller (Archiv des Bistums Lausanne, Genf und

Freiburg, Freiburg).
3 VlSCHER, Lukas/SCHENKER, Lukas/DELLSPERGER, Rudolf (Hgg.): Ökumenische Kirchengeschichte

der Schweiz. Freiburg: Paulusverlag 1994, 267-277.
4 Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, 267t.
5 FATIO, Olivier: Die Katholiken seien „comme une menace" betrachtet worden, in: Les

catholiques vus par des protestants: mauvais souvenirs de l'entre-deux-guerres, in: CONZE-

MIUS, Victor (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1943. Eine Konfessionskultur zwischen
Abkapselung und Solidarität. Zürich: NZZ 2001,179.

6 Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, 270.
7 BESSON, Marius: Après quatre cents ans. 2. Aufl. Genève: Jacquemond 1933, 319. Siehe

dazu S. 12fr. - Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, 270.



5O6 Marianne Jehle-Wildberger

proque"8 geherrscht. Mehrfach wird auf Adolf Keller und Marius Besson

hingewiesen: „[...] Adolf Keller, der Sekretär des Evangelischen Kirchenbundes,

[setzte] sich mit Bestimmtheit ein für das Zusammengehen der
Konfessionen sowohl im Interesse der Friedenssicherung wie auch in dem
der interkonfessionellen Verständigung."9 Und von Besson heisst es: „Dès
avant sa promotion à l'épiscopat en 1920, l'abbé Besson comprend bien
[...]: la Suisse [...] a moins besoin d'union que de concorde et de paix. [...] il
s'efforce de calmer les esprits [...]."10 Beide, Besson und Keller, spielten bei
der Annäherung der beiden Konfessionen eine Vorreiterrolle.

Adolf Kellers Werdegang bis 1936

Keller (1872-1963), vier Jahre älter als Besson, stammte aus einer evangelischen

Lehrersfamilie im schaffhausischen Rüdlingen. Seine pietistisch
geprägte Mutter beeinflusste seinen Glauben nachhaltig. Keller studierte in
Basel und Berlin Theologie, wobei er mit der damals dominierenden
liberalen Theologie konfrontiert wurde. An seiner ersten Pfarrstelle an der
deutschen evangelischen Kirchgemeinde in Kairo (1896 bis 1899), damals
eine Weltstadt, kam er in Kontakt mit anglikanischen Engländern und mit
der einheimischen Bevölkerung, das heisst mit griechisch-orthodoxen und
koptischen Christen, Muslimen und Juden. - Nach fünfjähriger pfarramtlicher

Tätigkeit auf Burg bei Stein a. Rhein wurde er Pfarrer in Genf (1904
bis 1909) - wo zuletzt Karl Barth sein Vikar war. - Dank Kairo und Genf
verfügte Keller über ausgezeichnete Sprachkenntnisse, Kommunikationsfähigkeit

und Weitläufigkeit. Verständigung und Versöhnung wurden ihm
zum lebenslangen Anliegen.

Seit Ende 1909 Pfarrer an der Stadtkirche St. Peter in Zürich, kümmerte
er sich um die Armen in der Gemeinde, wirkte auch als Gefängnisseelsorger.

Er stand der religiös-sozialen Bewegung von Leonhard Ragaz nahe.

- Zu Beginn des Ersten Weltkriegs, als Deutsch- und Welschschweiz
auseinander zu fallen drohten, sagte er: „Aus Jesus Christus stammt in letzter
Linie jene wunderbare Fähigkeit, auch das Verschiedene, Fremde zu einen,
[...] den Kreis der Liebe immer weiter zu spannen."11 Ungefähr zur selben

8 FATIO: Les catholiques vus par des protestants, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer
Katholizismus 1933-1945, 185.

9 CONZEMIUS, Victor: Bilanz und Ausblick, in: DERS. (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-
1945, 656.

10 FELLAY, Jean-Biaise: De la confrontation au rapprochement. Les catholiques face au
protestantisme 1920-1950, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 167t

11 KELLER, Adolf: Wir wollen sein ein einzig Volk von Brüdern. Vaterländische Ansprachen
in einem gemeinsamen deutsch- und welschschweizerischen Gottesdienst am 9. Sept. 1914.
Zürich: Orell Füssli 1914, Vorwort.



Marius Bessern und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 507

Zeit gründete er ein „Interkirchliches Komitee"12, an dem sich vermutlich
auch Katholiken beteiligten. 1917 bemerkte er zum 400-jährigen
Reformationsjubiläum, es gebe Protestanten, die den Sinn des Jubiläums in der
Bekämpfung des Katholizismus sähen. Doch: „Wir hoffen, dass diese Art
Protestantismus am Aussterben sei, was nicht hindert, dass wir uns immer
wieder des geistigen und religiösen Gegensatzes in toleranter und
verständnisvoller Weise bewusst bleiben."n Bei der Reformation handle es
sich „um eine Gnade, die nicht entdeckt und nicht gewollt und nicht
verdient wird, die vielmehr ins Herz fallt wie der Tau in die Blüte"1^

Nach Kriegsende, 1919, brachte Karl Barth den „Römerbrief' heraus.
Keller erkannte darin einen fundamentalen theologischen Paradigmenwechsel,

mehr noch: Er fühlte sich von der Theologie seines ehemaligen
Vikars persönlich angesprochen und in seinem Glauben vertieft, wurde zu
einem, wenn auch unkonventionellen, „Barthianer". Als Erster propagierte
er die dialektische Theologie in den französisch- und englischsprachigen
Ländern. Ebenfalls 1919 wurde Keller vom amerikanischen Kirchenbund in
die USA eingeladen (und vier Jahre darauf zu dessen europäischem Sekretär

bestimmt). Nach seiner Rückkehr regte er die Gründung des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbunds (SEK) an, dem er dann lange Jahre
als Sekretär diente. 1920 wurde in Genf die internationale ökumenische
Bewegung Life and Work (Praktisches Christentum) ins Leben gerufen, die
sich der Förderung des Friedens und der sozialen Gerechtigkeit verschrieb.
Keller wurde 1925 zu einem der beiden Generalsekretäre gewählt. Als
solcher schuf er die theologische Disziplin „Kirchenkunde" (Comparative
Ecclesiology), die er als Dozent an den Universitäten Zürich und Genf
einführte. 1922 wurde auf seine Initiative ein ökumenisches Hilfswerk, die
Europäische Zentralstelle für kirchliche Hilfsaktionen (Inter-Church Aid)
gegründet, die sich der Linderung der Not evangelischer und orthodoxer
Kirchen annahm. Er leitete das Hilfswerk bis i945-15

Rund um 1920 vollzog sich in Kellers Leben also eine totale Wende: Er
wurde zum vollamtlichen Ökumeniker mit einer Fülle verschiedenartiger
Aufgaben. 1928 zog er nach Genf um, das zum Zentrum der nichtkatholischen

Ökumene bestimmt worden war. - Doch zurück zu seinen Kontakten

zur katholischen Kirche! Bereits 1919 hatte er, innerhalb seiner Kirche
praktisch als Einziger, die Aufhebung des Verbots des Jesuitenordens in

12 KELLER an Hans Schönfeld, 18. Dez. 1936 (WCC [World Council of Churches, Genf]
24.021 Life and Work, General Correspondence). - Die Schreibende konnte nichts Näheres
dazu eruieren.

>3 KELLER, Adolf: Der Sinn der Reformation, in: BOVET, Ernest (Hg.): Wissen und Leben.
XIX. Band. Zürich: Orell Füssli 1917/1918, 49.

H KELLER: Der Sinn der Reformation, 52.
*5 1945 wurde die Zentralstelle in den provisorischen Ökumenischen Rat eingegliedert.

Die evangelische Schweiz, die sie zur Hälfte finanziert und den Präsidenten gestellt hatte,
gründete nun das HEKS.



5O8 Marianne Jehle-Wildberger

der Schweiz gefordert.16 1920, nach der Wiederzulassung der Nuntiatur,
besuchte Nuntius Luigi Maglione nicht nur die katholischen, sondern auch
die mehrheitlich evangelischen Kantone, was zu Unmut unter Protestanten

führte.1? Keller versuchte die Wogen zu glätten.18
Doch war er sehr enttäuscht, dass sich Rom gegen die Teilnahme an der

ersten grossen Weltkonferenz von Life and Work 1925 in Stockholm
entschied. Immerhin beteiligten sich - inoffiziell - einige Katholiken daran,
so der deutsche Jesuit Max Pribilla, der zu einem der ersten katholischen
Freunde Kellers wurdet Im Buch „Protestant Europe" von Anfang 192720
konstatiert Keller sachlich das Erstarken der katholischen Kirche seit
Kriegsende. In der wachsenden Zahl karitativer Werke, in der neu erwachten

Ordensbewegung, der katholischen Jugendbewegung und der Liturgiereform

sah er Indikatoren „of the rebirth of spiritual life in the Roman
Church"21. Gegen den römischen Anspruch, die einzig wahre Kirche zu
sein, machte er geltend, „that as helpful as churches are, they are only
accessory to the communion between God and man"22. Und: „One helpful
element is that in spite of militant agitators in both camps there is an
increasing number of Christian men and women, both Catholic and
Protestant, who deplore all confessional controversy and are striving for a
mutual understanding and tolerance, or at least for an honest presentation
of the spiritual claim of each party."23 Das „katholische Milieu" strebte
damals seinem Höhepunkt zu. Papst Pius XI. hatte 1922 die Katholische
Aktion ins Leben gerufen, wodurch die katholischen Vereine stärker in die
Hierarchie eingebunden wurden. Marius Besson unterstützte sie,
allerdings im Sinn innerkatholischer Solidarität gegen den „Weltgeist", nicht
gegen den Protestantismus.24 Eine Reaktion auf die Aktion war die Gründung

des Protestantischen Volksbunds der Schweiz von 1925, dem Keller
skeptisch gegenüberstand.

1928 veröffentlichte Papst Pius XI. die Enzyklika „Mortalium animos",
in welcher er die Konferenz von Life and Work in Stockholm von 1925 und

16 KELLER, Adolf: Die neuen Kardinäle, NZZ, 17. Okt. 1919, Zweites Morgenblatt.
•7 Erklärung der AV des SEK, Juni 1924 (BAR [Bundesarchiv Bern] J.2.257 1439/156).
18 KELLER an Herold, Präsident des Kirchenbunds, 14. Juli 1924 und 5. August 1924 (BAR

J.2.257 1448/157 und BAR 1439/156).
'9 KELLER, Adolf/STEWART, George: Protestant Europe. Its Crisis And Outlook. New York:

George H. Doran 1927,175.
20 Keller: Protestant Europe, 157-176.
21 Protestant Europe, 169!.
22 Protestant Europe, 175.
23 Protestant Europe, 176.
24 BISCHOF, Franz Xaver/DORA, Cornel: Ortskirche unterwegs. Das Bistum St. Gallen

1847-1997. Festschrift zum hundertfünfzigsten Jahr seines Bestehens. St. Gallen: Verlag am
Klosterhof 1997, 134; CHARRIÈRE, François: S. Exz. Msgr. Marius Besson, évêque de Lausanne,
Genève et Fribourg. Fribourg: Imp. St. Paul 1946, 95L; MAISSEN, Thomas: La NZZ et le
catholicisme politique, 1920-1950, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945,158F.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 509

diejenige der ökumenischen Bewegung Faith and Order (Glaube und
Kirchenverfassung) von 1927 in Lausanne scharf kritisierte. Doch äusserte sich
Keller differenziert dazu:

„Es wäre unehrerbietig und gefahrlich, die Kritik [des Papsts] einfach zu
beantworten mit einem: ,Es ist nicht wahr.' Aber so viel darf doch gesagt
werden, dass der sonst gut unterrichtete Vatikan sich vielleicht selten so über
Sinn und Geist einer Bewegung getäuscht hat wie hier. [...] Sie [die Enzyklika]

versetzt allerdings einen grossen Teil der katholischen Welt in eine
sonderbare Verlegenheit, denn auch Katholiken, die im praktischen Kampf
um ein christliches Leben stehen, spüren, dass es heute einfach nicht geht
ohne Fühlung und Zusammenarbeit. Das ist z.B. der Fall in der Stellung der
Caritas [...]. Die beste Antwort auf die Enzyklika [...] besteht darin, dass wir
immer wieder aufs neue in aller Brüderlichkeit und Liebe die positiven
praktischen Ziele der Einigungsbewegung selbst betonen, auf alle unnütze
Polemik verzichten und immer wieder bereit sind zur Mitarbeit mit einer
christlichen Kirche an der Not der Welt [,..]."25

1928 setzte sich Keller an der ersten Weltkonferenz für soziale Arbeit in
Paris mit der Caritas in Verbindung. Diese sandte ihm in der Folge
Einladungen zu Veranstaltungen, denen er oft Folge leistete.26 Auch trat er in
Kontakt zum St. Galler Bischof Alois Scheiwiler, der christlichsozial eingestellt

war (wie auch Besson), zudem den Protestanten freundlich gesinnt.27
1931 referierten die beiden an derselben Veranstaltung in St. Gallen zur
sozialen Problematik.28 In Luzern hielt Keller kurz danach einen Vortrag
über „Abrüstung und Frieden", den auch Katholiken besuchten. Das
katholische „Vaterland" schrieb: „Mit der Einfachheit der Wahrheit bringt
Professor Keller in packender Geste des grossen Kanzelredners diesen Sinn
seines Vortrags an die Herzen der Zuhörer [...]."29

1931 machte er darauf aufmerksam, dass Karl Barth neben den evangelischen

auch die katholischen Theologen zu Selbstbesinnung und Busse
herausfordere.30 Die Auseinandersetzung sei in vollem Gange: Es gebe „bei

25 KELLER, Adolf: Der gegenwärtige Stand der Einigungsbewegung mit besonderer
Berücksichtigung von Stockholm, vermutl. Spätsommer 1928, S. îyff. (NLAK [Nachlass Adolf Keller]
C 31, Privatarchiv P. Keller). Vgl. KOCHER, Hermann: „Es ist zum Katholischwerden"!, in:
CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 8if.

26 KELLER, Adolf: Bericht über die Tätigkeit des Internationalen sozialwissenschaftlichen.
Instituts in Genf pro 1927-28, 9, sowie KELLER: Das Sozialwissenschaftliche Institut 1928-29,
Genf, 5, und KELLER: Das Internationale sozialwissenschaftliche Institut in Genf1929-1930, 7.

27 KELLER an Bischof Alois Scheiwiler 30. April 1931 und 11. Jan. 1932 (BAR J.2.257 1458/
158).

28 KELLER, Adolf: Das Christentum und der heutige Wirtschaftsmensch. Zürich: Wanderer
Verlag 1931.

29 „Vaterland", 19. Febr. 1932 (WCC 301.43.25/8 Adolf Keller News Paper cuttings 1931/32,

II).
3° KELLER, Adolf: Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welt.

München: Kaiser 1931,146.



5"> Marianne Jehle-Wildberger

Przywara, Pribilla, Guardini [...] so etwas wie eine wirkliche Besorgnis um
das Seelenheil des Gegners und ein Bemühen, Gott und seiner Wahrheit
die Ehre zu geben [...]. Jedenfalls hat die dialektische Theologie auf
katholischer Seite [...] eine Beachtung erfahren, wie es die protestantische Theologie

lange nicht mehr erfuhr."31 Keller sah darin einen verheissungsvollen
Ansatzpunkt für das interkonfessionelle Gespräch. - Besson scheint sich
nicht mit der dialektischen Theologie auseinandergesetzt zu haben.

Marius Bessons Werdegang bis 1936

Marius Bessons (1876-1945) Vater stammte aus einer evangelischen Waadt-
länder Familie. Lehrer wie der Vater Kellers, trat er in den Dienst einer
vornehmen Familie in Turin, wo der kleine Marius geboren wurde. Besson
erzählt, dass ihn seine Mutter, eine gute Katholikin, schon im zartesten
Kindesalter „la dévotion filiale envers la Vierge Marie"32 gelehrt habe.
Seine theologische Ausbildung erhielt er in Lyon und in Freiburg. Die
Geschichte des christlichen Mittelalters faszinierte ihn. 1899 empfing er
die Priesterweihe und erwarb anschliessend den Dr. phil. I. Als Professor
am Priesterseminar, am Collège St. Michel und an der Universität in Freiburg

tätig, wurde er 1912 nach Lausanne versetzt, um dort eine neue katholische

Pfarrei aufzubauen. Er nannte sie St-Rédempteur. Besson förderte
die Liturgie und den Kirchengesang. Seine Predigten hätten „un attrait
extraordinaire'^ ausgeübt. Er sei den Armen der Gemeinde beigestanden
und habe zur Hilfe an die Kriegsopfer aufgerufen.34 Verstand und Glauben
habe er unter einen Hut gebracht, sei klar und herzlich zugleich gewesen,
intelligent, phantasievoll und sensibel.35 - Vom Gemeindepfarrer Adolf
Keller könnte man Ähnliches erzählen.

Es fällt auf, dass sich sowohl Besson als auch Keller für einen mit
christlichem Geist untermauerten Völkerbund aussprachen. Keller forderte,

dass die evangelische und die katholische Kirche, die über ein geistiges
Gemeingut verfügten, zusammenstehen müssten gegen den Siegesrausch
und den engbrüstigen Nationalismus.36 Es sei ihre Aufgabe, „dem Völkerbund

eine Seele zu geben"37. Der Wille Gottes sei der Wille zum Frieden.38

31 Keller: Der Weg der dialektischen Theologie, 136h

32 „Monseigneur Marius Besson". Vers la paix religieuse, in: GUGGENBÜHL, G./CLERC,

Charly (Hgg.): Kultur- und Staatswissenschaftliche Schriften, Heft 17. Zürich: Polygraphischer
Verlag 1940,10.

33 BARRAS, Henri: Son Excellence Monseigneur Marius Besson et la paroisse du St.-
Rédempteur à Lausanne. Fribourg: Impr. St-Paul 1945, 22.

34 Barras: Son Excellence Monseigneur Marius Besson, 34,16.
35 Son Excellence Monseigneur Marius Besson, 22, 11.

36 KELLER, Adolf: Der Völkerbund und die Kirchen. Zürich: Orell Füssli 1919, 13, 5.
37 KELLER, Adolf: Die Kirchen und der Friede, mit besonderer Berücksichtigung ihrer

Stellung zum Völkerbund. Berlin: Furche-Verlag 1927, 9.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 511

Er setzte sich für die Einführung evangelischer Gottesdienste jeweils zu
Sessionsbeginn des Völkerbunds in der Kathedrale St. Pierre in Genf ein.39

Besson, seit 1920 Bischof von Lausanne, Freiburg und Genf, pflegte das

Pontifikalamt für die katholischen Delegierten zu Sessionsbeginn selbst zu
zelebrieren.40

Besson erfuhr, wie soeben erwähnt, zum gleichen Zeitpunkt wie Keller
eine fundamentale Wende seines Lebens: Er wurde Bischof mit Sitz in
Freiburg. Sein Wahlspruch lautete: „Caritas Christi urget nos.'V Er stand
absolut loyal zur katholischen Kirche: „[...] ce catholicisme, auquel je suis
attaché sans réserve"42, schrieb er einmal. Das zeigt sich beispielsweise in
der Verteidigung des Zölibats: Der Stand der Unverheirateten sei
„heiliger'^ als derjenige der Verheirateten. Keller war verheiratet und Vater
von fünf Kindern! Gelegentlich schlug Besson einen apologetischen Ton
an, etwa, wenn er die Révocation de l'Edit de Nantes in Frankreich und die
nachfolgenden Greuel zwar tief bedauert, die Verantwortung der
katholischen Kirche aber weitgehend negiert und gleichzeitig von Untaten der
Protestanten an Katholiken in England berichtet, was allerdings den
Tatsachen entspricht und oft verdrängt wurde.44 Beachtenswert ist aber, dass
Besson dem heiklen Thema „Révocation" ein ganzes Büchlein widmete.

Besson lag auf der Linie des vorkonziliären Katholizismus. Besonders
deutlich zeigt sich das im Pastoralbrief „Bonheur d'être catholique" von
3936: „[...] heureux qui peut se reposer sur cette Eglise inébranlable'^,
schreibt er zu Beginn und setzt an den Anfang jedes grösseren Abschnitts
den Satz: „Nous sommes heureux d'être catholiques." Anderswo sagt er
klipp und klar, „que l'Eglise catholique romaine seule possède la hiérarchie
authentique voulue par le Christ, la doctrine intégrale prêchée par le

Christ, tous les sacrements institués par le Christ. Ceux qui, sachant ce

qu'elle est, s'obstineraient à rester loin d'elle, se mettraient d'eux-mêmes
en marge du salut. [...] ils sont privés de biens très précieux."46 Die Päpste
bewahren nach Besson die Offenbarung und die authentische christliche
Tradition. Er verschweigt nicht, dass einige von ihnen Verbrechen begangen

hatten, verteidigt aber die päpstliche Unfehlbarkeit.47 Im Papst sah er

38 KELLER: Die Kirchen und der Friede, 77.
39 Jehle-Wildberger, Marianne: AdolfKeller, 152t.

4° CHARRIERE, François: S. Exc. Msgr. Marius Besson, mf.
41 CHARRIERE: S. Exc. Msgr. Marius Besson, 49.
42 BESSON, Marius: La Révocation de l'Edit de Nantes. Genève: Librairie Jacquemond 1933,11.
43 BESSON, Marius: Im Geiste unserer Väter. Fastenbrief. Freiburg: Kanisiuswerk 1941,13.
44 BESSON, Marius: La Révocation de l'Edit de Nantes, 11,13, 40t
45 BESSON, Marius: Bonheur d'être catholique. Lettre pastorale pour Carême 1936. Fri-

bourg: Libr. Saint-Paul 1936, 5.
46 BESSON, Marius: Pour que tous soient un, in: Discours et Lettres Pastorales. Fribourg:

Impr. Saint-Paul 1931, 197.
47 BESSON: Bonheur d'être catholique, 2of.



512 Marianne Jehle-Wildberger

den Nachfolger von Petrus, den Jesus als Haupt der Gesamtkirche eingesetzt

habe.48 Er beriet Pius XI. in theologischen und persönlichen Fragen.
Er stand ihm sehr nahe, was nicht in demselben Masse für Pius XII. galt,
wie man zwischen den Zeilen lesen kann.49 In verschiedenen Zeitungen
kommentierte Keller die Wahl von Kardinal Pacelli zum neuen Papst Pius
XII. vorsichtig optimistisch.5°

Es ist bemerkenswert, wie klar Besson immer wieder betont, dass Christus

„le centre de tout" sei.51 Einmal sagte er geradezu reformatorisch, Gott
schenke den Menschen das Heil „non point à cause de nos mérites, mais à

cause de l'amour infini dont II nous aima Lui-même le premier'^2. Auch
war er ein Vertreter der katholischen Bibelbewegung, welche das Vati-
kanum II vorbereiten half. In seinen Publikationen zitierte er häufig die
Bibel. 1927 veröffentlichte er den prächtigen Bildband „L'Eglise et la Bible",
worin der Reichtum an Bibelausgaben vor der Reformation, einige davon
in der Volkssprache, dokumentiert wird.53 „L'Eglise catholique regarde les
Livres Saints comme un trésor infiniment précieux, puisqu'il sont la Parole
de Dieu même. Elle les conserve avec amour, elle en nourrit sans cesse la
foi de ses enfants. Mais elle ne croit pas que la lecture personnelle de la
Bible soit indispensable à chacun pour l'instruire des vérités du
christianisme.'^ Besson befürchtete den Missbrauch55 der Bibel: „L'Eglise [...]

encourage ses fidèles à la lire, pourvu que ce soit dans des éditions exactes
et munies des explications nécessaires "s6

Differenzen um das „Reich Gottes"

Besson formulierte seine Gedanken zum „Reich Gottes" erst 1941 ausführlicher.

Er schrieb:

„Ce Christ, ce Jésus, inaccessible à nos regards par sa divinité, visible par son
humanité, est venu préparer l'éternel Royaume de Dieu qui comprendra la
foule des élus dans le ciel, fonder sur terre le Royaume de Dieu auquel tous
les hommes sont appelés. Le Royaume de Dieu sur terre, c'est l'Eglise du
Christ: [...] L'Eglise, Royaume de Dieu sur terre, est donc invisible par les

48 CHARRIERE: Son Exz. Msgr. Marius Besson, 88.
49 Son Exz. Msgr. Marius Besson, 87, 90.
5° KELLER u.a. in: The New Pope and Protestantism, in: The Churchman, May 1, 1939, New

York, S. îof.
51 BESSON: Bonheur d'être catholique, 9.
52 Bonheur d'être catholique, 12.

53 BESSON, Marius: L'Eglise et la Bible. Genève : S.A. d'Editions Artistiques 1927.
54 BESSON: L'Eglise et la Bible, 9.
55 L'Eglise et la Bible, 23.
56 BESSON: Bonheur d'être catholique, 8.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 513

trésors qu'elle possède, mais visible par sa hiérarchie, par ses rites, par ses

sacrements, par son organisation tout entière."57

„A cette Eglise, il faut appartenir pour être éternellement sauvé."58 - Doch,
fahrt er fort: „Ce Royaume, comme Celui, qui en est le fondateur et la tête,
est à la fois visible et invisible."59 „On peut lui appartenir de trois façons
différentes: ou bien d'une manière parfaite, à la fois visible et spirituelle,
ou bien d'une manière visible, mais spirituellement imparfaite, ou bien
d'une manière purement invisible et spirituelle."60 Im ersten Fall handle es
sich um überzeugte, im zweiten um laue Katholiken, im dritten um
nichtkatholische Christen, die „de bonne foi"61 seien: „[...] ils peuvent être
sauvés. Nous nous empressons même d'ajouter que, par la grâce qui les

vivifie, ils sont plus près de Dieu [...] que les catholiques en état de péché
mortel, et que, dans ce sens, un protestant ou un orthodoxe, croyant et
pieux, appartient plus à l'Eglise qu'un catholique incroyant [...]."6z - Als
Besson 1941 diese Gedanken in Genf vortrug, protestierte der
Theologieprofessor Franz-J. Leenhardt heftig dagegen, da er sie als eine
Vereinnahmung der Protestanten empfand.63

Keller schrieb - bereits 1918 - zum Reich Gottes: „Im christlichen Hauptgebot

der Liebe sind Prinzipien aufgestellt, die keine Grenzen kennen." 64

Das von Jesus angekündigte Reich Gottes sah er in der ganzen Christenheit
am Werk. In Anlehnung an den anglikanischen Ökumeniker Alfred E. Gar-
vie und im Gegensatz zu Besson verstand er die una sancta catholica im
Sinne von einer, allgemeinen, heiligen Kirche, die - unsichtbar - alle
christlichen Kirchen umschliesst.65 Die sichtbare Einheit der Kirchen ist
eine pluralistische - wie man heute sagt: „versöhnte Verschiedenheit". - Die
Weltkonferenz von Life and Work von 1925 in Stockholm war auf das

sichtbare, aber in die Zukunft weisende Reich Gottes fokussiert und auf die
Frage, ob und wie Christen zu seiner Verwirklichung beitragen können. In
den von Keller für die Konferenz verfassten Thesen heisst es:

„1. Die christlichen Völker gewinnen ihr Gemeinschaftsideal aus dem Evangelium.

Dieses [...] gibt uns auch einen Hinweis auf eine letzte und höchste

57 BESSON, Marius: L'Eglise et le Royaume de Dieu. Fribourg: Libr. De l'Université 1941, 7f.
58 BESSON: L'Eglise et le Royaume de Dieu, 10.

59 L'Eglise et le Royaume de Dieu, 8.
60 LEglise et le Royaume de Dieu, 11.

61 L'Eglise et le Royaume de Dieu, 17.
62 L'Eglise et le Royaume de Dieu, 17F
63 LEENHARDT, Franz-J.: L'Eglise et le Royaume de Dieu. Réfléxions sur l'unité de l'Eglise et

sur le Salut des non-catholiques. Genf: Editions Labor 1941; Vgl: FATIO, Olivier: Les catholiques

vus par des protestants, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 183F.

64 KELLER, Adolf: Der internationale Kitt, in: Wissen und Leben. XXI. Bd. 1918/1919, i6if.,
209F

65 KELLER, Adolf: Einigungsbestrebungen im Protestantismus, in: Wissen und Leben. XXI.
Bd., 109F



5H Marianne Jehle-Wildberger

Gemeinschaftsform, das Reich Gottes. Dieses ist Geschenk und Wirkung
Gottes. Aber die Christen gewinnen trotzdem an der Verkündigung vom
Reiche Gottes eine Anschauung und ein Ideal der höchsten, wertvollsten Form
von Gemeinschaft, die unter Menschen möglich ist. [...] Sie gewinnen daran
ein Ziel, dem ihre Anstrengungen zustreben, auch wenn es ihnen bewusst
bleibt, dass nicht diese, sondern Gottes Wille sie zu diesem Ziele treibt und
führt. 2. Aus der Vertiefung in die Verkündigung des Evangeliums gewinnen
wir die Grundzüge dieser höchsten Gemeinschaftsform, an denen alle menschlich

geschaffenen Gemeinschaften immer wieder gemessen und durch die sie
gerichtet werden."66

Die Konferenz folgte in weiten Teilen den Thesen Kellers. - Beim Thema
„Reich Gottes" offenbart sich der unterschiedliche Kirchenbegriff von
Besson und Keller. Erstaunlich ist weniger, dass Keller, der als Ökume-
niker in ständigem Kontakt mit Anglikanern, Orthodoxen etc. stand, das

Gespräch mit den Katholiken und so auch mit Besson suchte, sondern dass
sich der papsttreue, konservative Besson intensiv mit der evangelischen
Kirche auseinandersetzte und sich dem Protestanten Keller freundlich
zuwandte, obwohl im offiziellen Rom laut kanonischem Recht noch „une
stricte séparation des confessions"67 Geltung hatte.

Der Anfang des Gesprächs im Jahr 1936 und Bessons Buch Après quatre
CENTS ANS

Vorauszuschicken ist, dass Keller Besson, jedenfalls nach dem Tod Schei-
wilers (1938), für den bedeutensten Schweizer Bischof hielt.68 Der Vatikan
seinerseits forderte Besson auf, als einer von „illustri scrittori catolici di
ogni nazione" einen Artikel für die Sondernummer des Osservatore Romano

von Ende Mai 1936 anlässlich des 75. Geburtstags der Zeitung und
gleichzeitig zum 80. Geburtstag von Papst Pius XI. zu schreiben. 69

Vorgeschlagen wurde das Thema „Cattolicismo e Protestantismo". Nach einigem
Zögern verfasste Besson einen Artikel über die Enzyklika Mortalium Animos

und die Protestanten.7° Darin nannte er die Protestanten „nostri

66 SEK (Hg., resp. Keller): Die Kirche und die internationalen Beziehungen. Thesen zum 4.
Thema des Programms für die Allgemeine Konferenz für praktisches Christentum in Stockholm,

1925, if. (WCC Br 280.241).
67 FELLAY, Jean-Biaise: De la confrontation au rapprochement. Les catholiques genevois face

au protestantisme 1920-1950, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1955-1945,167.
68 KELLER an Henry S. Leiper, 31. Okt. 1939: „Besson, a personal adviser of the Pope"

(NLAK C 2,3).
69 Le comte Dalla Torre, Directeur de l'Osservatore Romano, an Besson, 24. März 1936

(Dossier Osservatore Romano 1850-1945, Archiv des Bistums, Freiburg).
7° Besson an Dalla Torre, 30. März 1936 (Archiv des Bistums, Freiburg). BESSON, Marius:

Mortalium Animos, in: TORRE, Dalla (Hg.): Osservatore Romano. Numero Speciale, Maggio
1936 (31. Mai 1936) 27.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 515

fratelli"7i. Diese seien teilweise über Mortalium Animos frustriert, doch
übersähen sie das weite Herz (larga comprensione) des Papstes. Zentrale
Sätze lauten:

„Siano essi sempre rimasti nella casa paterna o l'abbiano essi abbandonata in
un passato lontano o présente, i populi, dice egli nella sua allocuzione con-
sistoriale del 28 maggio 1923, i popoli sono tutti senza eccezione i figli del
Padre comune che assiso alla mensa della famiglia coi figli rimasti ancora
fedeli, aspetta ed accéléra coi suoi voti il ritorno degli assenti. Tutti infatti
sono pecore ed agnelli del medesimo ovile, dove Ii chiama senza stancarsi
giammai la voce amorevole di Dio l'unico Pastore. Ecco le espressioni di una
vera carità!

Tuttavia, il desiderio dell'unione, che ogni cuore cristiano deve coltivare
non puö realizzarsi che con la sincerità e la lealtà. [...] Sua Santità Pio XI rende

perciô definitivamente un prezioso servizio alla causa dell'unità quando
ne détermina schiettamente le condizione in materia dottrinale essenziali.
D'altra parte una lunga esperienza insegna che la più assoluta intransigenza
in materia dottrinale puö benissimo accordarsi con la più generosa carità
verso le persone, e che coloro che dicono chiaramente il loro pensiero lavo-
rano alla pace religiosa [...] ."72

Überrascht vom versöhnlichen Ton des Artikels, wandte sich Keller an
Besson, und zwar im Hinblick auf die Weltkonferenz von Life and Work in
Oxford 1937, an welcher angesichts des Nationalsozialismus das Verhältnis
zwischen Kirche und Staat diskutiert werden sollte:

„Monseigneur
Pendant un séjour à Rome, j'avais le plaisir de lire votre article dans le
numéro spécial Maggio 1936 de l'Osservatore Romano qui s'occupe de

l'interprétation de la Enciclica Mortalium animos. Comme secrétaire général
de l'Institut social issu de la Conférence des Eglises à Stockholm, je
m'occupais beaucoup de l'interprétation de cette Encyclique [...]. Ce qui est
déconcertant dans cet effort, c'est le fait que les interprétations même
catholiques, de cette Encyclique varient énormément. [...] Il serait d'une importance

capitale, en vue de la conférence des Eglises qui se tiendra à Oxford,
d'avoir une interprétation authentique de cette Encyclique. Ce que vous dites
dans votre article, se rapporte à une allocution du Pape du 28 mai 1923 donc
avant la publication de l'Encyclique. Restant ici encore pour une semaine, je
ferais volontiers des démarches, soit personnelles soit dans les bibliothèques,
pour trouver les précisions confirmant d'une façon concrète ce que vous dites
sur l'esprit et les intentions de l'Encyclique. Je viens de publier en anglais un
des livres d'études pour la conférence d'Oxford 'Church and State on the
European Continent' où je consacre plusieurs chapitres à l'attitude de l'Eglise
catholique vis-à-vis de ce problème. [...] j'aimerais m'entourer de toutes les
lumières possibles et des indications telles que vous les donnez, ont une
grande valeur surtout si elles pouvaient être complémentées d'une façon au-

71 BESSON, Marius: Mortalium Animos.
72 BESSON: Mortalium Animos.



5i6 Marianne Jehle-Wildberger

thentique [...]. Personne ne pensera à une communication in sacris, à l'occasion

des conférences mondiales [...], mais il paraît que les Eglises chrétiennes
menacées par la plus formidable attaque du monde, ont un certain intérêt à

défendre ce qui leur est commun dans leur patrimoine sacré. De ce point de

vue on se fait un devoir comme vous le sentez évidemment aussi, d'interpréter

l'esprit et la vie d'un Eglise-sœur avec la même carità et dans le même
désir de voir la vérité comme vous en parlez dans votre article."73

Besson antwortete:

„La question que vous me posez est un peu délicate. Personnellement, je n'ai
pas qualité pour vous donner une réponse officielle. Il reste cependant que le

pape, à qui mes livres ne sont pas inconnus, ne m'a jamais laissé entendre
qu'il désapprouve ma manière de faire, et, d'autre part, l'article auquel vous
vous référez, paru dans les colonnes de l'Osservatore, n'y aurait sûrement pas
été accepté - il m'a été explicitement demandé - si les interprétations qu'il
donne étaient contraires à la pensée du pape. Il est exact que, parmi les
catholiques, même parmi les évêques, il y en a de plus conciliants que
d'autres touchant les rapports avec les non-catholiques, tout comme parmi
les vôtres, cher Monsieur, les uns sont plus compréhensifs et d'autres moins ;

mais je suis sûr que ceux qui voudraient toujours voir les divers groupements
chrétiens se traiter avec une loyale charité ne sont pas moins 'catholiques'
que les autres. Cela, vous pouvez le dire sans craindre aucun démenti.

Veuillez agréer, Monsieur le Secrétaire général, l'expression de mes
sentiments respectueux.

M. B."74

Noch bevor Besson und Keller ihre ersten beiden Briefe austauschten,
hatte Besson das Buch „Après quatre cents ans" publiziert.75 Es entspricht
in der Tendenz den von Besson im eben genannten Artikel referierten
Ansichten des Papstes. Das Buch erlebte vier Auflagen, wurde ins Deutsche

übersetzt und von der Académie française preisgekrönt.76 (Keller
kannte es damals vermutlich noch nicht.) Es besteht aus einem - grösstenteils

fiktiven - Briefwechsel zwischen dem Priester Joseph Favre und dem
Pasteur Samuel Curchod. Allein dieses Konzept ist bemerkenswert, setzt es
doch voraus, dass sich Besson, der selbstverständlich identisch mit Favre
ist, sich gleichzeitig in einen evangelischen Pfarrer hineinversetzt. Eingestreut

in den Briefwechsel sind einige Briefe katholischer Persönlichkeiten,
die teilweise protestantenfeindliche Positionen vertreten, welchen Favre
energisch entgegentritt.

Favre und Curchod bedauern beide, dass die Christen „après quatre
cents ans" noch immer gespalten sind. Sie wünschen eine Einigung.
Bemerkenswert ist die Offenheit, mit der sie die strittigen Punkte auf den

73 KELLER an Besson, Rome, 12 IX 36 (Archiv des Bistums, Freiburg). Vgl. Fussnote 100.
74 BESSON an Keller in Rom, o. J., vermutl. Sept. 1936 (Archiv des Bistums, Freiburg).
75 BESSON, Marius: Après quatre cents ans. Siehe Fussnote 7.
76 Charriere: Son Exz. Msgr. Marius Besson, 54.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 517

Tisch legen. Favre stellt klar, dass nur die katholische Kirche die ganze
Wahrheit besitze.77 Er wünscht, „que toutes les brebis rentrent au
bercail"?8. „Nous avons horreur de compromis [...]. Ici, les catholiques gardent
leur foi très jalousement".79 Doch fügt er an: „Prions-nous assez pour ceux
qui sont séparés [...]?"8° Er empfiehlt drei Mittel, um die Dissidenten
zurückzubringen: „la parole, l'exemple, la prière - la prière surtout."81
Wiederholt betont er: „Le retour à l'unité n'est pas seulement une question
de vérité : c'est une question de charité."82 Curchod hingegen schreibt:
„Décidément, Monsieur le Curé, ne croyez-vous pas que nous, protestants,
nous restons beaucoup plus que vous, catholiques, dans la ligne de l'Evangile

et de l'Eglise primitive?"83 „L'Eglise, insensiblement, s'est modelée sur
l'Empire, et, comme il y avait un empereur, il y eut un pape. L'Evangile ne
parle point d'une primauté".84 Favre besteht demgegenüber darauf, dass

„l'Eglise catholique une institution voulue par le Christ"85 sei. - Ein zweites
wichtiges Thema ist die Reformation. Favre spricht sich für eine objektive
Geschichtsschreibung aus, an der es bisher auf beiden Seiten gefehlt habe.
Die vorreformatorischen Missstände sind nur am Rande ein Thema.
Curchod spricht die „justification par la grâce de Jésus-Christ"86 an, die bei
den Katholiken durch die Werke eingeschränkt werde. Favre widerspricht:
„Nous savons parfaitement que Jésus-Christ seul est notre sauveur."87 Auch
lehre die Kirche laut dem Konzil von Trient „d'une part, que les œuvres,
sans la grâce de Jésus-Christ, n'ont aucun vrai mérite, et, d'autre part, que le
mérite surnaturel des œuvres ne leur vient que de la grâce de Jésus-Christ."88

In der Frage nach der wahren Kirche kommen Favre und Curchod nicht
weiter.89 Doch bei der Rechtfertigung stehen sie sich überraschend nahe.
Besson nahm damit vorweg, was im ökumenischen Dialog erst viel später
selbstverständlich wurde.9° Berührend ist auch die menschliche Nähe, die
sich in diesem Buch zeigt. Der Priester und der Pfarrer attestieren sich
gegenseitig einen zutiefst christlichen Glauben und eine christliche Haltung.

77 BESSON, Marius: Après quatre cents ans, 184.
7s Après quatre cents ans, 265.
79 Après quatre cents ans, 33.
80 Après quatre cents ans, 32L
81 BESSON, Marius: Pour que tous soient un, in: DERS.: Discours et Lettres Pastorales, 199.
82 BESSON, Marius: Après quatre cents ans, 32L
83 Après quatre cents ans, 40,
84 Après quatre cents ans, 66.
85 Après quatre cents ans, 48.
86 Après quatre cents ans, 203.
87 Après quatre cents ans, 213.
88 Après quatre cents ans, 205.
89 Die orthodoxe Kirche wird im Briefwechsel ausgeblendet.
9° Vgl. zuletzt: Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen

Weltbundes und der Katholischen Kirche, in: MEYER, Harding et al. (Hgg.): Dokumente
wachsender Übereinstimmung III. Paderborn, 2003, .-j hjf.



5i8 Marianne Jehle-Wildberger

Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus

Sowohl Besson als auch Keller verurteilten den Militarismus und den
Rassismus bereits vor dem Machtantritt Hitlers. Anlässlich der
Abrüstungskonferenz des Völkerbunds von 1932 warb Besson für den Geist der
christlichen Nächstenliebe: „Trachten wir danach, Verstehen und Liebe zu
wecken zwischen den Ländern [...]. Mögen auch hienieden verschiedene
Vaterländer existieren, dort oben wird es ein einziges, ewiges Vaterland
geben, [...], dessen Bürger alle Menschen sein werden, ungeachtet der
Verschiedenheit der Rasse, der Farbe, der Nation, der Sprache [...]."91 - Der
Schweizerische Evangelische Kirchenbund erinnerte 1932 im gleichen
Kontext an die christlichen Werte. Keller sass während der Abrüstungskonferenz

auf der Tribüne. Kritisch berichtet er: „Staatsmänner sitzen auf
dieser Schulbank, stammeln in der neuen, schweren Sprache [...]."92

Der Schweizer Episkopat tat sich, mit Ausnahme Scheiwilers93, schwer
mit der Abgrenzung gegenüber Totalitarismen nationalistischer Prägung.
Bedingt durch die antidemokratische und antisozialistische Tradition der
katholischen Kirche habe sich zwangsläufig eine gewisse Nähe zu autoritären

Ideen ergeben.94 Mit Besson verhielt es sich nicht anders: „Homme
de paix et de bon sens, profondément attaché à sa terre vaudoise et à ses

racines, doté d'un sens aigu de ses responsabilités de pasteur, l'évêque de

Fribourg Mgr Besson n'avait certes pas l'âme d'un résistant".95 Besson
nahm angesichts des Bürgerkriegs öffentlich Partei für Franco: ,„L'Espagne
nationaliste ne persécute pas, elle se défend.'"96 Keller hingegen
unterstützte die von der Franco-Regierung unterdrückte, zumeist republikanisch

gesinnte, evangelische Minderheit.97 Den Nationalsozialismus in
Deutschland kritisierte Besson allerdings: Es gebe einen „esprit du mal [...]
avec une particulière énergie"98, die gegenwärtigen Fragen seien beängstigend.

Und anderswo: „Des faits récents et douloureux démontrent que là
où l'Eglise est persécutée, là où on empêche son action, les droits de la

personne humaine disparaissent et sous des prétextes divers l'esclavage
antique renaît."99

91 CHARRIÈRE: Son Exz. Msgr. Marius Besson, 122t
92 KELLER, Adolf: Vom Unbekannten Gott. Gotha: Leopold Klotz 1933, 69.
93 BISCHOF, Franz Xaver: Verkündigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung,

in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 471 f.

94 BISCHOF: Verkündigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung, 468.
95 CHENAUX, Philippe: Charles Journet à la découverte du mystère d'Israël, in: CONZEMIUS

(Hg.): Schweizer Katholizismus 1933-1945, 385.
96 FARRE, Sebastien: L'Eglise espagnole sous la Croix, in: Schweizer Katholizismus 1933-

'945. 27i-
97 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: AdolfKeller, 380L
98 BESSON, Marius: Bonheur d'être catholique, 6.

99 BESSON, Marius: L'action bienfaisante des papes contemporains. Fribourg: Libr. Saint-
Paul 1942, 11.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 519

Keller suchte in zahlreichen Vorträgen, Artikeln und in zwei Büchern
seine Zeitgenossen, insbesondere die Amerikaner, über den Nationalsozialismus

(aber auch den Bolschewismus) aufzuklären.100 Hinsichtlich des

„Kirchenkampfs" in Deutschland unterstützte er wie Karl Barth die Bekennende

Kirche.101 Auch setzte er sich in seinem Hilfswerk von 1933 an ganz
praktisch für die jüdischen und „judenchristlichen" Flüchtlinge ein. 1934
erliess er einen ersten Spendenaufruf an die evangelische Schweiz - mit
wenig Echo! Als erster evangelischer Theologe protestierte er bereits 1935
im Bundeshaus in Bern gegen die restriktive schweizerische Flüchtlingspolitik.

Der Kampf gegen den Nationalsozialismus und für die Flüchtlinge
wurde zu Kellers Arbeitsschwerpunkt. Erwähnenswert ist: Anfang 1934
kooperierte er mit dem Erzbischof von Wien, Kardinal Innitzer, und dem
Wiener Oberrabbiner bei der Hilfe an die hungernden Opfer der Kollektivierung

Stalins in der Ukraine.102 Diese interreligiöse Aktion war - zu
jenem Zeitpunkt - einmalig.

Der Nationalsozialismus lieferte Keller ein neues Argument für die
Zusammenarbeit mit den Katholiken. Hitler habe die katholische Kirche
zunächst geschont, sie dann aber wie die evangelische zu verfolgen begonnen.1^

Er sprach von „fellowship of suffering between Catholics and
Protestants"1^. Am BBC in London sagte er 1935: „The relationship between
Catholics and Protestants is visibly improving since both groups are
undergoing the same persecution in Russia as well as in Germany."105 Anfang
1937 besuchte er Kardinal Max Faulhaber in München:

„Cardinal Faulhaber in Munich [...] had answered very kindly an article of
mine in the 'Living Church' in which I spoke of the common defense of a
Christian heritage and approved this thesis. [...] I saw my old friend Pribilla,
editor of a Catholic Magazine [.Stimmen der Zeit'] and author of a famous
book on the Stockholm conference. [...] He took me to the Cardinal who
received me most kindly and said that since a long time he had wished to see

me in Geneva in order to discuss many points in common with which I had
dealt in the press. [...] Pribilla as well as the Cardinal resent likewise as the
Confessional Church106 the attack of the political religion on the Christian
religion. The Cardinal explained spontaneously that we should not consider
it as an unfriendlyness if the Catholic Church could not participate officially

100 Vgl. JEHLE-WILDBERGER, Marianne: Adolf Keller, 347-432 und 467-472. Vgl. Kellers
Bücher Religion and Revolution. New York: Fleming H. Revell 1934, und Church and State on
the European Continent. London: The Epworth Press 1936. - Zum zweiten Buch siehe oben:
erster Brief Kellers an Besson, 11.

101 oppositioneller Teil der evangelischen Kirche Deutschlands.
102 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: AdolfKeller, 243.
103 KELLER, Adolf: Christian Europe Today. New York: Harper and Brothers 1942,108.
104 KELLER: Christian Europe Today, 110, vgl. 108.

105 KELLER an den Church of England Council for Foreign Relations, 12. Juni 1935 (BAR
J.2.257 1288/137).

106 D.h. Bekennende Kirche.



520 Marianne Jehle-Wildberger

in our conferences. She would abstain because she would not discuss at such
a conference the existing controversy between the two Churches. [...] He said
that movements towards more unity could be supported in the present only by
an elite which is not always understood by the masses in both Churches."107

Faulhaber, so Keller, habe es gewagt, in einer Predigt zu sagen, man werde
nicht durch das deutsche Blut, sondern durch das Blut Jesu Christ
gerettet.108

In Rom habe man zunächst gehofft, mit Hitler ins Einvernehmen zu
kommen, so Keller. Doch: „The Encyclical Letter [,ardenti cura'; ,Mit
brennender Sorge'] shows that this method was useless. The Pope accuses the
State of an open break of promise."109 „[...] Cardinal Faulhaber, Count of
Galen, Bishop of Münster, [...] have come out in an open fight [...]. In the
last public speeches of Count Galen and the Bishop of Berlin a remarkable
fact took place when the Protestants were called brethren."110 - An der
zweiten Weltkirchenkonferenz von 1937 in Oxford habe man, so Keller, der
katholischen Kirche gegenüber eine wahrhaft brüderliche Stellung
eingenommen.111 Umgekehrt konstatierte er mit Befriedigung: „The criticism of
the last two world conferences [Oxford und Edinburgh] was much less

polemic and unjust than the criticism of Stockholm and Lausanne (except
for the friendly book of my friend Pribilla). Even the ,Osservatore Romano'
was not unfriendly [...]."U2

„Vers la paix religieuse": Gemeinsame Manifestation Bessons und Kellers

bei Kriegsbeginn

Am 13. August 1939, wenige Tage vor Kriegsausbruch, am Auslandschweizertag

in Zürich, gab es zwei parallele Gottesdienste, der eine mit Bischof
Besson in der Kirche St. Anton, der andere mit Keller im Fraumünster.
Keller regte an, die beiden Predigten in derselben Broschüre zu publizieren.

u3 Es sei zwar keine commurticatio in sacris gewesen, aber: „II me
semble d'autant plus important de souligner par cette publication que
catholiques et protestants aiment leur patrie et collaborent sur le terrain

107 Keller, Adolf: Report on a Journey to Berlin, end ofJanuary 1937, iof. (NLAK C 28).
108 Keller, Adolf: Christian Europe Today, 83.
109 KELLER, Adolf: The Relations of Germany and the Vatican, undat., vermutl. 1937, 2

(NLAK C 2,3).
110 KELLER: The Relations ofGermany and the Vatican, 2f.
111 Keller, Adolf: Ein Selbstgespräch über die Weltkirchenkonferenz des Sommers 1937, 5

(EZA [Evangelisches Zentralarchiv Berlin] 51 / OV i3).
112 KELLER an Bischof Bell, 12. April 1938 (Lambeth Palace Library London, Bell Papers 9

ff. 249-250).
u3 Bischof Marius Besson/Prof. Dr. Adolf Keller. Kirche und Heimat. Zürich: Wanderer

!939-



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 521

patriotique [...] pour défendre les valeurs spirituelles de notre patrie."u4
Das Vorwort zur Publikation wollte Keller schreiben. Besson reagierte
zurückhaltend: „[...] je vous prie de la faire de telle façon que les deux
services religieux de Zurich [...] apparaissent bien comme deux services
parallèles, et non pas comme les deux parties d'un même service; je suis
sûr que vous me comprenez: nous voulons la collaboration mais non le
mélange et la confusion,"u5 schrieb aber wenige Tage später: „Je crois que,
maintenant, tout est en ordre. Il reste à souhaiter à la brochure un bon
succès: si, comme vous le dites, elle contribue à faire connaître au public
les bons rapports qui nous unissent, ce sera tant mieux."u6

Nach Ausbruch des Zweiten Weltkriegs forderten Katholiken und
Protestanten, besonders deutlich Keller, eine Versachlichung der Beziehung

zwischen den Konfessionen.11? Über Besson heisst es: „L'un de ses

premiers soucis, sitôt la guerre déclarée, avait été de réitérer la loyauté des

catholiques suisses à l'égard des institutions de la Confédération
fédérale."118 Diese Haltung zeigt sich auch in dem von den Bischöfen von
Streng und Besson gemeinsam verfassten, patriotischen Hirtenschreiben
zum 650-Jahr-Jubiläum der Eidgenossenschaft von 1941: Hier hat ein aus
Kulturkampfzeiten herrührendes Bedürfnis nachgewirkt, die Katholiken
als „gute Schweizer"^ zu erweisen. - Keller schrieb nach Kriegsausbruch:

„Die Kirche [...] hat mit Columban, Sankt Gallus, Fridolin, Nikiaus von der
Flüe, mit Zwingli, Calvin, Oekolampad und den anderen Reformatoren
mächtig an der Prägung unseres Volkscharakters mitgearbeitet. [...] Die
Gemeinschaft zerriss zwar zuzeiten. [...] Aber wir sind trotzdem nicht in zwei
Kirchen auseinandergefallen. Es handelt sich jetzt und hier um die eine
Kirche, die in verschiedenen Formen, mit verschiedenem Wahrheitsgehalt
aufs innigste mit dem geistigen Schicksal unseres Landes verbunden ist und
bleibt. [...] Sie ist doch um des Herrn willen die eine alte christliche Kirche,
die älteste und grösste Gemeinschaft des Geistes. Man sollte gar nicht von
Kirchen sprechen. Das älteste christliche Glaubensbekenntnis sagt, ,Ich
glaube an die Eine, Heilige, Apostolische Kirche.'"120 „Dazu gehört [...] das
Hören des Wortes Gottes. Die Nachfolge Christi als des Herrn und Erlösers.
Die Führung durch den heiligen Geist. Die Gemeinschaft der Heiligen."121

"4 KELLER an Besson, 14. Nov. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).
u5 BESSON an Keller, 10. Nov. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).
116 BESSON an Keller, 23. Nov. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).
u7 KOCHER, Hermann: Es ist zum Katholischwerden!, in: CONZEMIUS (Hg.): Schweizer

Katholizismus 1933-1945, 91.
118 CHENAUX, Philippe: Charles Journet à la découverte du mystère d'Israël, in: Schweizer

Katholizismus 1933-1945, 385.
u9 BISCHOF, Franz Xaver: Verkündigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung,

in: Schweizer Katholizismus 1933-1945, 477.
120 KELLER, Adolf: Am Fusse des Leuchtturms... Zürich: Wanderer-Verlag 1940, 231 S., ii2f.
121 KELLER: Am Fusse des Leuchtturms..., 192t.



522 Marianne Jehle-Wildberger

Im Wintersemester 1939/1940 veranstaltete die ETH in Zürich im Zeichen
des geistigen Widerstands eine öffentliche Vortragsreihe zum Thema
„Kulturwerte der Schweiz".122 Besson und Keller wurden eingeladen, über
den religiösen Frieden zu sprechen. Kurz vor dem Anlass teilte Keller Besson

mit: „Je viens d'entendre de M. le professeur Max Huber, premier
orateur de la série [...], que ces conférences éveillent beaucoup d'intérêt à

Zurich."123 Keller kündigte Besson an, ihn zuvor zu besuchen, was dieser
positiv aufnahm: „Je serai très heureux de vous voir et certainement très
intéressé par tout ce que vous me direz."124

Am 2. Februar 1940 trat Bischof Besson im voll besetzten Auditorium
Maximum als Erster ans Rednerpult:125

„Invité à parler de la paix religieuse en Suisse du point de vue catholique, de
même que mon illustre ami, M. le professeur Adolphe Keller doit le faire du
point de vue protestant, je m'efforcerai de remplir ma mission sans trahir le
catholicisme, dont je dois loyalement exposer la doctrine, mais sans offenser
mes frères non-catholiques, dont l'aimable courtoisie est si souvent un
réconfort pour moi."126

Dann gab er seiner Überzeugung Ausdruck,

„que la grande masse de nos concitoyens, surtout ceux d'entre eux qui
portent le poids des responsabilités, désirent aujourd'hui la paix religieuse
[...]. Comment arriver à ce résultat? La paix religieuse suppose un
rapprochement entre chrétiens. Avant de chercher comment ce rapprochement peut
se poursuivre, il est bon de dire comment il ne doit pas être fait. [-] Je sais

que beaucoup de mes amis protestants, dont je respecte les croyances, même
sans les partager, ne voudraient jamais renoncer à certains points de doctrine
considérés [...]. Je sais, d'autre part, que moi-même je n'abandonnerais sous
aucun prétexte des certitudes que je regarde comme essentielles et qui
rebutent plus d'un protestant. Je donnerais ma vie, plutôt que de renoncer à

dire, [...] que toute l'Eglise chrétienne, c'est-à-dire l'ensemble des fidèles
répandus dans tout l'univers, doit être d'accord avec l'Eglise de Rome, à cause
de la prééminence supérieure qui lui appartient. Je donnerais ma vie, plutôt
que de renier soit le dogme de la divinité du Christ, soit celui de la présence
réelle dans Eucharistie [...]. Non, ces trésors et beaucoup d'autres, pour rien
au monde je ne voudrais m'en dessaisir. Notre besoin d'union ne peut exiger
d'aucun de nous l'abandon de ce que notre conscience nous ordonne de
conserver. Au contraire, pour paradoxal que cela semble de prime abord, si nous
voulons d'une part, assurer une paix religieuse vraiment stable [...] et, d'autre
part, préparer par de longs efforts l'union complète de tous dans une même
profession de foi - ce qui, malgré d'énormes difficultés, ne doit pourtant pas

122 Siehe Schulratsprotokoll ETH 16.16.1939, Traktandum 68 (Archiv ETH Zürich).
123 KELLER an Besson, 13. Dez. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).
124 BESSON an Keller, 16. Dez. 1939 (Archiv des Bistums, Freiburg).
125 „Monseigneur Marius Besson. Vers la paix religieuse/Professor D. Adolf KELLER, D. D.

LL.D": Wege zum religiösen Frieden. 6, Anmerkung 32.
126 BESSON, Marius: Vers la paix religieuse, 8-23, hier 8.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 523

être absolument impossible, vu le patrimoine commun que nous avons [...]:
Dieu, la Bible, l'amour du Christ - il faut que chacun de nous reste loyalement

attaché à ce qu'il croit être la vérité, que chacun de nous sollicite avec
confiance et conserve avec amour la lumière que Dieu ne refuse jamais aux
hommes de bonne volonté. Pas de réticence, pas de restriction mentale, pas
de compromis. Disons les choses comme elles sont. [...] L'erreur est le
contraire de la vérité. Nous ne disons pas: l'un croit que le Christ est Dieu, l'autre

pense qu'il n'est qu'un homme, et l'un et l'autre ont pourtant raison [...].
Nous disons: ou le Christ est Dieu ou il ne l'est pas; s'il est Dieu, c'est un crime

d'en faire une simple créature, s'il n'est qu'un homme, c'est un blasphème
d'en faire un Dieu. La bonne foi peut excuser celui qui se trompe, elle ne peut
lui donner raison, elle ne peut transformer l'erreur en vérité. [-] Même si
chacun garde sa foi, tous peuvent s'unir dans la charité. [...] Ce pas, nous
sommes certainement tous résolus à le faire. Je suis heureux de constater que
jamais, peut-être, le désir de la paix religieuse, le respect mutuel entre
chrétiens, le besoin d'unité n'ont été plus grands qu'aujourd'hui. Sans doute, il
reste quelques irréductibles attardés [...]. La majorité de notre peuple n'est
point avec eux. Gardons-nous de leur accorder une importance excessive.
Songeons plutôt aux heureuses collaborations déjà réalisées dans plusieurs
domaines, en dehors de la communicatio in sacris que les catholiques ne
peuvent admettre, et que bien des protestants, au fond, n'aiment pas beaucoup

non plus. [-] La paix religieuse, nous devons, nous chrétiens, plus que
les autres, la vouloir et la favoriser. La paix est inscrite à la première ligne de
notre programme. Quand Jésus vint au monde, les anges entonnèrent le
cantique de la paix : .Gloire à Dieu dans le ciel, paix sur la terre et bienveillance
aux hommes' (Lk 2,i4)[...].',127

Besson hielt also dezidiert am katholischen Glaubensgut und am Supremat
der katholischen Kirche fest. Kompromisse in der Wahrheitsfrage lehnte er
ab. Dennoch setzte er sich auch in diesem Vortrag - und das gilt es zu
unterstreichen - für „bon compagnonnage"128 zwischen aufrichtig
Gläubigen beider Konfessionen ein. Für den Moment gelte es, „les devoirs de la
courtoisie, de l'humanité, de la bienveillance" brüderlich zu bewahren und
gemeinsam „cet amour universel qui est le résumé et le terme le plus élevé
de l'idéal chrétien" zu bezeugen und gegen „la puissance des ténèbres"
zusammenzustehen. Das sei zwar noch nicht „la paix religieuse idéale". „Le
retour à l'unité et sa préparation lointaine [...] ne sont pas seulement une
question de vérité, mais une question de charité." Gott wolle den Frieden:
„Nous serons apôtres, non seulement par la charité, mais par la prière.
L'unité parfaite ne peut être obtenue sans la grâce."

Wie Besson ging auch Keller in seinem Referat nicht den Weg des

geringsten Widerstands:

„Die Christenheit ist gespalten. Wir haben um der Wahrheit willen diese
Tatsache zunächst ruhig zu bekennen und ernst zu nehmen [...]. Wir

127 BESSON: Vers la paix religieuse, hier 9, iof., 12,13L
128 BESSON: Vers la paix religieuse, hier 15,15,17, 20, 23, 21.



524 Marianne Jehle-Wildberger

beklagen diese Uneinigkeit der Christenheit tief und stehen hier ebenso vor
dem Geheimnis göttlicher Zulassung, wie vor menschlicher Schuld. In der
christlichen Hoffnung ist es uns aber nicht verwehrt, geduldig und gläubig
auszuschauen nach der verheissenen Endzeit, in der ein Glaube, eine Taufe,
eine Kirche unter dem Einen Herrn der Kirche sein wird. [...] Wenn die
Einheit des Glaubens heute noch nicht möglich ist, so sollte doch [...] der
Friede nicht unmöglich sein. [...] Wir dürfen um der Wahrhaftigkeit und
Treue willen nicht einen Scheinfrieden, einen faulen Frieden wollen, sondern
einen echten Frieden, der [...] in dem gemeinsamen Glaubensbesitz und dem
gemeinsamen Grundgesetz christlicher Liebe begründet ist. [...] Die theologische

Auseinandersetzung muss in Wahrheit und Liebe weitergehen
zwischen den Theologen auf beiden Seiten. Sie dürfen sich das Recht, Ja oder
Nein zu sagen, nicht nehmen lassen. Sie werden die bestehenden dogmatischen

Unterschiede auch bei einem Bemühen um einen religiösen Frieden
nicht verwischen, ihrer Kirche treu bleiben, aber bereit sein, einander
Rechenschaft über ihren Glauben zu geben und Differenzen als Gegensätze
innerhalb der christlichen Familie überall da zu achten, wo eine ehrliche, in
der Bibel begründete Überzeugung dahinter steht."

Jeder überzeugte Christ werde um des Gewissens willen „und auf seine
Weise jenes berühmte Wort wiederholen: ,Hier stehe ich, ich kann nicht
anders!'" - Im Moment gehe es um die „Verteidigung des gemeinsamen
christlichen Erbes [...] angesichts der Zerstörung höchster Kultur- und
menschlicher Werte". Letztlich gehe es um den beiden Kirchen gemeinsamen

Glauben an die Eine, Heilige und Allgemeine Kirche, die Una
Sancta. Dieses „erste Monument eines gemeinsamen christlichen Glaubens
[stehe] wie ein Fels im geschichtlichen Flusse". - „Wir lassen uns von der
Bibel anleiten, den Weg zu solcher Einheit zu suchen. Sie lehrt uns auf
unserem gemeinsamen Weg nicht nur freundlich und liebevoll miteinander

zu reden, sondern stellt uns auf beiden Seiten immer wieder vor
unsern Herrn Jesus Christus, von dessen Wort und Geist wir eine gemeinsame

Erkenntnis des Glaubens erhoffen." - Seinen Vortrag schloss Keller
mit dem Aufruf: „Je näher wir Christus kommen, um so näher kommen wir
einander. Ubi Christus ibi ecclesia."l29

Deutlicher als Besson forderte Keller ein gemeinsames christliches
Ethos bei Themen wie Friede, Staat, Gesellschaft, Wirtschaft, soziale
Gerechtigkeit, Ehe und Familie.o0

Wohl setzten die beiden Referenten die Akzente teilweise
unterschiedlich, auch war die Position Kellers undogmatischer als diejenige Bes-

sons. Doch die Grundtendenz war ähnlich. Das fand auch die Neue
Zürcher Zeitung: „Für viele dürften beide Darlegungen, gleichermassen durch
die Exaktheit der Formulierungen als durch die innere Grösse wahrer
Humanität und Toleranz, zu einem tiefen, nachhaltigen Erlebnis geworden

129 KELLER, Adolf: Wege zum religiösen Frieden, 24-35, hier 26, 27, 27, 24t., 25, 26, 35.
3° Keller: Wege zum religiösen Frieden, 24, 25, 29.



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 525

seine. Erfreulich war auch, dass beiderseits die Verständigung von innen
heraus gesucht wurde Am Tag nach der Vorlesung schrieb Keller an
Besson: „Permettez-moi de vous dire, je vous prie, avec quelle joie j'ai
quitté l'aula l'autre soir! J'ai déjà entendu d'un grand nombre d'amis que
cette manifestation commune trouvera une repercussion dans notre
peuple et sera saluée par beaucoup de chrétiens dans les deux camps."«
Besson berichtete, dass verschiedentlich eine Repetition der Veranstaltung
in der Westschweiz gewünscht werde - wozu es allerdings nicht kam.
Keller teilte Besson mit, dass in einer Zeitschrift von einem
„kirchengeschichtlichen Ereignis"« die Rede sei. Doch auch negative, teils gehässige
Reaktionen von Vertretern beider Kirchen blieben nicht aus. „II faut certes
beaucoup de persévérance,"« schrieb Keller.

Keller hatte in seiner Vorlesung an der ETH die Bildung einer
„Schlichtungstelle" vorgeschlagen, die aus kompetenten Sachverständigen beider
Kirchen zusammengesetzt wäre.« Bei diesem innovativen Vorschlag dachte

er an praktische Probleme wie Mischehe, Konversion und Abgrenzung
der Missionsfelder. Wenige Tage nach dem Anlass kam Keller in einem
Brief an Besson auf seine Idee eines „Schlichtungsrats" zurück.„Je ne
crois pas", antwortete Besson, „qu'il y ait une objection de principe à

formuler contre votre suggestion relative à la formation d'un petit groupe,
composé de protestants et de catholiques, ayant pour but de relever les

erreurs qui, dans les diverses publications, seraient, soit d'un côté soit de

l'autre, un obstacle à la paix confessionelle. Il faudrait simplement laisser
un peu mûrir le projet [...].'"*37 - Erst nach dem 2. Vatikanischen Konzil
wurde der Vorschlag in Form der Evangelisch/Römisch-katholischen
Gesprächskommission verwirklicht.^

Besson und Keller waren sich jetzt freundschaftlich verbunden. Keller
drückte seine Freude über einen Hirtenbrief Bessons aus, in dem dieser

von „grâce divine, indispensable avant même les oeuvres"« schrieb. In der
zweiten Aprilwoche 1940 reiste Keller, kurz nach einem Romaufenthalt
Bessons, ebenfalls nach Rom. Es ging um in evangelisch-katholischer

U1 NZZ, Montag, 5. Februar 1940, Blatt 5, Morgenausgabe.

« KELLER an Besson, 3. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
*33 BESSON an Keller, 15. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg). - Keller an Besson, 5.

März 1940 (ebenda). Es handelte sich um den kirchenpolitisch „positiven" „Kirchenfreund".
F54 KELLER an Besson, 17. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
'35 KELLER, Adolf: Wege zum religiösen Frieden, 34.
06 KELLER an Besson, 17. Febr. 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
'37 BESSON an Keller, 2. März 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
38 Vgl. JEHLE, Frank: Highlights aus 41 Jahren Evangelisch/Römisch-katholische

Gesprächskommission der Schweiz (ERGK), in:
http://www.sek-feps.ch/media/pdf/Organisationen/ERGK/FlighlightsJehle.pdf.
*39 KELLER an Besson, 27. Febr. 1940 (Archiv des Bistums in Freiburg).



526 Marianne Jehle-Wildberger

Mischehe lebende Flüchtlinge jüdischer Herkunft, die er betreute.h» Der
Vatikan bemühte sich damals auf Anstoss Kardinal Faulhabers um
brasilianische Visa für 3000 „nichtarische" deutsche Katholiken.ui Keller wollte
erreichen, dass seine Schützlinge einbezogen wurden. Vor der Abreise
schrieb er an Besson mit Bezug auf die ETH-Vorlesungen: „Vous en avez
évidemment parlé au Saint Père, à Rome, à l'occasion de votre visite. [...] Je

suis certain que le Pape qui suit un rapprochement des Eglises avec tant
d'intérêt a, en ce moment, des possibilités uniques, non seulement pour
rapprocher les nations sur la base d'une paix juste, mais pour écarter la
méfiance mutuelle des Eglises [...]."m» Besson bat daraufhin Monseigneur
Costantini, Secrétaire de la Congrégation de la Propagande, Keller, „un de

mes bons amis, pasteur protestant des plus influents"^, zu empfangen.
Keller wurde - wohl dank Besson - nicht nur von Costantini empfangen,

sondern auch von „Sa Sainteté, qui m'a très bien reçu. Je n'ai pas permis

que l'on publie cette visite dans la liste que l'Osservatore Romano
donne régulièrement, et cela dans l'intérêt même de la cause que nous
poursuivons en Suisse."1^ In der Schweiz erzählte Keller nichts von dieser
Audienz, weil er fürchtete, man würde sie als Verrat an der evangelischen
Kirche missverstehen.H5 Im Vatikan sind die Archivalien von Pius XII.
noch unter Verschluss.^ - Kurz vor Kriegsende schrieb Keller an Jacques
Maritain von der Audienz „que Sa Sainteté a bien voulu m'accorder [...], au
cours de laquelle j'ai été profondément impressionné de la hauteur morale
des projets de paix élaborés par le Pape et de sa compréhension pour la
situation religieuse de la chrétienté d'aujourd'hui."hz Kellers Privataudienz
bei Papst Pius XII. dauerte mit 23 Minuten ungewöhnlich lang. Mit Sicherheit

wurde über den Weltfrieden und den konfessionellen Frieden
gesprochen, ob auch über die deutschen Flüchtlinge, wäre interessant zu
erfahren.

'4° KELLER: Jahresbericht der Zentralstelle 1939/1940, S. 21 (BAR J.2.257 1257/133).

41 FAULHABER an Papst Pius XII, 31. März 1939, in : BLET, Pierre/MARTINI, Angelo/ SCHNEIDER,

Burkhart (Hgg.): Le Saint Siège et les Victimes de la Guerre. Mars 1939-décembre 1940.
Bd. 6 der «Actes et Documents du Saint Siège Relatifs à la Seconde Guerre Mondiale».
Vatican: Libreria Editrice Vaticana, 1972, 62t.

H2 KELLER an Besson, 18. März 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
H3 BeSSON an Monseigneur Costantini, 20. März 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
H4 KELLER an Besson, 23. April 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
M5 KELLER, Adolf: Aus meinem Leben. Typoskript, 209 (NLAK).
H6 Die Sperre dauert bis 2028.
H7 KELLER an Jacques Maritain, 2. Febr. 1945 (CH W [Winterthur] Sondersammlungen,

Ms Sch 152/37).



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 527

Die letzten Kontakte

Vom Herbst 1940 bis zum Herbst 1942 weilte Keller in den USA, wo er auf
Wunsch des amerikanischen Kirchenbunds über die kirchliche Situation
Europas berichtete und die Aufnahme von und die Hilfe an deutsche
Flüchtlinge zu stimulieren hatte. Das Geld, das er zusammenkratzte, ging
an Genf, von wo es grösstenteils an die Juden und „Judenchristen" in den
Interniertenlagern der Vichy-Republik in Südfrankreich weitergeleitet
wurde.

Bischof Besson verbot 1942 dem Theologen Charles Journet, dem
vielleicht entschiedensten schweizerischen katholischen Fürsprecher der
Juden, die Publikation eines Artikels, in welchem dieser in zustimmendem
Sinne auf die Hirtenbriefe der französischen Bischöfe zur Deportation von
Juden und auf den Widerstand hinwies.u8 Besson war nicht unberührt:
„Ich, der ich niemals träume, hatte diese Nacht einen kurzen, aber
qualvollen Angsttraum. Ich war in Italien auf dem Wege zum Papst und hatte
keinen Pass, sollte in ein Konzentrationslager geschickt werden Doch
ich konnte durch eine glückliche Fügung entfliehen und kam wieder nach
Freiburg. Dieser Angsttraum ist ohne Zweifel eine Folge von all dem, was
ich von den Leiden der Kriegsopfer erzählen höre."^ Er rief zur Sympathie
mit den Kriegsopfern auf und zur Aufnahme von Flüchtlingen, protestierte
aber wie die anderen Schweizer Bischöfe nie öffentlich gegen die
Judenverfolgung, verteidigte die Abweisung der Flüchtlinge durch die schweizerischen

Behörden noch 1942.„Sein Einsatz für das körperliche und geistige

Wohl der Flüchtlinge kontrastiert [...] eigenartig mit seiner apolitischen

Haltung und seinem Gehorsam den Zivilbehörden gegenüber."1?1
Besson unterstützte die Arbeit in den Interniertenlagern in Südfrankreich,
publizierte aber nichts darüber. „Im Gegensatz dazu legte die protestantische

Seite Wert darauf, die Öffentlichkeit über die Vorkommnisse in
französischen Lagern zu informieren."1?2 Doch vermittelte Besson als Direktor
der Mission Catholique zwischen dem Vatikan und dem IKRK, dessen
Präsident Max Huber war.1?? Dieser unterstützte die in der Flüchtlingshilfe

H8 ALTERMATT, Urs: Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten,
Ambivalenzen. Frauenfeld: Huber Verlag 1999, 259.

H9 BESSON in: CharriÈRE: S. £xz. Marius Besson, 211.

15° Bischof, Franz Xaver: Verkündigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung,

in: CONZEMIUS: Schweizer Katholizismus 1933-1945, 475, 479t, 483.
'51 FINK, Urban: Die Berner Nuntiatur: Infozentrum und Brücke zwischen zwei

Kleinstaaten in Bedrängnis, in: Schweizer Katholizismus 1933-1945, 566.
x52 CONZEMIUS, Victor: Vergessene Helfer, in: DERS.: Schweizer Katholizismus 1933-1945,

607.
53 BISCHOF: Verkündigung zwischen Réduit-Denken und Weltverantwortung, in: Schweizer

Katholizismus 1933-1945, 480 und FINK: Die Berner Nuntiatur: Infozentrum und Brücke
zwischen zwei Kleinstaaten in Bedrängnis, ebenda, 567.



528 Marianne Jehle-Wildberger

sehr aktive, von Keller geleitete, Zentralstelle.»54 Umgekehrt ist es Bessons
Geschick „zu verdanken, dass Pius XII. eine Million französische Franken
für das Lager von Gurs zur Verfügung stellte - für die realen Bedürfnisse
nicht mehr als ein Tropfen auf den heissen Stein. Bischof Besson ist in den
vatikanischen Dokumenten zur Flüchtlings- und Kriegsgefangenenhilfe
eine der am stärksten in Erscheinung tretenden Persönlichkeiten. Sein [...]
Augapfel war die Mission Catholique [...], die Nachrichten über Kriegsgefangene

vermittelte und einen Paket- und Hilfsgüterdienst unterhielt
[...]."»55 - Im Prinzip beide für die Flüchtlinge engagiert, waren Besson und
Keller doch hinsichtlich des praktischen Vorgehens verschieden.

Nach seiner Rückkehr aus den USA meldete sich Keller bei Besson
zurück: „J'ai souvent parlé de ce meilleur clima entre les deux confessions
même devant une grande assemblée de chefs du protestantisme américain
[...]."'s6 Postwendend antwortete Besson: „[...] nous continuerons à faire de

persévérants efforts pour arriver à mieux nous connaître et nous entendre
[...]."'57 Zwar konnte er sich unter der Einigung noch immer nur den
Beitritt der Nichtkatholiken zur katholischen Kirche vorstellen. Schritte in
Richtung des Protestantismus und der Orthodoxie sah er nicht vor. Doch
respektierte er die andere Sicht, Hess damit ein Törchen offen. Ende 1942
schrieb er an Keller:

„II y a évidemment une question fondamentale sur laquelle catholiques et
réformés ne sont pas et ne peuvent pas être d'accord en conservant leur
position respective. Les uns croient en effet que l'Eglise a été voulue et
fondée par le Christ, tandis que les autres croient qu'elle est une usurpatrice
[...]. Si, sur la question dont je viens de parler, nous ne nous entendons pas, il
y a cependant d'autres questions d'importance capitale, sur lesquelles nous
nous entendons sans peine, surtout quand nous voulons bien regarder nos
doctrines respectives dans une lumière favorable et avec sympathie. Un
protestant et un catholique vraiment croyants se sentent très proches l'un de
l'autre par l'idée qu'ils ont du Christ, par la foi qu'ils professent en lui et par
l'amour dont ils se sentent remplis à son égard. Je persiste de croire qu'il
vaudrait mieux de souligner ces grandes vérités qui rapprochent, plutôt que
d'aller chercher d'autres points beaucoup moins importants qui séparent. [...]
Enfin, [...] nous devrions trouver dans nos coeurs assez d'humilité, de charité,
d'esprit chrétien, pour nous efforcer de nous comprendre et pour aimer à

nous dire que nous sommes les enfants d'un même Père, que nous avons des

prénoms différents, mais que nous portons le même nom, celui de Christ. Il y

>54 JEHLE-WILDBERGER, Marianne: AdolfKeller, 468t.
55 CONZEMIUS, Victor: Bilanz und Ausblick, in: DERS.: Schweizer Katholizismus 1933-1945,

663.
*56 KELLER an Besson, 4. November 1940 (Archiv des Bistums, Freiburg).
57 BESSON an Keller, 10. Nov. 1942 und KELLER an Besson, 23. Nov. 1940 (Archiv des

Bistums, Freiburg).



Marius Besson und Adolf Keller. Ein frühes ökumenisches Gespräch 529

a une question de doctrine, qui est d'importance essentielle, mais il y a aussi

une question d'esprit.

Keller antwortete:

„Je ne désespère pas que Dieu nous accordera un jour une conception de

l'Eglise du Christ assez vaste, assez bénie du Saint Esprit, pour permettre aux
différentes Eglises ou communions chrétiennes de s'y rencontrer et d'adorer
notre Seigneur Jésus Christ comme notre chef commun et sauveur. Je crois

que dans les grandes doctrines chrétiennes, sur le péché de l'homme et la

grâce divine, sur la souveraineté de notre Seigneur comme kyrios [...], sur la
signification de la Croix et la résurrection, la Bible et les autres vérités
transcendantes [...] il n'y a pas de différences fondamentales. [...] La question
d'identité d'une Eglise historique avec la vraie Eglise de Jésus me paraît plus
difficile. Je n'aurais pas le courage d'identifier par exemple ma propre Eglise
avec telle ou telle phase historique [...]. Je crois qu'une telle identification ne
nous aidera pas et il faut évidemment nous placer devant d'autres faits qui
ont plus à faire avec les vérités de l'Evangile lui-même, la reconnaissance de

l'action du Saint Esprit dans nos Eglises et dans nos cœurs, la peur de Dieu et
la volonté de suivre sa voix. [...] Je partage donc tout à fait votre conviction
qui souligne les grandes vérités qui nous rapprochent [...]."159

Auch wenn ihnen die Annäherung weiterhin am Herzen liege, so Keller,
müssten sie beide einsehen, dass gewisse Grenzen unüberschreitbar waren.
Sie seien, was sie nicht verdient hätten, „zwischen zwei Feuer geraten"100.
Sie mussten feststellen, dass mit abnehmender Bedrohung der Schweiz

gegen das Kriegsende hin der Wunsch nach dem Zusammengehen der beiden

Kirchen bei vielen Leuten erlahmte. Die Erkenntnis war bitter. Doch
haben sie - und das ist ihr grosses Verdienst - unter den Bedingungen
ihrer Zeit - die Möglichkeiten der Annäherung bis zuletzt und bis zum
Äussersten ausgereizt. Sie waren Pioniere, deren Andenken es zu ehren
gilt.101 - Besson war vor seinem Tod lange krank. Keller schrieb ihm:

„Je viens d'entendre que vous êtes de nouveau souffrant et je voudrais, par la

présente, vous envoyer un mot de sympathie et de prière et vous assurer de

mes sentiments de haute estime et d'amitié."162

Besson antwortete - in seinem letzten Brief:

„Je vous remercie vivement de l'intérêt que vous portez à ma santé. Je vous
assure que votre sympathie m'est bien précieuse et je garde de toutes nos
rencontres un souvenir bienfaisant. Grâce à Dieu le mal dont je souffrais est à

*58 BESSON an Keller, 4. Dez. 1942 (Archiv des Bistums, Freiburg).
J59 KELLER an Besson, 24. Dez. 1942 (Archiv des Bistums, Freiburg).
160 KELLER an Besson, 15. Juni 1944 (Archiv des Bistums, Freiburg).
161 Amüsant ist: Besson schickte ein Exemplar seiner Schrift L'Eglise et le Royaume de

Dieu samt persönlicher Widmung an Bischof Joseph Meile in St. Gallen. Dieser - nicht sehr
ökumenisch gesinnt - legte es unaufgeschnitten ab.

162 KELLER an Besson, 12. Aug. 1944 (Archiv des Bistums, Freiburg).



530 Marianne Jehle-Wildberger

peu près entièrement disparu: je me reprends à espérer que le Maître voudra
bien m'employer encore à son service quelque temps."l63

30000 Personen zogen ein halbes Jahr später an der sterblichen Hülle
Bischof Bessons vorbei.l64 In einem Nachruf schrieb Keller von der
glühenden Begeisterung Bischof Bessons für seine Kirche, von seiner Treue
zur katholischen Theologie, von seiner starken Werbekraft für die
Ausbreitung des katholischen Glaubens in der Westschweiz, die vielen Anlass
zu Befürchtungen gegeben habe. Doch habe Besson erkannt, dass es nach
vierhundertjähriger Polemik an der Zeit sei, ein neues Kapitel aufzuschlagen.

Er habe gegenseitige Achtung, Liebe auch zu getrennten Brüdern und
das Gebet für die Einigung der Kirche, die Una Sancta, gepredigt. Besson
habe geglaubt, „dass die getrennten Körperschaften, die sich [...] zugerufen
hatten: ,Hier stehe ich!' und ,nicht anders' konnten, vielleicht doch in
caritate und oratione .anders' könnten. [Er] stand trotzdem immer unverrückt

unter der Kuppel von St. Peter [...]."165 In der Kirche, so Keller in den
letzten Zeilen des Nachrufs, hätten beide Platz, Absolutismus und Toleranz

- im Zusammenleben in einem gemeinsamen Land jedoch nur das
Zweite.

Zusammenfassung
Der katholische Bischof Marius Besson (1876-1945) und der evangelische
Theologe Adolf Keller (1872-1965), beide Schweizer, waren frühe Repräsentanten

der Ökumene. 1940 sprachen sie an der ETH Zürich zum religiösen
Frieden. Einig in grundsätzlichen Glaubenssätzen, unterschieden sie sich im
Kirchenbegriff. Trotzdem wollten sie sich nicht abfinden mit der Spaltung
des Christentums.

Abstract
The Roman Catholic bishop Marius Besson (1876-1945) and the Protestant
theologian AdolfKeller (1872-1965), both Swiss, were early representatives of
ecumenism. In 1940 they spoke at the Swiss Federal Institute of Technology
Zurich about confessional peace. They were united in the essentials of Christian

creed, but dissented in ecclesiology. But they didn't give up the hope of
Christian unity.

l(>3 BESSON an Keller, 22. August 1944 (Archiv des Bistums, Freiburg).
164 CHARRIÊRE: S. Exz. Msgr. Marius Besson, 7.
165 KELLER, Adolf: BischofMarius Besson und der konfessionelle Friede, in: NZZ, 28. Febr.

1945, Blatt 6.


	Marius Besson und Adolf Keller : ein frühes ökumenisches Gespräch

