Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: La philosophie doit-elle devenir expérientale?
Autor: Schroeter, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761067

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCOIS SCHROETER

La philosophie doit-elle devenir
expérimentale ?

La philosophie est-elle une discipline de réflexion pure ou doit-elle s’ouvrir
a I'expérimentation empirique ? Telle est I'une des questions importantes
que pose I'émergence récente d’'une nouvelle approche méthodologique au
sein de la philosophie analytique: la philosophie expérimentale. Les
adeptes de la philosophie expérimentale passent une partie de leur temps a
tester de fagon empirique certaines des théses philosophiques sur les-
quelles ils se penchent. Le plus souvent, les expérimentations qu'’ils con-
duisent prennent la forme de sondages d’opinion, questionnant simples
passants ou étudiants de premiere année au sujet de problémes philoso-
phiques. Ces sondages, dont les résultats sont souvent analysés a l'aide
d’outils statistiques sophistiqués, doivent nous permettre de mieux com-
prendre I'usage que nous faisons, dans la vie de tous les jours, de certains
concepts fondamentaux de la philosophie comme, par exemple, le concept
de liberté ou le concept de connaissance. Le but de I'exercice n’est pas,
bien entendu, de substituer a 'effort théorique philosophique une simple
description de I'opinion de la majorité. Cela serait ridicule. L'idée est plu-
tot que la réflexion philosophique, quand elle porte sur des concepts tels
que la connaissance ou la responsabilité morale, peut étre sujette a d’'im-
portantes distorsions et myopies qu'une approche plus empirique peut
réussir a corriger.

La parution d'un ouvrage de référence, sorte de manifeste de la
philosophie expérimentale!, nous invite a nous interroger sur le potentiel
et les limites de cette nouvelle approche philosophique. Bien que son ori-
gine soit récente — elle est née au 21°™ siécle - la philosophie expéri-
mentale a déja suscité enthousiasme et controverse. Méme si la majorité
philosophique demeure sceptique, plusieurs prestigieux départements de
philosophie américains (Arizona, Indiana, Californie a San Diego) ont dé-
cidé d’ouvrir un laboratoire de philosophie expérimentale. La présente éva-
luation critique sera en priorité consacrée aux perspectives que pourrait
ouvrir la philosophie expérimentale dans les domaines de la philosophie
pratique et de la philosophie de I'agir.

1 KNOBE, Joshua/NICHOLS, Shaun (éd.) : Experimental Philosophy. Oxford : Oxford Uni-
versity Press 2008.



La philosophie doit-elle devenir expérimentale ? 495

1. QUELQUES EXEMPLES DE PHILOSOPHIE EXPERIMENTALE

Les appels aux intuitions sont monnaie courante en philosophie. En
éthique, en particulier, nos intuitions préthéoriques jouent un réle impor-
tant dans la construction de théories morales. Imaginez par exemple, pour
prendre un cas bien connu, qu'un wagon détaché soit sur le point de tuer
cing personnes innocentes. Est-il permis dans ce cas d’intervenir et de
modifier la trajectoire du wagon, de sorte qu'’il évite les cinq personnes en
question et ne tue alors qu'une autre personne, elle aussi innocente ?
Inspirés par la méthode de I'équilibre réfléchi proposée par John Rawlsz, la
plupart des spécialistes de la philosophie morale considérent aujourd’hui
que leur tache consiste en partie a articuler un ensemble de principes qui
puissent rendre compte de facon optimale des intuitions générées par de
tels scénarios. La réflexion théorique peut bien slir nous amener a rejeter
certaines de nos intuitions initiales. Pourtant, cette réflexion doit toujours
se fonder sur nos intuitions : la meilleure théorie morale sera celle qui
intégrera 'ensemble de ces intuitions en un systéme cohérent. Apreés tout,
la réflexion théorique en éthique doit bien se fonder quelque part dans nos
croyances morales préthéoriques : elle n’introduit pas par stipulation un
nouveau sujet radicalement détaché de nos opinions morales de tous les
jours. De plus, comme le remarquent les défenseurs de la philosophie
expérimentale, le but de la réflexion philosophique en éthique est d’abou-
tir & des théories d'une validité générale et qui puissent en principe rendre
compte des intuitions partagées par ceux qui maitrisent notre langage
moral. Il serait de toute évidence bien décevant si la réflexion théorique en
éthique ne devait étre, en fin de compte, qu'un exercice purement autobio-
graphique - imposant simplement cohérence a ses opinions personnelles.
Le but de la philosophie morale est de construire une théorie morale qui
refléte les intuitions que nous partageons tous, ou du moins que la plupart
d’entre nous pourraient accepter.

On trouve de tels appels a nos intuitions communes dans la plupart des
autres domaines de la philosophie. Ainsi, I'épistémologie invoque-t-elle les
intuitions préthéoriques que nous avons au sujet de la connaissance (la
certitude est-elle nécessaire a la connaissance ?). Les théories sémantiques
s’appuient sur les intuitions que nous avons au sujet de la référence de nos
mots (si I'on vous transporte sur une terre jumelle, ot ce qui semble étre
de 'eau est composé de XYZ et non de H,0O, faut-il conclure que le mot
‘eau’ se réfere alors a XYZ ?). On pourrait ici multiplier les exemples.

Mais les philosophes sont-ils, comme ils ont tendance a le croire,
capables d’identifier de fagon fiable les intuitions communes qui puissent
servir a ancrer la réflexion philosophique ? Pour les défenseurs de la philo-
sophie expérimentale, la réponse a cette question est un clair ‘Non!.

2 RAWLS, John : A Theory of Justice. Oxford : Oxford University Press 1971.



496 Francois Schroeter

Steven Stich et Jonathan Weinberg, par exemple, pensent qu’il serait
simplement naif de la part des philosophes de croire que « les intuitions
d’individus de sexe masculin, issus de la culture occidentale, bénéficiant
d’un haut statut socio-économique et disposant d'un doctorat en philoso-
phie puissent servir de base pour des conclusions générales au sujet des
intuitions partagées par tout le monde »3. La plupart des philosophes
assument que leurs intuitions sont partagées par autrui sur la base d'un
nombre trés limité d’opinions - celles de quelques collegues, étudiants,
amis ou membres de famille. Mais c’est un lieu commun de la statistique
qu’'un sondage si limité et partial peut conduire a des conclusions radica-
lement distordue. Une théorie philosophique fondée sur les intuitions de
son auteur et celles de ses interlocuteurs immédiats ne peut manquer de
souffrir de myopie radicale.

Les défenseurs de la philosophie expérimentale pensent qu’il est urgent
de tester de fagon empirique les intuitions sur lesquelles ils s’appuient et
qu’ils croient partager avec tout le monde. Plutdt que de spéculer au sujet
des opinions des gens, nous devons effectuer de sérieux sondages pour
déterminer ce que pensent vraiment les sujets conceptuellement compé-
tents. Et c’est la précisément ce qu'un groupe tres dynamique de jeunes
philosophes a récemment entrepris de faire. Leurs travaux ont pris pour
cible des concepts centraux de bon nombre de domaines philosophiques,
comprenant 'éthique et la théorie de I'action4, la liberté de la volonté et la
responsabilité morales, la philosophie du langageé, I'épistémologie et la
philosophie des sciences7. En examinant quelques exemples de philosophie
expérimentale nous pourrons nous faire une meilleure idée du potentiel de
cette nouvelle méthodologie philosophique. Nous pourrons aussi distin-
guer différents types de philosophie expérimentale.

3 STICH, Stephen/WEINBERG, Jonathan : Jackson’s empirical assumptions, in : Philosophy
and Phenomenological Research 62 (2001) 637-643.

4 KNOBE, Joshua : Intention, intentional action and moral considerations, in : Analysis 64
(2004) 181-187 ; KNOBE, Joshua : The concept of intentional action. A case study in the uses of
folk psychology, in : KNOBE, ]J./NICHOLS, S. (éd.) : Experimental Philosophy, 129-148 ; NADEL-
HOFFER, Thomas : Foresight, moral considerations and intentional actions, in: Journal of
Cognition and Culture 6 (2006) 133-158 ; NADELHOFFER, Thomas : Bad acts, blameworthy
agents, and intentional actions. Some problems for juror impartiality, in : KNOBE, ]./NICHOLS,
S. (éd.) : Experimental Philosophy, 149-167.

5 NAHMIAS, Eddy et al. : Surveying freedom. Folk intuitions about free will and responsa-
bility, in : Philosophical Psychology 18 (2005) 261-284 ; NAHMIAS, Eddy et al. : Is incompa-
tibilism intuitive?, in: KNOBE, J./NICHOLS, S. (éd.) : Experimental Philosophy, 81-104 ;
NICHOLS, Shaun : Folk psychology and free will, in : Mind & Language 19 (2004) 473-502 ;
NICHOLS, Shaun/KNOBE, Joshua : Moral responsibility and determinism. The cognitive science
of folk intuitions, in : KNOBE, J./NICHOLS, S. (éd.) : Experimental Philosophy, 105-126.

6 MACHERY, Edouard et al. : Semantics, cross-cultural style, in : KNOBE, ]./NICHOLS, S.
(éd.) : Experimental Philosophy, 47-60.

7 STOTZ, Karola/GRIFFITH, Paul : Genes : Philosophical analyses put to the test, in : History
and Philosophy of the Life Sciences 26 (2004) 5-20.



La philosophie doit-elle devenir expérimentale ? 497

Prenons tout d’abord les travaux de Joshua Knobe sur le concept d’ac-
tion intentionnelle. Les philosophes sont en désaccord quand il s’agit de
déterminer si les effets secondaires mais néanmoins prévus d'une action
peuvent compter comme étant produits de fagon intentionnelle. Mais les
philosophes acceptent en général que la valeur morale de ces effets secon-
daires n’est pas pertinente quand il s’agit de décider si ces effets secon-
daires ont été ou non produits de fagon intentionnelle. C’est la psychologie
de I'agent qui seule doit déterminer si un effet secondaire est intentionnel
ou non. Pourtant, cette assomption est en contradiction directe avec les
opinions préthéoriques de la majorité. Considérons le premier scénario de
Knobe :

Le directeur de la société a rendu visite au président du conseil d’adminis-
tration et lui a dit : « Nous pensons entreprendre un nouveau programme qui
va nous aider a accroitre nos profits, mais qui va aussi porter atteinte a
I'environnement ». Le président a répondu : « L’environnement ne m'’inté-
resse pas, je veux simplement faire autant de bénéfice que possible. Commen-
cons le nouveau programme ». La société a entrepris son nouveau programme
et, comme prévu, atteinte a été portée a I'environnement8.

Interrogés au sujet de ce premier scénario, ou l'effet secondaire anticipé
est mauvais, 82 pourcent des sujets (des passants a Central Park a New
York) ont conclu que le président du conseil d’'administration a intention-
nellement porté atteinte a 'environnement.

Le second scénario de Knobe différe du premier simplement en ce que les
effets secondaires anticipés sont moralement bons.

Le directeur de la société a rendu visite au président du conseil d’adminis-
tration et lui a dit : « Nous pensons entreprendre un nouveau programme qui
va nous aider a accroitre nos profits, mais qui va également étre bénéfique a
I'environnement ». Le président a répondu: « L’environnement ne m’inté-
resse pas, je veux simplement faire autant de bénéfice que possible. Commen-
¢ons le nouveau programme ». La société a entrepris son nouveau programme
et, comme prévu, les résultats ont été bénéfiques a I'environnement (131).

Interrogés au sujet de ce second scénario, 77 pourcent des sujets ont
répondu que le président du conseil d’administration n’avait pas contribué
intentionnellement a 'amélioration de l'environnement. Cette asymétrie
est vraiment surprenante et semble contredire une des assomptions cen-
trales que les philosophes ont faites au sujet de I'agir intentionnel. La plu-
part des philosophes pensent que le caractére intentionnel d’'une action
peut étre établi indépendamment de toutes considérations morales. Mais
les résultats de Knobe indiquent que quand il s’agit de déterminer si cer-
taines actions ont un caractére intentionnel, les sujets conceptuellement

8 KNOBE, Joshua : The concept of intentional action, 130.



498 Frangois Schroeter

compétents doivent d’abord établir si les conséquences de I'action en ques-
tion sont moralement bonnes ou non.

La démarche de Knobe illustre bien un premier courant de la philoso-
phie expérimentale. Knobe et de nombreux autres défenseurs de la philo-
sophie expérimentale pensent que les appels aux intuitions sont nécessai-
res a la philosophie. Ils sont en cela en accord avec les adeptes de
I'approche philosophique traditionnelle, fondée sur la réflexion. Le désac-
cord porte simplement sur la question des méthodes les mieux a méme de
nous procurer acces a ces intuitions. Selon les défenseurs de la philosophie
expérimentale, la seule maniére fiable de déterminer quelles sont les
intuitions partagées par la plupart des sujets compétents est de procéder
par sondage d’opinion. Les intuitions sont importantes pour la philoso-
phie, mais il convient de les tester de fagon empirique pour déterminer si
elles sont vraiment partagées par le plus grand nombre. Tant qu’elle refuse
de se livrer a ce genre de test empirique, la philosophie traditionnelle se
fonde sur une méthodologie sérieusement déficiente.

Considérons maintenant un second type de philosophie expérimentale.
Au lieu de tester les intuitions des sujets conceptuellement compétents (et
de tenter de découvrir ainsi ce qu’ils pensent), certains défenseurs de la
philosophie expérimentale ont pour but premier de découvrir comment les
sujets conceptuellement compétents pensent - quels processus psycholo-
giques produisent leurs intuitions. L’intérét d'une investigation plus
précise des mécanismes générateurs de nos intuitions est en partie épisté-
mologique. Une fois que nous aurons gagné une meilleure compréhension
de la structure de ces mécanismes, nous devrions étre en mesure d’iden-
tifier ceux de ces mécanismes qui sont les plus fiables et de trouver de
nouvelles stratégies devant nous permettre d’éliminer certaines sources
communes d’erreur.

Les travaux de Joshua Greene et de ses collaborateurs sur le jugement
moral sont une bonne illustration de cette deuxiéme approche de la
philosophie expérimentale9. Contrairement au premier type dapproche,
les sondages d’opinion n’occupent pas de place centrale dans cette seconde
fagon d’aborder la philosophie expérimentale. La recherche empirique uti-
lise ici plutot les ressources de la neuroscience. Greene et ses collabora-
teurs se servent des techniques récentes de 'imagerie cérébrale pour exa-
miner ce qui se passe dans le cerveau lorsque I'on forme un jugement au
sujet de I'un des dilemmes moraux qui ont fasciné les philosophes - en
particulier le scénario du fameux wagon détaché mentionné au début de
cette section (pour mémoire, la question est de savoir s’il est permis ou
non d’intervenir afin de sauver la vie de cinq innocents, si cette

9 GREENE, Joshua/HAIDT Jonathan : How (and where) does moral judgment work ?, in :
Trends in Cognitive Science 6 (2002) 517-523 ; GREENE, Joshua et al.: The neural bases of
cognitive conflict and control in moral judgment, in : Neuron 44 (2004) 389-400.



La philosophie doit-elle devenir expérimentale ? 499

intervention va causer la mort d'un autre innocent). Nous savons que
différents centres cérébraux affectent d'ordinaire la formation de nos
jugements moraux : les centres « froids (cool) » de la réflexion et de la
délibération, et les centres « chauds (hot) » des émotions. Le but de
Greene et ses collaborateurs est de construire une image plus précise de
I'importance relative de ces différents centres cérébraux dans la genése des
jugements moraux. Les résultats de la neuroimagerie semblent suggérer
que les centres de I'émotion soient particuliéerement actifs quand des
impératifs déontologiques (« Ne tue pas une personne innocente ! ») sont
suggérés par un scénario, alors que les centres cognitifs sont activés
lorsque le sujet est sensible a des considérations d’ordre utilitariste
(« Quels sont les cofits et bénéfices des différentes options possibles ? »).
D’apres Greene, le dilemme auquel nous sommes confrontés lorsque nous
considérons le scénario du wagon détaché peut étre interprété comme un
conflit entre la partie émotionnelle de notre cerveau (associée a I'impératif
de ne pas tuer) et sa partie cognitive (associée aux considérations
utilitaristes : la mort d’'une seule personne innocente est moins cofiteuse
que la mort de cinq innocents).

Selon Greene, et en assumant que ces résultats préliminaires se con-
firment, il faut alors conclure que Kant se trompe lorsqu’il associe les com-
mandements déontologiques aux centres cognitifs de la raison pure et le
calcul utilitariste a la sphére de l'inclination sensible. C’est bien plutét
I'opposé qui est vrai : la raison s’occupe du calcul utilitariste alors que les
émotions semblent étre a la source des commandements déontologiques.
Greene pense également que ses recherches empiriques devraient nous
inciter a adopter une attitude plus prudente et plus critique face aux impé-
ratifs déontologiques. Aprés tout, notre cerveau cognitif est plus sophis-
tiqué et — du moins d'un point de vue évolutif - moins primitif que notre
cerveau émotionnel. N'est-il pas indiqué, pour des questions aussi impor-
tantes que les questions morales, de s’en remettre ultimement a nos capa-
cités de raison et de réflexion ? On peut également se demander, si les
résultats de Greene se confirment, si la cohérence méme du domaine
moral n’est pas elle-méme en danger. Est-il vraiment raisonnable d’espé-
rer, dans le cas du wagon détaché comme dans de multiples autres cas
dilemmatiques, une réconciliation ultime entre nos intuitions déontolo-
giques et nos intuitions utilitaristes ? S’il s’avére que ces intuitions, sur
lesquelles se fondent les deux approches dominantes de I'éthique, sont
vraiment issues de deux centres différents de notre cerveau, on peut selon
Greene en douter.

2. DEUX REACTIONS EPIDERMIQUES

Comme l'indique ce survol de ses courants principaux, la philosophie
expérimentale semble avoir réussi, et ce malgré son existence trés récente,



500 Francois Schroeter

a enrichir la discussion philosophique traditionnelle et a apporter de nou-
velles perspectives sur certaines questions centrales de 'éthique et de la
théorie de 'action. Pourtant, I'enthousiasme des défenseurs de la philo-
sophie expérimentale se trouve bien souvent confronté a un scepticisme
radical de la part des adeptes de la philosophie traditionnelle.

Prenons par exemple le second type de philosophie expérimentale, qui
vise a clarifier les mécanismes psychologiques générant nos intuitions
philosophiques. Comme dans le cas du premier type de philosophie expéri-
mentale, la démarche théorique inclut ici une importante composante
expérimentale. C'est 1a en effet la caractéristique distinctive de la philo-
sophie expérimentale : le philosophe quitte son bureau - ou plutot le
fauteuil (« armchair ») d’ou il conduit sa réflexion? - pour conduire des
expérimentations par sondage d’opinion ou dans un laboratoire spécialisé.
La réaction typique de bon nombre de philosophes face a ce type de pro-
gramme de recherche est qu’il implique une simple confusion de
disciplines. Lorsque Joshua Greene, par exemple, utilise les techniques de
I'imagerie cérébrale pour déterminer quels centres cérébraux sont a l'ori-
gine de nos différentes intuitions morales, il fait de la psychologie
empirique, pas de la philosophie.

Cette réaction, méme si elle est superficielle, pose une intéressante
question métaphilosophique au sujet des caractéristiques essentielles de la
philosophie. De nombreux philosophes considérent que la réflexion con-
ceptuelle est la marque distinctive de la philosophie. Nombreux sont
également ceux qui pensent que, comme dans le cas des mathématiques,
I'absence de test empirique ne doive pas eo ipso étre considérée comme un
handicap pour la réflexion pure - la réflexion pouvant, en mathématique
en tous les cas, revendiquer une rigueur et une autorité épistémique qui
font défaut aux sciences empiriques.

Je crois, en réponse, que 'on peut admettre que la réflexion concep-
tuelle soit la marque distinctive de la philosophie sans pour autant devoir
exclure de la philosophie la démarche partiellement empirique d'un
théoricien comme Greene. Il semble en effet excessif d’exiger qu'un appel
exclusif a la réflexion conceptuelle soit une condition stricte pour qu'un
programme de recherche puisse étre considéré comme philosophique.
Greene se penche sur une question qui a traditionnellement figuré au
centre de I'éthique philosophique (comment intégrer dans le domaine
éthique les perspectives déontologiques et utilitaristes ?) et utilise les
techniques argumentatives courantes en philosophie. Le simple fait qu'’il
enrichisse son approche en lui ajoutant une dimension expérimentale ne

10 ] est d'usage en philosophie analytique de qualifier la réflexion philosophique tradi-
tionnelle de « armchair reflection ». Les défenseurs de la philosophie expérimentale es-
timent qu’il est maintenant grand temps pour les philosophes de quitter leur fauteuil et de
tester empiriquement leurs vues.



La philosophie doit-elle devenir expérimentale ? 501

peut pas suffire a exclure sa recherche du domaine philosophique. Si tel
était le cas, combien des philosophes les plus célébres de notre tradition se
trouveraient-ils également exclus du domaine philosophique ? De plus, le
modeéle mathématique a de toute évidence ses limites quand il s’agit de
considérer des domaines philosophiques comme l'éthique ou la philoso-
phie de l'action. Ainsi que l'indique une importante littérature philo-
sophique et semblent le confirmer certains des résultats de la philosophie
expérimentale, la réflexion conceptuelle pure peut souffrir de myopie et de
distorsions systématiques. Une étude empirique des mécanismes psycho-
logiques liés a nos jugements moraux peut, par exemple, conduire a des
découvertes surprenantes sur la maniére dont nos jugements sont
corrompus par la myopie culturelle ou le stress émotionnel. De telles
découvertes empiriques peuvent certainement jouer un rdle prépondérant
dans la critique de nos intuitions morales et la construction de théories
morales.

Tournons-nous maintenant vers le premier type de philosophie expé-
rimentale, fondé sur l'usage de sondages d’opinion. Cet usage, qui est
peut-étre la caractéristique la plus notoire de la philosophie expérimen-
tale, génere lui aussi bien souvent une profonde réaction de rejet de la part
des défenseurs de la philosophie traditionnelle. Chimistes et astrophysi-
ciens peuvent développer leurs théories sans avoir a se soucier de ce que
les gens de la rue pensent au sujet des électrons ou des trous noirs. Pour-
quoi n’en irait-il pas de méme des philosophes ?

Cette critique est elle aussi beaucoup trop superficielle. De nombreux
concepts philosophiques - métaphysique, argument transcendantal, téléo-
logie - sont certes de pures créations philosophiques et il n’est clairement
pas indiqué de tester les intuitions du sens commun au sujet de scénarios
les impliquant. Pourtant, nombre de concepts fondamentaux de la philoso-
phie sont différents : les concepts de responsabilité, d’action, d’action
intentionnelle, de justice, de moralité, de liberté de la volonté, pour ne
prendre que quelques exemples, jouent un role central dans les discussions
morales de tous les jours. Ainsi que je I'ai déja suggéré plus haut, quand ils
construisent une théorie morale, les philosophes ne pensent pas créer un
nouveau sujet, distinct du concept de moralité du sens commun ; ils
pensent au contraire proposer une clarification et élaboration théorique
des concepts que nous utilisons dans la vie de tous les jours. La réflexion
philosophique, dans le domaine moral en tous les cas, se verrait privée
d'une grande part de son intérét si elle changeait simplement de sujet et
perdait contact avec les concepts du sens commun. Nous sommes inté-
ressés a mieux comprendre ce que nous appelons tous ‘moralité’, non ce
que les philosophes pensent a propos d’'un nouveau sujet qu’ils appellent
‘moralité’.

Si I'on accepte que l'un des buts majeurs de la philosophie - dans le
domaine de la philosophie pratique en tous les cas - est d’éclairer les



502 Frangois Schroeter

concepts fondamentaux que nous utilisons couramment pour guider nos
vies, il faut alors reconnaitre que la réflexion philosophique ne peut se
permettre d’ignorer complétement les opinions des gens de la rue. Les
opinions morales du sens commun ne sont pas sans pertinence pour la
philosophie morale - le mot ‘moralité’ n’est pas un terme artificiel sur
lequel les philosophes auraient des droits exclusifs. La question plus déli-
cate est de déterminer de fagon plus précise en quoi cette pertinence
consiste. C'est vers cette question que j’aimerais maintenant me tourner.

3. UN PROJET REVOLUTIONNAIRE ?

A ses débuts en tous les cas, la philosophie expérimentale semblait pro-
mettre une véritable révolution méthodologique en philosophie. Ses adep-
tes considéraient bien souvent comme radicalement déficiente la méthode
philosophique traditionnelle fondée sur la pure réflexion. Les philosophes
étaient des lors appelés a quitter définitivement leur fauteuil et a sou-
mettre leurs intuitions a un test empirique rigoureux, qui soit enfin a
méme de procurer un fondement stir a leurs théories.

Je crois qu'un examen plus critique de la démarche expérimentale ne
justifie pas une conception aussi ambitieuse de son importance. Il est
particulierement instructif a cet égard de prendre en considération cer-
taines des réponses suscitées par les travaux de Knobe sur l'action inten-
tionnelle mentionnés plus haut. Alfred Mele, en particulier, accepte les
résultats de Knobe : les jugements que les gens de la rue portent sur le
caractére intentionnel des effets secondaires d’'une action dépendent de
leurs vues au sujet de la moralité de ces effets secondairesn. Mais Mele
pense qu’'une théorie philosophique de I'action intentionnelle ne doit pas
étre contrainte de respecter nos intuitions préthéoriques : a son avis, nous
faisons simplement une erreur quand nous laissons nos jugements moraux
corrompre notre évaluation du caractére intentionnel de nos actions.
Avant réflexion, il est trés tentant d’assumer que nous ne sommes respon-
sables que des actions que nous avons accomplies de facon intentionnelle.
C’est cette assomption erronée qui motive, selon Mele, 'asymétrie détec-
tée par Knobe. Nous considérons que le président du conseil d’adminis-
tration est responsable des dégats causés a l'environnement et, comme
nous pensons de fagon erronée que responsabilité et agir intentionnel sont
intimement liés, nous concluons naivement que le président a agi de fagon
intentionnelle. Par contre, nous jugeons que le deuxiéme président n’est
pas responsable de 'amélioration de I'environnement et nous concluons
qu’il n’a pas agi de fagon intentionnelle. Un peu de réflexion suffit cepen-
dant a nous convaincre que responsabilité et agir intentionnel ne sont pas

1 MELE, Alfred : Intentional action. Controversies, data, and core hypotheses, in : Philoso-
phical Psychology 16 (2003) 325-340.



La philosophie doit-elle devenir expérimentale ? 503

toujours liés de maniere aussi intime. Un chauffeur inattentif est considéré
comme responsable de la mort qu'il cause d'un piéton, mais il serait de
toute évidence absurde de l'accuser d’avoir intentionnellement tué le
piéton. Mele conclut que les philosophes peuvent continuer a penser que
le caractére intentionnel d’'une action ne dépend pas de son statut moral.
Ce faisant, ils ne courent aucun risque de changer la signification du mot
‘intentionnel’ : la réflexion philosophique nous aide simplement ici a corri-
ger une de nos erreurs naives.

La réponse de Mele a généré toute une littérature sur laquelle nous ne
pouvons nous attarder ici. Je crois que cette réponse illustre bien la
prudence qu’il convient d’adopter lorsque 'on tente d’utiliser a des fins
philosophiques les résultats de sondages d’opinion. Bien souvent, la
réflexion philosophique est amenée a prendre d'importantes distances par
rapport aux intuitions du sens commun. Elle ne court pas pour autant eo
ipso le risque de se couper de nos pratiques conceptuelles et linguistiques
courantes. Lorsqu'un philosophe comme Peter Singer défend par exemple
une conception éthique qui est en de nombreux points en porte-a-faux
avec l'opinion commune, il considére néanmoins, et a juste titre, son
approche comme une tentative d’élucidation de notre concept de moralité.
Son travail de réflexion philosophique consiste a examiner dans son
ensemble I'usage que nous faisons de ce concept et a tenter d’en dégager
les éléments les plus importants - en 'occurrence, pour Singer, une idée
d’égalité de traitement qui ne s’applique pas uniquement aux étres
humains, mais qui soit généralisable a d’autres créatures dotées de con-
science. Ces éléments sont bien souvent présents de fagon simplement
implicite dans nos pratiques courantes et corrompus par d’autres facteurs
d'importance beaucoup moins centrale. D’ou la distance entre les opinions
naives préthéoriques des gens de la rue et les résultats de la réflexion théo-
rique philosophique. La réflexion philosophique peut ici conserver son
ancrage dans nos pratiques conceptuelles communes, sans pour autant de-
voir faire preuve de servilité face a I'opinion de la majorité.

De ce fait, il semble indiqué de revoir a la baisse les ambitions de la
philosophie expérimentale. Et c’est précisément ce que suggeérent Joshua
Knobe and Shawn Nichols dans le chapitre d’introduction de leur ouvrage
de référence sur la philosophie expérimentale, quand ils proposent de
considérer la philosophie expérimentale comme un simple « outil addi-
tionnel » (10) que 'on peut ajouter a tous les outils dont dispose déja la
philosophie traditionnelle. Il n’est plus alors question de présenter la
méthode expérimentale comme la clé d'une démarche rigoureuse en philo-
sophie. L'idée est plutot que les méthodes empiriques telles les sondages
d’opinion peuvent parfois nous aider a avoir une idée plus précise des
pratiques conceptuelles que la philosophie cherche a éclairer. Ils peuvent
nous signaler par exemple certains éléments de notre concept de moralité
qui sont d’ordinaire négligés dans la réflexion philosophique. Mais c’est



504 Francgois Schroeter

ensuite a la réflexion philosophique qu’il incombe de déterminer I'impor-
tance de ces éléments - et en particulier s’ils doivent nous amener a réviser
nos conceptions philosophiques ou s’ils peuvent étre écartés parce que re-
posant sur de simples confusions. Méme si 'on accepte qu'une approche
plus empirique a le potentiel d’enrichir dans certains cas la démarche phi-
losophique, il est loin d’étre clair que les philosophes se doivent main-
tenant de quitter le « fauteuil » de la réflexion.

Résumé

Cet article propose une évaluation critique des développements récents de la
philosophie expérimentale, en portant une attention spéciale a la philoso-
phie pratique.

Summary

This article provides a critical assessment of recent developments in experi-
mental philosophy, with a special emphasis on the domain of practical philo-
sophy.



	La philosophie doit-elle devenir expérientale?

