
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Das leibliche Selbst und der Widerstand des Anderen : Paul Ricœur mit
Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas

Autor: Liebsch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Liebsch

Das leibliche Selbst
und der Widerstand des Anderen

Paul Ricœur mit Blick auf
Maine de Biran und Emmanuel Levinas

Von keinem Widerstande beschränkt, [...]
fühlten [wir] uns und andre nicht.

Sich aber nicht zu fühlen, ist der Tod.
Friedrich Hölderlin1

l. Vom Leben zum menschlichen Leib2

Mit dem Widerfahrnis von Widerstand hängt engstens zusammen, was wir
als leibliches Leben erfahren und warum es uns als solches fraglich wird.
Würde leibliches Leben ungestört bzw. widerstandslos verlebt, so hätte es
kaum je Anlass dazu, sich als Leben zu befragen. Jedoch ist die Erfahrung
von Widerstand dafür nur eine notwendige, nicht hinreichende Bedingung.

In der Auslieferung an schmerzhaften Widerstand schwindet jeder
Spielraum, in dem sich das Leben als Leben fraglich werden könnte. Durch
Überwindung von Widerständen gedeiht leibliches Leben und beweist sich
seine Kraft. Selbst ein durch immer neue Überwindung von Widerständen
erarbeitetes und erkämpftes Leben kann - ob als normales oder intensiv
sich verausgabendes, als gesundes oder exzessiv gesteigertes, als gutes
oder glückliches - sich selbst genügen, solange sich ihm kein hemmender
oder auch einschneidender Widerstand in den Weg stellt, der sich nicht
einfach durch mit neuer Kraft sich anstrengendes oder gesteigertes Leben

(im Sinne der Intensität, der Gesundheit, des Guten oder des Glücks)
überwinden oder aus dem Weg schaffen lässt. Wo das nicht gelingt, schlägt die
im Widerstand erfahrene Störung des Lebens sehr leicht in Verstörung
um, vor allem dann, wenn sie nicht mehr abzuwenden ist und irreversibel
bleibt wie eine Läsion, eine Wunde oder eine Verletzung, die nicht mehr
heilen wird.

1 HÖLDERLIN, Friedrich: Werke. Tübingen: Rainer Wunderlich, o. J., 605.
2 Ich knüpfe hier an Vorüberlegungen an; i.E. unter dem Titel Leib und Leben. Im Blick

der Phänomenologie (Maurice Merleau-Ponty) und der Epistemologie (Georges Canguilhem),
in: SCHAEDE, Stephan/HARTUNG, Gerald/KLEFFMANN, Tom (Hgg.): Das Leben II.
Historischsystematische Studien zur Geschichte eines Begriffs. Tübingen: Mohr Siebeck (i.V.).



472 Burkhard Liebsch

In diesem Falle keimt aus dem verletzten Leben (wenn es nicht ganz
und gar im Schmerz aufgeht und auf diese Weise jeglichen Spielraum
einbüßt) ein ganz anderes Staunen als dasjenige, auf das sich die Philosophie
traditionell als Quelle der theoria beruft (taumazein). In Anlehnung an
Georges Canguilhem3 könnte man von einem „vitalen" oder pathischen
Staunen sprechen, das sich, wie er meint, zunächst in der Angst, dann aber
auch in der befremdlichen Frage äußert, warum uns bar jeglicher
Rechtfertigung in einer irrationalen Kontingenz geschieht, was uns verstört,
verletzt, verwundet und uns so einen Vorgeschmack von einem rückhaltlosen
Ausgesetztsein gibt, in dem schließlich der Tod triumphiert.

Leibliches Leben kann aufgrund seiner rückhaltlosen Verletzbarkeit
durch ihm Widerfahrendes jederzeit in eine solche Fraglichkeit stürzen,
die es nicht durch mit neuer Kraft angestrengtes oder gesteigertes Leben
auszugleichen vermag und die sogar das Leben als Leben in Frage stellt.
Verdient es diesen Titel überhaupt, wenn es sich im ständigen Streben
nach schierer Intensität, Gesundheit, Glück oder nach dem Guten als im
Prinzip jederzeit derart verletzbar und verwundbar erweist, oder verdient
den Namen Leben in Wahrheit erst, was nicht länger derart rückhaltlos af-
fizierbar zu sein verspricht (wie ein Leben nach dem Tod, mit dem die
Philosophie seit Piaton spekuliert)?

In radikaler Fraglichkeit des Lebens als Leben steht auf dem Spiel, was
es als Leben eigentlich ausmacht und wie (bzw. in welchem Sinne) es

gedeiht, verkümmert oder zerstört zu werden droht. Alle diese Fragen sind
durch ein anonym sich vollziehendes (genetisch reproduktives und
evolutionäres) Geschehen, das weit vor der Geburt des Einzelnen seinen
Ursprung hat und weit nach seinem Tod zum Ende kommen wird, in keiner
Weise vorentschieden.

Zwar hat der Begriff des Lebens, das als ein solches Geschehen gedacht
wird, nicht zuletzt durch eine äußerst einflussreiche Gruppe von sog. life
sciences heutzutage Hochkonjunktur, doch können wir uns bei dem
Versuch, zu bestimmen, was Leben diesseits des Todes eigentlich ausmacht,
weniger denn je auf diese Wissenschaften stützen, in die der Begriff des
Lebens sozusagen ausgewandert scheint, wie bereits Canguilhem
feststellte. Folgen wir diesen Wissenschaften, allen voran der Biologie, so findet

Leben da statt, „wo Evolution möglich ist", die sich im heute
vorherrschenden Verständnis bekanntlich auf eine reproduktionsfähige DNS
sowie auf die Mechanismen genetischer Variation und Selektion stützt.4 Das

Leben, von dem in diesem Sinne die Rede ist, vollzieht sich anonym durch

3 CANGUILHEM, Georges: Das Normale und das Pathologische ['i943/2i966]. München:
Hanser 1974, 65.

4 Vgl. CANGUILHEM, Georges: Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1979, 149; v. VERF.: Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europäischer

Kultur. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2005, 420; MAYR, Ernst: Eine neue Philosophie

der Biologie. München: Piper 1991.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 473

die Lebewesen hindurch - zu welchem Zweck auch immer. Es nimmt
weder auf die Geburt oder auf den Tod des Einzelnen noch auf das
langfristige Überleben einer Art oder Gattung Rücksicht. Aus dem Tod der
Lebewesen schlägt es gerade Kapital, um sich, scheinbar zwecklos, über
ihn hinweg fortzusetzen. Dieses Leben nun bezeichnet Canguilhem als
geradezu „entvitalisiertes Leben".5

So gesehen gewinnt man auf dem Weg von der naiven Lebens-Erfahrung

zu den Wissenschaften vom Leben, die es zu erkennen versprechen,
nicht nur etwas, sondern verliert gerade die Vitalität des Lebens aus dem
Blick, wie Canguilhem andeutet. Haben wir nicht allen Grund, uns an die
„vitalen Fragen" zu erinnern, die schließlich überhaupt erst auf die Spur
dieser Wissenschaften geführt haben?6 Bringen uns Wissenschaften, die
diese Fragen vergessen lassen, geradezu um ein Verständnis der Vitalität
unseres Lebens, seiner Störungen und Verletzungen? Müssen sie auf diese
Quellen der Fraglichkeit des Lebens als Leben nicht ihrerseits zurückkommen,

wenn sie sich nicht auf bloß intellektuelle, kostspielige Abenteuer
reduzieren sollen?

Die u.a. von Canguilhem angeregte Rückbesinnung auf „vitale Fragen"
leibhaftigen Lebens, das sich als Leben selbst befragt, zwingt, so gesehen,
auf das zwischen Geburt und Tod sich vollziehende Leben zurückzukommen,

das sich stets als schon geboren und noch lebend (zwischen anderen)
vorfindet, wie übereinstimmend Merleau-Ponty und Ricœur feststellten.
Während Geburt und Tod in der Geschichte des Lebens nur absolut
unbedeutende Vorkommnisse sind, verweist die Geburt auf den vorgängigen,
gastlichen oder ungastlichen Empfang im Leben Anderer, der Tod auf das
Scheiden aus dem Leben unter und mit ihnen. So gesehen kann von leib-

5 CANGUILHEM: Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie, 153. Um es sich erklärbar zu
machen und um sich eine Wissenschaft des Lebens zu verdienen, müsse der Mensch die
„naiven Objekte seines vitalen Fragens" vielfach verfremden (heißt es hier) und einen Begriff
des Lebens konstruieren, dessen Schicksale eine historische Epistemologie nachzeichnen
kann, die dezidiert auf die Ambitionen einer Phänomenologie verzichtet, die glauben macht,
dieser Begriff sei heute noch auf die naive Erfahrung des Lebens zu gründen; vgl.
CANGUILHEM, Georges: Tod des Menschen oder Ende des Cogito?, in: MARQUES, Marcelo (Hg.):
Der Tod des Menschen im Denken des Lebens. Tübingen: edition discord 1988,17-51.

6 Davon war Canguilhem tatsächlich überzeugt, wie u.a. seine Überlegungen zu den
Grenzen der Rationalität, sog. Wissenschaften vom Leben wie der Biologie, mehr noch aber
der Medizin hinreichend zeigen (CANGUILHEM, Georges: Grenzen medizinischer Rationalität.
Tübingen: edition discord 1989). Diese Überlegungen bringen mit Nachdruck ein leibhaftiges
Leben wieder zur Sprache, von dem in den Wissenschaften, die sich dieses Begriffs
bemächtigt haben, allenfalls noch indirekt die Rede ist. - Während man vom Leben in den
sog. life sciences allgemein ohne Weiteres gemäß objektiver Kriterien reden kann, die (bis
auf Grenzfälle) auf jedes Lebewesen zutreffen, hebt die Rede von leibhaftigem Leben auf die
im gelebten Leben selber erfahrene Vitalität ab. Lebend erfahrt sich dieses Leben als mehr
oder weniger (gesund, gut, glücklich, intensiv) lebend, ohne normalerweise Grund zu der
Frage zu haben, was das Leben als Leben eigentlich ausmacht. Erst dann hat es wie gesagt
Grund, danach eigens zu fragen, wenn es in seinem Leben gestört, verstört und mit der
Möglichkeit seiner Zerstörung konfrontiert wird.



474 Burkhard Liebsch

haftigem Leben nur als einem „zwischenzeitlichen" die Rede sein, das sich
geschichtlich mit dem Leben Anderer verflochten weiß, die früher oder
später leb(t)en. In ihm brechen originär jene Fragen danach auf, was
menschliches Leben als Leben eigentlich ausmacht.

Das ist auch in Ricœurs Schriften von seiner frühen Theorie des Will-
lentlichen und des Unwillentlichen bis hin zu seinem Spätwerk Gedächtnis,

Geschichte, Vergessen ein maßgeblicher Ansatzpunkt für eine Philosophie

der Leiblichkeit, die zwar nirgends als solche im Zentrum der
Aufmerksamkeit dieses Philosophen steht, die aber sein Denken immer wieder
als ein Desiderat beschäftigt hat, das er auch in der für ihn maßgeblichsten
Schrift zur Philosophie der Leiblichkeit, in Merleau-Pontys Phänomenologie

der Wahrnehmung, noch nicht eingelöst gesehen hat. Im Folgenden
werde ich mich allerdings weniger mit Ricœurs Abgrenzung von Merleau-
Ponty7, als vielmehr mit Kernpunkten seines eigenen Ansatzes zu einer
solchen Philosophie befassen. Dabei folge ich seinen verschlungenen, in
hunderten von Schriften entwickelten Denkwegen nicht in erster Linie
chronologisch, sondern in der Absicht, im Sinne einer Art Bilanz die für
Ricœur durchgängig wichtigsten Hauptprobleme8 herauszupräparieren,
die ich thesenartig zuspitze (2.). Diese Probleme konzentrieren sich auf
die Vorstellung einer leibhaftigen, irdischen Subjektivität, die sich vor
allem im Widerstand, den sie an sich selbst, durch die Dinge und durch
Andere erfährt, als endliche zu realisieren gezwungen ist. Wie schon in
seinem Frühwerk, so rekurriert Ricœur auch in seinem späten Hauptwerk
Das Selbst als ein Anderer auf die Philosophie Maine de Birans, deren
Analyse der Widerstandserfahrung (3.) er als einen Vorgriff auf Heideggers
Hermeneutik der Endlichkeit des Daseins interpretiert, die ihrerseits aber
energisch im Zeichen einer paradoxerweise dem Selbst eigenen Andersheit
revidiert wird, mit der Ricœur die Erfahrung des Widerstands verknüpft
sieht (4.); und zwar zunächst im Verhältnis des Selbst zu sich als einem

7 Vgl. dazu v. VERF.: Erfahrene Zeit, Wahrnehmung und Narrativität. Ricœur und die
Phänomenologie der Wahrnehmung, in: Studia Culturologica 1 (1992) 39-58. Revidiert und
erweitert unter dem Titel: Zeit, Lebensgeschichte und Narrativität. Ricœur und Merleau-Pontys
Phänomenologie der Wahrnehmung, in: ORTH, Stefan/BREITLING, Andris (Hgg.): Vor dem
Text. Hermeneutik und Phänomenologie im Denken Paul Ricœurs. Berlin: Technische Universität

Berlin 2002, 45-70.
8 Wenn ich hier von „durchgängig" wichtigsten Problemen spreche, so möchte ich damit

nicht unterstellen, Ricœur habe sie in seinen frühen, mittleren und späten Schriften
unverändert aufgeworfen. Das gilt schon für den im Spätwerk zentralen Begriff des Selbst nicht,
den Ricœur ausdrücklich gegen einen allzu sehr in Begriffen der Selbigkeit gefassten
„Charakter" abgrenzt, wie er noch in Le volontaire et l'involontaire (Paris 1950; *1967) verwandt
worden war. Für das, was ich im Folgenden als Filiation bezeichne, müssen sich daraus
erhebliche Konsequenzen ergeben, die ich ansatzweise zur Sprache bringe in dem Aufsatz
Leben im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit? Zur Kritik vorgreifender Macht über
das Leben Anderer: Kant, Levinas und Habermas in bio-politischer Perspektive, in: KADI,
Ulrike/ÜNTERTHURNER, Gerhard (Figg.): sinn macht unbewusstes. unbewusstes macht sinn.
Würzburg: Königshausen & Neumann 2005, 230-264.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 475

Anderen, dann aber auch im Verhältnis zum Anderen in seiner Fremdheit.
Wie sich Ricœur hier mit Levinas auseinandersetzt, führt auf die Frage,
(5.) ob der dem Anderen zu verdankende Widerstand nicht ein
Verständnis des Selbst sprengt, das in dem, was ihm widersteht, nur negative
Hemmnisse, Störungen oder Herausforderungen zu deren Überwindung
und zur Bestätigung der (willentlichen) Lebenskraft des Selbst erkennt.
Am Ende wird die - bis heute offene - Frage aufgeworfen, ob und wie
dieser andere Widerstand als leibhaftig widerfahrender zu denken ist.

2. Ansatzpunkte zu einer Philosophie der Leiblichkeit im Denken Paul
Ricceurs

Um eine Philosophie der Leiblichkeit entfalten zu können, die Ricceurs

ganzes Werk begleitet, sich aber nirgends bei ihm ausformuliert Findet,
müsste man viel weiter ausholen, als es hier möglich ist. Ich nenne nur
kurz einige Stationen seiner Denkwege, an denen sich besonders prägnante

Elemente einer solchen Philosophie Finden.
(1) An erster Stelle ist die bereits angesprochene, 1950 veröffentlichte

Theorie des Willentlichen und des Unwillentlichen zu nennen, wo der
Leib als Medium und zugleich als Hindernis eines praktischen cogito in
den Blick kommt, das dem Leben Artikulation und Richtung verleihe.9
Gesucht wird hier nach einem „inkarnierten" (weder bloß objektiven noch
transzendental reduzierbaren) Subjekt, das im Leben verwurzelt bzw. situ-
iert zu denken ist, ohne in ihm aufzugehen, insofern es auf Projekte abzielt
und sich in Entwürfen realisiert, die sich den eigenen Leib gefügig machen
und auf seine Mitwirkung im Sinne einer vorgängigen Gefügigkeit (docilité)

angewiesen sind.10

(2) In Die Fehlbarkeit des Menschen (i960) (dem ersten Teil der
Phänomenologie der Schuld) tritt der Leib als Inbegriff einer je-meinigen, in der
Welt situierten endlichen „Perspektive" auf, die zugleich jegliche Öffnung
auf die Welt hin ermöglicht und eine im Denken angestrebte, ungetrübte
Universalität vereitelt; und zwar auf radikale, unüberwindliche Art und
Weise. Deshalb ist von der wesentlich dem Leib bzw. der Überantwortung
an leibliche Existenz zuzuschreibenden „Fehlbarkeit" die Rede. Bereits in
Arbeiten der 50er Jahre rückte der ursprünglich von Gabriel Marcel und
Karl Jaspers inspirierte Begriff der leibhaftigen Existenz mehr und mehr an
das Dasein im Sinne Heideggers heran", doch bleibt diese begriffliche

9 Vgl. die Zusammenfassung bei WALDENFELS, Bernhard: Phänomenologie in Frankreich.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1983, 272-287.

10 RICŒUR, Paul: Philosophie de la volonté. Le volontaire et l'involontaire. Paris: Aubier
Montaigne rgso.

11 Vgl. RICŒUR, Paul: Le renouvellement du problème de la philosophie chrétienne par les

philosophies de l'existence, in: Le problème de la philosophie chrétienne. Paris: Presses Uni-



476 Burkhard Liebsch

Zuordnung bis ins Spätwerk hinein problematisch.12 (Ich komme darauf
zurück). Unter Verweis auf die Einfügung des cogito ins Sein redet Ricœur
einer ontologischen Dezentrierung des Subjekts das Wort, die die sog. Ko-
pernikanische Wende im Sinne Kants konterkariert. Diese Gedankenfigur
greift Ricœur immer wieder auf und suggeriert damit, er habe sich der
Heideggerschen Kritik an einem nicht in der Welt situierten Subjekt
konsequent angeschlossen, das sich ein „Weltbild" bzw. eine umfassende
Repräsentation des Seienden fabriziere.

(3) Das Dasein, dem es in seinem Sein um dieses selbst geht, wird
schließlich mit Spinozas conatus essendi kurzgeschlossen, aber so, dass es
im Streben nach Sein nicht etwa darum geht, sich bloß zu erhalten,
sondern darum, im vollen Sinne da zu sein.D So wird das Dasein bzw. das,
was zuvor als leibliche Existenz charakterisiert worden ist, zum Medium
eines Begehrens, das sich im zwischenzeitlichen, sterblichen Leben
niemals befriedigen lässt. Das erklärt die eschatologische Perspektive der
Hermeneutik des Freud-Buchs Die Interpretation (1965).

(4) Was den Leib angeht, so zeigt sich hier die schon in den frühen
Kommentaren Ricœurs zu Merleau-Ponty deutlich spürbare Skepsis gegenüber

einer die Leiblichkeit primär von der Wahrnehmung her denkenden
Philosophie. Ricœur besteht auf der Sagbarkeit alles Erfahrenen und misstraut

der „stummen Finsternis" des Leibes. Er besteht des Weiteren auf der
hermeneutischen Kompetenz, jegliche noch so „tief' in einer unbewussten
Leiblichkeit verborgene Signifikanz des Gelebten (vécu) explizit zum
Vorschein zu bringen. So trägt in seiner mittleren SchaffensphaseH eine
expressive Vernunft1? den Sieg davon, die bis in die 70er Jahre hinein
unverkennbar von einer Hegeischen Theorie des Sagens und Gesagten geprägt
bleibt (und von deren rigoroser Kritik, die sie bei Levinas erfahren hat,
noch nichts ahnen lässt).16 Wie auch immer der Leib von einer Kraft des

Begehrens unbewusst bestimmt wird, die Signifikanz dieses leiblich
realisierten Begehrens bleibt für Ricœur grundsätzlich sagbar und lässt ihn

versitaires de France 1949, 43-67; DERS.: L'Humanité de l'homme, in: Studium Generale 15

(1962) 309-323, hier: 320, linke Kolumne.
12 RICŒUR, Paul: Sur la phénoménologie, in: Esprit 21 (1953) 821-839; DERS.: Que signifie

.Humanisme'?, in: Comprendre. Revue de politique de la culture, no. 15 (1956) 84-92.
3 RICŒUR, Paul: Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie. Die Philosophie des

Nichts und die Ur-Bejahung, in: WlSSER, Richard (Hg.): Sinn und Sein. Tübingen: Max
Niemeyer Verlag i960, 47-65.

H Vgl. die Übersicht v. Verf.: Paul Ricoeur, in: BEDORF, Thomas/RÖTTGERS, Kurt (Hgg.):
Die französische Philosophie im 20. Jahrhundert. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2009, 291-298.
15 Hier liegen Bezüge zur aktuellen Diskussion um die unter diesem Titel firmierenden,

die Phänomenologie der Leiblichkeit aber ignorierenden Philosophie Robert Brandoms und
zum Paradox des Ausdrucks bei Merleau-Ponty nahe.

16 RICŒUR, Paul: Objektivierung und Entfremdung in der geschichtlichen Erfahrung, in:
Philosophisches Jahrbuch 84 (1977) 1-12.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 477

darauf hoffen, dass der Lebenszusammenhang eines leiblichen Selbst nar-
rativ zum Vorschein zu bringen ist.

(5) Erstaunlicherweise verliert sich die Spur der in den 60er Jahren
zentralen Begriffe wie Kraft und Begehren weitgehend in der späteren Theorie

der Narrativität sowie im Spätwerk, das vor allem durch Das Selbst als
ein Anderer (1990/dt. 1996) Gedächtnis, Geschichte/Vergessen (2000/dt.
2004) und durch Wege der Anerkennung (2006) repräsentiert wird. Allerdings

zeigt sich Ricœur im zuletzt genannten Buch nach wie vor der onto-
logischen Hermeneutik des In-der-Welt-Seins (und somit der bereits
angesprochenen Revision von Kants kopernikanischer Revolution) verpflichtet,
gibt ihr aber mit Bezug auf Levinas', 1959 zuerst veröffentlichte Schrift Der
Untergang der Vorstellung'7 nun eine ganz andere Wende. Levinas wird
mit den Worten zitiert, „die Philosophie des eigenen Leibes läßt die
intentionale Bewegung hin auf das Vorgestellte in allen impliziten - nicht
vorgestellten - Horizonten der leiblichen Existenz wurzeln".'8 Diese
Bemerkung geht in ihrer Tragweite erheblich über die Heideggersche Kritik
des „Weltbildes" hinaus (in die sie sich hier gleichwohl auf den ersten
Blick einzufügen scheint). Am Horizont dieser Horizonte, wenn man so

sagen darf, zeichnet sich nämlich die eigentümliche, nicht zu
vergegenwärtigende Präsenz des Anderen ab, die jegliche Philosophie der Leiblichkeit

radikal zu überfordern droht.
Während Merleau-Ponty einer Offenheit des Leibes für alles

Wahrnehmbare das Wort geredet hatte, setzt Levinas eine Verwundbarkeit des

leibhaftigen Subjekts dagegen, die es gerade für die Andersheit des Anderen

dort sensibilisiert, wo seine „Aufgeschlossenheit" nicht hinreicht (und
die gerade nicht davon abhängen soll, ob sich das fragliche Subjekt aus
freien Stücken dazu bereit findet, sich als für den Anderen aufgeschlossen
zu erweisen). Nur weil diese Sensibilität nicht in der Offenheit eines für
die Welt aufgeschlossenen corps-sujet (Subjekt-Leib'9) aufgeht, steht dieses

in Verbindung mit dem Anderen als (radikal) Anderem.
Wir erfahren in Wege der Anerkennung zwar einiges darüber, wie sich

Ricœur eine Anerkennung des Anderen vorstellt, der sich dem Anerkennenden

letztlich in einer radikalen Alterität entzieht; doch bleibt gerade
die leibhaftige Dimension dieser Anerkennung und dieses Entzugs rätselhaft.

Und an den Begriff der Sensibilität, der in Levinas' zweitem Hauptwerk,

Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht (1978; dt. 1992), von
zentraler Bedeutung ist, knüpft Ricœur hier gar nicht an.

(6) In Gedächtnis, Geschichte, Vergessen bekennt sich Ricœur wiederum

zum Vokabular einer ontologischen Hermeneutik, die mittels ge-

'7 In: LEVINAS, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie
und Sozialphilosophie. Freiburg i.B.: Alber Verlag 3i987, Kap. 4.

18 RICŒUR, Paul: Wege der Anerkennung. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, 83, 86.
'9 Vgl. MERLEAU-PONTY, Maurice: Vorlesungen I. Berlin: de Gruyter 1973, 98.



478 Burkhard Liebsch

wisser Existenzialien angeben können sollte, wie ein leibhaftiges Dasein
„auf den Schauplätzen der Welt auftaucht" und wie es sich dort von
Ansprüchen affizierbar erweist, die ihm nicht zur Disposition stehen.20 Nach
wie vor hält Ricœur an der in Heideggers Sein und Zeit begründeten
Unterscheidung des Existenzialen vom Existenziellen fest, obgleich er die
außerordentliche Schwierigkeit sieht, hier eine eindeutige Grenze zu ziehen.
Wie soll man etwa eine existenzielle, sei es persönliche, sei es
gemeinschaftliche Empfänglichkeit für geschichtliche Ansprüche Anderer von
einer leiblichen Affizierbarkeit unterscheiden, die als Existenzial geschichtlichen

Lebens einzustufen wäre? Ricœur spricht mit Bedacht von einer
conditio historica, die auf eine direkte Ontologie geschichtlicher Existenz
verzichtet, weil er sich in dieser Frage keine unanfechtbare Antwort
zutraut. Wie und inwieweit leibliches geschichtliches Leben (bzw. Dasein) für
die Ansprüche Anderer aufgeschlossen ist oder sein muss (auch unwillentlich),

das ist nur aus ihrerseits erst hermeneutisch zu rekonstruierenden
Bedingungen geschichtlicher Existenz zu ersehen.21

Gerade deren leibliche Dimensionen vermisst Ricœur bei Heidegger. Er
findet das „Existenzial des Leibes" verborgen bzw. verschüttet in den
Meditationen über Geburt und Tod, das Zwischen und die Geschichtlichkeit,
in der das Dasein sich als zu verstehendes entfaltet. Doch verlange es nach
einer Überwindung des „logischen Abgrunds zwischen den Existenzialien,
die sich um die Sorge als Kern drehen, und den Kategorien, unter denen
die Seinsweisen der bloß vorhandenen und zuhandenen Dinge
aufgegliedert werden" (GGV, 533)." In der Tat gibt jene Zweideutigkeit leiblichen

Lebens, das „geführt" und entworfen wird, während es zugleich ohne
unser Zutun abläuft, einen unübersehbaren Hinweis in diese Richtung.
Etwas derart Zweideutiges, das gelebt wird und sich zugleich durch uns,
aber ohne eigenes Zutun, vollzieht, ohne dass wir hier je eine eindeutige
Grenze zu ziehen vermöchten, kann niemals bloß vorhanden oder zuhanden

sein für uns (obgleich der Leib auch als Körper zu traktieren und
biotechnisch manipulierbar ist). Im Zeichen der Sorge mag das leibliche
Leben bewusst verlebt und geführt werden; aber auch als unbesorgtes bzw.
sorgloses geht es voran und kommt zu Tode. So gesehen kümmert es sich
nicht um die Sorge; und die Sorge kann am „Ablauf' des Lebens nichts
ändern.

20 Ricceur, Paul: Gedächtnis, Geschichte, Vergessen. München: Fink 2004, 533 GGV).
21 Zu den theoretischen Konsequenzen dieser Kritik einer Ontologie der Geschichtlichkeit

vgl. den Sonderband 24 der Deutschen Zeitschrift für Philosophie (2010) Bezeugte
Vergangenheit oder Versöhnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricoeur.

22 Ricoeur spricht gelegentlich von einem Existenzial, aber auch von einer „Kategorie"
des Leibes; vgl. seinen Aufsatz Philosophieren nach Kierkegaard, in: THEUNISSEN, Michael/
GREVE, Wilfried (Hgg.): Materialien zur Philosophie Sören Kierkegaards. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1979, 579-596.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 479

Das Existenzial des Vorlaufens zum je-meinigen Tod lässt Ricœur so

wenig wie vor ihm Sartre und Levinas unverändert gelten. Mit Spinoza gibt
er zu bedenken, ob nicht „der freie Mensch [...] an nichts weniger [denkt]
als an den Tod" (GGV, 549). Heidegger hätte das für durchaus vereinbar
gehalten mit seiner Beschreibung des Existenzials der Sorge, das doch
unterschiedliche existenzielle Haltungen zum eigenen Tod und zum Tod
Anderer keineswegs ausschließen sollte. Ricœur aber scheint die Trennbarkeit

zwischen existenzieller und existenzialer Hermeneutik selber
grundsätzlich in Zweifel ziehen zu wollen und stellt in Aussicht, dass sich die in
Sein und Zeit durchgeführten Analysen möglicherweise revidiert wiederholen

ließen; und zwar so, dass man der Gebürtigkeit mit Hannah Arendt
gegenüber dem Sein zum Tode Vorrang einräumt (GGV, 577).

„Nirgendwo vielleicht wird das Fehlen einer Reflexion über den Leib
lebendiger spürbar, die es erlaubt hätte, die Gebürtigkeit als Bedingung
des Bereits-da-Seins und nicht nur als Ereignis der Geburt in falscher
Symmetrie zu dem noch nicht fälligen Ereignis des Todes auszuweisen"
(ebd.).23 Diese Reflexion ist bis heute Desiderat geblieben. Würde man sie
im Sinne Ricœurs umsetzen wollen, so wären die folgenden Eckpunkte
seiner Hermeneutik des Selbst dabei zu berücksichtigen:

(1) Von einem leiblichen Selbst und seinem Lebenszusammenhang wissen

wir durch Selbst-Bezeugung und Narrativität. In beiden Hinsichten
zeigt sich, um wen es sich handelt. Das Selbst ist die Antwort auf die
Frage, wer es ist.

(2) Die praktisch bezeugte oder narrativ gegebene Antwort auf diese

Frage stiftet oder rekapituliert einen Lebenszusammenhang, der sich am
leibhaftigen Selbst auch abspielt.24 So überkreuzt sich die Wer-Frage mit
der Frage, was unter dem Leib so gesehen vorzustellen ist. Diese
Überkreuzung hat Ricœur als ein Chiasma von Selbstheit (ipséité) und Selbig-
keit (mêmeté) zu denken versucht, um verständlich zu machen, wie das
Selbst an der Selbigkeit des Leibes teilhaftig und wie umgekehrt der Leib
als inkarnierte Wirklichkeit eines Selbst zu verstehen ist, ohne sich in der
Selbigkeit eines Körpers zu erschöpfen.

23 Zu bestimmen, welche Konsequenzen von einem entsprechend neuen Ansatz für die
Klärung der Begriffe Genealogie, Abstammung und Überlieferung zu erwarten sind, bleibt
gleichfalls vorläufig ein Desiderat (vgl. GGV, 584, 608, 626).

24 Der Zweideutigkeit des Lebens, das einerseits in der realen Zeit befristet ist und
andererseits seine zwischenzeitlichen Horizonte selbst konstituiert, können wir nach der
von Ricoeur ausführlich in Zeit und Erzählung entfalteten Theorie der Narrativität nur
poetisch Rechnung tragen, indem wir einen Lebenszusammenhang erzählen, von dem wir
zugleich voraussetzen, dass er sich am leibhaftigen Leben zuvor abgespielt hat. (Von Ricœurs
Theorie dreifacher Mimesis sowie der narrativen Refiguration des gelebten Lebens bzw.
eines [prä-]narrativen In-der-Welt-Seins sehe ich hier ebenso ganz ab wie vom fragwürdigen
Zusammenhang der Theorie der Narrativität mit der späteren Apologie der Selbst-Bezeugung

bei Ricœur.)



480 Burkhard Liebsch

(3) Das leibliche, ungefragt in die Welt gesetzte Selbst existiert
zwischenzeitlich, so aber, dass es das Zwischen als Spielraum seines eigenen
Lebens selbst konstituiert.

(4) Der Lebenszusammenhang geht auf natürliche Weise aus dem
Leben Anderer hervor, artikuliert sich aber erst in späterer geschichtlicher
Anknüpfung an ihr Leben. Aus der Natur steigt jemand, ein personales
Wesen, auf und „bewohnt die Natur" (wie Merleau-Ponty schreibt), um
wieder in sie zurückzufallen. Zwischenzeitlich wird ein Leben gelebt, das

zugleich abläuft und sich als solches in historische Horizonte anonymer
Zeitgenossenschaft und der Überlieferung einfügt.

(5) Eine zeitgemäße Hermeneutik des leiblichen Selbst verlangt nach
einer (bis heute nur in Ansätzen entwickelten) Theorie der Generativität.
Leibliches Leben wird nicht bloß anonym „reproduziert"25, sondern setzt
das Leben Anderer auf mehr oder weniger weit verzweigten Wegen der
Filiation, der Erbschaft, von (teils ökonomischen, teils moralischen)
Schuldzusammenhängen und des Versprechens fort.26 Als überlebendes Leben
erweist es sich mannigfaltig verflochten mit dem Leben Anderer, die ihm,
sei es als Verwandte, sei es als lediglich Bekannte oder anonyme Zeitgenossen

und längst Verstorbene, vorausgegangen sind. Zugleich erweist es
sich als sterblich und muss sich im Vorgriff auf seine Sterblichkeit seinerseits

als ein Leben begreifen, das von Anderen überlebt werden wird.
Ungeachtet einer Reihe von Arbeiten, die sich dem einen oder anderen

Punkt widmen, steht eine Philosophie des leiblichen Selbst, die es in seiner

gelebten Geschichtlichkeit (etwa als generatives) differenziert entfalten

würde, bis heute aus.27 Das erklärt zu einem guten Teil, warum man
sich nach wie vor primär an die Biologie wendet, um zu erfahren, was es

mit dem menschlichen Leben speziell in generativer Hinsicht auf sich hat.
Doch für die Biologie gibt es nur das anonyme Sterben wie auch ein
namenloses Zur-Welt-kommen im Verlauf eines unaufhörlichen
Reproduktionsgeschäfts (GGV, 550), in dem wir unsere vitalen Fragen (um Canguil-
hems Formulierung noch einmal aufzugreifen) nicht wiedererkennen,
selbst wenn wir die Lektionen der Biologie verinnerlichen und uns selbst
bloß als Lebewesen verstehen. Zur Welt kommen, heißt das aber nicht, als

25 Dass man sich heute nicht mehr mit der alten, aristotelischen Einsicht begnügen
kann, dass Menschen aus Menschen entstehen, versteht sich von selbst, denn so wird die
Geschlechterdifferenz in der menschlichen Generativität zum Verschwinden gebracht. Vgl.
OEHLER, Klaus: Ein Mensch zeugt einen Menschen. Frankfurt am Main: Verlag G. Schulte-
Bulmke 1963.

26 Ausführlich zu diesen vier Kategorien vgl. v. VERF.: Generative Erfahrung: Leben, Überleben

und Versprechen, in: SHCHYTTSOVA, Tatjana (Hg.): Intergenerative Erfahrung. Bautz
Verlag Nordhausen i.E..

27 Vgl. v. VERF.: Geschichte im Zeichen des Abschieds. München: Fink 1996; TENGELYI,
Läszlö: Der Zwitterbegriff Lebensgeschichte. München: Fink 1998; WALDENFELS, Bernhard:
Das leibliche Selbst. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000; SCHÜES, Christina: Philosophie des
Geborenseins. Freiburg i.Br.: Alber Verlag 2008.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 481

Sohn oder Tochter dieser oder jener leiblichen, Pflege- oder Adoptiveltern
(oder analoger Anderer) mehr oder weniger gastliche Aufnahme zu
finden? Wird eine solche Welt, die uns überhaupt erst das Überleben ermöglicht,

nicht sozial originär gestiftet bzw. buchstäblich eingeräumt?
Dabei kommt es nicht notwendig auf sog. leibliche, allemal auf eine

legal fiction (James Joyce) gegründete Verwandtschaft derer an, die in
einer geteilten Lebensform Nachkommen nicht nur das Überleben sichern,
sondern womöglich auch Bedingungen eines guten Lebens bieten. Und der
Horizont der Welt, die sozial gestiftet wird, kann sich schließlich weit über
die Nächsten hinaus erstrecken - in Verflechtungen von Generationen, die
synchron weit in eine anonyme Zeitgenossenschaft und diachron bis tief in
vielfach verzweigte Vor-Geschichten weisen.28 Wäre es einer hermeneu-
tischen Ontologie unwürdig, zu erforschen, wie diese Horizonte leibhaftig
im Leben des Einzelnen präsent sein können? Und verdankt sich die
Sachlichkeit einer Biologie, die von geschichtlichen Filiationen, Erbschaften
und Schuldzusammenhängen rein gar nichts weiß, nicht einer artifiziellen
Reduktion menschlicher Generativität auf schiere Reproduktionsvorgänge
(und deren evolutionäre Konsequenzen), von denen aus man mühsam zu
rekonstruieren versucht, wie ein leibliches Leben aus der Natur auftauchen,

geschichtliche Form annehmen und schließlich wieder zu Materie
zerfallen kann?

In Frankreich stand diese, schon in den Vorlesungen Merleau-Pontys
an der Sorbonne und am Collège de France nahezu allgegenwärtige Fraget
der Biologie nie so fern wie diesseits des Rheins die Erforschung der Exis-
tenzialien einer Wissenschaft vom Menschen und vom Leben. Ungeachtet
der bis heute mit den Namen Kurt Goldstein und Helmuth Plessner
verbundenen Brückeschläge zwischen diesen Wissenschaften waren die
bekannten Abgrenzungen Heideggers von der Anthropologie und Biologie
hierzulande höchst folgenreich, wohingegen vor allem Goldstein bei Aron
Gurwitsch, Maurice Merleau-Ponty und auch bei Georges Canguilhem starke

Beachtung fand; vielfach in Verbindung mit Rückgriffen auf Henri Bergson

und Affinitäten zur deutschsprachigen romantischen Biologie und
Psychologie der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, die sich zu der Zeit, als
Ricœur an seinem ersten Hauptwerk (Le volontaire et l'involontaire) arbeitete,

breiter Resonanz erfreute.3° Das Gleiche gilt für die nach dem Zwei-

28 Vgl. RICŒUR, Paul: Zeit und Erzählung III. München: Fink Verlag 1991, i73ff.
29 Vgl. MERLEAU-PONTY, Maurice: Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949-

1952. München: Fink Verlag 1994; DERS.: Die Natur. Vorlesungen am Collège de France. München:

Fink Verlag 2000, 76, 86, 94.
3° CANGUILHEM, Georges: Note sur la situation faite en France à la philosophie biologique,

in: Revue de Métaphysique et de Morale 52 (1947) no. 3/4, 322-332; KLEIN, Marc: Sur les
resonances de la philosophie de la nature en biologie moderne et contemporaine, in: Revue
Philosophique 144 (1954) 514-543.



482 Burkhard Liebsch

ten Weltkrieg verstärkt einsetzende Hegel-Rezeption, die die Frage nach
der Möglichkeit einer dialektischen Biologie provozierte.31

Statt aber in dieser Richtung danach zu suchen, was die von Canguilhem
so genannte „ontologische Originalität" des Lebens ausmachen könnte, ließ
sich Ricceur, abgesehen von Merleau-Pontys Phänomenologie der
Wahrnehmung (und spärlichen Hinweisen auf dessen posthumes Werk Das
Sichtbare und das Unsichtbare) von den existenziellen Analysen der
Leiblichkeit bei Gabriel Marcel leiten, auf dessen Werk er immer wieder
zurückgekommen ist.32 Bis zum Schluss gilt ihm Marcel (neben Michel Henry
und Merleau-Ponty) als Kronzeuge einer intimen, leiblichen Passivität, die
in Das Selbst als ein Anderer schließlich zum ersten Paradigma der dem
Selbst innewohnenden Andersheit aufrückt. Das Verdienst, den deutlichsten

Hinweis auf diese Andersheit geliefert und damit überhaupt erst die
philosophische Arbeit am „eigenen Leib" (corps propre) angebahnt zu
haben, schreibt Ricceur allerdings einem anderen zu: Maine de Biran nämlich.

3. Maine de Biran

Bis heute bekannt ist Maine de Biran für seine Analyse der Erfahrung des
Widerstands bzw. der Anstrengung (sensation d'efforts), der sich menschlicher

Anstrengung entgegen stellt. Durch Dilthey ist diese Analyse in den
Kontext des sog. Realitätsproblems, d.h. der epistemischen Frage gestellt
worden, wie es zum Glauben an die Realität der Außenwelt kommt.34
Ricceur dagegen erkennt im Werk Maine de Birans weit mehr, nämlich den
Keim der Heideggerschen Ontologie der Befindlichkeit.35 Es lohnt sich, die
entscheidende Anmerkung, die auf diese Spur führt, ausführlich zu
zitieren:

„In gewissem Sinne kann Heideggers Theorie der Befindlichkeit als Krönung
des Biranschen Unternehmens interpretiert werden. Die Analytik des Daseins
wendet sich von vornherein dem zu, was für Maine de Biran am Rand der
Analyse der Anstrengung blieb, nämlich der Anerkennung der äußeren Existenz

als einen Widerstand der Dinge in der Erfahrung der aktiven Berührung.
In der Tat mußte man bei Maine de Biran zunächst durch die Beziehung von

31 CANGUILHEM, Georges: Hegel en France, in: Revue d'histoire et de philosophie
religieuses 28-30 (1948-50) 282-297.

32 Vgl. bes. RICCEUR, Paul/MARCEL, Gabriel: Entretiens. Paris: Aubier Montaigne 1968;
RICCEUR, Paul: Entre Gabriel Marcel et Jean Wahl, in: LEVINAS, Emmanuel/TlLIETTE, Xavier/
RICCEUR, Paul: Jean Wahl et Gabriel Marcel. Paris: Beauchesne 1976, 57-87. Im Übrigen ist Le
Volontaire et l'involontaire bereits Gabriel Marcel gewidmet.

33 Vgl. kritisch zu diesem Begriff vor allem SARTRE, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts.
Reinbek: Rowohlt 1993, 54of., 574ff.

34 Vgl. DILTHEY, Wilhelm: Gesammelte Schriften. Bd. V. Stuttgart: Teubner 1922ft., 90-
135-

35 Vgl. RICCEUR, Paul: Le Volontaire et l'involontaire, 323.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 483

Anstrengung und Widerstand hindurch, ehe man sozusagen am Rande der
Erfahrung des dem wollenden Ich immanenten tätigen Körpers die Tastprobe
der Realität machen konnte. Dadurch daß er das Existenzial des ,In-der-
Welt-Seins' zum Rahmen der gesamten Analyse macht, eröffnet Heidegger
den Weg zu einer Ontologie des Leibes, in der dieser sich nicht nur als
Inkarnation des ,Ich bin' zu denken gäbe, sondern als praktische Vermittlung des

In-der-Welt-Seins, das wir alle je neu sind. Diese Verbindung von Leib und
Welt würde es erlauben, die eigentlichen passiven Modalitäten unserer
Begierden und Stimmungen als Zeichen, Symptom und Anzeige des
Kontingenzcharakters unserer Einfügung in die Welt zu denken" (SaA, 393, Anm.
35)-

„Gäbe", „würde"... - der Konjunktiv zeigt deutlich genug an, dass Ricœur
auch hier weit entfernt davon ist, sich auf Sein und Zeit als zureichende
Grundlage einer Ontologie des Leibes berufen zu wollen. Die Gründe, die
aus seiner Sicht dagegen sprechen, ähneln stark denjenigen, die noch in
Gedächtnis, Geschichte, Vergessen genannt werden (s.o.).36

Statt nun zu fragen, wie Maine de Biran möglicherweise Heidegger
gewissermaßen vorgearbeitet hat37, möchte ich im Folgenden näher darauf
eingehen, ob sich der Beitrag seiner Philosophie (bzw. seines Tagebuchs,
auf das ich mich weitgehend beschränken werde) in der besagten Analyse
der Widerstandserfahrung erschöpft bzw. ob sie nicht einer reichhaltigeren

Hermeneutik der dem Selbst paradoxerweise, wie Ricœur sagt,
innewohnenden und es sogar konstituierenden Andersheit Vorschub leistet (SaA,
394). Wird diese Andersheit nur den so genannten Lastcharakter des
Daseins bestätigen, wie es Ricœur suggeriert? Wie wichtig diese Frage für das
Ricœursche Projekt einer Hermeneutik des (leiblichen) Selbst sein muss,
erhellt schon daraus, dass genau hier, wo es um die mit Maine de Biran
und Heidegger ins Auge gefasste Passivität einer als Last geltenden
Befindlichkeit geht, „zum erstenmal dem Ausdruck des .Selbst als eines Anderen'
[,soi-même comme un autre1] seine volle Stärke" zukommen soll (SaA, 394).
So scheinen die nachfolgenden Überlegungen zu Maine de Biran zwar ins
Abseits der Philosophiegeschichte zu führen; tatsächlich drehen sie sich
aber um den hier zur Sprache gekommenen Kern dieser Hermeneutik.38

36 Das Thema der Verleiblichung wird in Sein und Zeit demnach insbesondere durch die
Vorherrschaft sog. uneigentlicher Formen der Sorge geradezu erstickt; vgl. SaA, 394L

37 Schon in Le Volontaire et l'involontaire äußert Ricœur in dieser Hinsicht deutliche
Vorbehalte. Vor allem bemängelt er, Maine de Biran habe niemals deutlich den eigenen Leib
(corps propre) vom Organismus unterschieden (302f.). Im Übrigen folgt Ricœur der Generalthese

Maine de Birans keineswegs kritiklos, die Realität der sog. Außenwelt ergebe sich nur
aus (primär taktilen) Widerstandserfahrungen und als Korrelat eines aktiven bzw. handelnden

Selbst. Man vergleiche nur, was er zum Geruchssinn oder zum Gehör ausführt (ebd.,
3i4ff.). Ricoeurs Kritik rehabilitiert schließlich eine Objekte repräsentierende Wahrnehmung,

in der der willentliche Anteil minimal, wenn überhaupt vorhanden ist, und weigert
sich, die Wahrheit, die in ihr erschlossen sein mag, etwa voluntaristisch zu fundieren.

38 Ricœur rekurriert auch deshalb auf die Widerstandserfahrung, weil sie ihm zu beweisen

scheint, wie der Eigenleib vermittelt „zwischen der Intimität des Ich und der Exteriorität



484 Burkhard Liebsch

Maine de Biran fragt sich: was oder wer bin ich im Lichte von Widerstand,

der sich mir in den Weg stellt? Seine Antwort: puissance spontanée,
dann auch effort volontaire, d.h. freies und spontanes Wollen, aber auch
gewollte Anstrengung: effort voulu.39 So stoße ich auf Hindernisse, suche
sie aber auch. Dinge stehen mir nicht nur im Weg, die ich umgehen oder
aus dem Weg räumen kann; sie hindern und hemmen nicht nur meine
Bewegung, meine Vorhaben etc.; sie bieten sich mir auch als zu
überwindende Herausforderungen eines Willens an, der sich durch ihre
Überwindung als solcher bewährt und deshalb des Widerstands unumgänglich
bedarf, um seinerseits Widerstand auszuüben.

Fassen wir den Begriff des Dinges an dieser Stelle nur weit genug, so
erkennt man, wie Maine de Biran hier einen Ansatzpunkt für eine
Phänomenologie der Arbeit und menschlicher Praxis generell gewinnt, die sich
in einer Welt voller Hindernisse bewegt und nach ihnen sucht.40 Maine de
Birans Aufmerksamkeit richtet sich freilich dezidiert nach innen, wie es
auch der Titel seines Journal intime ankündigt. Den ihm selbst gewissermaßen

widerständigsten Widerstand entdeckt er nicht in der sogenannten
Außenwelt, sondern in dem, was Ricceur die innere Andersheit des Selbst
nennen wird; und zwar in dreierlei, allerdings analytisch nicht fein
säuberlich zu trennenden Hinsichten: a) in einer beharrlichen Defizienz,
Schwäche und Kraftlosigkeit seiner selbst; b) in einer nicht zu
beherrschenden Alteration seiner selbst; und c) in einem Sichentzogensein, das
sich ebenfalls der Macht über sich widersetzt.

Zu a): die Erfahrung der Defizienz, Schwäche und Kraftlosigkeit äußert
sich in Bekenntnissen geringen Selbstvertrauens, mangelnder Tatkraft,
schlechten Gedächtnisses, nervöser Unruhe und ständiger Unzufriedenheit^'

Gelegentlich werden die Erfahrungen der Unruhe und der Unzufriedenheit

in einem „aus den Fugen geratenen" Leben temporal akzentuiert,
so dass sich (zu b) eine nicht zu beherrschende, andauernde Alteration in
einer „Zeit, die sich verzettelt", abzeichnet, die den Menschen „auf nichts
festlegen" und „in ganz andere sich verwandeln" lässt.42 Das geschehe auf
natürliche Weise im Altern, aber auch in einem „Wind der Unbeständigkeit",

dem nichts entgegenzusetzen sei. So herrschen Zerstreutheit und
Geistesabwesenheit in einem Leben ohne Einheit, gegen das sich verzwei-

der Welt" (SaA, 388) - als ob das eine zunächst ohne das andere gegeben sein könnte. Handelt

es sich hier nicht um einen (ontogenetisch gesehen) späten Ansatzpunkt, ohne dass

Ricceur ein originäres Sichabzeichnen der Differenzierung zwischen Ich und Welt eigens
bedenken würde?

39 MAINE DE Biran: Tagebuch. Hamburg: Meiner 1977, XXXIX T).
4° In seinen frühen Auseinandersetzungen mit Merleau-Ponty verwendet Ricoeur die Rede

von einer Welt von Hindernissen und Wegen mehrfach (im Gegensatz zu einer zum
Schauspiel reduzierten Welt, die sich einem bloß „sehenden cogito" darbiete).

4' Vgl. T, 45, 50, 52, 55, 57.
42 T, 17, 30, 59.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 485

feit der Wille zu behaupten sucht, ein „geistiges Leben" über dem animalischen

(vie animale) bzw. „äußerlichen" Leben zu führen. Das geistige
Leben sollte sich „abtrennen" können vom animalischen und äußerlichen
Leben, um schließlich über ihm zu stehen und sogar aus ihm herauszutreten

(T, 105). Eben das bleibt aber der beschränkten Macht über sich
versagt (T, 170) - aus unverständlichen Gründen.

Zu c): In sich selbst findet Maine de Biran nicht die dort mit
Augustinus gesuchte eigene Wahrheit (T, 96). Gegen seinen Willen sieht
er sich deshalb dazu gezwungen, sich mit anderen einzulassen, ja sogar
nur durch die anderen zu sein, und realisiert, dem ständigen Vergleich mit
ihnen nicht entgehen zu können.43 Dem eigenen, inneren Leben wohnt der
Mensch „gleichsam nur als Zeuge bei" (T, 174); aber er kann sich als Zeuge
niemals selbst genügen, denn ihm bleiben die Gründe seiner Lebensschwäche

und seiner ständigen, unzuverlässigen Veränderlichkeit verborgen, die
ihm einen unüberwindlichen Widerstand in ihm selbst entgegensetzt44
und den eigenen Willen schwächt. Deshalb liebäugelt er damit, sich der
Passivität des Unwillentlichen einfach zu überlassen.

Keineswegs erschöpft sich die Bestandsaufnahme Maine de Birans in
einer Liste von Mängeln.45 Genau so aber wird sie Ricœur deuten: als
Ansatz zu einer Hermeneutik der „belastenden" Passivität des Daseins, die
sich der willentlichen Selbstbestimmung hartnäckig entzieht und ihr auf
diese Weise Autonomie verwehrt. Was Ricœur in seinem frühen Werk
über das Willentliche und das Unwillentliche in Aussicht stellt, ist letztlich

vor allem das Sichabfinden mit dem - bzw. die bewusste Einwilligung
in das -, was sich dem Willen relativ oder absolut entzieht. Aber so weit
ich sehe kommt im Zeichen der Passivität als der von Maine de Biran
beschriebenen inneren Andersheit des Selbst keine „positive" Bedeutung
dessen zum Tragen, was ihm als Widerstand begegnet - es sei denn die
Bedeutung einer Provokation zur Überwindung des Widerstands durch
einen gesteigerten Willen. Dieser Ansatz gerät nun aber unvermeidlich in

43 T, 111, 148, 165. Dem Vergleich ausgesetzt bleibt Maine de Biran nicht zuletzt deshalb,
weil er sich als unfähig erkennt, sich aus eigener Kraft wertschätzen können (T, 95).

44 Wie aber, das bleibt phänomenologisch aufzuklären. Keineswegs handelt es sich um
einen aktiven Widerstand, den man einem rätselhaften, vielfach als „böse" einzustufenden
Gegen-Subjekt in sich selbst zuschreiben könnte. Eher geht es um eine anonyme
Widersetzlichkeit (adversité), wie sie Merleau-Ponty immer wieder bedacht hat, u.a. in dem
einschlägigen Aufsatz in MERLEAU-PONTY, Maurice: Das Auge und der Geist. Hamburg: Meiner
1984, 114-134. Erstaunlicherweise greift Merleau-Ponty hier aber nicht auf seine eigene, in
den Jahren 1947/48 geführte Auseinandersetzung mit Maine de Biran zurück. Sie blieb
ohnehin auf die bekannte cartesianische Erblast beschränkt. Vgl. MERLEAU-PONTY, Maurice:
L'union de l'âme et du corps chez Malebranche, Biran et Bergson. Paris: J. Vrin 1968.

45 Er wäre deshalb reizvoll, Maine de Biran mit Friedrich Schlegels romantischer Apologie
der Passivität zu vergleichen.



486 Burkhard Liebsch

eine Krise, wo Ricœur die zweite Gestalt der Andersheit46 in Betracht
zieht, die das Selbst affiziert, um es in sich zu verandern.

4. Zurück zu Ricœur: Die dem Selbst innewohnende Andersheit und
der Widerstand des Anderen

Die komplexen Analysen der leiblichen Passivität als erster Gestalt der
dem Selbst eigenen Andersheit täuschen über eine alte Überzeugung nicht
hinweg, von der Ricœur kaum abzurücken bereit war: dass diese Passivität
als eine Kategorie (oder als ein Existenzial) des Leidens aufzufassen ist.
Dafür benennt Ricœur bezeichnende Beispiele: lauter Unfähigkeiten nämlich,

die als „Minderungen des Handlungsvermögens" eingestuft werden
(SaA, 385^. Das Selbst wird als ein primär „vermögendes", als Subjekt
eines Könnens beschrieben, das sich Einschränkungen seiner praktischen
Kompetenzen gefallen lassen und sie in gewisser Weise akzeptieren lernen
muss; vor allem dort, wo es mit der Freiheit Anderer in Konflikt gerät.

Das jedenfalls lehrt die bis heute fast unangefochten vorherrschende
politische Theorie, die allein im Recht das Mittel der Wahl erkennt, mit
dem einander ins Gehege kommende Freiheiten zu befrieden sind. Nahtlos
fügt sich in diese Theorie eine Sozialphilosophie ein, die im Anderen kein
bloßes Hindernis, sondern einen Widerstand sui generis erkennt, der nicht
zu liquidieren, sondern als solcher anzuerkennen ist. Im Einzelfall mag
dieser, sei es im Streit, sei es im Widerspruch oder schweigend ausgetragene

Widerstand zu umgehen sein; und es sind verschiedene „Wege der
Anerkennung" denkbar. Aber nichts, so scheint es, ist daran zu ändern,
dass jeder Andere unbedingt nach Anerkennung verlangt und sogar einen
Kampf um Leben und Tod heraufbeschwören kann, wenn dieses Verlangen
nicht befriedigt wird.47

So setzt diese Sozialphilosophie im Prinzip zu allem fähige Subjekte
voraus, die im Kampf um Anerkennung einander als Quellen des Widerstands

einer potenziell tödlichen Freiheit begegnen, wie es schon Thomas
Hobbes gelehrt hatte. Doch soll die darin liegende dramatische, im Kampf
um Leben und Tod zu bestehende Herausforderung schließlich in
gegenseitiger Anerkennung aufzuheben sein, zu der sich jeder aus eigener
Einsicht durchringen muss. So beschränkt sich die zunächst zu tödlicher
Gewalt befähigte Freiheit am Ende selbst. Dass aber im Anderen ein Widerstand

liegen könnte, der sich nicht als derart bedrohlich und nicht nur als

46 Vgl. zu den drei „Arten" der Andersheit, die als aufeinander irreduzibel und doch als
klar voneinander trennbar beschrieben werden, SaA, 426.

47 Kritisch zur hier ausgesparten Theorie der Anerkennung vgl. v. VERF.: Rezension von
RICŒUR, Paul: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 2006; Vom Text zur Person. Hermeneutische Texte (1970-1999). Hamburg:

Meiner 2005, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 60 (2006) Nr. 4, 609-615.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 487

negative Einschränkung des eigenen Handlungsvermögens deuten lässt,
kommt nicht in den Blick.

Genau diese Frage drängt sich Ricœur indessen in Das Selbst als ein
Anderer auf, wo er die zweite Form der Passivität in Betracht zieht: das

Affiziertwerden von der Andersheit des Anderen. Die Rede ist hier von
einem Selbst, das sich nur durch das hindurch erkennt, was ihm leibhaftig
widerfahrt (SaA, 395). Aber widerfahrt ihm denn vom Anderen her vor
allem eine Einschränkung seiner Handlungs- und Verfügungsmacht? Und
wäre die, wenn es sich so verhält, vor allem als negative zu begreifen, d.h.

so, dass es allemal besser wäre, nicht unter ihr zu leiden? Ihre äußerste
Zuspitzung erfahrt diese Frage, wo Ricœur sich gezwungen sieht, auf die
Herausforderung einer Gabe der Verantwortung zu antworten, die wir,
Levinas zufolge, dem Anderen gerade deshalb verdanken, weil er als Fremder

in einer jeglichem theoretischen und praktischen Zugriff entzogenen,
absoluten Exteriorität beheimatet ist (SaA, 404ff.).

Ricœur nähert sich dieser Frage auf einigen äußerst dicht geschriebenen

Seiten, die alle zentralen Probleme der Intersubjektivität tangieren;
angefangen bei der ersten, je-meinigen Empfindung des Leibes, der als das

„am ursprünglichsten Meinige und von allen Dingen das nächste" eingestuft

wird (SaA, 390).4» So soll alles Erfahrbare zunächst mir bzw. für mich
gegeben sein, ohne dass ich je ins Eigene eingetreten wäre oder aus ihm
austreten könnte (SaA, 393). Eröffnet wird auf diese Weise das Milieu einer
Primordialität gegenüber jedem Vorsatz, das sich gleichwohl als Organ
meines Willens anbietet, ohne dessen bloßer Gegenstand zu sein (SaA,
390).49 Wie gehabt wird hier gezeigt, wie der eigene Wille leiblich
verwurzelt zu denken ist in einer mir vorgängigen Andersheit, die paradoxerweise

erst nachträglich als solche in Erscheinung tritt - wenn „ich" da bin.
Auf dieser Grundlage geht Ricœur zu der Frage über, wie eigenes, willentliches

Tun in ein Erleiden des Anderen umschlägt (SaA, 397) und wie
insofern der eigene Leib mit dem des Anderen verflochten zu denken ist.
Findet dabei, fragt Ricœur, tatsächlich ein Übersteigen der Eigenheitssphäre

in Richtung auf den Anderen als Fremden statt?5°
Genau hier stößt er auf die Herausforderung von Levinas: handelt es

sich auch in diesem Falle nur um eine negative Beschränkung meines

48 Ohne dass hier gefragt würde, wie es überhaupt zur originären Abgrenzung vom
Deinigen oder mir Fremden kommt.

49 Und zwar selbst dann, wenn das Selbst der Versuchung nicht widerstehen kann, sich
durch Vergegenständlichung seiner selbst vergewissern zu wollen.

5° Zur Appräsentation ohne Anschauung als originärer Präsentation, die in der
Ähnlichkeit mit dem Anderen auf die Spur einer unüberwindlichen Asymmetrie führt und
gleichwohl eine „analogische Übertragung" vom Eigenen auf den fremden Körper als Leib
zulassen soll, der seinerseits „selbsthaft" existiert; vgl. SaA, 40if. Ricœur schließt sich hier
der Binnenperspektive derer an, die einander begegnen, im Gegensatz zu Peter Strawson,
der die Gegebenheit eines Körpers für primär hält, um dann zu fragen, wie letzterer auch
noch der „meinige" sein kann (ebd., 48, 51).



488 Burkhard Liebsch

Handlungsvermögens, meines Könnens? Um eine mir sich widersetzende
Macht oder Quelle der Gewalt? Oder vielmehr um eine Macht ohne Gewalt
bzw. geradezu um eine gute Gewalt, die meiner Macht und Gewalt
schlechterdings entzogen scheint, und die mir genau als solche die Gabe der
Verantwortung gibt, wie Levinas meint?

Von der ersten leiblichen Empfindung über die gegenseitige Appräsen-
tation arbeitet sich Ricœur schließlich in Richtung einer „dialogischen"
Beziehung vor, in der sich deren Gegenseitigkeit mit einer Asymmetrie im
Verhältnis zum Anderen verschränkts1, wie sie Levinas beschrieben hat.
Ricœur liegt allerdings daran, die bei Levinas ständig in Anspruch genommene

Ansprechbarkeit vom Anderen als Struktur der Selbstheit aufzuwiesen

(SaA, 425), statt das Selbst als fatal in sich selbst befangen zu beschreiben

(wie es Levinas in einer anderen Terminologies2 getan zu haben
scheint). So hofft er offenbar, das Selbst in seiner „erdhaften Verfaßtheit"
(SaA, 184) bzw. irdischen Situierung begriffen und zugleich im Sinne einer
leibhaftigen Ansprechbarkeit vom Anderen davor bewahrt zu haben, unin-
spiriert nur um sich selbst zu kreisen.

Diese „Lösung" bleibt freilich erklärtermaßen rätselhaft. Sie kann, wie
Ricœur ausdrücklich eingesteht, die verschiedenen Gestalten der Anders-
heit nicht klar und deutlich voneinander unterscheiden. Kaschiert die dem
Selbst innewohnende Andersheit, die in der Passivität des eigenen Leibes
aufscheint, etwa die Andersheit des Anderen (oder umgekehrt)? Führt die
Erfahrung des Sich-selbst-entzogen-seins, wie sie mit Maine de Biran zur
Sprache kommt, etwa ganz irrtümlich oder in Wahrheit auf die Spur einer
Ansprechbarkeit durch den Anderen?

Der Philosoph bekennt, diese Frage nicht entscheiden zu können. Er
weiß nicht und kann nicht wissen, ob die Andersheit der Ansprechbarkeit
durch den Anderen mit der Passivität des eigenen Leibes verwechselt oder
kontaminiert wird; und umgekehrt: ob letztere auf die Spur des Anderen
führt oder nur auf eine „Leerstelle" verweist. So scheint nicht nur die Idee
der Andersheit, sondern auch deren Philosophie im „Zustand der
Zerstreuung" verharren zu müssen. Aber ist das nicht der der Andersheit
tatsächlich angemessene Zustand? „Nur eine Rede, die anders ist als sie selbst
[...] wird der Meta-Kategorie der Andersheit angemessen sein. Andernfalls
hebt die Andersheit sich auf, indem sie das Selbe wie sie selbst wird..."
(SaA, 426).

51 Ganz außer Betracht bleibt hier die schwierige Frage des Übergangs von der Ontologie
zur Ethik (SaA, 408, 419).

52 Nämlich in einer Terminologie der Selbigkeit, was schon Derrida mit Nachdruck kritisiert

hat.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 489

SCHLUSS

Wie gezeigt, finden sich zwar nur verstreute Ansatzpunkte zu einer
Philosophie der Leiblichkeit bei Ricœur. Doch lässt sich ein von den frühen
Schriften bis ins Spätwerk hinein feststellbarer harter Kern seiner
Überzeugung identifizieren, der zufolge ein willentliches, praktisch „fähiges",
leibliches Subjekt Widerstand primär als Herausforderung dazu begreift,
sich selbst zu behaupten. Zwar kennt schon die frühe Theorie des
Unwillentlichen Widerfahrnisse und Dimensionen der Erfahrung, an denen der
menschliche Wille scheitert oder in die er einwilligen muss. Doch herrscht
die Überzeugung vor, am Widerstand, sofern er nicht als unüberwindlicher

hinzunehmen ist, könne das Selbst allemal seine Kraft bewähren:
Demnach wäre Widerstand vor allem eine Herausforderung zur Selbststeigerung

- und würde insofern jene eingangs ins Spiel gebrachte Fraglichkeit

des Lebens als Leben nicht aufbrechen lassen.

Dagegen setzt das Spätwerk, vor allem Das Selbst als ein Anderer, nun
aber doch einen neuen, mit dieser Sicht kaum zu vereinbarenden Akzent.
Im Widerstand, der sich dem Selbst in der Form einer ihm eigenen An-
dersheit bemerkbar macht, wird es auf die Spur einer anderen, befremdlichen

Andersheit geführt, die dem Anderen als Fremdem zu verdanken
sein soll. Nicht nur wird in der Erfahrung der Passivität unklar, ob wir es

mit jener dem Selbst eigenen Andersheit oder bereits mit der befremdlichen

Andersheit des Anderen zu tun haben. Auch der Sinn der
Auseinandersetzung mit der Andersheit gerät nun in ein bedenkliches Zwielicht. Im
Verhältnis zu sich selbst gilt die Passivität weitgehend als möglichst zu
überwindendes Hindernis. Sofern ihr nicht derart beizukommen ist, muss
sie allenfalls hingenommen und akzeptiert werden. Dagegen liegt in der
Andersheit bzw. Fremdheit des Anderen, wenn wir mit Ricœur Levinas
folgen, geradezu der Sinn einer Befreiung von dem das Selbst scheinbar
beherrschenden Zwang, unter allen Umständen können zu müssen und
möglichst jeden Widerstand (sofern er nicht hinzunehmen ist) machtvoll
überwinden zu müssen.

Selbst wenn das Selbst etwas lässt, tut es das scheinbar noch. Selbst das
Lassen und Unterlassen untersteht noch seiner Verfügung (wenn wir
diesem Ansatz folgen). Selbst wenn es darauf verzichtet, den nächsten Widerstand

zu überwinden, ist das noch Ausdruck des Könnens. Was es indessen

nicht vermag, ist, auf eine Weise nicht zu können, die nicht als Lassen
doch wiederum eine Art Tun wäre. Das heißt nicht, dass es nicht das

Versagen seines Könnens erfahren müsste. Aber affirmiert nicht noch die
Erfahrung des Versagens den Maßstab des Können-sollens und
Könnenmüssens, an dem ein praktisches Selbst, wie es Ricœur beschreibt, sich
selbst misst? Stößt ein solches Selbst je auf eine Infragestellung seiner
selbst, der es nicht mit Versuchen der Steigerung seines Könnens gerecht
zu werden versuchen kann? Hat es insofern je einen radikalen Grund, sein



49° Burkhard Liebsch

Leben als Leben zu befragen? Kann Ricœur die Passivität anders als einen
Mangel an oder Einschränkung von Können beschreiben? Kann er von
seinem Begriff des sujet capable her einen nicht-privativen Begriff von
Passivität denken?53

Mit der Herausforderung, einen solchen Begriff zu denken, sieht sich
Ricœur unvermeidlich konfrontiert, wo er realisiert, wie die dem Selbst
eigene Andersheit auf die Spur des fremden Anderen führen kann (ohne
sich eindeutig von letzterer unterscheiden zu lassen). Diese Spur führt
aber auf einen nicht-privativen Begriff der Passivität; und sie motiviert
Levinas dazu, eine „Absetzung" des Könnens zu denken, die nicht auf ein

Versagen des Könnens oder menschlicher Verfügungsmacht hinausläuft.
Die einschlägigen Analysen in Totalität und Unendlichkeit, wo Levinas

seine Überlegungen hierzu entfaltet, können hier nicht ausführlich dargestellt

werden.54 Nur soviel: diese Analysen setzen den Widerstand, den der
Andere in seiner Fremdheit darstellt, ausdrücklich ab von jedem Etwas,
das vielleicht noch nicht ganz im Griff, bearbeitet, angeeignet oder
überwunden sein mag. Jeglicher praktisch überwundene Widerstand mag
anderes nach sich ziehen, was zur Bearbeitung noch aussteht. Das schafft
eine Unruhe ohne Sicherheit, die das Können immer von Neuem antreibt
(TU, 20iff., 230). Aber ist nicht das noch nicht Überwundene bereits
„virtuell überwunden"? Lässt es nicht immer darauf hoffen, später
überwunden zu werden? Der Widerstand des Anderen ist nicht von dieser Art,
behauptet Levinas.

Gewiss: der Andere kann als Macht auftreten, die sich geradezu als

Herausforderung dazu anbietet, überwunden zu werden; sei es im sozialen
Spiel, im politischen Kampf um Anerkennung oder im militärischen Krieg.
Und bedeutet klassischen sozialontologischen Analysen zufolge die
Behauptung einer sozialen und politischen Existenz nicht vor allem: sich
gegen Andere am Leben zu erhalten, zu bestehen und zu widerstehen, notfalls

auch unter Einsatz physischer Gewalt - dann aber auch Bestehen
durch Selbst-Ständigkeit, sei es als Besitzindividualist, sei es als Vertragspartei,

die sich auf ihre Zusagen und Versprechen festlegen lässt?55

Doch Levinas bricht mit diesem sozialontologischen Vorverständnis,
wo er den Widerstand des Anderen „positiv" zu denken versucht; und zwar
so, dass er das Selbst vom Können selbst zu entlasten verspricht - auf die
Gefahr hin allerdings, dass es dem Widerstand des Anderen nicht mehr

53 Vgl. dazu die aktuellen Analysen in MARX, Bernhard (Hg.): Widerfahrnis und Erkenntnis.

Zur Wahrheit menschlicher Erfahrung. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2010.
54 LEVINAS, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität.

Freiburg i. Br.: Alber Verlag 1987 TU).
55 Noch knüpft Ricœur an diese Tradition an, wo er die Selbst-Ständigkeit (maintien de

soi) und das Versprechen zusammen denkt und einer Wankelmütigkeit (versatilité) des
Selbst entgegensetzt, das nicht aus eigener Kraft dafür scheint bürgen zu können, wer es in
Zukunft sein wird (vgl. SaA, 205).



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 491

mit eigenen Mitteln seines Lebens beizukommen vermag und sich eben
deshalb radikal in Frage gestellt sieht (TU, 283L). Wenn es stimmt^, dass

uns gerade der Andere in seiner Fremdheit die Gabe der Verantwortung
für ihn gibt und wenn diese Gabe selbst exzessiver Mordmacht widersteht
als ein „unendlicher Widerstand", der nicht wie irgend eine Materie
negierbar ist, so haben wir es hier nicht mit etwas Realem zu tun, was in
der Dimension des Könnens, der Macht oder der Gewalt stärker wäre als
ein machtvoll oder gewaltsam sich behauptendes Selbst (TU, 285L). Und
doch soll es sich um einen absoluten Widerstand handeln, der das Selbst
nicht etwa daran hindert, als sujet capable ganz es selbst zu sein (und nach
eigenem Gutdünken gut, glücklich oder intensiv zu leben), sondern es vor
aller Initiative als ethisches instituiert.

Auf diese Weise will uns Levinas davon überzeugen, dass niemand aus
eigener Kraft ein ethisches Leben zu leben vermag. Was sich dem Können
radikal entzieht und im gleichen Zug ein solches Leben möglich machen
soll, haben wir Levinas zufolge einer passiven Ansprechbarkeit durch den
Anderen zu verdanken, die nicht wie die Passivität im Sinne Ricœurs noch
immer ein herabgemindertes Tun oder Können wäre.

Levinas sieht diese Ansprechbarkeit einer Bezeugung (attestation)
anvertraut, deren philosophische Fragwürdigkeit kaum zu bestreiten ist.57

Nicht zuletzt verlangt sie eine (noch immer ausstehende) Antwort auf die
Frage, wie diese Ansprechbarkeit ein leibhaftiges Selbst affizieren kann,
das allein auch für Andere einzustehen und Verantwortung zu übernehmen

vermag. So appelliert der Anspruch des Anderen, auch wenn er das
Können des Selbst radikal unterlaufen sollte, doch rückhaltlos an dessen
praktisches Sein.5» Levinas, scheint mir, hat das Verständnis dieses Zusam-

56 Diese Frage stellt sich für Levinas wie auch für Ricoeur letztlich als ein Problem der
Bezeugung dar, nicht als eine Frage der Verifizierbarkeit.

57 Anfechtbar erscheint vor allem, wie Levinas zwei voneinander zu unterscheidende
(und von einander zunächst unabhängige) Gedanken gewissermaßen fusioniert: Dass der
von ihm als „absolut" eingestufte Widerstand, der in der Alterität des Anderen liegen soll,
(a) den Begriff eines sujet capable zu revidieren zwingt, das scheinbar in allem, was ihm
widerfahrt, nur eine Einschränkung seiner praktischen Vermögen erkennen kann, und dass
sich daraus (b) ohne Weiteres eine ethische Antwort auf die Frage ergibt, was Leben als
Leben eigentlich ausmacht. Levinas offeriert an dieser Stelle als Antwort in erster Linie den
Begriff der Verantwortung für den Anderen. Tatsächlich kann aber vom Anderen zunächst
nur eine Herausforderung zur Verantwortung ausgehen; ob und wie sie angenommen bzw.
aufgegriffen wird, bleibt stets Sache derer, die sie als gewissermaßen an sich adressiert
erfahren. Selbst wenn sie eine dem Anderen jeweils antwortende Verantwortung bezeugen,
enthebt sie das doch gewiss nicht der Vielfalt möglicher, nicht selten einander widerstreitender

Antworten auf die Frage, was Leben als Leben eigentlich ausmacht. Ich hebe mit dieser

wiederholten Formulierung im Übrigen nicht auf eine fragwürdige „Eigentlichkeit" ab,
sondern setze zunächst nur voraus, dass sich diese Frage häufig negativ gegen wie auch
immer als beschränkt, fade, falsch, ungut, verfehlt oder unglücklich erfahrenes Leben richtet.

58 Selbstverständlich weiß auch Levinas das; vgl. seine Ausführungen zur „Stiftung des
Wortes" in einer Welt, in der es zu geben und zu helfen gelte (TU, 313). Zu aktuellen politischen

Implikationen dieser Überlegungen vgl. v. VERF.: Menschliche Sensibilität. Inspiration



492 Burkhard Liebsch

menhangs überall dort verbaut, wo er das Selbst auf eine Mem-Identität
reduziert und es im gleichen Zug als blind und taub für die Fremdheit des
Anderen beschrieben hat. Ricceur insistiert demgegenüber mit Recht
darauf, dass der Anspruch des Anderen nach einer Ansprechbarkeit verlangt,
die nur einem Selbst „eigen" sein kann - eigen als etwas Befremdliches
aber, das ihm, wenn die Analysen des 10. Kapitels in Das Selbst als ein
Anderer zutreffen, nicht einmal deutlich zwischen sich als einem Anderen
und der Andersheit des Fremden zu unterscheiden erlaubt. Was den fraglichen

Widerstand anbetrifft, von dem her Ricceur das Selbst zu denken
versucht, würde sich daraus die Konsequenz ergeben, dass wir nicht wissen
und nicht wissen können, ob uns in der Alterität, die uns als Andere
ausmacht, Andere oder wir uns selbst radikal widerstehen. Dabei steht nicht
weniger auf dem Spiel als die Frage, ob wir einem fatalen, das Selbst
immer auf sich selbst zurückwerfenden Können entgehen, zu dem wir sogar
in der äußersten Passivität verurteilt bleiben müssten, wenn wir einer weit
zurückreichenden philosophischen Tradition folgen, die in ihr nur den
Grenzfall eines geminderten Vermögens erkennt. Auf dem Spiel steht
weiter die Frage, ob sich eine als Andersheit des Selbst vorgestellte Passivität

nicht nur negativ - als Leiden -, sondern als Inspiration durch den
Anderen denken lässt - trotz der nicht zu beschönigenden Schwierigkeit,
zwischen sich als einem Anderen und der Andersheit des Fremden nicht
deutlich unterscheiden zu können. Diese Fragen kulminieren schließlich
in dem Rätsel, wie eine solche Inspiration zugleich einer radikalen Exte-
riorität des Anderen auf der Spur sein und zugleich dem Leib sich
einschreiben können soll, ohne ihm nur zur Last zu fallen.

und Überforderung. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2008; Renaissance des Menschen?
Zum polemologisch-anthropologischen Diskurs der Gegenwart. Weilerswist: Velbrück
Wissenschaft 2010.



Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas 493

Zusammenfassung
Dieser Aufsatz befasst sich kritisch mit dem Begriff des Widerstands in der
Philosophie Paul Ricœurs. Speziell mit Blick auf dessen frühe Schrift Le
Volontaire et l'involontaire und auf die bis ins Spätwerk (bes. Soi-même
comme un autre und Le Mémoire, l'histoire, l'oubli,) hinein festzustellenden
Bezüge zur Philosophie Maine de Birans wird die Frage aufgeworfen, ob Ri-
cœur uns einen Begriff des Widerstands des Anderen zu denken erlaubt, der
sich nicht auf eine bloße Einschränkung unseres Handlungsvermögens
beschränkt. Aus dieser Frage ergibt sich eine problematische Nähe zur Philosophie

von Emmanuel Levinas.

Abstract
This essay critically examines the notion of resistance in Paul Ricœur's
philosophy. Especially with respect to Ricœur's early work Le Volontaire et
l'involontaire and his references to Maine de Biran's philosophy in Soi-
même comme un autre and in Le Mémoire, l'histoire, l'oubli the author
asks for a notion of resistance of / vis-à-vis the other that cannot be reduced
to a restriction ofour competence and power to act. In this regard this essay
reveals a problematic relation ofRicœur's and Levinas' thought.


	Das leibliche Selbst und der Widerstand des Anderen : Paul Ricœur mit Blick auf Maine de Biran und Emmanuel Levinas

