
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: "dass der Mensch durch das Erkennen unsterblich ist" : Hegels
Deutung der Erzählung vom Sündenfall

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

„dass der Mensch durch das Erkennen
unsterblich ist" - Hegels Deutung der

Erzählung vom Sündenfall

Motto: „Mit euerer Seligkeit im Jenseits ist es nichts: hier ist unser Platz, hier
muss es offenbar werden, und was nicht hier offenbar wird, das ist auch im
Jenseits nichts." (Christoph Blumhardt)1

Vorbemerkung

Das Thema der Unsterblichkeit der Seele gehört zu den schönsten und
faszinierendsten Themen überhaupt. Das Thema hat die Zeitgenossen von
Kant und Mendelssohn ganz besonders interessiert, wie etwa der Erfolg
von Mendelssohns Platon-Adaptation Phädon oder die Unsterblichkeit der
Seele (1767) bezeugt. Einseitige Weltflucht, Todessehnsucht und
Jenseitsgläubigkeit sind jedoch durch die Aufklärung in Verruf geraten. In der
zeitgenössischen Philosophie ist Unsterblichkeit ausserhalb von Esoterik-
kreisen kaum ein Modethema. Möchte man sich zu diesem Thema Klarheit
verschaffen, so wird man - mit einer Ausbildung in analytischer
Philosophie der Religion - zunächst bei den analytischen Philosophen Ausschau
halten, z.B. bei ihrem wichtigsten Vorgänger David Hume oder bei Antony
Flew, einem prominenten Vertreter der analytischen Religionsphilosophie
des zwanzigsten Jahrhunderts, der ^87 sein Buch The Logic of Mortality
veröffentlichte.2

Bei der Lektüre von Humes einschlägigem Essay wird man allerdings
feststellen, dass er die Möglichkeit einer philosophischen Konzeptuali-
sierung der Unsterblichkeit von vornherein sehr ungünstig beurteilt, weil
er die Abhängigkeit der Seele (und des Bewusstseins und der
Individualität) vom Körper nicht nur als Faktum akzeptiert, sondern auch als

hauptsächliches Hindernis für eine Theorie betrachtet, welche die
Unsterblichkeit der Seele in ihrer Unabhängigkeit vom Körper begründen
möchte. Zu den metaphysischen Themen gehört die Annahme einer rein
geistigen Seelensubstanz. Hume verwirft den traditionellen Begriff von
Substanz,, der .Substanz' als einen von seinen Merkmalen unabhängigen

1 Blumhardt, zitiert nach Kurt Marti: Gott im Diesseits. Versuche zu verstehen. Stuttgart:
Radius-Verlag, Neuausgabe 2010, 33. Für Anregungen und Korrekturen danke ich Martin
Bondeli, Cathrine Buchmüller-Codoni und Christian Maurer.

2 FLEW, Anthony: The Logic ofMortality. New York: Basil Blackwell 1987.



454 Jean-Claude Wolf

Träger derselben versteht, weil der Begriff der Substanz, nichts erklärt und
weil es keine Sinneseindrücke gibt, die dessen Existenz bestätigen
könnten. ,Substanz' verstanden als bloßes Bündel von Eigenschaften,
Substanz^ ist wie die Konstellation dieser Eigenschaften zeitlich limitiert. Sie

unterliegt einem Prozess der Komposition und Dekomposition. Diese
Kritik antizipiert die Kritik im dritten Teil seines Essays über die
Unsterblichkeit der Seele, nämlich die Kritik aus der konstanten Wechselwirkung

zwischen Leib und Geist. Die Kritik im ersten und dritten Teil
schliesst die Möglichkeit einer Auferweckung und Auferstehung von
Körper und Geist nicht aus. Sie verweist dieses Thema nach dem Vorbild
zeitgenössischer Traktate in den Zuständigkeitsbereich der Offenbarung.

Chronologisch gesehen steht nicht Kant, sondern Hume als „Alleszer-
malmer" da, welcher den „dogmatischen Schlummer" der rationalistischen
Metaphysik und der natürlichen Theologie unterbricht; in der
Wahrnehmung der „deutschen klassischen Philosophie" ist es allerdings Kant,
dessen kritische Philosophie als Ausgangspunkt gilt, „hinter den man nicht
zurückgehen kann". Kants Einfluss wird die Diagnose zugeschrieben, die
lautet: „die Unsterblichkeit der Seele liegt in den letzten Zügen"3. Zugleich
öffnet Kant eine Hintertüre für die Beantwortung der religionsphilosophischen

Frage „Was darf ich hoffen?", in der die Aussicht auf eine
Gerechtigkeit und ein Weiterleben des Individuums post mortem eine
Rolle spielt.

Auch ein moralisches Interesse für die Unsterblichkeit hält Hume von
vornherein nicht für legitim, verwirft er doch die Annahme von ewigen
Höllenstrafen ebenso wie ein auf Leidenschaften basierendes Wunschdenken

zugunsten einer ewigen Seligkeit. Im Unterschied zu Kant kommt
Hume nicht auf das Problem zu sprechen, dass die Verheissung von
Belohnungen (im Diesseits und im Jenseits) und die Drohung mit
Sanktionen (im Diesseits und im Jenseits) der Entwicklung der Moral von
der Heteronomie zur Autonomie im Weg stehen. Allerdings bleibt für
Hume der Glaube an die Unsterblichkeit aus der Quelle der Offenbarung
eine offene Option, die er gelten lässt, ganz unabhängig davon, was
Philosophie und Wissenschaft dazu sagen mögen. So könnte man denken,
der Glaube habe seine eigene Logik, ganz unabhängig davon, was die Logik
der natürlichen Vernunft dazu sagt. Ob diese Tendenz zu einem „Fideismus",

zu einer Abspaltung des Glaubens vom Denken ernst gemeint ist,
oder ob es sich um eine halbherzige Konzession des liebenswürdigen „bon
David" an den Zeitgeist handelt, oder ob solche Bemerkungen, die dem
Glauben eine Hintertüre offen lassen und die wiederholt im Werk von
Hume vorkommen, lediglich ironisch gemeint sind, möge dahingestellt
bleiben. Die philosophische Deutung eines radikalen Fideismus bleibt bis

3 HEINE, Heinrich: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834), in:
HEINE: Schriften über Deutschland. Bd. 4. Frankfurt a.M.: Insel-Verlag 1968, 132.



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 455

heute systematisch ambivalent. Geht es um „Rettung" oder „Ghettoisie-
rung" des religiösen Diskurses?4

Antony Flews Religionskritik ist eine Fortsetzung von Humes Vorarbeit
unter den erleichterten Bedingungen des 20. Jahrhunderts, unter denen,
zumindest an einigen Orten, ein offenes Bekenntnis zum Atheismus keine
gravierenden lebensgeschichtlichen Konsequenzen mehr hat. Humes und
Flews Klarheit wird dadurch erkauft, dass diese Philosophie „bloße
Verstandesarbeit" liefert, d.h. sich mit einfachen und verständlichen
Unterscheidungen begnügt, z.B. den Unterscheidungen von Erkenntnis
und Glauben, Endlichkeit und Unendlichkeit usw. Diese Unterscheidungen

werden gleichsam als unüberschreitbare Demarkationslinien
verstanden. Sie sind starr und stabil, ganz im Unterschied zu Hegels Denken
in sich selber bewegenden Begriffen, in denen Grenzen durchlässig und
Beziehungen wie jene zwischen Endlichem und Unendlichem dynamisch
interpretiert werden.

Hegel bietet eine zunächst irritierende Alternative zum Denken in
einfachen Dichotomien. Irritierend ist sie nicht zuletzt im Spiegel einer
Wirkungsgeschichte, welche Hegel bezüglich der Entscheidung für oder
gegen den Atheismus bzw. Pantheismus oder Theismus für ambivalent
hält oder jedenfalls nach einer Deutung strebt, welche die Stellung Hegels
zum Atheismus vereindeutigt. Exemplarisch ist etwa das ironisch-kritische
Hegelporträt, das sich in den Schriften von Bruno Bauer findet.5

Abgesehen von dieser Schwierigkeit, Hegel nach den Vorgaben der
Gretchenfrage zu schubladisieren, ergeben sich aus der Kritik am dichoto-
mischen Denken des Verstandes auch einige interessante Perspektiven,
nämlich ein Denken, das Glaube und Vernunft, Endliches und Unendliches
nicht nur trennt, sondern auch die Beziehung dieser Pole begrifflich
variiert. Nach Herodot gelten die Ägypter als die ersten, „welche den
Gedanken ausgesprochen, dass die Seele des Menschen unsterblich sei."6
Nach Hegel ist das so zu deuten: die Seele „ist ein anderes als die Natur,
der Geist ist selbständig für sich [...] mit der Unsterblichkeit aber ist es

ausgesprochen, dass der Geist in sich selbst unendlich ist. Diese Vorstellung

wird zuerst bei den Ägyptern gefunden."(A.a.O.) Entsprechend wird
der Leib durch die Kunst der Einbalsamierung als von der Seele getrennter
Ort geehrt. Der Körper ist vergänglich und kann nur für eine mehr oder

4 Vgl. NIELSEN, Kai: An Introduction to the Philosophy ofReligion. New York: St. Martin's
Press 1982.

5 WOLF, Jean-Claude: Bruno Bauers Posaune des Jüngsten Gerichts, in: SORG, Reto/
WÜRFFEL, Bodo (Hgg.): Utopie und Apokalypse in der Moderne. München: Wilhelm Fink 2010,
119-128; WOLF, Jean-Claude: Hegels Diagnose des unglücklichen Bewusstseins als unbewusster
Pantheismus; KODALLE, Klaus-M./REITZ, Tilman (Hgg.): Bruno Bauer. Ein „Partisan des
Weltgeistes"? Würzburg: Königshausen & Neumann 2010.

6 HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte Werke 12). Redaktion

Eva Moldenauer und Karl Markus Michel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 266.



456 Jean-Claude Wolf

weniger lange Dauer vor dem Verfall bewahrt werden. Hier wird mit der
Vorstellung der Unsterblichkeit zunächst die Dichotomie zwischen Natur
und Geist, Körper und Seele, Endlichem und Unendlichem unterstrichen.
Diese Dichotomie (verstanden als begriffliche Unterscheidung und
ontologische Abtrennbarkeit) wird dann von Piaton als Prämisse für
seinen Beweis der Unsterblichkeit der Seele verwendet.

Eine Dichotomie (oder Disjunktion) ist eine Zweiteilung, in der die
unterschiedenen Teile beziehungslos auseinander fallen. Eine begriffliche
Unterscheidung wird zur begrifflichen Trennung. Was als Beziehung der
getrennten Begriffe übrig bleibt, ist das Verhältnis der abstrakten Negation,

der paradoxen „Beziehung der völligen Beziehungslosigkeit". Hegels
Alternative zum Denken in Dichotomien besteht nicht etwa darin, auf
„Verstandesarbeit" zu verzichten. Vielmehr sind die Verstandesarbeit und
die abstrakte (oder absolute) Negation der permanent wiederkehrende
und unvermeidbare Ausgangspunkt einer tiefer bohrenden Gedankenarbeit.

Entsprechend widmet sich Hegel nicht dem Geschäft eines
Beweises der Unsterblichkeit der Seele, sondern er betrachtet das klassische
Problem als „aufgehoben" (ersetzt, bewahrt und transformiert) in seiner
Behandlung der Dialektik von Endlichem und Unendlichem. Seit der
„Differenzschrift" von 1801 und in seinem ganzen Gedankensystem
betrachtet Hegel die Überwindung der Spaltung oder abstrakten Gegenüberstellung

von Endlichem und Unendlichem als „die Aufgabe der Philosophie".?

Die programmatische Forderung, Dualismen aller Art zu überwinden,
trägt per se noch keine Früchte - vielmehr braucht es eine ganz bestimmte
Weise der Ausführung dieses Programms, die vor allem Hegels Logik
anbietet. Hegel hat nicht beansprucht, Gegensätze durch Synthesen zu
eliminieren. Er ist nicht der Philosoph der glatten Synthesen oder des

magischen Wunschdenkens. Dass Synthesen nicht vollkommen und schon

gar nicht auf Anhieb gelingen, hat etwas mit der Unfähigkeit zu tun, im
Rahmen einfacher Aussagestrukturen genau das zu sagen, was jeweils
intendiert ist. Auch wenn Hegel kein Sprachphilosoph im modernen Sinn
war, so hat er doch eingesehen, dass sich gerade die Probleme des Geistes
mit den komplexen Strukturen der Grammatik der natürlichen Sprachen
nur unzulänglich formulieren lassen, und dass mit dem Fortschritt des
Geistes die ursprüngliche Fülle an Verstandes-Unterscheidungen der
natürlichen Sprachen „ärmer und ungebildeter wird".8 Aus dem Labyrinth
archaischer Taxonomien entstehen die einfacheren Systeme von
Kategorien. Diese mögen der (interkulturellen) Verständlichkeit und Ver-

7 HEGEL, G.W.F.: Differenz des Fichte'schen und Schelling'schen Systems der Philosophie
(1801). Hamburg: Felix Meiner 1962, 16; vgl. MENEGONI, Francesca/lLLETTERATI, Luca (Hgg.):
Das Endliche und das Unendliche in Hegels Denken. Hegel Kongress in Padua und Monte-
grotto Terme 20c». Klett-Cotta: Stuttgart 2004.

8 Hegel: Werke. Band 12, 85.



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 457

ständigung dienen, doch sie sind starr und unbeweglich und müssen nach
Hegel der spekulativen Sprache bzw. der Darstellung der sich selber
bewegenden Begriffe weichen.

Wir nähern uns Hegel als einem Vertreter einer Religionsphilosophie,
die einen Begriff von Religion entwickelt, der jenseits von Polemik und
Apologie steht und es erlaubt, allgemeine Strukturen der Religion in
verschiedenen Religionen und ihrer historischen Entwicklung zumindest
teilweise zu identifizieren. Dabei geht Hegel über Kants religionsphilosophischen

Ethizismus hinaus und behandelt „Tugendreligion ohne
Glaubenspflicht" (wie er sie im Geiste Kants noch in seinen Frühschriften
verteidigt9) nur noch als eine Gestalt von Religion unter anderen. Hegel ist
der Wegbereiter einer von der dogmatischen Theologie emanzipierten
Religionswissenschaft sowie einer spekulativen Religionsphilosophie, die
keine Wiederherstellung einer dogmatischen Theologie anstrebt (aber
auch nicht ausschliesst). Ihr Gegenstand ist nicht Gott, sondern die
Erkenntnis der Wahrheit in den verschiedenen religiösen Vorstellungen
Gottes. Der unpolemische Begriff von Religion betrifft die Einheit des

Göttlichen und Menschlichen; diese ist die wahrhafte Idee der Religion.10
Hegel sagt, „dass der Mensch durch das Erkennen unsterblich ist".

(262)11 Die Bemerkung steht im Kontext einer Deutung des biblischen
Berichts vom Sündenfall in der Vorlesung zur Philosophie der Religion.
Hegel hat diesen Satz geäußert, doch kann er das, was er meint, auch
wirklich in einem einfachen Satz sagen? Meint er nicht etwas anderes -
etwas, was er - jedenfalls in einem einfachen Satz - gar nicht sagen kann?
Ist das, was er in einem einfachen Satz ausspricht, nach seinen eigenen
Standards nicht notwendigerweise falsch? Die Schwierigkeit des einfachen
Satzes zeigt sich daran, dass die Aussage in der Form der Prädikation
etwas festlegt, was im Prozess ist und in einer größeren Konstellation
steht.

„Alles dies, Versöhnung, Wahrheit, Freiheit ist allgemeiner Prozess und
daher nicht in einem einfachen Satz auszusprechen ohne Einseitigkeit."
(203, meine Hervorhebung)

In dieser metaphilosophischen Bemerkung fasst Hegel das Problem der
Kommunikation über spekulative Zusammenhänge in nuce zusammen. Der
einfache Satz, die Prädikation, spricht von Gott „in der Weise der
Vorstellung, des Verstandes." (224) In der unvermeidbaren Einseitigkeit im
Modus des Vorstellens liegt nach Hegel allerdings nicht lediglich ein Ver-

9 Vgl. NOHL, Hermann (Hg.): Hegels theologische Jugendschriften nach den
Handschriften der Kgl. Bibliothek in Berlin. Tübingen 1907. Nachdruck Frankfurt a.M.: Minerva
Verlag 1991,163t.

10 Vgl. HEGEL: Werke. Band 12., 68; HÄUSSLER, Matthias: Der Religionsbegriff in Hegels
„Phänomenologie des Geistes". München: Alber Thesen 2008, n6, Anm. 113.

11 Zahlen in runden Klammern im Haupttext beziehen sich auf die Seiten in HEGEL:

Vorlesungen über die Philosophie der Religion II Werke 17). Frankfurt a.M.: Suhrkamp t99i.



458 Jean-Claude Wolf

sagen oder eine Schwäche, sondern auch der Stachel zur bestimmten
Negation, und überdies eine exoterische Zugänglichkeit für das erste
Verstehen. Überdies handelt es sich um ein Vorstellen in der bereits erreichten

Sphäre des Geistes.

Hegels Philosophie hat den Charakter einer sich selber korrigierenden
und weiter treibenden Kommunikation. Das Gesagte verweist auf etwas
Ungesagtes, Unbegriffenes. Weil Hegel nicht in einem einfach Satz sagen
kann, was er meint, hat er so viel geschrieben, so viele Vorlesungen
gehalten und so unübersichtliche Systemfragmente fabriziert. Ähnliches
gilt für einen Philosophen wie Karl jaspers: Die Absicht, vom Umgreifenden

zu reden, so zu reden, als wäre die Subjekt-Objekt-Spaltung letztlich

radikal irreführend, macht den Philosophen zum Dauerredner. Er

muss sich stets korrigieren, modifizieren, das eigentlich Gemeinte verfehlen

und die definitive Pointe verschieben, jedes Zitat von Hegel bietet
höchstens eine provisorische Pointe. Diese Schwierigkeit, Hegel zu zitieren
und zu verstehen, entsteht nicht aus einem trägen Verzicht auf Klarheit
und Kommunikation, sondern aus einer systematischen Überspannung
und Überforderung der Sprache, mit der Absicht, etwas zum Ausdruck zu
bringen, was dann doch am Rand des Denkweges zurückgelassen werden
muss. Diese Schwierigkeit resultiert im endlosen Plätschern von
Vorlesungsnachschriften12 und in missverständlichen Pointen und Aphorismen.
Es macht zuweilen den Anschein, dass Hegel und seine Zuhörer zwar in
der Wahrheit des absoluten Wissens stehen, aber kaum mehr aus dieser
Wahrheit heraustreten können - gleichsam Gefangene ihrer Erleuchtungen

und spekulativen Ambitionen.
Weil Hegel nicht exakt sagt, was er meint, gibt es nach seinem Tod das

offene Schisma zwischen Rechts- und Linkshegelianern, die ihren Meister
entweder christlich-orthodox, pantheistisch oder atheistisch vereinfachen
und vereinseitigen.n Man könnte aber auch sagen, dass diese Nachfolger
das Spannungsverhältnis seines Denkens nicht aushalten und die Flucht in
die Simplifikation und Verständlichkeit antreten. Ludwig Feuerbach,
Michael Bakunin und Bruno Bauer bevorzugen wieder die einfachen
Unterscheidungen und Dichotomien und formulieren ihren Atheismus als
Ausdruck der Unvereinbarkeit von Glaube und Vernunft, Gott und Freiheit,

Immanenz und Transzendenz, Sterblichkeit und Unsterblichkeit usw.
Exemplarisch vieldeutig scheint Hegels Haltung zur Unsterblichkeit zu

sein. Ist der Mensch unsterblich oder nicht?H Hat die Alternative sterblich

12 Vgl. HEGEL: Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Drei Bände. Neu herausgegeben

von Walter Jaeschke. Hamburg: Meiner 1993/1994/1995.
'3 Vgl. SANDKÜHLER, Hans Jörg: Handbuch Deutscher Idealismus. Stuttgart: Verlag J.B.

Metzler 2005, Kapitel IX; JAESCHKE, Walter (Hrsg.): Hegel-Handbuch. Leben - Werk -
Wirkung. Stuttgart: Verlag J.B. Metzler 2003, 505-525.

'4 Vgl. COBBEN, Paul (Hg.): Hegel-Lexikon. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2006, 453.



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 459

- unsterblich eine klare Bedeutung? Oder drückt sich Hegel hier letztlich
um eine Entscheidung oder den „Sprung in den Glauben", und drückt er
sich im Dunkeln einer dialektischen Rhetorik herum, wie ihm S. Kierkegaard

in den Philosophischen Brocken vorwerfen wird?>5 Kann man sich

von einer Beschäftigung mit Hegel eine Lösung des Problems versprechen?
Was ist genau das Problem? Ist es ein ontologisches oder ein semantisches
Problem? Oder wird man durch Hegel lediglich verwirrt und verführt?

Ausgangspunkt: Hegels Text über den Sündenfall

In Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Religion wird die biblische
Geschichte vom Sündenfall folgendermaßen gedeutet:

„Die Sünde wird so beschrieben, dass der Mensch vom Baum der Erkenntnis
gegessen habe usf. [...] Gott spricht zu sich selbst: ,Adam ist worden wie
unsereiner.' Die Schlange hat also nicht gelogen; Gott bestätigt, was sie sagte.
Man hat sich mit der Erklärung dieser Stelle viele Mühe gegeben und ist so
weit gegangen, dies selbst für Ironie zu erklären. Die höhere Erklärung aber
ist, dass unter diesem Adam der zweite Adam, Christus, verstanden ist. Die
Erkenntnis ist das Prinzip der Geistigkeit, die aber, wie gesagt, auch das Prinzip

der Heilung des Schadens der Trennung ist [...] es liegt darin die
Verheißung und Gewissheit der wiederzuerreichenden Ebenbildlichkeit [...] Es

wird vorgestellt, der erste Mensch habe dies getan; das ist auch wieder diese
sinnliche Weise zu sprechen. ,Der erste Mensch' will dem Gedanken nach
heißen: der Mensch als Mensch, nicht irgendein einzelner, zufälliger, einer
von den Vielen, sondern der absolut erste, der Mensch seinem Begriff nach.
Der Mensch als solcher ist Bewusstsein, eben damit tritt er in diese
Entzweiung, - das Bewusstsein, das in seiner weiteren Bestimmung Erkennen ist
[...] Sterblich ist etwas, was sterben kann; unsterblich ist das, was in den
Zustand kommen kann, dass das Sterben nicht eintritt. Verbrennlich und un-
verbrennlich, - da ist das Brennen nur eine Möglichkeit, die äußerlich an den
Gegenstand kommt. Die Bestimmung von Sein ist aber nicht so eine Möglichkeit,

sondern affirmativ bestimmte Qualität, die es jetzt schon an ihm hat. /
So muss bei der Unsterblichkeit der Seele nicht vorgestellt werden, dass sie

erst späterhin in Wirklichkeit träte; es ist gegenwärtige Qualität. Der Geist
ist ewig, also deshalb schon gegenwärtig; der Geist in seiner Freiheit ist nicht
im Kreise der Beschränktheit. Für ihn als denkend, rein wissend ist das

Allgemeine Gegenstand; dies ist die Ewigkeit, die nicht bloß Dauer ist, wie die
Berge dauern, sondern Wissen." (258-261)

Der Text plätschert weiter und weiter. Dieses Zitat ist unvollständig,
enthält Auslassungen und ist aus dem Zusammenhang gerissen. Dies trifft
allerdings auf jedes Zitat zu, und Zitate aus Hegel schaffen eine Illusion
von Distinktheit und Abtrennbarkeit des Gemeinten im Gesagten. Die
Hegeischen Texte sind viel unübersichtlicher und tendenziell endlos, min-

•5 Vgl. KIERKEGAARD, Soren: Philosophische Brocken. Simmerath: Grevenberger Verlag Dr.
Ruff & Co. OHG 2003.



460 Jean-Claude Wolf

destens so endlos dauernd wie die Berge. Die Textberge kommen nie auf
den Punkt, oder dann nur in so missverständlichen und angreifbaren
Behauptungen wie „Der Geist ist ewig".

Hegel führt hier etwas aus, was er in der Phänomenologie des Geistes als

Erläuterung zu Begriffen wie „Abfallen" skizziert hat - das religiöse
Vorstellen „setzt übrigens die Momente des Begriffs ebenso umgekehrt in das
Vorstellen herab oder trägt das Vorstellen in das Reich des Gedankens
hinüber."16

„Der Mensch wird so vorgestellt, dass es geschehen ist als etwas nicht
Notwendiges, - dass er die Form der Sichselbstgleichheit durch das Pflücken vom
Baume des Erkenntnisses des Guten und Bösen verlor und aus dem Zustande
des unschuldigen Bewusstseins, aus der arbeitslos sich darbietenden Natur
und dem Paradies, dem Garten der Tiere, vertrieben wurde."n

Diese naive Erzählung repräsentiert die Bewegung des Herabsetzens des

Begriffs in das Vorstellen; die gnostische Erzählung vom Abfall des ersten
Lichtwesens (oder vom gefallenen Engel) dagegen verkörpert die Transposition

des Vorstellens in das Reich des Gedankens.
In der Phänomenologie wird der Sündenfall nicht nacherzählt. Es wird

nur darauf angespielt. Die Passage in der Phänonmelogie geht gleich auf
Distanz zur Darstellung des Sündenfalls als eines zufälligen Geschehens.
Was ein notwendiger Vorgang der Humanisierung des Menschen ist, wird
in der biblischen Erzählung als Zufall oder Unfall dargestellt. Ähnliches
lässt sich zur narrativen Darstellung von Jesu Tod sagen: Sie versinnlicht
„das geistige Auferstehen [...] oder das Werden seines einzelnen Selbstbe-
wusstseins zum Allgemeinen oder zur Gemeinde."18 Hegel beginnt also

jene Säkularisierung, die Bruno Bauer zu Ende führen wird, wenn er nüchtern

feststellt, dass Jesus in der Erinnerung seiner Gemeinde weiterlebt.
Den letzten Schritt hat das reformatorische Denken nicht vollzogen, aber
es hat die Gegenwärtigkeit Christi im Glauben verkündigt.^

Schliesslich wird die Entstehung des Bösen im Sündenfall in der
Phänomenologie wiederholt als „Insichgehen" gedeutet. Nur wer das Böse

begeht, kann ein Bewusstsein von Sünde und damit auch von Reue (als
„Insichgehen") entwickeln. In den Vorlesungen über die Philosophie der
Geschichte wird das „Insichgehen" zum Merkmal der Aufnahmefähigkeit
der germanischen Welt für das Christentum.20 Im dritten Teil der
Vorlesungen über die Philosophie der Religion ist das „Insichgehen" „das
Krankmachen und die Quelle der Gesundheit"; als Grund der „Entzweiung"

des Bewusstseins ist es einerseits das „Böse", andererseits „auch der

16 HEGEL: Werke. Band 3, 563.
'7 HEGEL: Werke. Band 3, 562.
18 HEGEL: Werke. Band 3, 570.
29 HEGEL: Werke. Band 12, 495.
20 HEGEL: Werke. Band 12, 414, 418.



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 461

Mittelpunkt der Konversion", also zugleich das Moment der Aufhebung
der „Entzweiung".21 „Gegen die Lesart, die den Sündenfall als Verfehlung
oder Scheitern deutet, weist Hegel an anderer Stelle auf die Äusserung
Gottes hin, die dieses Geschehen als Gelingen ausspricht."22 Gemeint ist
Genesis 3,22: „Seht, der Mensch ist geworden wie wir [...]." Eine ironische
Lesart dieser Stelle wird von Hegel zurückgewiesen. Die dem Mythos vom
Sündenfall inhärierende Ambivalenz einer passiven Deutung (Sünde als

Befleckung oder Infekt) und einer aktiven Deutung (Sünde als Tat und
Voraussetzung von Reue und Umkehr) wird von Paul Ricœur hervorgehoben.^

Das Negative

Hegels Sätze sind irreführend oder falsch, sofern sie die Form einfacher
Aussagen annehmen. Um diesen irreführenden Charakter zu korrigieren,
fügt Hegel seinen Thesen unermüdlich Einschränkungen und Negationen
hinzu. Der menschliche Geist ist, wie der Mensch überhaupt, endlich und
sterblich. Darüber kann sich Hegel nicht einfach hinwegsetzen. Damit
entsteht aber genau die Situation, die kaum auszuhalten ist: Der Mensch
ist sterblich, aber er ist auch unsterblich.

Im Kommentar zum Sündenfall kommen einige wichtige Negationen
vor: Der Mensch ist nicht wie das Tier. „Die tierische Seele ist in die
Körperlichkeit versenkt, dagegen der Geist ist Totalität in sich selbst."
(262) Der Mensch versteht sich im Kontrast zum Tier, weil er nicht wie das

Tier in den Leib versenkt ist, sondern sich auch als vom Leib verschieden
denkt. In Hegels Philosophie ist das keinesfalls ein Bekenntnis zum
Dualismus von Geist und Körpern oder gar zum Panlogismus, der besagt,
dass alles Physische vom Geist verschlungen werde.

Eine zweite Negation lautet: Der Mensch ist nicht von Natur aus gut
wie ein Engel; er ist böse. Wäre der Mensch nicht fähig zum Bösen, so
wäre er „nur" ein Engel, aber kein Mensch. Der Mensch ist nicht einfach
gut, sondern erlebt sich, in der ersten Übertretung des göttlichen Gebotes,
als böse. Der Teufel ist nicht einfach böse, sondern dem Guten und
Gerechten oft zum Verwechseln ähnlich. „[...] auch der Teufel zitiert die

21 HEGEL: Vorlesungen zur Philosophie der Religion. Hrsg. von W. Jaeschke. Band 3. Hamburg:

Meiner 1995, 226.
22 HÄUSSLER, Matthias: Der Religionsbegriff (vgl. Anm. 10), 411.

23 Vgl. RICŒUR, Paul: Symbolik des Bösen. Aus dem Französischen übersetzt von Maria
Otto. Freiburg: Alber, 1971, unveränderte zweite Auflage 1988 [Original: Philosophie de la
volonté. 2. Finitude et Culpabilité. Paris: Aubier i960].

24 Vgl. KÜNG, Hans: Menschwerdung Gottes. Eine Einführung in Hegels theologisches
Denken als Prolegomena zu einer künftigen Christologie. Mit einem Vorwort zur
Taschenbuchausgabe. München: Piper 1989, 205.



462 Jean-Claude Wolf

Bibel." (199) Der Teufel erfüllt sogar göttliche Aufträge, ist ein Dienstbote
und Wettpartner Gottes.

Der Teufel „als das sich selbst wollende Negative ist darin die Identität
mit sich und muss daher auch Affirmation haben, wie bei Milton, wo er in
seiner charakteristischen Energie besser ist als mancher Engel." (254)

Der Paradiesvertreibung folgen die Fatalitäten, unter Schmerzen zu
gebären und im Schweiße seines Angesichts zu arbeiten. Arbeit antwortet
ursprünglich auf die Todesfurcht des Menschen; sie ist ein Kampf und ein
Mittel zur Überwindung von Todesangst. Hegel deutete bereits in seiner
Jenaer Philosophie und in der Phänomenologie des Geistes die Arbeit als

notwendiges Medium der Anerkennung und Selbstfindung des Menschen.
In den Vorlesungen zur Philosopie der Religion heisst es:

„Die Arbeit im Schweiß des Angesichts, die körperliche und die Arbeit des

Geistes, bei der es saurer wird als bei jener, ist in unmittelbarem Zusammenhang

mit der Erkenntnis des Guten und Bösen. Dass der Mensch sich zu dem
machen muss, was er ist, dass er im Schweiße seines Angesichts sein Brot
isst, hervorbringen muss, was er ist, das gehört zum Wesentlichen, zum
Ausgezeichneten des Menschen und hängt notwendig zusammen mit der
Erkenntnis des Guten und Bösen." (259)

Das Negative zeigt sich nicht nur in der Mühe der Arbeit, sondern auch in
der Form des Bösen; das Böse liegt nicht ausserhalb, in der Schlange, in
der Verführung oder gar in der Superiorität und der Autorität Gottes,
sondern im Menschen selber, sofern er „hervorbringen muss, was er ist".
Die Geschichte vom Sündenfall ist eine Lerngeschichte, in der das Böse -
ebenso wie das Gute - als etwas verstanden wird, was seinen Ort und seine
Quelle im Menschen selber hat. Nur der Mensch, der im Guten und im
Bösen handelt, lernt seinen Charakter kennen. Alle Ausflüchte, alles
Verstecken, Abstreiten und Abwälzen von Schuld hat keinen Sinn - ohne
das Erkennen des Guten und Bösen (als Energien im Menschen), ohne das

echte Bereuen wäre der Mensch nicht frei zum Guten und zum Bösen.
Ganz im Sinne der paradoxen Aussage, dass Freiheit Einsicht in die
Notwendigkeit sei, lässt sich sagen: Die Freiheit besteht in dieser
erkannten und anerkannten Verstrickung ins Gute und Böse.

Hegel bemüht sich, einen Relativismus von Gut und Böse abzuwenden

- er vertritt nicht die sophistische These, das Böse sei das Gute. Gut und
Böse sollen nicht vermischt oder verwechselt werden. Um eine solche
Verwechslung zu vermeiden, unterscheidet er das Böse von dem, was als
das Böse erscheint. Damit wird eine Unterscheidung von präkonventionell
böse und postkonventionell böse (d.h. verbunden mit Einsicht)
angedeutet. Adam und Eva waren im Sinne einer präkonventionellen Verbotsmoral

böse, nämlich ungehorsam. Den Sinn oder Grund der Verbotsnorm
konnten sie nicht verstehen und absichtlich verletzen. Ein Fortschritt des

moralischen Bewusstseins scheint darin zu bestehen, dass das Böse
wissentlich gemieden oder getan wird, auch wenn weiterhin Zweifel bestehen,



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 463

ob das Böse von Fall zu Fall wissentlich, d.h. ohne Irrtum oder
Selbsttäuschung getan wird. Eine interessante Frage lautet, ob auch Kaïn ein
naiver Sünder ist, der die Bedeutung des Mordes nicht ganz zu verstehen
scheint, wenn er die törichte (oder trotzige) Rückfrage stellt: „Bin ich meines

Bruders Hüter?" (Gen 4,9) Sogar Jesus zweifelt an der wissenden Bosheit

seiner Henker. (Vgl. Luk 23,34)
In Hegels Philosophie wird schliesslich jener Gedanke der Theodizee

antizipiert, nämlich die Erinnerung an die täglichen Werke Gottes, die
darin bestehen, das Böse der Menschen zu ihrem Heil zu wenden. Nicht
der Mensch darf Böses tun, damit Gutes werdet - diese Rolle der
„Verwandlung des Bösen" ist Gottes Handeln in der Geschichte vorbehalten.26
Inwiefern diese Auffassung, die ein restloses Begreifen des Geistes
anstrebt, mit dem Glauben an die Unerforschlichkeit und Unverständlichkeit
Gottes vereinbar ist, mag dahin gestellt werden.27

Hegel praktiziert keine Philosophie der voreiligen Versöhnung; seichter
Optimismus liegt ihm fern. Wie Slavoj Zizek betont, kultiviert er das
Verweilen beim Negativen.2» Versöhnung ist nicht affirmativ und stationär,

sondern negativ und dynamisch zu verstehen, nämlich als die Arbeit
der Begriffe in der Aufhebung von Entfremdungen. So gesehen ist Versöhnung

wie das Eingehen in die Sabbatstille Gottes kein statischer Endzustand

der Geschichte.

„Versöhnung. Diese fängt damit an, dass Unterschiedene gegeneinander sind:
Gott, der eine ihm entfremdete Welt gegenüber hat, - eine Welt, die ihrem
Wesen entfremdet ist. Die Versöhnung ist die Negation dieser Trennung,
dieser Scheidung, sich ineinander zu erkennen, sich und sein Wesen zu
finden. Die Versöhnung ist so die Freiheit, ist nicht ein Ruhendes oder
Seiendes, sondern Tätigkeit." (203)

Hegel versteht Versöhnung als langes Werk, als Tätigkeit, als Werden, und
nicht als passiven Zustand. Insofern ist Versöhnung nach dem Tod nicht
passive Funkstille und nicht makabre Friedhofsstille, so wenig wie Ewigkeit

schlechte Unendlichkeit einer langweiligen endlosen Fortsetzung und
Wiederholung des Endlichen, sozusagen ein Warten ohne zu altern ist.

25 Vgl. Joh 11,50; 18,14.
26 Vgl. HEGEL: Werke. Band 12, 540.
27 Vgl. SlLLER, Pius Hermann; Die Incomprehensibilitas Dei bei Thomas von Aquin (1963),

digitale Neuausgabe Freiburg 2009 (www.freidok.uni-freiburg.de/volltexte/6500/).
2» Vgl. ZlZEK, Slavoj: Psychoanalyse und die Philosophie des deutschen Idealismus. I. Der

erhabenste aller Hysteriker; II. Verweilen beim Negativen. Wien: Verlag Turia & Kant 2008;
HEIL, Reinhard: Zur Aktualität von Slavoj Zizek. Einleitung in sein Werk. Wiesbaden: VS

Verlag für Sozialwissenschaften 2010; NOYS, Benjamin: The Persistence of the Negative. A
Critique ofContemporary Continental Theory. Edinburgh: UP 2010.



464 Jean-Claude Wolf

ÄUSSERLICHE UND GÖTTLICHE GESCHICHTE

Inwiefern ist die Bezugnahme auf die biblische Erzählung vom Sündenfall
hilfreich? Gelesen als äußerliche Geschichte ist sie naiv und voller
Ungereimtheiten. Gelesen als göttliche Geschichte expliziert sie das Verhältnis
des Menschen zu Gott und das Thema der Unsterblichkeit des Menschen
im Geist - im Medium der indirekten Mitteilung. Die allegorische,
symbolische, parabolische oder metaphorische Darstellung vermeidet die
Ungereimtheiten einfacher und einander widersprechender Aussagen, die den
Anspruch auf Verständlichkeit und Wahrheit erheben, ohne ihn ganz
einlösen zu können. Indem die indirekte Mitteilung der biblischen Erzählung
auf den Anspruch einfacher Verständlichkeit und simpler berichtender
Wahrheit verzichtet und sich gleichsam in der Welt des Mythos ansiedelt,
verzichtet sie auf den uneinlösbaren Anspruch von Verständlichkeit und
Wahrheit. Die Erzählung wirkt wie eine Melodie, die im Zwerchfell eine
Resonanz erzeugt, die aber weder wahr oder falsch, noch verständlich oder
unverständlich sein kann. Die Geschichte hat für den Einzelnen ein
Interesse, und nicht lediglich den Kuriositätswert einer erzählten Begebenheit.
Es gilt, dieses Interesse als Interesse der Vernunft zu deuten. Die biblische
Erzählung von der Schöpfung und vom Sündenfall ist eine Geschichte von
Gott, der sich für jeden einzelnen Menschen interessiert. In Hegels Worten:

„Dies kommt in der Gestalt vor, dass der Mensch als Geist unsterblich ist,
Gegenstand des Interesses Gottes, über die Endlichkeit, Abhängigkeit, über
äußere Umstände erhaben, die Freiheit von allem zu abstrahieren; es ist darin

gesetzt, der Sterblichkeit entnommen zu sein. Es ist in der Religion, weil
ihr Gegensatz unendlich ist, dass die Unsterblichkeit der Seele Hauptmoment
ist." (260)

So können bereits die Erzählungen am Anfang der Bibel als „intimations of
immortality" (William Wordsworth) gedeutet werden, die sich in der
Konstellation vom Baum des Lebens, Baum der Erkenntnis, Ungehorsam, Sünde

und Tod verdichten. Allerdings ist es eine Ahnung und Vorwegnahme,
die noch ohne philosophische oder theologische Konzeptualisierungsvor-
schläge zur Unsterblichkeit der Seele auskommen muss. Der Mythos denkt
dem Logos voraus, doch er wird erst im Rückblick des Logos besser
verstanden.

Mir liegt nicht viel an der Verwendung des Ausdrucks ,Mythos'. Der
Ausdruck wird oft sehr plakativ verwendet - man denke nur an den ziemlich

pauschalen und undifferenzierten Begriff des Mythos, den David
Friedrich Strauß in seinem Leben Jesu verwendet, um - auf völlig
unhegelianische oder eben nur hegelianische, aber nicht Hegeische Weise -
Mythos von Geschichte zu trennen. Wer den Begriff des Mythos aus diesen
oder anderen Gründen nicht mag, kann sich an Hegels Unterscheidung in
äußerliche und göttliche Geschichte halten. Die Bibel - gelesen als Heilige



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 465

Schrift - ist kein Sammelsurium von Anekdoten, Poesie und Gesetzestexten,

sondern göttliche Erzählung, göttliche Geschichte. Sie ist im Lichte
der Manifestationen Gottes zu lesen - eines Gottes, der die Menschen
sucht und sich für jeden Einzelnen interessiert.29 Kein Mensch wird dem
irreversiblen Absturz in die Nichtigkeit und Bedeutungslosigkeit des

Vergessens überlassen. Gott erinnert sich, und zumindest in dieser Erinnerung

bleiben wir, wie es bereits Spinoza formulierte, als Spuren im
göttlichen Geiste erhalten. „Spinoza's eternity is not a heaven, but the necessary,

eternal existence of all things in God."30 Die Geschichte von der
Trennung oder Abwesenheit Gottes gehört in die äußerliche Geschichte.
Im Hegeischen Text heißt es:

„Als endlicher Geist ist er gestellt als Abfallen, als Trennung gegen Gott; so
ist er im Widerspruch gegen dieses sein Objekt, seinen Inhalt, und dieser
Widerspruch ist zunächst das Bedürfnis nach seiner Aufhebung. Dies Bedürfnis
ist der Anfang, und das Weitere ist, dass Gott für den Geist werde, dass sich
der göttliche Inhalt ihm vorstelle, aber dann zugleich der Geist in empirisch
endlicher Weise ist; so erscheint es ihm in empirischer Weise, was Gott ist.
Aber indem das Göttliche in dieser Geschichte für ihn hervortritt, so verliert
sie den Charakter, äußerliche Geschichte zu sein; sie wird göttliche Geschichte,

die Geschichte der Manifestation Gottes selbst." (217)

Die Bedeutung solcher Stellen liegt darin, dass die Frage der Unsterblichkeit

des Menschen nicht vom Mensch her, als Ausstattung mit einer
ewigen Seelensubstanz oder einem Potential zur Inkarnation beantwortet
wird, sondern von Gott her und seinem Interesse am Menschen. So
gesehen ist die Unsterblichkeit des Menschen nicht eine Kraft der Kontinuität,

die in seiner Seele sozusagen ready made vorgegeben wäre, sondern
das Werk Gottes, die Zusage der vollkommenen Ebenbildlichkeit, des
Schauens Gottes nach dem Tod und der neuen Schöpfung im Eschaton.
Unsterblichkeit wird nicht vom Menschen her gedacht, sondern ausgehend

von der Sabbatstille in Gott.31 Oder Gott selber wird nicht mehr nur
als Objekt der Vorstellung und des Kultes verstanden, sondern als
Medium, in dem wir sind. „Das Element, in dem wir sind, ist der Geist." (217)
Nach Hegel kann das philosophische Denken, das dem denkenden Herzen
entspringt, diese „intimations of immortality" (William Wordsworth) mitten

im Leben erlangen.
Man würde nun Hegel krass missverstehen, wenn man glaubte, die

naive Erzählung der Genesis sei nur die Hülle, die philosophische oder

29 Vgl. MADER, Josef: Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes. Hegels Religionsphilosophie

als Anstoß für ein neues Offenbarungsverständnis in der katholischen Theologie des ig.
Jahrhunderts Studien zur systematischen Theologie und Ethik). Münster: Lit-Verlag 2000.

3° LORD, Beth: Spinoza's Ethics Edinburgh Philosophical Guides). Edinburgh: UP 2010;
vgl. SPINOZA, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt (1677). Lateinischdeutsch.

Hamburg: Meiner 1999, Vp23 scholium.
31 Vgl. Heb 4.



466 Jean-Claude Wolf

pantheistische Deutung der Einheit und Unsterblichkeit des Menschen in
Gott dagegen sei die buchstäbliche oder nackte Wahrheit.32 Ein solches
Auseinanderklaffen zwischen Mythos und Logos, Hülle und An-sich-Sein
gleicht nach Hegel der Wunde, die ich mir wie Amfortas selber schlage
und die ich nur selber - durch denkendes Verweilen in der Negation -
heilen kann. Die simple Erzählung zeigt anschaulich, was begriffliches
Denken so leicht verfehlen kann, dass nämlich die Sterblichkeit dem post-
lapsarischen Menschen ebenso „innerlich" und „wesentlich" wird wie das
Böse; wie das Böse aus seinem Herzen stammt, so stammt auch der Tod in
der Vorwegnahme zum Tunnel der Sinn- und Beziehungslosigkeit und die
Angst vor dem irreversiblen Vergessenwerden aus dem Herzen des
Menschen. Der Tod nähert sich nicht von außen, wie die Parze, die den
Lebensfaden durchschneidet, sondern er gehört wie die Anlage zur
Reproduktion durch Arbeit und Gebären zum Wesen von Frauen und
Männern.33 Das ist eine Pointe, die im narrativen Gewebe fast deutlicher wird
als im Netz allgemeiner Begriffe. Die Fähigkeit zur Unsterblichkeit liegt
nur als unbestimmter Wunsch im Menschen; sie wird ihm erst im
Nachdenken über die Gottmenschlichkeit Christi zur Gewissheit.

SCHLUSS

Liest man Humes Essay über die Unsterblichkeit, so könnte man meinen,
dass der Glaube, als Sache der Offenbarung und des Herzens, eine ganz
andere Geschichte ist, die man vielleicht retten kann, auch wenn Wissenschaft

und Philosophie keine Lösungen anbieten. So betrachtet wird eine
vollständige Departementalisierung von Glaube und Vernunft vorgeschlagen.

Die Sätze des Glaubens gehören in ein apartes und unabhängiges
Sprachspiel; sie haben in den Sprachspielen der Wissenschaften nichts zu
suchen. Diese Form eines Fideismus vereinfacht die Verständigung durch
ihre Dichotomie zwischen Wissenschaft und Herz, Glaube und Vernunft.
Doch sie macht es der Kommunikation zu leicht. Der Glaube wird zum
losgelösten Bereich des magischen Wunschdenkens, das sich über Fakten
und Naturgesetze hinwegsetzen darf.

Hume geht nun allerdings zu weit, wenn er ein generelles Verdikt
gegen alles Wunschdenken proklamiert.

„All doctrines are to be suspected, which are favoured by our passions. And
the hopes and fears which give rise to this doctrine, are obvious." [...] „Alle

32 Vgl. KONG: Menschwerdung Gottes, 459. Küng distanziert sich in Übereinstimmung
mit Hegel ausdrücklich von einer solchen Lesart, welche das Symbolische als entbehrliche
Hülle abwertet. Die Anerkennung der Eigenart und des Eigenwertes des Symbolischen
begrenzt auch das Programm der „Entmythologisierung".

33 Vgl. SlMMEL, Georg: Rembrandt. Ein kunstphilosophischer Versuch. Neuausgabe. München:

Matthes & Seitz 1985, 90. Simmel formuliert es so, „dass der Tod von vornherein dem
Leben einwohnt."



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 467

Lehren, die von unseren Neigungen begünstigt werden, sind verdächtig, und
die Hoffnungen und Ängste, die diese Lehren verursachen, liegen offen auf
der Hand."34

Man mag sich fragen, wie eng oder weit Humes Maxime auszulegen sei, ob
sie rate, allen Wünschen zu misstrauen oder nur einer Subklasse von
Wünschen, den (heftigen) Leidenschaften. Im weiten Sinne verstanden,
richtet sie sich gegen uneingeschränktes Wunschdenken, das die Form
eines Fehlschlusses annimmt, der besagt: Ich wünsche x, also muss x
existieren/eintreffen. Diese Deutung könnte den - ebenfalls falschen -
Umkehrschluss nahe legen: Ich wünsche x, also kann x nicht existieren/
eintreffen. Dieser Umkehrschluss ist offensichtlich ein Fehlschluss, und
man kann sich fragen, ob die aufklärerische Religionskritik nicht teilweise
auf diesem Fehlschluss basiert.35

Humes Maxime bleibt zusätzlich problematisch, weil sie Anlass dazu
geben müsste, auch die Motive der Leugner der Unsterblichkeit,
insbesondere die Furcht vor Gericht und Strafe, gegen diese zu verwenden. Dem
Leugner der Hölle könnte man dann unterstellen, er stütze sich auf den
Fehlschluss, der besagt: Ich wünsche, dass es keine Hölle gibt, also kann
die Hölle nicht existieren. Lassen sich nicht auch einige Leugner der
Existenz Gottes, der Unsterblichkeit und des Gerichtes nach dem Tod von
ihrem Wunschdenken leiten?

Hegel widerstrebt die Reduktion des Glaubens auf Gefühlsreligion, aber
er anerkennt im Gegensatz zu Hume die Anliegen des Herzens. Das
Nachdenken über Gott und die Unsterblichkeit beginnt nicht als elabo-
rierte Theologie, sondern aus der Perspektive des denkenden Herzens.

„[...] es ist nicht zu fordern, dass bei allen Menschen die Wahrheit auf
philosophische Weise hervorgebracht werde. Die Bedürfnisse des Menschen sind
eben nach ihrer Bildung und freien Entwicklung verschieden, und nach dem
verschiedenen Stande der Entwicklung ist auch die Forderung, das Vertrauen,

dass auf Autorität geglaubt werde. Auch Wunder haben da ihren Platz,
und es ist interessant zu sehen, dass sie auf dies Minimum eingeschränkt
werden. / Es ist also auch in dieser Form des Zeugnisses des Geistes noch
Positives vorhanden. Die Sympathie, diese unmittelbare Gewissheit ist um
ihrer Unmittelbarkeit willen selbst ein Positives, und das Räsonnement, das

von einem Gesetzten, Gegebenen ausgeht, hat ebensolche Grundlage. Nur
der Mensch hat Religion, und die Religion hat ihren Sitz, Boden im Denken.
Das Herz, Gefühl ist nicht das Herz, Gefühl eines Tiers, sondern das Herz des

34 HUME, David: Of the Immortality of the Soul (1777), in: HUME: Essays Moral, Political,
and Literary. Ed. by Eugene F. Miller. Indianapolis: Liberty Classics 1987, 590-598, hier 598,
deutsch in: Über die Unsterblichkeit der Seele, in: HUME: Über die Naturgeschichte der
Religion. Über Aberglaube und Schwärmerei. Über die Unsterblichkeit der Seele. Über Selbstmord.

Übersetzt und herausgegeben von Lothar Kreimendahl. Hamburg: Felix Meiner
Verlag, 1984.

35 Vgl. KÜNG, Hans: Ewiges Leben? München: Piper Verlag 1984, 50, mit Bezugnahme auf
eine Kritik Eduard von Hartmanns an Feuerbach.



468 Jean-Claude Wolf

denkenden Menschen, denkendes Herz, Gefühl, und was in diesem Herzen,
Gefühl von Religion ist, ist im Denken dieses Herzens, Gefühls. Insofern man
anfangt zu schließen, zu räsonieren, Gründe anzugeben, an Gedankenbestimmungen

fortzugehen, geschieht das immer denkend." (i98f.)

Hegel geht es dabei nicht wie Pascal und Jacobi darum, dass das Herz
seine eigenen Gründe hat, sondern vielmehr darum, dass das menschliche
Herz ein Ort ist, der sich vom bloßen Instinkt oder Gefühl unterscheidet.
Das Denken, das in den einfachen Erzählungen von Paradies und Sündenfall

zu finden ist, ist zunächst ein Denken des Herzens, d.h. der Sorge und
der Hoffnung. Damit wird auch deutlich, dass die religiöse Thematisierung
der Frage nach der Unsterblichkeit keine reine Herzenssache, aber auch
keine reine Sache des Kopfes ist. Vielmehr geht es um ein Anliegen, an
dem Glaube, Hoffnung und Liebe beteiligt sind. Hans Küng hat in seiner
magistralen Studie zu Hegels Religionsphilosophie von einer „Verdrängung

der Liebe" durch die Vernunft beim Wechsel Hegels von Frankfurt
nach Jena gesprochen.36 Diese plakative These ist angreifbar und sollte
jedenfalls mit dem Hinweis auf Hegels späte Bemerkungen zur Rolle des
denkenden Herzens in den Vorlesungen zur Philosophie der Religion
abgeschwächt werden. Es ist nicht zu übersehen, dass die Liebe - als
denkende und praktische Liebe, welche bereits die Deutung des Christentums
in den theologischen Frühschriften beherrscht - weiterhin in Hegels Deutung

des Gottmenschentums Christi und aller Menschen im positiven Sinne

aufgehoben bleibt. In dieser Ausweitung, welche Eduard von
Hartmanns Religion des Geistes konsequent systematisiert, kann man auch die
Keimzelle eines postchristlichen Pantheismus sehen.37 Arthur Drews, der
Schüler Hartmanns und Autor der bekannten Christusmythe, spricht von
„naivem Pantheismus" Hegels, und zwar in dem Sinne, dass sich Hegel das
Ausmass seines Bruches mit der christlichen Dogmatik nicht eingesteht.3«
Hegel sieht sich in der Fortsetzung und Vertiefung des reformatorischen
Denkens. Von der Reformation heisst es: „Die alte und durch und durch
bewahrte Innigkeit des deutschen Volkes hat aus dem einfachen, schlichten

Herzen diesen Umsturz zu vollbringen."39 Und weiter: „es ist das Herz,
die empfindende Geistigkeit des Menschen, die in den Besitz der Wahrheit
kommen kann und kommen soll, und diese Subjektivität ist die aller
Menschen."4°

36 Vgl. Küng: Menschwerdung Gottes, 203.
37 Vgl. DREWS, Arthur (Hg): Hegels Religionsphilosophie. In gekürzter Form, mit Einführung,

Anmerkungen und Erläuterungen herausgegeben von A.D. Jena: Eugen Diederichs
1905. HARTMANN, Eduard von: Die Religion des Geistes. Berlin: Carl Duncker's Verlag (C.
Heymons) 1882.

38 Vgl. Model, Anselm: Religion ohne Geschichte? Zur Synthese von Hegel und Feuerbach
bei Arthur Drews, in: Hegel-Jahrbuch 1995, 277-283.

39 HEGEL: Werke 12, 494.
40 HEGEL: Werke 12, 496.



Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall 469

Unsterblich ist der Mensch sowohl im passiven Geliebtwerden, d.h.
durch das Interesse Gottes an jedem Individuum, als auch in der aktiven
und denkenden Liebe, die den Stachel der Todesangst und Verzweiflung
zugunsten der geliebten Wesen überwindet. Gabriel Marcel und Karl
Jaspers haben den existenziellen Zusammenhang von Liebe und Unsterblichkeit

hervorgehoben.
Der religiöse Glaube an die Unsterblichkeit ist vor allem eine Hoffnung

des Menschen, der die Nähe zu Gott sucht und nicht verlieren möchte -
auch mit dem eigenen Tod nicht. Die Garantie dieser Unsterblichkeit
besteht nicht notwendigerweise in der Platonischen Konzeption einer
unzerstörbaren und atemporalen Seelensubstanz, das Motiv liegt nicht
zwingend in jenem von Feuerbach und Schopenhauer scharf kritisierten
Heilsegoismus, dem es nur um die Rettung des kleinen Ichs gehe, sondern

- nach Hegel - in der Erkenntnis der Einheit von Endlichem und Unendlichem,

welche sich bereits unter der Form der religiösen Vorstellung und
Liebe als eine Gestalt des absoluten Wissens abzeichnet. Es trifft zwar zu,
dass Hegel die Religion letztlich in der Philosophie aufhebt, doch es trifft
ebenfalls zu, dass die christliche Religion - auch ohne Hilfe einer elabo-
rierten Philosophie - den Schritt auf die Stufe des absoluten Wissens - auf
exoterische Weise - bereits vollzogen hat. Die Religion des denkenden
Herzens bewegt sich bereits im Medium des absoluten Geistes; sie muss
nicht erst auf die Vorgabe von Beweisen für die Existenz Gottes und die
Unsterblichkeit der Seele stützen. Mit seiner Deutung des ontologischen
Gottesbeweises öffnet Hegel neue Horizonte und bewegt sich nicht mehr
im Umkreis der metaphysica specialisA1

In der Form der naiven Erzählung ist die Unsterblichkeit eine Zusage
der Liebe Gottes, die den Menschen nicht dem Orkus des Vergessens oder
der Gefangenschaft in Ägypten überlässt. Anders gesagt: Wir bleiben seine
Kinder, auch wenn wir nicht Kinder bleiben und auch wenn wir uns noch
so weit von ihm entfernen. Dies ist ein Bild, das die meisten Menschen
verstehen. Das denkende Herz knüpft an solche Erzählungen und Bilder
an und ist nicht auf eine explizite Theorie der Seele oder der Identität der
Person angewiesen. Inwiefern der Glaube an die Unsterblichkeit eine
philosophische Grundlage in Hegels Christologie Findet, wäre das Thema für
einen weiteren Beitrag.^ Bildet die Seele des Menschen das religiöse
Zentrum, dann bleibt die Frage nach dem Überleben der Seele wichtig - ja
wichtiger als die Frage nach der Existenz Gottes. Die Reduktion von Religion

auf „Spiritualität" setzt sich dem Einwand des „Heilsegoismus" aus.

41 Vgl. Einleitung und Anmerkungen von Peter C. Hodgson in: HEGEL, G.W. F.: Lectures
on the Proofs of the Existence of God. Edited and translated by Peter C. Hodgson. Oxford:
Claredon Press 2008.

42 Vgl. KNAEBEL, Simon: Jésus et la figure du Christ chez Hegel, in: Le Jésus des

Philosophes. Sous la direction de Jean-Paul Resweber Les cahiers du portique 6). Strassbourg:
Cedex 2008,125-155.



470 Jean-Claude Wolf

Bildet dagegen die Einheit Gottes mit den Menschen das religiöse
Zentrum, dann liegt die Antwort auf die Heilsfrage in der Zusage der ewigen
Liebe Gottes. In dieser ewigen Liebe Gottes als dem umfassenden kulturellen

Gedächtnis bleibt alles, was lebte, aufbewahrt - nichts geht verloren,
nichts war vergeblich. Die Aussicht auf ein individuelles Weiterleben
erscheint dagegen sekundär. Auch die Philosophie muss sich so betrachtet
nicht um eine Theorie der Unsterblichkeit der Seele bemühen, sondern um
eine angemessene Auffassung der Liebe Gottes, z.B. in der Linie von Spinozas

amor intellectualis. Im Denken Gottes (im Sinne eines genetivus objec-
tivus und genetivus subjectivus) wird der Mensch unsterblich.

Zusammenfassung
Hegels dialektische Methode eignet sich dazu, die Dichotomien des Unendlichen

und Endlichen, der Sterblichkeit und der Unsterblichkeit, als abstrakte
Negationen des Verstanden, zu durchbrechen. Seine Konzeption der menschlichen

Unsterblichkeit ist nicht abhängig von der metaphyischen Auffassung
einer substanziellen Identität der Seele, sondern sie ist ein wichtiger Bestandteil
des spekulativen Wissens der Identität Gottes und des Menschen im Reich des

selbstbewussten Gottes. Eritis sicut Deus, scientes bonum et malum. (Gen. 3,3)
Das Versprechen der Schlange muss ernst genommen werden, und es wird
von Gott selber bestätigt. Es ist das religiös denkende Herz, das empfänglich
ist für Gott als das endgültige kulturelle Gedächtnis, als Garant dafür, dass
kein Lebewesen in Vergessenheit gerät und kein menschliches Bemühen
vergeblich war.

Summary
Hegel's dialectical method is appropriate to modify the dichotomies of
infinity and finitude, mortality and immortality, which are abstract negations

by the intellectual understanding. His conception of human immortality

does not depend on the metaphysical doctrine of substantial identity
of the soul, but is an important element of the speculative knowledge of the
identity of God and mankind in the realm of the self-conscious Spirit. „Eritis
sicut Deus, scientes bonum et malum." (Gen. 3,3) The promise of the serpent
has to be taken seriously and is confirmed by God himself. It is the
religiously thinking heart which is responsive to God as the ultimate cultural
memory, guaranteeing that no living being is forgotten and no human effort
is in vain.


	"dass der Mensch durch das Erkennen unsterblich ist" : Hegels Deutung der Erzählung vom Sündenfall

