
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? : Second partie : les
enjeux de l'exégèse de Mediavilla [Fortsetzung]

Autor: Boureau, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALAIN BOUREAU

Richard de Mediavilla
fut-il aussi un exégète

Seconde partie:
Les enjeux de l'exégèse de Mediavilla

Résumé de la première partie : selon l'auteur, Richard de Mediavilla (vers 1248-
vers 1300) est l'auteur d'une œuvre exégétique sur l'Apocalypse, en deux versions
successives, Aser pinguis, puis Ipse révélât. Le manuscrit de tête d'Ipse révélât
(Assise 82), qui est examiné de près, serait une version préparatoire, dictée par
l'auteur à la fin de sa vie.

VI. Mediavilla dans le texte

Avant de relever certains passages qui se relient de façon plus univoque à
la pensée de Mediavilla, je note un détail, unique, mais suggestif, qui
renvoie précisément au parcours de notre auteur1.

Le verset 19,8 de l'Apocalypse évoque la splendeur des vêtements de

l'épouse future de l'agneau en vue de ses noces : elle reçoit des « toiles de
lin pur et blanc » (et datum est illi ut cooperiat se bissino splendenti et
candido). Le narrateur de l'Apocalypse se livre lui-même à une interprétation

: « les toiles de lin, ce sont les actions qui rendent justes les saints »

(bissinum enim iustificationes sunt sanctorum)2. Un commentaire comparable

dans Vox domini, Aser pinguis et dans Ipse révélât associe le travail de

justification au rouissage du lin qui fait passer les fibres d'une couleur
brune à une blancheur éclatante. Ces mêmes commentateurs rappellent le
lin dont se vêt la femme forte des Proverbes.

Mais seul, sans aucun précédent depuis l'époque carolingienne, Ipse
révélât poursuit le propos avec une étonnante précision qui semble peu
utile : « Cela est signifié par Genèse 38,13, où il est dit que Thamar, se

préparant contre Juda, s'était revêtue d'un teristrum qui est une vêture estivale

faite de lin très blanc, qui est la même chose que la toile de lin ». (hoc

1 Je rappelle qu'en notes, le texte d'Ipse révélât est cité dans le manuscrit Ai (Assise 82)
directement indiqué par son foliotage en fin de citation et que pour Olivi, j'utilise la
transcription faite par Warren Lewis pour sa thèse de Tübingen, soutenue en 1972 et revue par lui
et d'autres chercheurs, en vue d'une prochaine édition. Cette version non paginée est notée
par le sigle (WL). Je le remercie vivement de m'avoir communiqué sa révision.

2 Je tiens à distinguer le bissus (le lin comme matière) et le bissinus (toile de lin comme
textile), alors que la plupart des traducteurs de la Bible les agrègent.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 405

significatum est Gen. XXXVIII (13), ubi dicitur quod Thamar préparons se

contra Iudam induta est teristro qui est vestis estivalis facta ex lino can-
didissimo, que est idem quod byssinum.)

Le seul rapprochement suggéré par le commentateur est celui de la
matière (le lin), qui n'est pas attestée dans la Bible3. Et pourquoi expliquer un
mot assez connu (sept emplois de bissinus et neuf de bissus dans la
Vulgate) par un vocable bien plus rare, avec deux emplois seulement de
teristrum dans la Vulgate, dont l'un est nettement péjoratif? dans Isaïe

3,23, le teristrum fait partie des colifichets féminins que condamne violemment

le prophète chez les filles de Sion. Et, dans le second emploi, utilisé
dans le commentaire de Mediavilla, Thamar, belle-fille de Juda, se revêt de
ce voile pour dissimuler son identité et se faire passer pour une prostituée,
afin que juda l'engrosse à son insu.

Comment expliquer le rapprochement d'une parure aussi suspecte
(même dans un juste but) avec les vêtements d'éclat de l'épouse de

l'agneau Si l'on avait besoin d'un parallèle vestimentaire, les mentions
d'habits prestigieux abondaient dans la Bible, notamment dans le livre
d'Esther, fort utilisé par le commentateur.

À moins de supposer un narquois anticléricalisme chez l'auteur, puisque

l'épouse de l'agneau est presque toujours interprétée comme l'Église,
une piste biographique s'ouvre. Comme je l'ai noté dans L'Inconnu dans la
maison, Mediavilla a suivi de fort près les destinées du royaume de Naples
dans les années 12904.

Or en 1294, Philippe de Tarente (1278-1333), quatrième fils de Charles II
d'Anjou, roi de Naples, frère benjamin de Louis d'Anjou, ce protégé de
Mediavilla, épousa la princesse Ithamar ou Thamar Comnène, fille de

Nicéphore Comnène.
Les prénoms bibliques étaient courants dans la culture impériale

byzantine. Le choix d'Ithamar ou Thamar pouvait se comprendre par le prestige

des Patriarches : Thamar est nommée dans la généalogie du Christ
selon Matthieu (1,3). Les ruses et tromperies font partie des ressorts de la
Providence et justifient sans doute l'exaltation de cette femme forte. En
revanche, les deux autres Thamar de la Bible, la sœur et la fille d'Absalon,
l'une violée, l'autre inconnue, ne sauraient être retenues.

Mediavilla, en rendant cet hommage discret à la princesse, n'agissait pas
en simple courtisan : les visées politiques des rois de Naples et les rêves
d'une nouvelle terre de mission en pays balkaniques, manifestés par la
présence forte et durable des franciscains en Croatie, concordaient en cette
fin du XIIIe siècle.

3 Je remercie Maurice Kriegel de ses informations sur le lexique biblique.
4 BOUREAU, Alain : L'Inconnu dans la maison. Richard de Mediavilla, les franciscains et la

Vierge Marie (Lorette et l'Immaculée Conception) à la fin du XIIIe siècle. Paris : Les Belles
Lettres 2010, p. 158-159.



4O6 Alain Boureau

En effet, l'alliance matrimoniale de 1294 se comprend fort bien : toutes
les possessions angevines à l'est de l'Adriatique étaient destinées à

Philippe par son père Charles II. Les Angevins s'étaient souvent alliés à la
dynastie épirote, une des trois ou quatre héritières de l'unité byzantine.
L'Épire était en lutte constante contre l'Empire byzantin de Michel Paléo-
logue et de son successeur, que Charles s'apprêtait à attaquer, juste avant
les Vêpres siciliennes (1282) qui l'en empêchèrent. Les ambitions orientales
de Charles I, roi nominal de Jérusalem, depuis la fin des années 1260,

agrémentées de quelques possessions à l'est de l'Adriatique et, enfin, les
liens étroits avec le royaume de Hongrie (Charles II avait épousé la
princesse Marie de Hongrie) avaient largement fondé cette politique.

Au-delà de cette occurrence singulière, une série dense de notations se

rapporte dans Ipse révélât, à la théologie et l'anthropologie de Mediavilla,
telle qu'on la connaît dans ses écrits.

A. Un passage, commun à Ipse révélât et à Aser pinguis, manifeste l'intérêt
particulier du commentateur pour les étrangetés qui affectent surnatu-
rellement la perception sensorielle. À propos du verset 8 du chapitre 3, qui
livre une déclaration de l'ange à l'évêque de Philadelphie, (« j'ai placé
devant toi une porte que nul ne peut fermer »5), il compose ce que j'ai
appelé un tableau de significations autour du mot hostium (porte), dont je
ne trouve pas d'équivalent dans la tradition des commentaires. Il énumère
en effet cinq portes, qui donnent accès à l'Écriture, à l'humiliation des

auditeurs, à la foi, au Paradis et enfin au Christ. Et cette dernière porte
n'est fermée à personne

« parce que seuls les Sodomites, c'est-à-dire, ceux qui deviennent muets à la
louange divine et sont frappés par une cécité partielle (auritia), c'est-à-dire
par le désir de l'or (auri cupiditate), ne peuvent trouver (Gen 19, 11) cette porte
car la cupidité rend aveugle ; Bernard le dit : 'l'ambition est la racine de

l'iniquité, un mal subtil, un poison secret, une peste occulte, l'artisane de la

tromperie, la mère de l'hypocrisie, la cousine de la jalousie, l'origine des

vices, celle qui aveugle les cœurs' »6.

La mention des Sodomites ne se rapporte nullement à l'homosexualité, mais
à l'épisode ou les anges visiteurs de Loth rendent partiellement aveugles les
assaillants du patriarche et les empêchent de voir la porte de la demeure de
Loth, qu'ils attaquent en masse. Cette cécité sélective est nommée ici auritia,

du grec qui indique la privation de la vue. Mediavilla n'a pas inventé la

transcription latine du mot. Déjà Pierre Comestor, plus d'un siècle aupa-

5 Ecce dedi coram te hostium apertum, quod nemo potest claudere, Apoc. 3,8.
6 quia tantum Sodomitice, scilicet muti a divina laude, percussi auritia, id est auri

cupiditate, invenire non possunt - Gen. XIX -, quia cupiditas excecet - Bernardus: « radix iniquita-
tis ambitio subtile malum, secretum virus, pestis occulta, doli artifex, mater hypocrisis, livoris
parens, vitiorum origo, tinea sanctitatis, excecatrix cordium, P12 rb.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 407

ravant, l'avait appliquée précisément au verset de la Genèse : « Yacrisia se

produit quand quelqu'un a des yeux aptes à voir et ne voit pas, chose que
produisent les magiciens par leurs incantations. Cela se produit aussi

quand quelqu'un se trouve avoir quelque chose dans la main et ne le voit
pas ; c'est aussi de Yaorisia »7.

Un peu plus tard, Alain de Lille décrit le phénomène dans son traité
contre les Vaudois : « Il y a bien des espèces de tromperie de la vision dont
l'une est que nous ne voyons pas ce qui est présenté à nos yeux ; elle est
dite auritia, c'est-à-dire "suspension de la vision" : en furent frappés ceux
qui cherchaient Elisée »8. Puis Jacques de Vitry en évoque la causalité
médicale en narrant de siège de Damiette : « l'oppression de la faim les

frappait de divers genres de maladie, et parmi les dommages qu'ils
subissaient, ils ne pouvaient rien voir la nuit, comme frappés d'auritia »9.

Depuis un siècle, on trouve donc la mention de cette tromperie visuelle,
à la fois dans un contexte surnaturel et naturel, mais ce qui est propre à

Mediavilla, c'est d'avoir composé un véritable traité systématique des

tromperies visuelles provoquées par Satan, avec sa question disputée 31 :

« Les mauvais anges peuvent-ils se jouer de nos sensations »10. Lui revient
aussi l'étonnante étymologie qui, par le biais de l'or, relie cette tromperie à

une cause morale (l'ambition et la cupidité). Le commentaire biblique a

pu, sur ce point, préparer les questions disputées.

B. En revanche, certains passages, propres à Ipse révélât, (et absents d'Aser
pinguis) semblent nous orienter vers des positions originales de Media-
villa, qui étaient plus récemment formulées.

Un lieu singulier, sur lequel je m'étends un peu, me semble procéder
d'une radicalisation de la pensée du jeune Thomas d'Aquin, que je ne

trouve, sur ce point que dans le commentaire des Sentences de Mediavilla.
Je pense à l'étonnante phrase sur Yhyperdulie due, sans latrie, au Christ-
homme, mentionnée plus haut (« ils ont adoré le Christ : on note ici le

7 Acrisia est quando quis habet aptos oculos et non videt, quod magi faciunt incanta-
tionibus; fit etiam quando quis habet rem aliquam in manu non videt; est etiam aorisia, PIERRE

COMESTOR: Historia scholastica, PL 198, chapitre 52 sur la Genèse, add. 1, PL 198, col. 1100. À
une date sans doute voisine, on trouve dans une glose de Saint-Eloi d'Arras, cité dans le
Glossaire de Du CANGE sous ce mot), une autre mention : Aurisia, cecitas, qualis fuit ea, qua
percussi sunt Sodomitœ, et ii qui querebant Elyseum.

8 Sunt mu/te species fallacie visus, una est, quando non videmus, quod oculis presentatur,
quœ dicitur Aurisia, id est avidentia, qua percussi fuerunt, qui Elizeum querebant. ALAIN DE

LILLE : Contra hereticos, livre I, chap. 58, PL 210, col. 302.
9 Ex angustia famis diversa morborum genera vexabant eos, et inter ccetera incommoda,

quœ sustinuerunt, noctibus quasi Aurisia percussi, nihil videre poterant, JACQUES DE VITRY :

Historia orientalis. Livre 111, ed. and trans. Jean DONNADIEU. Turnhout: Brepols 2008, p. 451.
10 Utrum mali angeli possint ludificare sensus nostros. Questions disputées. Tome IV. Éd.

critique, introd. et traduction d'Alain BOUREAU Bibiothèque scolastique). Paris : Les Belles
Lettres 20x1, question XXXI, p. 337-397.



4O8 Alain Boureau

culte manifesté au Christ en tant que Dieu - c'est la latrie - et au Christ en
tant qu'homme - c'est l'hyperdulie ». Ce n'est pas un détail secondaire : il
conduit à une minoration relative du culte de l'incarnation qui importe
grandement, surtout dans le milieu des ordres mendiants et face aux Vau-
dois.

Cette phrase ne peut se comprendre que par rapport aux controverses
sur la distinction IX du troisième livre des Sentences de Pierre Lombard11.
Cette brève distinction se compose d'un article unique, divisé en six chapitres.

Le premier chapitre donne les enjeux de la question posée (« sur
l'adoration de l'humanité du Christ : est-ce qu'il faut manifester la même
adoration envers son humanité et envers sa divinité »). Dans la suite du
début de ce troisième livre, il s'agit en somme de vérifier ou de mettre à

l'épreuve, grâce au critère de l'adoration, l'unité entre le Christ-homme et
le Verbe : en effet, si le corps et l'âme du Christ se distinguent du Verbe,
« la latrie, qui se comprend comme la servitude ou le culte dû au seul
Créateur, en portant sur un être créé, devient une idolâtrie ».

Le seul chapitre 2 présente une opinion anonyme (quidam), qui distingue

deux adorations, la seconde, visant l'humanité du Christ, reçoit alors
le nom de dulie. Mais cette qualification, non glosée, appelle une division
de sens, sans doute parce que la dulie avait un emploi trop vaste, qui
risquait d'écraser ou de diluer un type d'adoration adressé à l'humanité du
Christ, qui doit être vénérée « bien plus qu'une quelconque créature »

(super omnem creaturam). Cette espèce de dulie « est dite en latin piété,
en grec théosébie - culte de Dieu - ou eusébie - bon culte ».

Notons au passage le rôle historique de lexique : la latria est notée ici
comme servitus, à la fois servitude et service, en une ambivalence qui
renvoie à celle du serf médiéval. L'emploi grec du mot, plus proche du travail
salarié que de l'esclavage, s'y prêtait. La coercition sociale était neutralisée
ici par la suggestion d'une servitude volontaire. Au XIIIe siècle, et surtout à

partir de Thomas d'Aquin, l'étymologie de latria n'est plus guère pratiquée
au profit de son sens moral et religieux de vertu.

En revanche, la dulia, chez Pierre Lombard, ne fait pas jouer son sens

grec d'esclavage. Tout se passe come si une présence plus fréquente en
Occident avait donné son autonomie au sens de vénération commune. Le

choix lexical, sans lendemain immédiat, de la pietas, comme qualification
de la dulie envers le Christ, pouvait se couler dans ce qui deviendra le pié-
tisme, comme dévotion non cérémonielle. Mais, par un curieux chassé-
croisé, le sens d'esclavage revint avec les lectures d'Aristote et notamment
avec la distinction entre esclavage naturel et esclavage légal. La dulie,
religieuse et politique, appelait désormais des enquêtes.

11 PIERRE Lombard : Sententiae in IV libris distinctae. Éd. Ignatius BRADY. Tome II, livre
III, dist. IX. Grottaferrata : Collège Saint-Bonaventure 1981, p. 68-71.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 409

En revanche, dans la fin de la distinction IX de Pierre Lombard, les

chapitres 3, 4, 5 et 6 présentent l'opinion d'autres auteurs (aliorum) partisans

d'une unité forte de l'humanité christique avec le Verbe et donc d'une
latrie unique, thèse appuyée sur de longues citations de Jean Damascène
(chapitre 3), du pseudo-Augustin (de verbis Domini, au chapitre 4) et enfin
(au chapitre 6) de la Glose sur le Psaume 98 (qui est en partie l'œuvre de
Pierre Lombard lui-même). La disproportion de l'exposé des deux opinions,
ainsi qu'une brève phrase de conclusion (« c'est par ces autorités qu'on
expose la résolution de cette enquête ») privilégient la seconde opinion.

Mais l'anonymat des opinions a suscité de nos jours une controverse
finement et honnêtement rapportée par Ignace Brady, l'éditeur des Sentences,

qui corrige ses propres Prolégomènes à l'édition. Contre Heinrich
Denifle et Artur Landgraf, il refuse d'attribuer la première opinion au Lombard

plus jeune du commentaire sur les Psaumes, qui aurait été muni plus
tard d'une addition allant dans le sens de la seconde opinion. Je le
mentionne parce que la seconde opinion, liée à celle de Gilbert de la Porrée,
semble plus ferme et majoritaire. Ignace Brady ne signale qu'une opposition,

assez marginale, de Geroch de Reichersberg, vers 1163.

En un siècle, les choses se compliquèrent du fait qu'en dehors de la
dulie due aux saints, la question de l'adoration de la croix, des images du
Christ et de la Vierge se posa. Pour la croix et les images, la latrie envers
l'humanité du Christ put s'étendre par le biais de la représentation et du
signe. Pour la Vierge, Bonaventure créa son concept d'hyperdulie, que
Thomas d'Aquin reprit immédiatement. Elle dut créer un trouble, car elle
renouait avec la première opinion de Pierre Lombard sur la multiplicité
des dulies.

Dans son propre commentaire des Sentences, Thomas tenta, avec brio,
de rétablir la situation, en recourant non plus au vocabulaire patristique,
mais à celui d'Aristote qui avait opposé l'honneur proprement dit, dû à

l'éminence d'une personne et la louange, rendue pour un acte.

« Par le premier mode d'honneur, l'honneur n'est pas dû à l'humanité du
Christ de façon séparée de la personne divine ; mais elle est adorée en elle-
même et avec elle-même, comme la main avec l'homme. Et donc en cela lui
est dû l'honneur de latrie. Par le second mode d'honneur, qui est manifesté à

des parties ou même à des choses inanimées, en soi, sont dus à l'humanité du
Christ révérence et honneur. Et donc ne lui revient pas la latrie, mais une
dulie excellente, en raison du mode particulier de dignité qu'elle détient du
fait de son union au Verbe »12.

12 Unde quantum ad primum modum honoris non debetur humanitati Christi honor sepa-
ratim a persona divina; sed in ipsa et cum ipsa adoratur, sicut manus cum homine; et ideo
secundum hoc debetur sibi honor latriae. Quantum autem ad secundum modum honoris, qui
partibus et etiam rebus inanimatis exhibetur, debetur sibi per se reverentia et honor; et ideo

non debetur sibi latria, sed dulia excellens, propter singularem modum dignitatis quem habet
ex unione ad verbum, Thomas D'AQUIN : Super Sent., lib. 3 d. 9 q. 1 a. 2 qc. 1.



4io Alain Boureau

La dulie excellente s'approchait de l'hyperdulie. Thomas ouvrait une possibilité,

sans vraiment l'assumer. Plus loin, il semble refuser de choisir :

« On dit de façon plus exacte que l'humanité du Christ doit être adorée en
latrie plus qu'en dulie, et cela selon une des opinions. Mais pour l'autre
opinion on parlerait plus proprement de dulie, car cette opinion pose en
l'humanité du Christ un autre agent sujet que le sujet éternel, à qui est due la
latrie »'3.

A l'article 2 (questioncule 4) sur l'adoration de la croix, il va plus loin dans
l'extension de l'hyperdulie, placée aux côtés de la latrie :

« La croix du Christ peut être considérée de deux façons : ou bien en tant
qu'image du crucifié, et alors elle est adorée avec la même adoration que le
crucifié, c'est-à-dire avec latrie [...] ou bien en tant qu'elle est une chose et
puisqu'elle le touche pas à la personne du Verbe comme partie de lui, elle ne
peut être adorée de la même adoration que le Verbe mais elle est adorée
comme chose en rapport avec le Christ par hyperdulie »H.

La réfutation d'un argument l'applique clairement : « l'humanité du Christ
est adorée ou bien par latrie ou bien par hyperdulie »'S.

Or, Mediavilla, dans son propre commentaire de la distinction IX du
livre III des Sentences, a des positions très voisines, avec de nombreuses
reprises du commentaire de Thomas. Et dans la question 2 de l'article II
(sur les diverses espèces de dulie), il radicalise le propos de Thomas : « Un
honneur est manifesté à la croix non seulement sous le rapport de signe,
mais en soi. Donc cet honneur ne doit pas lui être manifesté par latrie. Il
s'ensuit que c'est par dulie »l6. L'hyperdulie, possible chez Thomas,
s'affirme en acte ici, ce qui expliquerait la phrase lapidaire d'Ipse révélât. Et je
n'ai pas trouvé trace ailleurs de cette hyperdulie étendue, qui disparait
même de la Somme théologique de Thomas.

3 ideo magis proprie dicitur quod humanitas Christi adoretur latria quam dulia, et hoc
secundum secundam opinionem; sed secundum primam opinionem magis proprie diceretur, quod
sit adoranda dulia; quia prima opinio ponit humanitati aliud suppositum agens praeter suppo-
situm aeternum, cui debetur latria, Thomas D'AQUIN : Super Sent., lib. 3 d. 9 q. 1 a. 2 qc. 1.

'4 Ad quartam quaestionem dicendum, quod crux Christi, etiam ipsa in qua Christus pe-
pendit, potest dupliciter considerari; vel inquantum crucifixi imago, et sic adoratur eadem ado-
ratione sicut crucifixus, scilicet latria; unde earn alloquimur sicut crucifixum, dicentes: o crux
ave spes unica: vel inquantum est res quaedam, et sic cum non pertineat ad personam verbi
sicut pars ejus, non potest eadem adoratione adorari cum verbo, sed adoratur inquantum est res
quaedam Christi ratione ipsius, hyperdulia; sed aliae cruces non adorantur nisi ut imago; et
ideo adorantur tantum latria, THOMAS D'AQUIN : Super Sent., lib. 3 d. 9 q. 1 a. 2 qc. 4.

'5 quamvis caelum sit sedes Dei, non tarnen unitum est Deo in persona, sicut caro Christi;
unde celum nec latria nec hyperdulia honoratur, nec etiam dulia, cum non sit res viva; sed
humanitas Christi vel latria vel hyperdulia adoratur, et similiter ea quae ad humanitatem Christi
referuntur, ut crux, et vestis et huiusmodi, THOMAS D'AQUIN : Super Sent., lib. 3 d. 9 q. 1 a. 2

qc. 4 ad 1.

>6 RICHARD de Mediavilla : Commentaire sur les Sentences. Tome III. Brescia : 1591, p.
94a.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2eme partie) 411

C. Huit passages sont parallèles à une tendance de l'anthropologie de

Mediavilla, héritée de Bonaventure, qui traite la ternarité des trois forces

ou puissances du désir (concupiscible, irascible et rationnelle) comme une
structuration générale, affectant aussi bien le désir intellectif que le désir
sensitif. Certes, les origines antiques de cette ternarité, à partir de Platon,
pouvaient permettre cette situation. Mais la théologie chrétienne classique
(disons jusqu'à Thomas d'Aquin) était trop marquée par l'aspect peccami-
neux attaché à la concupiscientia et à l'ira pour ne pas cantonner leur
emprise au désir sensitif et corporel. Le troisième terme de ratio pouvait alors
désigner un sens modeste de la raison, qui agissait aussi dans l'âme sensitive

comme harmonisation des désirs.
Dans l'article 4 de la question disputée 26, Mediavilla prend une position

bien différente, qui neutralise et formalise la ternarité en la transformant

plutôt en une binarité soumise à une troisième force. Pour signaler
cet aspect fonctionnel des désirs, je me suis permis de traduire concupiscible

et irascible par puissance impulsive et puissance réactive :

« Le désir sensitif, parce qu'il est un désir lié à un organe corporel, ne se

porte pas vers le bien selon l'aspect le plus universel du bien, mais selon un
aspect particulier du bien. Ainsi, il ne se porte pas vers le bien selon l'aspect
commun au plaisant et à l'ardu, mais il se porte vers le plaisant en tant que
plaisant et vers l'ardu en tant qu'ardu. Parce que le plaisant et l'ardu sont les
deux puissances qui meuvent le désir sensitif, sans caractère commun et
parce que la distinction de ces puissances se comprend selon la distinction
des objets premiers et formels, il faut reconnaître que, dans le désir sensitif,
existent deux puissances, l'une par rapport au plaisant, qui est nommée
puissance impulsive, l'autre par rapport à l'ardu, qui est nommée puissance réactive.

Parce que donc l'amour comme passion est un acte impulsif et l'orgueil
comme passion un acte réactif, il faut reconnaître que l'amour qui est une
passion dans le désir sensitif, ne peut pas être de l'orgueil.

Mais le désir intellectif, qu'est la volonté, se porte vers le bien selon
l'aspect le plus universel du bien, qui est commun au bien autant incréé que
créé, autant au plaisant qu'à l'ardu, selon un trait commun non univoque,
mais analogique. Et parce que la distinction des puissances est prise selon la
distinction des objets formels et moteurs en premier, et l'unité de la
puissance selon l'unité d'un tel objet, il existe donc dans la partie intellective une
seule puissance par rapport au bien autant incréé que créé, autant par
rapport au plaisant qu'à l'ardu, du fait qu'elle désire tout cela selon une seule
structure commune que nous pouvons nommer du nom de bonté ou du nom
de parfait. Ainsi, s'il désire le plaisant, il le désire en tant que bien ou de parfait.

De même, s'il désire l'ardu, il le désire comme quelque chose de bien ou
de parfait et je dis en tant que bien ou de parfait, du fait que la structure du
parfait est celle du bien »w.

'7 Richard de Mediavilla : Questions disputées (Questions 23-31 : les Démons), ed. cit.
2011, p. 138-140.



412 Alain Boureau

Cette nouvelle définition découle certainement d'une anthropologie
franciscaine qui tient à animer et structurer le désir et on trouve une esquisse
chez Bonaventure. Mais, nulle part ailleurs que chez Mediavilla, on ne la

trouve ainsi systématisée et théorisée, ce que confirme le fait que tout un
article lui soit consacré.

Or, dans le texte d'Ipse révélât, contre toute tradition, on trouve une
massive application de cette nouvelle définition des forces de l'âme. Seuls
deux passages sur huit usent de la dénonciation classique des forces
nuisibles du désir sensitif (sur 9, 21 et 22,15, où il s'agit de décrire les vices des

damnés). Mais, en 21,9, par exemple, à propos de la Jérusalem céleste on
approche de ce qui nous paraît un rude oxymore (gloria concupiscibilis) :

« le terme de cité renvoie à l'unité de ses membres avec leur chef et des
membres entre eux, ce qui sera la perfection ou la gloire de la force concupis-
cible ; le terme de sainte renvoie à sa sûreté, ce qui sera la gloire de la force
irascible et le terme de Ierusalem à la vision, ce qui sera la gloire de la force
rationnelle »l8.

Je laisse les autres emplois (1,8 ; 4,10 ; 19,9 ; 21,18) pour analyser l'usage de
la ternarité dans un système complexe.

Le verset 22,2 mentionne douze fruits de l'arbre de vie qui sont glosés
comme les douze fruits de l'Esprit en ajoutant trois éléments aux neuf de
Paul dans les Galates : « l'amour, la paix, la patience, la longanimité, la
bonté, la bénignité, la joie, la mansuétude, la foi, la douceur, la tempérance,

la modestie, la continence, la chasteté ». Or, Mediavilla classe neuf
de ces douze bénéfices des élus comme le résultat d'une captation
bénéfique du désir tripartite :

« Certains de ces fruits existent par une conversion de l'âme vers la bonté
suprême par des actes extérieurs et certains par des actes intérieurs. Parmi
ces derniers, certains fruits existent par une conversion de la concupiscible
comme l'amour, la paix et la joie - l'amour par une conversion à Dieu, la joie,
qui est dans la pureté de conscience par une conversion à soi-même, la paix,
qui les tranquillise selon la Glose, par une conversion à autrui. Certains
autres fruits procèdent par une conversion de l'irascible, comme la patience
et la longanimité - la patience vient de la conversion de l'irascible à l'endurance

aux tribulations présentes et la longanimité de la conversion à l'attente
de la béatitude future. D'autres fruits viennent de la conversion de la force
rationnelle, comme la bonté, la bénignité, la mansuétude, la foi »'9.

La force rationnelle (une fois nommée rationabilis) du désir a un rôle
éminent : elle est une instance de gouvernement intérieur, un poste d'ai-

18 Quod igitur dicitur civitas ad unitatem membrorum cum capite et membrorum ad in-
vicem refertur, quod erit perfectio seu gloria concupiscibilis, quod dicitur sancta ad securita-
tem quod erit gloria irascibilis, quod dicitur Ierusalem ad visionem quod erit gloria rationalis,
61 va.

!9 F° 66 rb.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2eme partie) 413

guillage vers la raison ou vers la volonté. Elle oriente vers la conversion des

forces ; ainsi, elle serait le Désir qui organise les désirs :

« Cette force rationnelle saisit selon la raison et agit selon la volonté ; et en
cela, il y a deux conversions : en tant que la force rationnelle saisit, son fruit
est la foi, ou la certitude sur les choses invisibles, mais en tant qu'elle produit
une conversion de la volonté, ses fruits sont la bonté, la bénignité, la
mansuétude : la bonté provient de la conversion de la volonté vers elle-même -
pour la Glose, la bonté est la douceur de l'Esprit - ; la bénignité et la mansuétude

existent en la conversion de la volonté en vue de faire agir les autres
forces, ou bien la concupiscible - et c'est la bénignité -, ou bien l'irascible et
c'est la mansuétude »20.

Cette étonnante transcription, unique dans le corpus exégétique, signe le
désir de spéculation propre à Mediavilla : le texte de l'Apocalypse relie les
fruits de l'arbre de vie aux douze mois de l'année et les autres commentaires

ne glosent ce chiffre de douze, si souvent présent, que par des

interprétations simples (les apôtres, les diverses multiplications de quatre par
trois). Seul Mediavilla emploie le procédé compliqué de se rapporter aux
neuf vertus de Paul, augmentées de trois autres, comme s'il voulait un
corpus de neuf qualités, favorable à son système anthropologique de la ter-
narité du désir.

D. Enfin, je relève cinq occurrences d'un « médiavillisme » précisément
attesté par ses textes spéculatifs :

* En commentant le verset 14,9, sur l'adoration de la Bête et de son
image, l'auteur de Ipse révélât a une considération qu'on ne trouve pas
antérieurement. En effet, il décrit trois sortes d'adoration idolâtre, en se

référant à trois cultes, ceux de Moloch, de Chamos et de Baal. Le premier
représente l'orgueil, le second les richesses et le troisième la chair, en
opposition à l'humilité, à la pauvreté et à l'abstinence. J'ai noté l'orgueil,

20 <22, 2> De istis fructibus ad Gal. V (22-23) •' fructus Spiritus est Caritas, pax, patientia,
longanimitas, bonitas, benignitas, gaudium, mansuetudo, fides, modestia, continentia, casti-
tas, que sic distinguuntur. Quidam istorum fructuum sunt per conversionem anime in sum-
mam bonitatem secundum actus exteriores, quidam secundum interiores, quidam per conversionem

concupiscibilis, ut Caritas, pax, gaudium, set Caritas per conversionem ad Deum,
gaudium, quod est in puritate consciencie, ex conversione ad seipsum, pax qua quieti sunt, ut dicit
Glossa, ex conversione ad proximum, quidam per conversionem irascibilis, ut patientia et
longanimitas, set patientia ex conversione irascibilis ad sufferentiam tribulationum presentium,
set longanimitas ex conversione ad expectationem beatitudinis future, quidam per conversionem

ipsius rationalis, ut bonitas, benignitas, mansuetudo, fides. Ipsa rationalis apprehensiva
est secundum rationem et motiva secundum voluntatem et secundum hoc duplex est eius con-
versio : secundum autem conversionem ipsius rationalis ut est apprehensiva, fructus eius est
fides, id est de invisibilibus certitudo. Secundum autem conversionem voluntatis, fructus eius
sunt bonitas, benignitas, mansuetudo, set bonitas ex conversione ipsius voluntatis ad se - un-
de Glossa bonitas est dulcedo animi - benignitas et mansuetudo secundum conversionem
voluntatis ad movendas vires alias, aut igitur ad movendum concupiscibilem - et sic benignitas
-, aut irascibilem - et sic mansuetudo, P 66 rb.



414 Alain Boureau

mais en fait, le commentateur emploie une autre expression : « ceux qui
honorent l'excellence dans ces choses temporelles et adorent la Bête et son
image sont signifiés par les adorateurs de Moloch, qui fut l'idole des
Ammonites et qui s'interprète comme notre prince»21. Plus loin dans Ipse
révélât (sur 16,9), l'auteur parle expressément de la chaleur du désir
d'excellence (estu desiderii excellentie) des maudits. Or, Mediavilla dans sa

Question disputée XXVI22 définit le premier péché du diable comme désir
d'excellence. Certes, une rapide remarque de Thomas d'Aquin dans la
Somme de théologien, l'avait sans doute dirigé en ce sens, mais Mediavilla
avait longuement exploré le thème dans sa question. Le terme d'excellen-
cia, qui revient une vingtaine de fois dans le traité de Mediavilla, lui est
cher en cet emploi. Et le vocable, hors de chez Mediavilla et de chez
Thomas, est toujours laudatif. Le franciscain remplace par ce terme la plus
classique elatio (arrogance) reprochée à Satan. L'arrogance suppose une
fausse mesure de soi, alors que le désir d'excellence, entièrement projeté
dans l'acte, est réellement premier. Et le commentateur note bien que le
sens du mot Moloch renvoie au Prince (des démons).

* Sur le verset 8,5 où l'ange du septième sceau reçoit un encensoir qu'il
emplit du feu de l'autel (Et accepit angélus thuribulum aureum), le
commentateur se livre à un développement sans parallèle dans l'exégèse précédente

: « Ici est notée l'extension à partir de la bonté de ceux qui sont
envoyés - ce que rend l'encensoir d'or - et leur tension maximale, (cona-
tus) notée ainsi : il l'emplit du feu de l'autel »24. Le conatus, tension d'un
sujet qui le conduit à recevoir ou à agir selon le maximum de sa capacité
est un concept de Mediavilla, largement développé dans ses Questions
disputées.

* Cette valorisation des degrés entre un minimum et un maximum,
fondamentale dans l'ontologie de Mediavilla, apparaît de façon frappante
dans un petit ajout à un long développement sur l'Agneau mystique,
emprunté à Aser pinguis :

« Il éclatera de joie et de louange vitale sur le bien dans la patrie. C'est pour
cela qu'il est dit dans Mathieu "entre dans la joie de ta maison" et non pas
que la joie entre en toi, ce qui signifierait qu'ils seraient pour ainsi dire
absorbés par cette joie. Je dis plutôt que cette joie est mesurée à notre capacité,

21 Nota quod qui colunt excellentiam in hiis temporalibus et adorant bestiam et ymaginem
eius significantur per cultores Molech quod fuit ydolum Ammonitarum et interpretatur prin-
ceps noster, f° 46ra.

22 RICHARD DE Mediavilla : Questions disputées. Tome IV, Les démons, op. cit.
23 THOMAS d'Aquin: Summa theologiae, II, 1, question 84, art. 2., utrum superbia sit ini-

tium omnis peccati.
24 Et accepit angélus thuribulum aureum : hic notatur extensio ex bonitate eorum qui

mittuntur, quod significatur per hoc quod dicitur thuribulum aureum, et conatus eorum quod
notatur ibi - et implevit illud de igne altaris, P 29rb.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2 me partie) 415

c'est-à-dire selon des degrés (secundum magis et minus), parce que l'amour
sera proportionnel à notre capacité »25.

La thèse médiavillienne des degrés d'une substance se trouve aussi dans

l'interprétation originale du reproche de déficience fait à l'évêque d'Ephèse :

« ce manque n'est pas manque d'amour quant à la substance, mais quant à

la ferveur »26.
* Ensuite, le passage sur l'encensoir d'or empli de feu conduit à une

considération sur le Christ comme vase très pur, et à son immunité totale
du péché, alors que « même les anges confirmés peuvent pécher du fait de
leur nature ce qui n'est pas le cas du Christ »27. Cette fragilité de l'ange
signale aussi une des originalités de la théologie de Mediavilla28.

* Enfin, un passage établit une relation encore plus directe entre les

questions spéculatives et le commentaire. Dans sa question disputée 30
(« Les mauvais anges voudraient-ils ne pas être »)29, Mediavilla expose de

façon fort détaillée une position que je crois rare dans la scolastique, la

propension paradoxalement suicidaire des anges déchus, ces êtres immortels

par nature qui perdent le goût de vivre. De façon générale, l'usage par
Mediavilla de l'Écriture est assez limité, alors que les citations d'Aristote et
surtout de l'Éthique à Nicomaque abondent. Mais il conclut ainsi sa
démonstration :

« Il est donc clair que les mauvais anges, par un désir délibératif, et non
naturel, non pas en soi, mais par accident, voudraient ne pas être, c'est-à-dire
pour l'inexistence du châtiment et il y a des autorités en faveur de cette
opinion : il est écrit dans l'Apocalypse (IX) des damnés "et ils désireront la mort
et la mort les fuira"3°. Cette autorité semble précise et tu ne peux dire qu'on
l'entende des hommes damnés et non des anges, car le verset doit se
comprendre de tous les damnés, et il est sûr que ceux-là "ne désireront la mort"
que pour l'inexistence du châtiment »31.

25 iubilum prorumpet et laudem vitalem boni in patria, sicut Cassiodorus super Psalmos

propter hoc dicitur Matth. XXV (21): intra in gaudium domini tui. Non dicitur gaudium intret
in te, quo significatur quod quasi absorti erunt ab gaudio illo, quod dico gaudium illud esse
mensuratum secundum capacitatem nostram, hoc erit secundum magis et minus, quia tanta
erit capacitas quanta Caritas Prov. XVIII (16) : Donum hominis dilatât viam ejus, t" 27 vb.

28 Iste defectus non est caritatis quantum ad substantiam, sed quantum ad fervorem, P
6va.

27 et etiam angeli eonfîrmati ex natura sua poterant peccare, quod non Christus, P 28 va.
28 Sur la fragilité des anges, voir la question disputée 28 (« Chez les anges mauvais, un

péché suit-il un autre péché sans fin ») de MEDIAVILLA : Questions disputées. Tome IV. Les

démons, op. cit., p. 201-243.
29 Utrum mali angeli vellent non esse, in : Questions disputées. Tome IV. Les démons, op.

cit., p. 288-321..
3° Apoc. 9,6.
31 Sic ergo patet quod mali angeli appetitu deliberativo, non naturali, non per se, sed per

accidens vellent non esse, scilicet propter carentiam pene et pro ista parte sunt auctoritates:
scribitur enim Apoc. IX" de damnatis et desiderabunt mori, et fugiet mors ab eis. Auctoritas



4i6 Alain Boureau

En ce début du chapitre 9, un ange interdit aux locustes d'attenter à la vie
de ceux qu'elles persécutent. La remarque de Mediavilla sur l'interprétation

à donner à ce verset, qui viserait aussi les anges est assez osée : en
effet, le texte de l'Apocalypse dit explicitement : « et en ces temps, les
hommes rechercheront la mort et ne la trouveront pas et ils désireront
mourir et la mort les fuira »3A Tous les commentaires, de la Glose
ordinaire à Olivi, confirment cette application aux seuls hommes, « aux élus de
ce temps » comme le dit l'auteur de Vidit Jacobs. Celui de Vox Domini
précise : la mort, c'est-à-dire corporelle34. Au contraire, Ipse révélât au
verset précédent, glose : « il faut le comprendre de la mort finale »35. La
mort finale, par différence avec la mort corporelle et transitoire, désigne la
suppression de la vie éternelle et donc affecte les anges déchus qui rêvent
d'une auto-destruction sans l'obtenir. Cette étonnante précision ne se

trouve pas dans Aser pinguis qui parle aussi, selon la tradition, de « mort
corporelle », ce qui confirmerait la contemporanéité d'Ipse révélât et des

questions disputées, à la fin des années 1290.

VII. Olivi et Mediavilla

Ces échos de la pensée de Mediavilla, forcément assez rares, ne nous
informent guère sur ses intentions quand il avait choisi de commenter
l'Apocalypse. Peut-être est-ce une mauvaise question : l'exégèse entrait
dans tout parcours magistral et il est possible que d'autres commentaires
de Mediavilla aient échappé à l'attention des générations, comme Ipse
révélât ou Aser pinguis. Mais si l'on considère que cette rédaction a été
unique, le choix de l'Apocalypse renverrait sans doute à la rivalité ou au
combat avec Olivi, affirmés depuis 1283, depuis la fameuse condamnation
de ce dernier dans l'ordre franciscain, à laquelle Mediavilla avait participé.
Il est assez certain que, bien avant la rédaction achevée en 1297, le texte de

l'Apocalypse fascinait Olivi et informait son œuvre. En quoi les deux
franciscains divergeaient-ils sur le sens de l'Apocalypse

je m'en tiens à la lecture des trois commentaires (celui d'Olivi et les
deux de Mediavilla), entre 1285 et 1297, sans anticiper sur les condamna-

videtur expressa nec potes dicere quod intelligat de hominibus damnatis et non de angelis quia
de omnibus damnatis debet intelligi, sed constat quod ipsi non desiderabunt mortem nisi
propter carentiam pene, ibid.: p. 312-314.

32 Et in diebus illis qucerent homines mortem, et non invenient earn: et desiderabunt mori,
et fugiet mors ab eis, Apoc, 9,6.

33 Et ut ostendat Joannes magnum affectum et desiderium moriendi quem habebunt electi
illius temporis, propter mala quae videbunt, subjungit, et desiderabunt mori timentes casum,
et dolentes de his quae videbunt, et fugiet mors ab illis ne minores absque consolatione
rémanentes, caderent in desperationem.

34 Mortem, scilicet corporalem.
35 intelligendum est de mortefînali, P 32 ra.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 417

tions qui occupèrent le début du XIVe siècle et dont Sylvain Piron a largement

rendu compte36.

A. On peut se demander si certaines des qualités de la vestis (l'habit) des
élus de l'église de Sardes (3,5) ne renvoient pas aux controverses sur l'habit
franciscain. On sait que, plus tard, les fraticelli, dissidents franciscains
furent désignés par leur habit court. Mais la dispute sur la forme de l'habit
franciscain se développait déjà depuis les années 1270. Or, Aser pinguis et
Ipse révélât, parmi les huit qualifications de l'habit des élus, relèvent son
caractère double, sa subtilité, le chatoiement de ses couleurs et sa longueur.
Ces quatre traits, qui semblent hors de propos pour décrire des aubes
blanches, s'opposent précisément à la suppression de toute doublure, à la

grossièreté, à l'absence de teinture et à la courte taille, aspects exigés pour
le froc franciscain chez les Spirituels.

Ainsi, dans Ipse révélât, « l'habit est long jusqu'aux talons par la
persévérance - Gen. 28 : il (Jacob) lui (à Joseph) a fait faire une tunique poly-
mita, et celle-ci descendait jusqu'aux talons »37. Olivi, dans son propre
commentaire de la Genèse, relève, pour polymita, cinq significations
possibles à partir de trois variantes latines : il considère la leçon de varia
(de couleur multiple), celle de talaris (qui descend jusqu'au talons), mais
aussi celui de manicata (soit au sens de « faite par une main habile », soit
« aux manches longues ») et enfin celle de polymita qu'il comprend comme
« ayant reçu diverses teintures »38. Ces cinq sens avaient un enjeu dans la
controverse sur l'austérité de l'habit des « moines gris » et l'évocation
d'Olivi est trop développée pour être purement « ethnologique ». L'évocation

d'un vêtement princier, séparé du domaine religieux chez Olivi,
accentuait la différence de l'habit sévère des franciscains, alors que, chez
Mediavilla, l'application de la splendeur du vêtement à l'élection divine
éloignait le principe d'austérité. Nous verrons, dans la section suivante,
une reprise du terme vestis talaris, qui désigne la soutane.

B. Ensuite en un point de leurs commentaires, les deux franciscains
semblent s'opposer sur un autre thème central chez les franciscains
Spirituels, celui de l'éminence sanctifiante des consilia, ces incitations chris-
tiques qui ne sont pas nécessaires au salut, comme les commandements
(precepta), mais en augmentent la perfection. À la fin de l'adresse à

36 Voir la note 61 de la première partie.
37 Item talaris per perseverantiam - Gen XXXVII (3): fecitque ei tunicam pollimitam et illa

erat talaris, P 11 vb.
38 Hieronymus habet variam, dicens quo pro varia Aquila habet talarem, id est usque ad

talos descendentem, Symmmachus vero manicatam, aut quia manibus artifîcis erat mira varie-
tate distincta, aut quia habebat manicas. Antiqui autem magis colobiis utebantur. Est autem
colobium vestus longa sine manicis. Dicitur autem polymitam a polis quod est pluralitas, et
mitos, quod est gutta, quod pluribus guttis vel coloribus tincta (WL).



4i8 Alain Boureau

l'évêque de Thyatire (2,23-25), l'ange menace les partisans de Jézabel en
rassurant les fidèles de l'évêque :

« Je tuerai dans la mort tous ses fils et que toutes les églises sachent que je
suis celui qui scrute les reins et les coeurs. Et je donnerai à chacun de vous
selon ses œuvres. Mais je le dis à vous et à tous les autres qui êtes dans Thyatire,

à tous ceux qui n'ont pas cette doctrine et qui ne connaissent pas la
hauteur de Satan, comme ils disent, je ne vous enverrai pas de poids en plus :

ce que vous tenez, tenez le jusqu'à ma venue »39.

Le message est simple : les fidèles de l'évêque et les bons citoyens de Thyatire

qui éviteront les crimes et erreurs de Jézabel et se garderont du diable,
seront sauvés sans effort supplémentaire. Le poids évoqué est celui de
nouvelles tribulations, selon la Glose et le fardeau des observances de la loi
juive pour Haymon d'Auxerre. Un seul élément reste confus, sans être
vraiment relevé avant la fin du XIIIe siècle : le passage grammatical de la
deuxième à la troisième personne dans la même phrase (« à tous ceux qui
n'ont pas [...] je ne vous enverrai »). Un commentaire élaboré, comme Vox
Domini en rend compte par la rhétorique, sans s'y attarder : « c'est un
métaplasme, c'est-à-dire un changement de personne ».

Seul de son espèce, Ipse révélât traite longuement4° de ce passage qu'il
semble trouver problématique avec trois solutions, qui sont liées à des
constructions grammaticales différentes :

1. Dans la première version les pronoms vous et ils renvoient aux deux
catégories en jugement, les élus et les damnés, bien distinguées par la
conjonction autem. Les élus ne sont pas distingués entre eux, qu'ils soient
directement les proches de l'évêque ou non et appartiennent tous à la cité
de Thyatire. Les deux personnes grammaticales ne sont mêlées que par
une mauvaise localisation de la conjonction de comparaison quemadmo-
dum, ce qui s'établirait dans cette phrase : « je ne vous enverrai pas de

poids en plus comme le disent ceux qui n'ont pas cette doctrine et qui ne
mesurent pas la hauteur de Satan. » Cette extension syntactique englobe
les mauvais en des phrases dont le sens s'inverse et « ceux qui n'ont pas
cette doctrine », ne sont plus les bons qui refusent Jézabel, mais les mauvais

n'ont pas reçu ou accepté la bonne doctrine. « Ceux qui ne
connaissent pas la hauteur de Satan » sont ceux qui l'approuvent. Dès lors, le
poids supplémentaire qui ne sera pas demandé viendrait de nouvelles

39 Et filios ejus interficiam in morte, et scient omnes ecclesie, quia ego sum scrutons renes,
et corda: et dabo unicuique vestrum secundum opera sua. Vobis autem dico, et ceteris qui
Thyatire estis : quicumque non habent doctrinam hanc, et qui non cognoverunt altitudinem
Satané, quemadmodum dicunt, non mittam super vos aliud pondus: tarnen id quod habetis,
tenete donec veniam. Apoc. 3,8.

4° Je donne dans les trois notes suivantes, la totalité de ce passage d'Ipse révélât, à la
suite et sans suppression. Aser pinguis en donne bien des éléments, mais sans les construire
aussi rigoureusement.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 419

tribulations, rendues inutiles par les précédentes^. La vertu essentielle
devient celle de l'humilité et de nombreuses autorités bibliques et
patristiques complètent cette version.

2. La deuxième version (vel alio modo) applique le passage aux seuls
élus qui se trouvent à Thyatire (le et ceteris renvoie à une des deux parties
de la cité). Le poids (pondus) sera celui de la peine éternelle que le juge se
réserve à l'intention des mauvais qu'il évoque comme indirectement à

l'intérieur de son discours adressé à la 2e personne aux bons, quelque
chose comme « je ne vous enverrai pas de poids en plus ; ce n'est comme
ceux à qui j'ai dit "vous qui etc." ». Cette citation de son autre discours
dans un discours provoque le métaplasme, le changement de personne. La
doctrine réprouvée devient alors celle des pseudo-apôtres qui nient cette
récompense des bons42.

3. La troisième lecture de Mediavilla propose d'emblée une forte
rectification du texte de la Vulgate : « qu'on lise "qui connaissent la hauteur

de Satan", sans la négation ne [...] pas. » Dès lors, les bons refusent la
doctrine de Jézabel et « se rendent compte de l'ampleur du diable, de la
profondeur de ses ruses, par lesquelles il enseignait grâce à ses ministres
qu'il fallait observer les rites de la loi juive avec les évangiles. »

Suit une lourde salve de huit citations bibliques qui manifestent la
suffisance de l'Évangile et de l'amour. Dès lors, la portée du discours est
universelle et non locale. Les saints de Thyatire n'ont plus aucune spécificité
et le message central porte sur le poids inutile ce qui s'ajoute. Cette sortie
de l'histoire locale permet de mêler le ton paulinien de la protestation
contre les tenants d'un mélange de judaïsme et de christianisme à des

41 Dicit igitur vobis autem ; construe sic: sic faciam mala, autem, - sed - vobis ceteris et
secretis a malis, qui Thyatire estis, dico, scilicet quod non mittam super vos aliud pondus,
scilicet quam tribulationes quas sustinebit, sed per illas vos purgabo. Nah. I (9): non consur-
get duplex tribulatio. Dico quod non mittam, quemadmodum, scilicet sicut, dicunt illi qui-
cumque non habent doctrinam hanc quam vos habetis, scilicet qui non cognoverunt appro-
bando altitudinem, id est superbiam, Sathane. Altitudo Sathane est superbia qua tumens
contra Deum volit esse similis altissimo - Ysa. XIV (14) : superbia ejus, et arrogantia ejus, et
indignatio ejus plus quam fortitudo ejus - Ysa. XVI (6): hanc cognoscunt superbi per imita-
tionem, sed non electi. Unde Gregorius super illud lob XLI (25): ipse est rex super universos
filios superbie, quia "redemptor noster corda regit humilium, et Leviathan iste rex dicitur
superborum, aperte cognoscimus quod evidentissimum reproborum Signum superbia est, at
contra humilitas electorum. Cum ergo quam quisque habeat cognoscitur, sub quo rege mili-
tet invenitur" P 10 ra.

42 Vel alio modo ut totum legatur de bonis: Vobis autem dico, et ceteris qui Thyatire estis,
scilicet vobis qui Thyatire estis, dico quod non mittam super vos aliud pondus quam quos
sustinetis, non quod non puniam vos in futuro pondéré pene eterne de quo Ysa. XLVI (1): hone-
ra vestra gravi pondéré usque ad lassitudinem contabuerunt, et non dico hoc omnibus sed

illis quicumque non habent doctrinam hanc quam pseudo tenent. Unde quod dico quicumque
non habent doctrinam hanc etc est expositio eius quod dico ceteris. Unde est ibi metaplasmus,
id est mutatio persone et illis qui non cognoverunt per approbationem altitudinem, id est
superbiam Sathane, idest qui superbis operibus Sathane non consenserunt quemadmodum dicunt
quidam heretici qui dicunt bonos christianos hic et in inferno affligi debent, ibid.



420 Alain Boureau

échos au joachimisme médiéval ; « certains venus de Judée disaient que le

Seigneur enverrait un autre évangile »43.

La longueur de cette troisième version, cette allusion à l'Évangile éternel,

l'insistance sur l'inutilité de prescriptions (plus que sur l'inutilité des

rites) peuvent désigner un adversaire à réfuter : les Spirituels avec leurs
commandements ajoutés. Le commentaire d'Olivi semble assez classique
et court sur ce point44, mais sa brièveté est fort chargée. Sans le signaler, il
supprime le et de « vobis autem dico [et] ceteris qui Thyatyre estis », ce qui
lui permet de comprendre « je dis à tous les autres de cette église, qui
étaient différents de ceux dont on a parlé dans la même église ceux dont
on vient de parler qui appartenaient à la même église » ; ces derniers, on
s'en souvient, étaient les saints compagnons de l'évêque, au sommet d'une
hiérarchie spirituelle. C'est dire que le discours de l'ange ne s'adresse qu'au
commun des fidèles. Le poids qui leur revient sans supplément n'est que

43 Vel legatur qui cognoverunt sine non. Sicut vobis autem dico qui Thyatire estis etc.:
ubicumque sint non tantum hiis qui sunt Thyatire sed omnibus quicumque non habent
doctrinam hanc quam scilicet prédicat Iezabel et et qui cognoverunt altitudinem Satané, id
est profunditatem astutiarum Sathane quibus per suos ministros legalia cum evangeliis
docebat observare quemadmodum dicunt esse faciendum, scilicet quidam egressi de Iudea et
mentiuntur quia non mittam super vos aliud pondéré quam evangelium. Act. XV(28): Visum
est enim Spiritui Sancto et nobis nihil ultra imponere vobis oneris quam hec necessaria nec
abstineatis vos ab immolatis simulacrorum, et sanguine, et suffocato, et fornicatione. Unde
Heb. XII(i): deponentes omne pondus, quia evangelium pondus non est, sed leve habentibus
caritatem Matth. XI (30): lugum enim meum suave est, et onus meum leve. Bernardus: « ubi
est amor, non est labor, sed sapor. » Est pondus legis de quo Act. XV (10): hoc est onus quod
neque patres nostri, neque nos portare potuimus. Est igitur super pondus. Nota quid est
pondus nove legis trahens sursum per amorem et veteris legis trahens deorsum per timorem.
Vult ergo Dominus quod trahimur sursum per pondus amoris et non deorsum per pondus
timoris quia abhominabile est apud Dominum pondus et pondus ; statera dolosa non est bona

- Prov. XX (23). Bernardus: « sursum cor, sursum clamor, sursum desideria, sursum conver-
satio, sursum intentio, et omnis exspectatio tua desursum sit. Clama in celum ut exaudiaris,
et qui in celis est Pater mittat tibi auxilium de sancto et de Sion tueatur te. Mittat interim
auxilium de tribulatione, eripiat a tribulatione, glorificet in resurrectione. » Ut autem
tangitur in Glossa, quidam egressi de Iudea dicebant Dominum missurum aliud evangelium
cui contradicit hic tarnen id quod habetis, quamvis ipsi sic dicant; tarnen tenete etc. quasi
dicens quicquid dicant, tarnen tenete doctrinam quam habetis donec veniam, ad remune-
randum scilicet, Ysa. LXVI (4): Qui custodierint sabbata mea, et elegerint que ego volui, et
tenuerint fedus meum, dabo eis in domo mea et in muris meislocum, et nomen. Vel hic invita-
tat perseveranciam in doctrina evangelii. Unde Glossa: tenent evangelium et II Thes. II (7):
tantum ut qui tenet nunc, teneat, donec de medio fiat, ibid.

44 "Vobis autem dico ceteris qui Thyatyre estis," id est ceteris hujus ecclesie qui erant alii
a predictis ejusdem ecclesie, "quicumque non habent doctrinam hanc," scilicet Iesabelis do-
centis fornicari et comessari, "qui non cognoverunt," scilicet affectu et opere, "altitudinem
Sathane," id est altam superbiam et profundam maliciam dyaboli. "Vobis," inquam, talibus "dico"

quod "non mictam," id est "non imponam," "super vos aliud pondus," scilicet preceptorum,
"quemadmodum dicunt," scilicet quidam deceptores. Rycardus: '"Quemadmodum dicunt,' id
est sicut vobis minantur quidam pseudoapostoli de Iudea'; 'non mictam super vos aliud
pondus,' id est 'non exigam a vobis veteres observancias Legis,' cujus contrarium ipsi dicunt"
(WL).



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2eme partie) 421

celui des commandements ("super vos aliud pondus, scilicet preceptorum).
La comparaison (« comme ils disent ») est rattachée à la phrase suivante
sur la dispense du poids sur la simple autorité de Richard de Saint-Victor,
sans doute pour la dégager du contexte de Jézabel, mais sans le raisonnement

de la version 1 de Mediavilla. La leçon se veut générale. L'ange
dispense d'un supplément par le bas, ce qui est conforme à la doctrine
chrétienne, mais la mise à part des saints vivants leur laisse la quête de poids
inducteur de mérite spécial, vers le haut.

La réfutation d'Ipse révélât est fort habile et son agilité grammairienne
confirme encore son attribution à Mediavilla. Dans une stricte interprétation,

fondée sur la langue, la topique du poids comme ensemble possible
de rites/commandements/conseils ne peut se comprendre que dans le cas
de la lecture universaliste (version 3), ce qui contredirait les prétentions
historicistes d'Olivi et sa vision hiérarchique du salut.

C. Une troisième occurrence de divergence forte nous laisse dans la cité de

Thyatire. L'opposition entre deux perceptions de l'Apocalypse, l'une « joa-
chimite » et eschatologique, représentée ici par Olivi, l'autre, historique et
morale, manifestée ici par Mediavilla, tourne, entre autres, autour de la

qualification des sept périodes de l'histoire, qui renvoient, chez les uns à

une puissante matrice symbolique, chez les autres à une réalité plus immédiate.

Je reprends l'exemple de Thyatire : du côté d'Olivi, dans la ligne de
Joachim, la quatrième période, après le temps des apôtres, pourchassés par
les juifs, le temps des martyrs persécutés par les païens et celui des
docteurs, en lutte contre les hérésies, met en scène les anachorètes (ou des

vierges et contemplatifs), « fuyant le monde jusqu'aux extrémités de la
solitude et macérant très austèrement leur chair, illuminant par leur
exemple toute l'Église, à l'instar du soleil et des étoiles »45. La transcription
chronologique en découle : cette période commence au temps des ermites
Antoine et Paul (pour nous vers le IVe siècle) ou au temps de l'empereur
Justinien (VIe siècle) et s'achève juste avant le temps de Charlemagne (fin
du VIIIe siècle)46.

Un problème majeur se pose alors dans un schéma historique aussi précis

et déterminé : que faire de la naissance de l'Islam, au cœur de cette
période, quels que soient les flottements médiévaux sur les dates de vie de
Mahomet La question était liée au statut exact de l'Islam : constituait-elle
une hérésie chrétienne ou externe Le premier cas aurait dû la rabattre

45 Quartus fuit anachoritice vite mundum usque ad extrema solitudinis fugientis et carnem
austerrime macerantis, suoque exemplo totam ecclesiam instar solis et stellarum illuminantis
(WL).

46 Quartus vero proprie cepit a tempore magni Antonii anachorite seu a tempore Pauli primi
heremite, vel secundum Ioachim, a tempore Iustiniani augusti Quintus vero proprie cepit a

tempore Karoli Magni (WL).



422 Alain Boureau

sur la troisième période, dominée par la lutte contre l'hérésie. Le second
cas cassait un schéma temporel qui présentait la quatrième période comme
l'acmé de la paix dans l'Église. L'insertion de l'Islam s'était faite lentement

: nos commentaires carolingiens ne l'évoquent pas. Curieusement, le
célèbre commentaire du moine asturien Beatus de Liebana, à la fin du VIIIe
siècle, ne mentionne pas non plus Mahomet47. Certes, cela n'empêcha pas
Paul Alvaro, au milieu du IXe siècle d'associer la prétendue date de
naissance du prophète au chiffre de la bête de l'Apocalypse et du livre de
Daniel (666). Mais ce n'est qu'à partir du XIIe siècle que l'insertion de
l'Islam devint fréquente, en raison sans doute de la durée de la religion,
d'affrontements qui devenaient vifs et aussi du déchiffrement historique
de Joachim de Fiore, en ses divers systèmes de concordance. Mais le lieu
principal en fut le chapitre 13 de l'Apocalypse, avec les sept têtes de la bête,
qui suggérait une succession de référents, mais sans contrainte chronologique

forte. Olivi résume ainsi l'Expositio de Joachim :

« La première tête fut Hérode, la deuxième Néron, la troisième Constance,
fils de Constantin et empereur arien, la quatrième Chosroe, roi des Perses, ou
Mahomet, premier prophète et prince des Sarrasins, et le cinquième l'empereur
allemand qui le premier a entrepris de casser les libertés ecclésiastiques et
d'envahir les églises pour ses propres libertés. Le sixième sera celui qui est appelé la
onzième corne dans Daniel et qui frappera aussi la nuisible Babylone. La
septième sera la tête de la bête montant de la terre qui est appelée en Daniel le roi
d'allure impudente qui comprend les énigmes48. »

Or, la lettre adressée à l'ange-évêque de Thyatire, au chapitre 2, qui
correspondait au quatrième temps, incluait comme reproche une négligence face
à l'hérésie : « tu permets à la femme Jézabel (mulierem Iezabel), qui se dit
prophétesse, d'enseigner, de séduire mes serviteurs, de forniquer et de

manger des offrandes de sacrifice ». Cette figure de Jézabel avait suscité
très tôt l'embarras. La Bible connaissait une Jézabel, épouse du roi Achab,
persécutrice et hérétique. Mais comment faire coïncider ce personnage du

temps des rois avec la prophétesse du troisième temps La Glose ordinaire
ignorait ce point, mais Haymon d'Auxerre49 l'avait affronté : en relevant
que Jézabel vivait avant la venue du Christ, il en faisait une « mère des for-

47 WILLIAMS, John : The Purpose and Imagery in the Apocalypse Commentary of Beatus of
Liebana, in: EMMERSON, Richard K./McGlNN, Bernard (eds.): The Apocalypse in the Middle
Ages. Ithaca : Cornell University Press t992, p. 217-233.

48 Primus autem rex fuit Herodes; secundus autem Nero; tercius vero Constantinus [sic],
filius Constantini, imperator Arrianus; quartus vero Cosdroe, rex Persarum, vel Mahomet,
primus propheta et princeps Sarracenorum. Quintus vero, secundum eum, fuit ille imperator
Teutonicus qui primo cepit ecclesiasticas lihertates infringere, et ecclesias pro suis libertatibus
infestare. Sextus vero erit ille qui in Daniele vocatur "undecimum cornu" qui et percuciet nepha-
riam Babilonem. Septimus vero erit caput bestie ascendentis de terra (Ap 13,11) qui in septima
visione Danielis vocatur "rex impudens facie et intelligens proposiciones" (WL).

49 PL U7, col. 978.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2eme partie) 423

nications », un prototype. Cependant, le texte perdait sa valeur prophétique

en se référant non à des réalités précises, mais à des allégories. C'est
ce qui, implicitement, poussait Haymon à rechercher une alternative : il
s'agirait d'une autre Jézabel, épouse de l'ange (évêque) de Thyatire.
Haymon dit se fonder sur l'opinion de « certains » et sur une autre version
(littera). Il suffirait en effet qu'une version ait ajouté l'adjectif personnel
suam à mulierem, le latin de l'époque assimilant les valeurs de mulier et
d'uxor. L'ensemble de la tradition transmit cette alternative sans trancher.

Or, Olivi et Mediavilla choisissent et donc relient différemment Jézabel
à l'Islam : pour le premier, « il n'est pas clair dans le texte si cette femme
s'appelait littéralement Jézabel ou s'il la nomme ainsi symboliquement
(mistice) parce qu'elle faisait penser à la reine Jézabel épouse d'Achab, roi
d'Israël, qui favorisait quarante prophètes de Baal »50. Contre son habitude,
il récuse Richard de Saint-Victor, avec un argument assez « machiste » :

« Richard dit que certains prétendent que par Jézabel est désignée l'épouse
de cet évêque. Mais cela ne semble pas probable car un tel saint ne lui
aurait pas permis de perpétrer librement de si grands et tels crimes »51. Il
opte donc pour la figure symbolique, qui lui permet d'appliquer le nom de

Jézabel à l'Islam, tout en donnant du jeu à sa typologie des âges :

« Non seulement, on écrit que dans cette quatrième église il y eut des
hérétiques, mais aussi dans la troisième et la première. En effet, de même qu'il y
eut et qu'il y aura dans les sept statuts de l'Église des persécutions et des

martyres, bien que cela soit rapporté par antonomase au second statut, de
même aussi, en chaque statut, il y a des hérésies, bien que cela soit rapporté
au troisième et aussi au quatrième temps. On peut comprendre par cette
Jézabel la nation sarrasine qui se glorifie d'avoir Mahomet comme prophète
et dont la loi, qui a surgi au quatrième temps de l'Eglise, promet et enseigne
des choses charnelles »52.

Mediavilla, dans les deux versions de son commentaire, identiques sur ce

point, fait un choix inverse :

« Cette Jézabel, selon le commentaire d'Haymon, était l'épouse de l'évêque,
nommée ainsi par son nom propre ou ainsi désignée parce qu'elle faisait
penser à cette Jézabel qui était l'épouse d'Achab et prétendait qu'elle était

5° Non claret ex textu an ista mulier ad literam vocaretur "lesabel" vel ipse vocet eam sic
mystice quia erat similis Iesabeli regine uxori Achab, regis Israel, que fovebat quadringentos
prophetas Baal (WL).

51 Rycardus dicit quod quidam dicunt per "lesabel" designari uxorem hujus episcopi. Set

non videtur probabile quod iste tarn sanctus permicteret eam tanta et talia scelera libéré per-
petrare (WL).

52 Nota autem quod non solum in hac quarta ecclesia scribuntur fuisse heretici set eciam
in tercia et in prima. Sicut enim in omnibus Septem statibus ecclesie fuerunt et erunt perse-
cutores et martyria, quamvis hoc secundo statui anthonomasice approprietur, sic eciam in
quolibet sunt hereses, quamvis hoc tercio et eciam quarto tempori approprietur. Potest tarnen

per hanc Iesabelem intelligi gens Sarracenica que gloriatur se habere Mahomet pro propheta,
et cujus lex carnalia promictit et docet que utique surrexit quarto tempore ecclesie (WL).



424 Alain Boureau

prophétesse parce qu'elle était l'épouse de l'évêque. Par elle fut introduite la
secte de Mahomet, comme Baal le fut en Israël et de même que Jézabel fit
tuer les prophètes du Seigneur, de même la loi de Mahomet le fait avec ceux
qui prêchent contre elle »53.

Une rivalité conjugale use de l'arme religieuse, selon une tradition qui peut
faire penser aux légendes sur Jean Damascène. La secte ne joue de rôle
qu'instrumental.

La différence est nette entre la gens Sarracenica (Olivi) et la secta Ma-
chometi (Mediavilla), entre un archétype transtemporel et un épisode
historique. Seuls nos trois commentaires font cette liaison avec Thyatire et
la quatrième époque de l'histoire de l'Eglise, ce qui m'incite à voir une
interaction entre les deux franciscains, qui ont la même phrase (similis
erat illi Iezabeï) d'interrogation sur le nom de Jézabel. Mais on ne peut
préciser dans quel sens joue cette interaction : la mise au point un peu
embarrassée d'Olivi se fit-elle en défense contre la lecture d'Aser pinguis
qui pointait la réalité possible de l'Islam dans la seule faiblesse de l'évêque,
ou bien Mediavilla visait-il le symbolisme étendu d'Olivi dans son
enseignement oral. En tout cas, car l'interprétation du quatrième temps
diverge fortement chez Mediavilla et chez Olivi : on en a vu la détermination

anachorétique chez ce dernier. Or, pour le premier, « ici est désigné le
statut de l'Eglise universelle au temps des confesseurs et des exégètes (ex-
positorum sacre scripture) qui illuminent par leurs mérites, leurs exemples
et leurs enseignements »54.

De façon étonnante, on assiste à un chassé-croisé de positions : d'un
côté, Mediavilla semble pencher vers une lecture morale et non eschato-
logique de l'Apocalypse. Après avoir défini la quatrième période, il a cette
typologie non joachimite ;

« En ces sept visions livrées aux sept anges, est manifestée un double
enseignement, dans la foi et dans la moralité, dans les quatre premières, dont
on vient de parler pour ce qui est de la foi et dans les trois encore à commenter

pour ce qui est de la moralité. Et on distingue la foi en quatre différences :

la foi qui vit dans les œuvres (comme l'est la foi procédant de l'amour), la foi
mise à l'épreuve dans les tentations, la foi constante chez les martyrs et la foi
persévérant contre les erreurs et les séductions des hérétiques. Dans la
première vision est donc déterminée la foi qui vit, dans la deuxième la foi mise à

53 Hec Iezabel, ut Haymo exponit, erat uxor illius episcopi, sic proprio nomine nominata
vel sic dicta quia similis erat illi Iezabel que erat uxor Achab III Reg. XIX et hec dicebat se esse

propheten quia erat uxor episcopi. Per hanc introducta secta Machometi, sicut per Iezabel
Baal in Israel et sicut Iezabel precepit interßci prophetas Domini, sie lex Machometi predi-
cantes contra eum, P 9va.

54 Hic designatur status ecclesie universalis tempore confessorum et expositorum sacre
scripture qui illuminaverunt meritis, exemplis et doctrinis. Unde Thyatira interpretatur illuminate,

P9ra. Là aussi, le passage est identique dans Aser pinguis (WL).



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 425

l'épreuve, dans la troisième la foi constante et dans la quatrième la foi
persévérantes?. »

Or, on l'a vu, il cerne l'histoire de près. De l'autre côté, Olivi, féru et expert
de science chronologique, passe au symbolisme typologique, du fait du
double lien que provoque la précision qui brouille les catégories massives.

Plus globalement, on trouve bien chez Mediavilla un refus de la version
olivienne du déroulement eschatologique de l'histoire. Ainsi la sixième
église (chapitre 3), qui constitue, pour Olivi, la charnière entre le temps
présent et le futur antéchristique, est vidée de toute référence historique
précise, au profit de considérations morales. La persécution des fidèles de

Philadelphie renvoie selon les deux commentaires de Mediavilla soit au
temps futur de l'Antéchrist, soit au temps de Néron.

Cela apparaît précisément sur un point crucial, celui du maintien d'un
nombre fixe et déterminé d'anges qui conduit au remplacement des
démons par des élus et principalement par François, porté à la succession de
Lucifer. Et c'est le principe que note Olivi quand il commente les propos
de l'ange qui s'adresse à l'évêque de Philadelphie et l'incite à bien tenir les
dons célestes « pour que personne ne reçoive ta couronne » (3,9). Olivi, de

façon inédite, relève par avance que cette recommandation ne doit pas
interdire le transfert d'élection et il indique alors : « Il faut pourtant noter
que par ce verset, nous apprenons que le nombre des élus a été déterminé
par avance en vue de l'achèvement de la construction de la cité d'en haut
en sorte que, si l'un chute par sa faute, il faut qu'un autre se substitue à lui,
afin que la construction ne soit pas incomplète »56. Or, l'hypothèse d'un
transfert de l'élection fait l'objet d'une rapide question dans Ipse révélât (et
non dans Aser pinguis), qui justement exclut une substitution individuelle

:

« mais comme seul un prédestiné peut recevoir une couronne, comment
quelqu'un pourrait la recevoir d'un autre Réponse : selon la justice
présente, une couronne est due à celui qui le reçoit d'un autre. Ou bien on parle
ici en fonction du statut des juifs et des gentils, et non en fonction du statut
d'une personne individuelle (non pro statu singularis persone) ».

La réfutation est trop précise et inattendue en ce passage pour ne pas
répondre à Olivi (à moins que l'interaction soit de sens inverse). L'auteur
soit s'en tient à la pratique actuelle du don, soit considère un vaste trans-

55 in hiis Septem visionibus factis septem angelis ostenditur, scilicet in fide et in moribus in
fide in quatuor iam dictis, in moribus in tribus dicendis et distinguntur secundum quatuor
différencias fidei: est enim fides que vivit in operibus, ut est fides opérons per dilectionem; est
etiam in temptationibus probata constans in martyribus; est etiam perseverans contra errores
hereticorum et seductiones. In prima igitur visione determinatur fides que vivit, in secundo
probata, in tertia constans, in quarta perseverans, scilicet in hac, P 9 ra.

56 Notandum tarnen quod per hoc verbum docemur numerum electorum ad complendam
fabricam civitatis superne sic esse prefixum quod si unus per suam culpam corruat, alterum
oportet substitui, ne illafabrica remaneat incompleta (WL).



426 Alain Boureau

fert de populations dans l'économie du salut, des Juifs aux Gentils et, en
refusant une arithmétique plus détaillée).

VIII. Quelle fut l'Apocalypse de Mediavilla

Au-delà de ces points précis de dissension, on trouve une divergence
fondamentale sur la portée de l'Apocalypse. Les lectures de Mediavilla
entreprennent de réintégrer ce livre dans la continuité du texte biblique, en
modérant son allure d'exceptionnel météore incandescent, contre les
lectures inspirées de Joachim de Fiore, qui retrouvaient une actualité forte
dans les années 1290, au moment de l'enseignement d'Olivi sur l'Apocalypse.

A. Joachim de Fiore est fort peu cité au XIIIe siècle avant Olivi : on n'en
trouve trace explicite ni dans Vidit Iacob, ni dans Vox Domini, ni dans Aser
pinguis. Le phénomène s'explique sans doute par la réputation sulfureuse
de Joachim après Latran IV (1215), aggravée encore après la condamnation
de l'Évangile éternel de Gérard de Borgo San Donino (Anagni, 1255). Bien
entendu, les interprétations continuent à en tenir comte sans le citer. Olivi,

en revanche l'utilisa abondamment, ce qui constitue un nouvel indice
d'interaction entre les deux commentaires.

En revanche, l'autorité de Joachim de Fiore est convoquée très souvent
dans Ipse révélât : il est cité et nommé directement 45 fois La plupart du
temps, il s'agit de très brèves gloses assez banales qui n'impliquent nul joa-
chimisme spécifique. Dans le complément du chapitre 4, que j'ai présenté
plus haut (section III, D), le développement est plus long, mais sans être
plus engagé. Mediavilla présente des objections faites à Joachim. Le débat
porte sur la nature des vingt-quatre vieillards : pour Joachim, il s'agirait
des douze patriarches et des douze apôtres, dont est issue la masse des

124.000 élus. L'opposant de Joachim conteste l'élection des patriarches, les
douze fils de Jacob, origine d'Israël, que marqua leur faute contre Joseph.
La réponse les disculpe en raison de leur confession et de leur pénitence.
La seconde critique semble plus forte : pourquoi donner un statut supérieur

aux patriarches, en excluant Abraham, Isaac, Moïse, Samuel, David,
Elie, Jean Baptiste et la Vierge La réfutation paraît désinvolte : selon Jean,
il y a plusieurs chambres dans la maison du Père, ce qui ruine toute
prétention au décompte joachimite. Ainsi, le joachimisme semble neutralisé

par Joachim lui-même : les 24 vieillards sont une simple délégation, un
« sénat » comme le dit Mediavilla, qui ne fait que représenter les 124.000
élus : un petit nombre représente une multitude.

Mediavilla s'annexe donc un Joachim modéré qui contraste avec celui
d'Olivi, dans son propre commentaire: « Ou bien, selon Joachim, ils (les 24
vieillards) désignent les douze apôtres par qui, des gentils, l'Église est



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 427

entrée vers le Christ et douze futurs hommes évangéliques par qui tout
Israël et tout le monde se convertira au Christ »57.

Cette récupération de Joachim se complète au chapitre V d'une inclus-
sion limitée de son herméneutique : là encore, mais à la simple échelle du
premier verset et non plus du chapitre entier, Mediavilla reprend de très
près Aser pinguis, mais ajoute un supplément où, à nouveau, il cite
Joachim pour son rapprochement entre les livres scellés de l'Apocalypse et
d'Ezéchiel, mais il neutralise l'exubérance de Joachim en paraphrasant
Haymon d'Auxerre qui avait noté, pour les sept sceaux, sept façons de lire
l'Écriture, incluant les quatre sens traditionnels. C'est une façon de dire
que la multiplication des sens n'avait rien apporté de vraiment neuf.
Joachim pouvait prendre pied dans une vénérable tradition. Au verset 2, on
retrouve la même reprise littérale d'Aser pinguis, avec un ajout d'Ipse
révélât qui continue d'associer Haymon d'Auxerre et Joachim et assigne à

ce dernier l'identification de l'ange effrayé à Jean Baptiste, reconnue par
Olivi dans son commentaire. Pour les joachimites, l'interprétation avait
l'inconvénient de privilégier le sens typologique et non le sens mystique.

Cette tactique de banalisation des textes de Joachim apparaît clairement

dans un long passage du chapitre 6 (sur le verset 6), au moment de
l'ouverture du troisième sceau, après la venue du cheval noir : « Et j'entendis

une voix au milieu des animaux qui disait : une double livre de froment
pour un denier, et trois doubles livres d'orge pour un denier et, quant au
vin et à l'huile, n'y fais aucun dommage »58. Cette parole relève bien de
l'obscurité de l'Apocalypse. À qui appartient cette voix À qui s'adresse-t-
elle Que veut dire cette phrase sans aucun verbe principal Une lecture
simple y verrait une recommandation à un gouvernant terrestre, totalement

isolée dans le livre : en temps de crise, il faut accorder une augmentation

contrôlée des prix de vente des vivres (des céréales) qui respecte la
hiérarchie des valeurs (le froment vaut trois fois plus cher que l'orge), mais
en imposant le maintien des prix de l'huile et du vin, produits d'emploi
moins massif, et susceptibles de stockage et donc de lissage pluriannuel
des prix. De fait, les temps apocalyptiques (révolution française et révolution

soviétique) ont été marqués par de tels contrôles des prix, qui ont
engendré de graves troubles. Mais la valeur du denier demeurant dans le

vague des temps, ce message politique est sans effet.
Pour une fois, Mediavilla paraphrase assez longuement une interprétation

de Joachim :

57 Vel secundum Joachym, duodecim apostoli per quos ecclesia de gentibus intravit ad
Christum, et "alii duodecim futuri evangelici per quos omnis Israel" et iterum totus orbis
convertetur ad Christum (WL).

58 Et audivi tamquam vocem in medio quatuor animalium dicentium : bilibris tritici dena-
rio et très bilibres hordei denario, et vinum et oleum ne leseris, Apoc 6,6.



428 Alain Boureau

« Selon Joachim, il en va différemment en sorte que le texte traite du
quadruple sens (intellectus) dans l'Écriture sacrée : le sens historique désigné par
l'orge qui est la nourriture des bestiaux, le sens allégorique désigné par le blé
du fait qu'il restaure par le pain de froment qu'est le Christ : par la double
livre est désigné le sens allégorique dans les deux testaments. Par les trois
doubles livres, sont désignées les six œuvres faites durant les six temps, c'est-
à-dire jusqu'au Christ. Pour ces temps, vaut le sens historique en plus du sens
allégorique. Et le denier désigne l'image du roi et il faut qu'en tout l'image du
Christ soit représentée. Par le vin, qui enivre l'esprit des auditeurs, est
désigné le sens moral. Par l'huile, qui surnage, est désigné le sens anagogique
qui concerne la foi. Pourtant le vin concerne la perfection dans les mœurs et
les deux autres la perfection dans la foi, en suggérant que ces sens existent
pour ceux qui détiennent l'image du roi, la foi et les mœurs et afin de pas être
blessés par les hérétiques »59.

Olivi, dans son commentaire, paraphrase lui aussi ce même passage. La

comparaison des deux paraphrases manifeste des différences : Olivi
commence par l'intelligence (intelligentia et non pas intellectus) allégorique
(qu'il qualifie aussi de typologique), saisie uniquement en sa valeur
formelle de correspondance des deux testaments. Ensuite l'intelligence historique

(ou littérale) ne tire rien des connotations alimentaires de l'orge,
mais tire profit uniquement de l'arithmétique qu'elle permet (3x2 désigne
les 6 temps de l'ancien testament, qui conduisent aux trois groupes de 14

générations du Christ). Le vin et l'huile désignent les intelligences l'une
morale et l'autre anagogique (ou contemplative). Le denier n'est pas
mentionné, alors que Mediavilla y attachait une importance particulière en le
liant au portrait du Christ qui anime tous les sens. Ces diverses denrées ne
manifestent que le Christ, la foi et les mœurs.

On comprend pourquoi le passage est cité longuement par Mediavilla
et rapidement par Olivi : les quatre sens de l'écriture, ainsi libellés,
renvoient à une tradition exégétique qui n'a rien de joachimite et donc Media-
villa, encore une fois, ramène Joachim dans la tradition la plus vénérable et
cette interprétation précise prend le statut d'une déclaration de principes :

Joachim, ce n'est que cela, semble dire Mediavilla.

59 Ioachim aliter ut tangatur quadruplex intellectus in sacra scriptura : intellectus
hystoricus qui < significatur > per ordeum quod est cibum iumentorum, intellectus allegoricus
qui < significatur > per triticum eo quod reficit pane frumenti qui est Christus ; per duas libras
tritici significatur allegoricus intellectus in duobus testamentis ; per très bilibres significantur
sex opera que facta sunt sex temporibus, scilicet usque ad Christum. In quibus est hystoricus
preter allegoricum. Denarius vero significat regis ymaginem et oportet quod in omnibus yma-
ginem Christi representari. Pervinum quod enebriat mentes auditorum moralis intellectus. Per
oleum quod superfertur anagogicus qui ad fidem spectat. Tarnen vinum pertinet ad perfectio-
nem in moribus, alia duo in fide, quasi dicens: hii intellectus sunt habenti ymaginem regis et
fides et mores et ne ledantur ab hereticis, P 22vb.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 429

B. Mediavilla donne une orientation christologique à l'Apocalypse. Cela

apparaît surtout dans le chapitre 4 : la deuxième vision, en effet, donne le
cadre général de l'Apocalypse, en montrant une scène de jugement, où
celui qui siège (sedens) est entouré en des cercles concentriques successifs

par 24 vieillards, leurs 24 sièges, puis une mer de verre. Pour l'ensemble de
la tradition joachimite, Dieu le Père siégeait pour le Jugement dernier,
entouré du fleuron de l'Église triomphante, l'Église céleste60. Chez Media-
villa, la scène renvoie au jugement particulier, donc au Christ et à l'Église
militante. L'invocation de Dieu « qui était, qui est et qui viendra » (4,9) est
interprétée comme une évocation de la Trinité qui donne au Fils le futur
de la seconde venue : « Mais on demande : alors qu'on parle de la Trinité,
pourquoi, quand il dit celui qui va venir, se réfère-t-il à la personne du Fils,
du Dieu-homme ou en humanité. Réponse : celui qui va venir vaut pour le
Fils, ou, bien que le Fils apparaisse en humanité, pourtant toute la Trinité
jugera. Le sens est donc celui qui, pour le jugement, va venir sur terre (in
via) jugera les individus (in singulis) »6l. Une ambigiiité possible de cette
phase est écartée par une répétition appliquée au texte : « sedenti super
thronum, id est Christo secundum humanitatem iudicanti ».

Cette interprétation est propre à Aser pinguis et à Ipse révélât et tous les
autres commentaires (y compris Vox Domini) attribuent le siège au Père.
La position de Mediavilla devient difficile à tenir au verset 7 du chapitre 5,

quand la scène met en relation l'agneau (donc le Christ) et celui qui siège
(« Il est venu et il a reçu le livre de la droite de celui qui siège »). Une
curiosité paléographique rend compte de cet embarras : le scribe du ms. 82

avait d'abord écrit au folio i9vb : (il a reçu le livre) « de lui-même ou du
Fils de Dieu » (a se ipso vel Dei Filio), formulation étrange recopiée
servilement par le scribe du ms. 321, sans correction postérieure (le correcteur
de ce manuscrit n'intervient jamais sur le fond)62. Mais Mediavilla (main 3)
revient sur ce point, et, cas presque unique dans le manuscrit, produit une
biffure63 (pour le reste, il juxtapose une solution alternative, sans biffure,
comme s'il tenait en réserve une solution possible, mais pas encore sûre,
avant une dictée ou une copie définitive). Ici, il raye vel Dei Filio et rajoute
au dessus de la ligne Deo, ce qui donne a Deo se ipso, qui peut s'interpréter
comme la Trinité. Ce n'est pas un revirement, mais une précaution : il faut
pas sembler faire violence au texte, mais annoncer une lecture possible, car
la suite du texte va dans le sens trinitaire : « Celui qui siège est le Père à

60 Voir Olivi : Deus enim Pater apparebat ei quasi sub specie regis sedentis super solium (WL).
61 Sed queritur: cum de trinitate locutus sit, cum dicit qui venturus es, quia ad personam

Filii, Dei hominis seu in humanitate refertur? Responsio: venturus pro Filio ponitur vel, licet
Filius in humanitate appareat, nichilominus tota trinitas iudicabit. Unde sensus est qui in via
venturus est ad iudicium in singulis iudicabit, P tyvb.

62 Et on peut écarter sans aucun doute l'antériorité du ms. 321, largement réfutée dans la
section II.

63 J'ai trouvé une seule autre biffure au P 22va : effectus est rayé avant pretium.



43° Alain Boureau

qui revient l'autorité du jugement. La droite est le Fils de Dieu ». Cette
allure tripartie de celui qui siège permet d'attribuer la donation même à

cette main filiale : « Et il a reçu <le livre> plus spécialement du Fils que du
Père ou de l'Esprit saint car le Fils lui est uni ». Cette dernière mention
revient sur la distinction du Christ-homme et du Christ-Dieu, si centrale
dans les deux commentaires de Mediavilla.

En cette lecture christologique insistante, l'entourage du juge désigne
l'Église militante et non pas l'Église triomphante. En ce sens, une annotation

marginale du ms. 82 donne une indication unique dans le manuscrit :

à propos d'une des interprétations de la mer de verre qui entoure le siège
céleste ; il note, comme il le fait parfois, « selon un autre sens » (aliter), en
ajoutant « mais cela ne plaît pas »64. Or, cette interprétation ecclésiale de
la mer (« la mer, c'est l'Église militante ») privilégie cette vision terrestre
de l'Apocalypse. Le texte en est entièrement repris d'Aser pinguis65, mais
Ipse révélât insère une glose insistante : « le siège, c'est-à-dire le pouvoir
ordinaire <celui de l'évêque> ». Le désaccord mentionné dans la note est
celui d'autres commentateurs (les joachimites : sinon pourquoi, dans le
flot ample des interprétations, garder celle-là, alors que d'autres sont laissées

de côté?

C. Pour sa vision pacifiée de l'Apocalypse, Mediavilla utilise aussi les
pouvoirs de la métaphore en exégèse : en un autre lieu, on remarque une
certaine lecture alternative de l'Apocalypse qui sous-tend le commentaire
de Mediavilla : contre la tradition, notamment iconographique, poussée au

paroxysme chez Olivi, il entend métaphoriser la violence des descriptions
et des injonctions. Ainsi, en 2,12, la lettre à l'ange-évêque de Pergame est
adressée de la part de celui qui « détient une lance aiguisée des deux
côtés » (Hec dicit qui habet rumpheam ex utraque parte acutam). La Glose y
voit la simple nécessité de répression : « il exige qu'ils détiennent un glaive
pour l'élection des bons et la réprobation des mauvais »66.

Dans la perception d'Olivi, la troisième église d'Asie correspond au
troisième temps de l'histoire de l'église, en butte aux hérétiques. La romphée,
interprétée comme un glaive long (spata) reste une arme de combat proche :

64 aliter sed non placet, P i6va.
65 Vel per mare, ecclesia militans que adhuc exposita est tribulationibus - lob VII (12,7):

Numquid mare ego sum, aut cetus, quia circumdedisti me carcere? Vitreum propter mundi-
tiam consciencie quam habent iusti - II Cor. I (12): gloria nostra hec est: testimonium con-
scientie nostre. Simile cristallo dicitur ecclesia quia, sicut cristallus ex aqua, ita ecclesia ex
inflrmis et debilibus - I Cor. I (27): infirma mundi elegit Deus, ut confundat fortia sedes: po-
testas ordinaria, unde dicitur in conspectu sedis quia de hoc debent solliciti esse prelati sicut
mater sollicita de filio semper vult eum habere pre oculis - Heb. ultim. (13,17): ipsi enim vigilant

quasi rationem pro animabus vestris reddituri; Thess II,7: facti sumus parvuli in medio
vestrum, tamquam si nutrix foveat filios suos, f" 16 va-vb.

66 Exigit ut isti hune gladium habeant in electione bonorum et reprobatione malorum,
PL 114, col. 715.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2eme partie) 431

« Cela correspond à de ce qui est dit plus loin : "je les combattrai avec un
glaive dans la bouche" (Ap 2,16). Il se porte contre les docteurs pestiférés de
la doctrine et de la secte erronées pour les réfuter terriblement et les
condamner par une doctrine incisive et par la sentence de condamnation issue
de sa bouche. Et il dit des deux côtés non seulement parce que, sans aucune
acception de personne, il coupe, retranche et condamne les vices, mais aussi

parce qu'il détruit des erreurs opposées. Arius, en effet, erre d'un côté en
disant que le Fils est substantiellement différent du Père, dont il est une créature

et Sabellius, de l'autre côté en disant que le Père et le Fils sont la même

personne. Mais la foi du Christ coupe et retranche les deux »67.

Les interprétations d'Aser pinguis, reprises avec peu de changements dans

Ipse révélât, livrent toute une batterie d'interprétations du double
tranchant (ex utraque parte acutam), comme porteur d'une signification
morale, opposée à une lecture belliciste et littérale : les deux tranchants
renvoient 1) à la répartition du genre humain lors du Jugement ; 2) à la

séparation de l'âme et du corps dans la condamnation ; 3) à la dualité de la

peur présente et de la séparation future ; 4) aux temps de la Loi et de la

grâce. 5) au couple péché d'omission/péché de commission68. L'effort de

compréhension métaphorique d'un texte vengeur est sur son chemin. Mais
le supplément propre à Ipse révélât, en partie emprunté à Vox Domini,
accentue nettement cette tendance : « le glaive est dit double parce que
<le Verbe de Dieu> convainc les simples par l'histoire, les parfaits par
l'allégorie. Note donc que l'Écriture sainte est dite une romphée parce qu'elle est

67 Hec dicit qui habet rumpheam, id est spatam, ex utraque parte acutam. Hoc congruit ei

quod infra dicit: Pugnabo cum illis in gladio oris mei (Ap 2,16). Unde contra pestiferos doctores
erronee doctrine et secte ingerit Dicit autem: ex utraque parte non solum quia absque accep-
cione personarum omnia vicia scindit et resecat vel condempnat set eciam quia se ut terribilem
confutatorem et condempnatorem ipsorum per incisivam doctrinam et condempnativam sen-
tenciam oris sui contrarios errores destruit: Arrius enim quasi ex uno latere errat dicendo Dei
Filium esse substancialiter diversum a Pâtre tanquam ejus creaturam; Sabellius vero quasi ab

opposito latere dicit quod eadem persona est Pater et Filius. Fides autem Christi utrumque
scindit et resecat, A2 P. 14 va.

68 Ex utraque parte acuta, quia partem humani generis dividet a parte. Eze XXXIV (17):
Ecce ego judico inter pecus et pecus, arietum et hircorum et Matth. XXV. Vel ex utraque parte
acuta, propter duplicem sectionem in homine faciendam in damnatione, scilicet corporis et
anime. Ps. (108, 29); sicut diploide confusione sua. Is. XL (2): suscepit de manu Domini dupli-
cia pro omnibus peccatis suis, id est suscipiet. Vel ex utraque parte acuta, propter duplicem
effectum, scilicet timoris in presenti et sectionis in futuro - Eze XXI (11): iste exacutus est
gladius, et iste limatus est, ut splendeat et sic timorem incutiat. Vel ex utraque parte acuta,
propter duo tempora, scilicet legis et gratie. Heb. X (28): Irritam quisfaciens legem Moysi, sine
ulla miseratione duobus vel tribus testibus moritur quanta magis putatis détériora mereri
supplicia qui Filium Dei conculcaverit, et sanguinem testamenti pollutum duxerit. Vel ex utraque
parte acuta, propter peccatum omissionis et commissionis - 1er. II (13): Duo mala fecit popu-
lus meus : me dereliqueruntfontem aque vive - ecce omissio - et foderunt sibi cisternas, cister-
nas dissipatas - ecce commissio. Eccli. XXI (4): quasi rhumphea bis acuta omnis iniquitas, P 7
vb.



432 Alain Boureau

aiguisée d'une part par l'exposé des autorités, d'autre part par la subtilité
des raisons et des argumentations »69.

La lecture métaphorique de l'Apocalypse est guidée par une interrogation

qui revient sans cesse dans les deux versions du commentaire :

quelle est la nature des visions rapportées Au début du chapitre 6, l'auteur

distingue deux phases de la même vision (l'ouverture des sceaux) :

« On demande comment cette vision diffère de la précédente - et je vis
qu'il avait ouvert. Réponse : cette dernière fut imaginaire ; la présente
vision est intellective »7°.

Conclusion : le sens d'un testament

Cette mention de la complémentarité des autorités et de la raison se

trouvait, on s'en souvient, dans le testament du ms. 82 qui par ailleurs
privilégiait la science du nombre comme moyen d'atteindre l'unité à l'opposé
des lectures qui suscitaient partout la division des temps et des hommes.
L'incitation fondamentale à la patience, reprise dans le testament à partir
du prologue de Gilbert de la Porrée (« l'intention <de Jean> est d'inciter à la
patience »71) s'opposait à l'impatience et l'intolérance de ceux qui appellent
la venue des fins dernières. Ceci expliquerait la tonalité « stoïcienne » du
testament?2. Le testament conclut à la fois la lecture de l'Apocalypse et le

parcours de Richard de Mediavilla.
Tel était peut-être le dernier message de Mediavilla : dans la tourmente

provoquée par la nouvelle flambée eschatologique, il fallait désamorcer les
charges de l'Apocalypse, ce grand livre des paranoïaques, où tout peut se
lire comme complot, violence et mensonge. Par exemple, quand Mediavilla
montrait qu'une vision, celle des sauterelles, était imaginaire, il entendait
qu'elle était propre à l'esprit des damnés qui en étaient affligés par punition

et qu'elle ne constituait ni une vision corporelle accessible à tous (par
le texte de Jean), ni une vision spirituelle destinée à des élus. L'hallucina-

69 Vel secundum Haymonem rhumphea sacra Scriptura quia sicut gladius carnem dividit
et membrum a membro separat, ita gladius Verbi malos a bonis separat - Matth. X (34): non
veni pacem mittere, sed gladium: bis acutus dicitur quia simplices per hystoriam, perfectos
arguit per aUegoriam. Nota igitur quod rhumphea hic dicitur sacra Scriptura, que ex una parte
acuitur expositione auctoritatum, ex alia subtilitate rationum et argumentationum. Vel utra-
que pars rhumphee novum et vêtus testamentum et sensus litteralis et spiritualis aliis modis
dicitur supple in principio, P 8 vb-9 ra.

7° Queritur: quomodo differt hec visio ab ilia de qua supra dicitur: et vidi quod aperuisset.
Responsio: illa fuit ymaginaria, hec intellectiva, P 2iva.

71 Intentio vero eius est movere ad patientiam, P 1 vb. Ce propos était repris aussi dans
Aser pinguis.

72 Sénèque est assez longuement cité dans Ipse révélât: Seneca: « spes premii solacium fît
laboris», 1 vb; Seneca: « persequere sine modo, sine fine; nam Ulis quoque nec finis est nec modus.

Proice quecumque cor tuum laniant ; que si aliter extrahi nequirent, cor ipsum cum illis
reveliendum erat. Voluptates precipue exturba et invisissimas habe latronum more. », P 7 ra.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2ème partie) 433

tion frappait le tourmenté. Elle ne pouvait pas inquiéter l'homme de
raison. Le chrétien évangélique devait tenir l'Apocalypse pour un document à

méditer, non pour un monument à idolâtrer. Tel pourrait être le sens du
testament de Richard de Mediavilla : la patience active donne une protection

contre les violents.

Annexes

Document 1

Testamentum fratris Richardi in fine summarium73

Addiscere volentibus sic vivendum est ut a venereis rebus, ab illecebris ventris et
gutturis, ab immoderato cultu corporis et ornatu, ab torpore sompni et pigritie, ab
emulatione, obtrectatione, invidentia, ab honorum ambitionibus, ab humane
laudis cupiditate se abstineant. Amorem pecunie totius sue spei certissimum
venenum esse credant, neminem oderint, caveant, cum vindicant, ne nimium sit,
cum ignoscant, ne parum.

Sequitur quomodo addiscere debeant qui sic vivere studuerunt. Dupliciter
addiscendum est, auctoritate et ratione. Tempore auctoritas, re autem ratio prior
est. Auctoritas autem duplex est, divina scilicet et humana. Humana sepe fallit.
Illorum tamen auctoritas excellit et non aliter vivunt quam vivendum esse

precipiunt. Quas artes addiscere debeant? precipue scientiam disputandi et
scientiam numerorum et si ambas non possint, alteram illarum perfecte sciant. Et
si illud etiam confusio videatur, addiscant et sciant perfecte tantum quid sit unum
in numeris. In eruditione enim disciplina nichil plus invenit quam quid sit unum.
Quid enim addiscatur aut discernendo aut connectendo tractatur. Quid autem
discernitur, nisi quod aut unum putatur et non est, aut non tarn unum est quam
putatur? Quid autem connectendum est nisi ut unum fiat quantum potest? Ergo et
in discernendo et in connectendo et naturaliter addiscendo, non nisi unum queri-
tur. Ex quo sequitur quod non in confusione et in infinita problematum multipli-
catione et divisionum subdivisione, sed in paucitate modus addiscendi consistit. Et
hoc quantum ad cognitionem anime in hoc modo ex testamento vobis recomman-
do, quantum autem ad affectivam duo minuta74 que sunt Caritas et patientia. « Si

non vacat omnes sacras paginas perscrutari, tene caritatem ubi omnia pendeant.
Ille enim, secundum Augustinum, tenet et quod patet et quod latet in divinis codi-
cibus qui caritatem tenet in moribus »75.

Quia vero milicia est vita hominis super terrami6 videtur, et vos adhuc pugnan-
do militatis77. Pugnanti necessarium est scutum protegens. Ideo in fine scutum

73 summarium] l'auteur du catalogue, dans son incipit, lit sententiarum.
74 Cf. Marc. 12,52.
75 AUGUSTIN: Sermon 350.
76 lob 7,i.
77 De patientia: add. eadem manu in margine.



434 Alain Boureau

patientie vobis recommando. In patientia vestra possidebitis animas vestrast8, id
est vitas. Ergo vita tuetur patientia. Ergo ipsa protegit et scutum est. Preterea
patientia species est fortitudinis potissima; et quid tarn protegit quam fortitudo?
scutum ergo est patientia. Si vultis perfecti esse, militetis in patientia. Patientia
autem opus perfectum habet. lac. 179 (4) Perfecte enim operans est qui movet
immotus et stabile manens, dat alia moveri. Patientia igitur opus perfectum habet
quia ipsa immota omnia mota repellit et reflectit insultantis iaculum in eum qui
iaculatur propriis iaculis eumdem vulnerans vel concursus80 dolore vel confusione
cassati conatus ad penam vel admiratione de immobilitate patientie, et confusione
de suo frustrato conamine ad penitentiam.

Hanc in vobis faciet crucis et crucifixi amans recordatio. Crux ergo amata et
jugiter memorata scutum erit vobis et patientia. Nimirum figura crucis figura scuti
est, si a duobus cornibus ligni transversalis trahantur ad pedem due linee recte.
Hanc in vobis natam nutriet recordatio velocis transitus temporalium afflictionum.
Hanc nutritam roborabit in vobis jugis recordatio immutabilitatis statuum
eternorum. Hanc roboratam perficiet in vobis spes consecutionis divitiarum
eternarum. Ergo consulo ut in pede huius scuti hoc est quodam sinu memorie
depingatur velox transitus temporalium ad similitudinem torrentis, ubi et
scribatur Et transit mundus, et concupiscentia ejus I loh. II et preterit figura hujus
mundi I Cor. 7 (11). In dextro cornu hoc est in alio sinu memorie depingatur immu-
tabilitas dierum eternarum ad similitudinem solis radiantis, ubi et scribatur longi-
tudo81 dierum in dextera ejus, Prov. III (16) et in sinistra cornu depingatur spes
eternarum divitiarum ad similitudinem lune crescentis ubi et scribatur in sinistra
illius divitie et gloria. Ibidem hoc est scutum quo pro/Ai 68vb/teget vos Dominus
et arcebit impetum inimicorum vostrorum, in quo militabitis et in quo et vincetis,
quia nobile vincendi genus est patientia. Vincit qui patitur. Si vis vincere, disce
pati. Premium huius scuti percipietis, quod82 est firmissime adherere bono unde
non avellatur vel nichil molestie posse pati, quod83 est dos impassibilitatis et vita
eterna, quam nobis parare dignetur, etc. Amen

Document 2

Annotation du P 24r sur le soleil, la lune et les étoiles

Allegorice Sol: Christus Mal. ultim (4,2): Et orietur vobis timentibus nomen meum
sol justitie
Luna: ecclesia - Cant. VI (9): pulchra ut luna
Stelle: prelati. Supra: VII angeli, VII stelle sunt VII ecclesie

78 Luc. 21,17.
79 lac. 1,4.
80 concursus] lectio coniecturalis.
81 longitudo] scripsi pro latitudo.
82 quod] scripsi pro quid.
83 quod] scripsi pro quid.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (2eme partie) 435

Tropologice
Sol: lux predicationis cruce; supra (1, 16): et faciès ejus, id est predicatio eius,
Christi, sicut sol lucet in virtute sua
Luna: doctrina moris ecclesie- Ysa. XIII (10): luna non splendebit in lumine suo
Stelle: doctores - Dan. XII (3): et qui ad iustitiam erudiunt multos, quasi stelle in

perpétuas eternitates.

Mistice
Sol: ordo contemplativorum. Eccli. XLII (16): Sol illuminans per omnia respexit et
gloria Domini plenum est opus ejus.
Luna: ecclesia electorum
Stelle: viri spirituales - lud. (5, 20): stelle manentes in ordine et cursu suo, adversus
Sisaram pugnaverunt.

Sol: auctoritas pontificalis seu spiritualis
Luna: auctoritas imperialis seu temporalis
Stelle: principes mundani.

Document 3

Les trois textes empruntés à Vidit Iacob par l'annotateur

(Haut de la colonne 3ivb) 25 rb: quatuor Angelos, id est demones universos qui
dicuntur quatuor propter naturam numeri. Quia quaternarius maxime divisibilis
est, et ipsi non intendunt nisi divisionem facere. Item quaternarius non est numerus

solidus sed superficialis: ita suggestio demonum superficialis est nullam ha-
bens soliditatem. Item dicuntur quatuor quia quatuor evangelia pugnant et quatuor

vitia suggerere intentant. Vel quia per quatuor angulos terrae, idest in quatuor

partibus mundi immorantes, ut omnes tentent
(Haut de la colonne 3ivb) 25vb: Per hune numerum signantur omnes electi, sive

salvandi secundum quadruplicem statum salutis. Nam per centum signantur illi
quibus debetur fructus centesimus, idest virgines; per quadraginta qui est numerus
penitentie, significantur illi, quibus debetur fructus quadragesimus, idest
continentes qui semper sunt in penitentia, qui tribulantur a carne, sicut dicitur Corinth.
7, et ideo oportet carnem restringere operibus penitentie. Per quatuor illi, quibus
debetur fructus trigesimus, id est conjugati, qui sunt divisi; et ideo per quatuor
recte significantur, quia primus numerus divisibilis in numéros. Unde 1 Corinth. 7,
quicumque habet uxorem est sollicitus que sunt mundi, quomodo placeat uxori et
divisus est. Et omnes isti dicuntur mille, sive millia, quia millenarius est numerus
sive solidus habens trinam dimensionem, scilicet decies decies decern.

(Haut de la colonne 3ivb): de Antichristo, Eccle. 4 (15), vidi cunctos juvenes qui
ambulabant sub sole cum adolescente secundo, id est Antichristo, qui est adoles-
cens secundus Christi qui consurget pro eo, id est loco Christi.



436 Alain Boureau

Note : J'ai reçu, pour la première partie de l'article, des objections de
Martin Morard (CNRS) que je remercie. Une objection me paraît justifiée :

la mention « omnes quaterni huius libri sunt VI et duo folia si aliqua scrip-
tura. », dans le ms. Assise 82, viendrait d'un relieur plus tardif. L'argument
très secondaire qui en dépend (p. 229) peut être suspendu, sans dommage,
à mon avis, pour la démonstration.

Résumé
Le franciscain Richard de Mediavilla (vers 1248-vers 1300) serait l'auteur
d'un commentaire sur l'Apocalypse, en deux versions successives, Aser pin-
guis et Ipse révélât, jusqu'ici attribuées l'une à Hugues de Saint-Cher,
l'autre, manuscrite, à Guillaume de Méliton. La première partie de l'article
montre, sur des critères philologiques, que le manuscrit de tête dlpse révélât
(Assise 82) serait une version préparatoire, dictée par l'auteur à la fin de sa
vie. La seconde partie regroupe les thèmes spécifiques que l'on retrouve dans
l'œuvre spéculative de Mediavilla et ceux qui, dans une orientation bonaven-
turienne opposée aux Joachimites, prennent sens dans la controverse avec
Olivi.

Abstract
The Franciscan friar Richard de Mediavilla (circa 1248-circa 1300) is thought
to have been the author ofa commentary on the Apocalypse, made up of two
successive versions, Aser pinguis et Ipse revelat, the former being until now
attributed to Hugues ofSaint-Cher, and the latter, in a manuscript version,
to Guillaume of Meliton. The first part of this paper seeks to show, on the
basis ofphilological criteria, that the head manuscript o/Ipse revelat (Assisi
82) might have been a preliminary version, dictated by the author near the
end of his life. The second part brings together the specific themes that are
to be found in the speculative work ofMediavilla and those which, following
a Bonaventurian direction as opposed to that of the Joachimites, become

meaningful in the controversy with Olivi.


	Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? : Second partie : les enjeux de l'exégèse de Mediavilla [Fortsetzung]

