Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung Gottes bei Thomas von
Aquin

Autor: Heller, Jakob G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAKOB G. HELLER

Die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung
Gottes bei Thomas von Aquin

Eine der Theorien, die im Mittelalter, genauer im 13. Jahrhundert, ent-
standen, deren Auswirkungen sich in der Philosophie zumindest bis
Descartes und Leibniz nachweisen lassen und die bis heute zu den Lehren
der katholischen Theologie zdhlt, ist die Lehre vom concursus divinus, die
Lehre also, da Gott als erste und unmittelbare Ursache an allen geschopf-
lichen Tatigkeiten mitwirkt.: Thomas von Aquin gilt dabei als derjenige
unter den mittelalterlichen Philosophen, der sich am umfassendsten mit
diesem Thema befaf3t.2 Tatsachlich beschaftigt er sich in fiinf seiner Werke
mit der Lehre von der Mitwirkung Gottes an den Tatigkeiten der Ge-
schopfe: in den distinctiones 1 und 37 des Kommentars zum zweiten Buch
der Sentenzen des Petrus Lombardus, in den Kapiteln 67-70 des dritten Bu-
ches der Summa contra gentiles, in der dritten Frage der Quaestiones dis-
putatae de potentia, in der dritten Frage der Quaestiones disputatae de ma-
lo und in Frage 105 des ersten Teiles der Summa theologiae.3 Seine Beschaf-
tigung mit der Lehre von der Mitwirkung Gottes erstreckt sich somit fast
tiber den ganzen Zeitraum, in dem er lehrend und schreibend tdtig war.
Die Forschung hat sich immer wieder mit der Position des Thomas zu
diesem Thema auseinandergesetzt. Insbesondere konnte C. Fabro gut auf-
zeigen, wie der Aquinate unter Einfluf8 des Liber de causis die Mitwirkung
Gottes als transzendente Voraussetzung fiir die Eigentdtigkeit der Ge-
schopfe erkldrt.4 Und D. Perler und U. Rudolph legten anhand der Ausfiih-
rungen des Thomas zur Mitwirkung Gottes an den Tatigkeiten der Ge-

1 Vgl. SCHEEBEN, M.].: Handbuch der katholischen Dogmatik. 3. und 4. Buch
Schépfungslehre. Siindenlehre. Paderborn: Herder 1961, 19; SCHULTE, R.: Mitwirkung
Gottes, in: KASPER, Walter Kardinal (Hg.): Lexikon fiir Theologie und Kirche. Bd 7.
Freiburg: Herder 1998, 348f.; FRINS, V.: Concours divin, in: VACANT, A. (Hg.): Diction-
naire de théologie catholique. Bd 3. Paris: Letouzey et Ané 1908, 781-796.

2 Vgl. SCHEEBEN, M.].: Handbuch der katholischen Dogmatik. 3. und 4. Buch, 23.

3 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum. Tomus II, Editio nova
cura R.P. Mandonnet. Parisiis: 1929, dist. 1, q. 1, art. 4, 23-27; THOMAS VON AQUIN: Sum-
ma contra gentiles. Liber III (= Oper omnia 14). Romae: 1926, c. 67-70, 190-207; THOMAS
VON AQUIN: Quaestiones disputatae de potentia. Cura et studio R.P. Pauli M. Pession.
Romae: Marietti 1949, q. 3, art. 7, 55-59; THOMAS VON AQUIN: Quaestiones disputatae de
malo. Romae: Marietti 1982, q. 3, art. 2, 69-70; THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae
I. Quaestiones L-CXIX. Romae: 1889, q. 105, art. 5, 475-476.

4 FABRO, C.: Participation et causalité selon S. Thomas d’Aquin. Louvain: Publica-
tions universitaires des Louvain 1961, besonders 318-409.



388 Jakob G. Heller

schopfe in der Summa contra gentiles und in De potentia dar, weshalb sich
Thomas durch die Position des Okkasionalismus, der ihm in arabsichen
Quellen begegnete, dazu angeregt sah, die Lehre von der Mitwirkung Got-
tes zu entwickeln.5 Auf diesen Ergebnissen baut die vorliegende Arbeit auf
und mochte ihnen zwei neue Aspekte hinzufiigen. Zum einen soll durch
einen Vergleich aller Textstellen, in denen sich Thomas mit der Thematik
befafdt, unterstrichen werden, wie grof} die Bedeutung der arabischen
Quellen fiir die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung Gottes an den
geschopflichen Tatigkeiten war. Zum anderen soll gezeigt werden, wie sich
die Fragestellung, unter der Thomas sich dem Thema ndhert, im Laufe der
Zeit verandert, was einen Aufschluff iber den modus philosophandi des
Aquinaten zu geben scheint. Zu Beginn wollen wir jedoch kurz erlautern,
weshalb Thomas - wie auch seine Zeitgenossen - den Begriff concursus di-
vinus nicht verwendet, wenn er iiber die Lehre von der Mitwirkung Gottes
an den geschopflichen Tatigkeiten spricht.6

ZUR BEGRIFFLICHKEIT BEI THOMAS: CONCURSUS DIVINUS ODER COOPERATIO DEI?

Dem aufmerksamen Leser diirfte nicht entgangen sein, dafd wir es in der
Einleitung vermieden haben, den Begriff concursus divinus zu verwenden,
wenn es um die Lehre von der Mitwirkung Gottes an den geschopflichen
Tatigkeiten ging. Wir lehnen uns damit an die Begrifflichkeit des Aqui-
naten an, der selbst den Begriff concursus divinus nicht verwendet, um die
hier untersuchte Aussage zu bezeichnen. Dies hindert die gangigen dog-
matischen Lehrbiicher allerdings nicht daran, seine Lehre von der Mit-
wirkung Gottes meist mit der anachronistischen Bezeichnung concursus
divinus zu belegen.7

In den Textstellen, die wir unserer Untersuchung zugrunde legen, be-
niitzt Thomas zudem weder das Substantiv concursus noch das Verb con-
currere, um das Zusammenwirken von Gott und Geschdpf zu bezeichnen.
Stattdessen verwendet er verschiedene mit dem Verb operari konstruierte
Wendungen: intime in eis operans,8 causa operandi omnibus operantibus,9

5 PERLER, D./RUDOLPH, U.: Occasionalismus. Theorien der Kausalitdt im arabisch-
islamischen und im europdischen Denken. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2000,
besonders 135-145.

6 Erstmals konnten wir den Begriff bei Suarez nachweisen. Er verwendet ihn in:
FRANZISKUS SUAREZ: Disputationes Metaphysicae 1-27 (= Opera omnia 25). Editio nova a
Carolo Berton. Paris 1866, I, ¢, 5, 22: ,[...] praeter concursum Dei immediatum in
effectum et actionem causae secundae [...]“.

7 Vgl. die Darstellung in SCHEEBEN, M.].: Handbuch der katholischen Dogmatik. 3.
und 4. Buch, 23; aber auch in SCHEFFCZYK, Leo Kardinal: Schépfung als Heilserdffnung.
Schopfungslehre (= Katholische Dogmatik 6). Aachen: MM-Verlag 1997, 175-178, oder in
SCHMAUS, M.: Katholische Dogmatik II.1. Gott der Schopfer. Miinchen: Hueber 1962, 167-
178.

8 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 25.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 389

Deus operatur in qualibet operatione naturae,© Deus operatur in rebus
Deus est cuiuslibet operationis causa.> Dies ist um so erstaunlicher, als
Thomas an anderen Stellen seines Werkes das Verb concurrere be-
ziehungsweise das Substantiv concursus sehr wohl verwendet, wenn es
darum geht, das Zusammenwirken zweier Ursachen zu beschreiben.3 Wes-
halb beniitzt Thomas sie also nicht auch zur Beschreibung des Zusammen-
wirkens von Gott und Geschopf?

Betrachtet man die Verwendung von concurrere beziehungsweise con-
cursus im Werk des Aquinaten genauer, so stellt man fest, daff Thomas sie
mit vier Nuancen gebraucht.4 Einmal verwendet er das Wort in der ur-
spriinglichen Bedeutung von concurrere als ,zusammen laufen®, etwa wenn
Thomas vom Zusammentreffen zweier Sklaven oder dem gemeinsamen
Lauf von Pferden spricht.’s In diesem Sinne wird das Wort auch verwendet,
wenn vom Zusammenstromen von Wasser oder dem Zusammenstromen
des Volkes gesprochen wird.16 In einer zweiten Bedeutung verwendet Tho-
mas das Wort, um das Zusammenwirken verschiedener Dinge zu beschrei-
ben, etwa das Zusammenwirken verschiedener Krafte wie Hitze und geis-
tiger Krafte, mehrerer Atome oder verschiedener Willen.7 Ein Spezialfall
davon sind jene Fille, in denen Thomas das Wort concursus gebraucht, um
das Zusammenspiel mehrerer Ursachen (causae) zu beschreiben.® In die-

9 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 67, 190.

10 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 55.

1 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 105, art. 5, 475.

12 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 105, art. 5, 476.

3 Der Index thomisticum (URL: http://www.corpusthomisticum.org/it/index.age;
befragt am 28. November 2010) fiihrt 16 Eintrage fiir das Wort concursus und 44 fiir das
Verb concurrere an, hinzu kommen noch weitere Stellen, an denen die deklinierten be-
ziehungsweise gebeugten Formen verwendet werden.

14 Wir stiitzen uns dabei auf einen Vergleich der Textstellen, die der Index thomis-
ticum fiir eine Suche nach dem Substantiv concursus und den entsprechenden dekli-
nierten Formen angibt. Die Textstellen, die das Verb concurrere und seine Beugungs-
formen enthalten, fiigen dem keine neuen Nuancen hinzu.

15 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 16, art. 1: ,[...] concursus duorum
servorum [...]“; 552; THOMAS VON AQUIN: Sententia libri Ethicorum. Volumen I. Prae-
fatio. Libri I-1Il (= Opera omnia 47,1). Romae: Marietti 1969, III, 1. 16, 170: ,[...]
concursus [...] equorum®,

16 THOMAS VON AQUIN: In libros Aristotelis De caelo et mundi (= Opera omnia 3).
Romae: 1886, II, 1. 6, 145: ,[...] ex concursu aquae [...]“; THOMAS VON AQUIN: Super
Evangelium S. Ioannis lectura. Romae: Marietti 1952, c. 11, 1.8, 296: ,[...] ex concursu
populo [...]“

17 THOMAS VON AQUIN: Quaestiones disputatae de veritate. QQ. 8-20 (= Opera
omnia 22,2). Romae: Marietti 1970, q. 13, art. 4, 429: ,[...] caloris et spirituum con-
cursum [...]“; THOMAS VON AQUIN: De caelo et mundi, I, .22, S. go: ,[...] ex concursum
atomorum [...]“; THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae Ia Ilae. Quaestiones I-LXX (=
Opera omnia 6). Romae: 1893, II, c. 83, 521: ,[...] ex concursu duarum voluntatum [...]“

18 Vgl. etwa THOMAS VON AQUIN: Quaestiones disputatae de veritate, q. 8, art. 12,
259: ,[...] concursus plurimum causarum [...]“; THOMAS VON AQUIN: Expositio in duo-



390 Jakob G. Heller

ser dritten Bedeutung wird das Wort concursus am hdufigsten verwendet.
Eine vierte Bedeutung hat das Wort, wenn Thomas es verwendet, um da-
mit die innere Struktur der Dreifaltigkeit zu beschreiben.9

Fir unsere Fragestellung interessant ist dabei die zweite und dritte
angefiihrte Verwendung von concursus. Die Textstellen, in den Thomas
concursus dazu verwendet, das Zusammenwirken mehrerer Ursachen zu
beschreiben, stehen fast ausschlieflich im Kontext der Erklarung von
Zufall oder Kontingenz.2e Thomas erklart den Zufall dadurch, dal zwei
von einander getrennte Ursachen gemeinsam wirksam werden. Als Beispiel
fiihrt er in den Sentenzen zur Metaphysik den Uberfall von Riubern an,
der auf zwei unabhingige Ursachen, niamlich den Uberfallenen (der etwa
einen bestimmten Weg gewdhlt hat) und die Rauber (die ihm auf diesem
Weg auflauern) zuritickzufiihren ist.> Es handelt sich dabei also um mehre-
re Ursachen, die nicht auf einander bezogen sind und unabhdngig vonein-
ander wirken. Thomas driickt das dadurch aus, dafd er diese Ursachen als
»nicht geordnet” beschreibt.22 Die Ursachen, die hier zusammen auftreten,
wirken unabhdngig von einander und sind einander zumindest insofern
gleichrangig, als daf jede auch dann wirkt, wenn die andere nicht mit ihr
zusammenwirkt - nur die Folgen des Zusammenwirkens bleiben dann
eben aus. Wenn der Wandernde aus dem vorigen Beispiel sich etwa fiir
einen anderen Weg entscheidet, geht er ungehindert seines Weges und die
Rduber liegen vergeblich auf der Lauer - oder finden ein anderes Opfer.
Gerade so sieht Thomas das Zusammenwirken von Gott und Geschopf

decim libros Metaphysicorum Aristotelis. Romae: Marietti 1964, VI, 1.3 307: ,[...] propter
concursum duarum causarum |[...]“.

19 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae IIl. Quaestiones LX-XC (= Opera omnia
12). Romae: Marietti 1904, q. 3, art. 1, 53: ,Hoc autem est proprium diviniae personae,
propter eius infinitatem, ut fiat in ea concursus naturarum [...]“. Man konnte diese
Bedeutung vielleicht mit der zweiten unserer Aufzdahlung identifizieren, da es hier aber
um einen ganz anderen Zusammenhang geht, nicht um innerweltliche Prozesse, son-
dern um Gott, scheint es uns angemessen, diese Nuance von der anderen zu trennen.

20 So etwa folgende Textstellen: THOMAS VON AQUIN: In libros Metaphysicorum, VI,
1.3, 307: ,Si igitur ea quae hic sunt contigentia, reducamus in causas proximas
particulares tantum, inveniuntur multa fieri per accidens, tum propter concursum dua-
rum causarum [...]“; THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles. Liber II (= Opera
omnia 13). Romae: Marietti 1918, c. 44, 369: ,Quod autem provenit ex concursu diver-
sarum causarum quarum una ab alia non dependet est casuale“; THOMAS VON AQUIN:
Summa contra gentiles III, c. 74, 218: ,Ex concursu autem duarum vel plurimum causa-
rum contingit aliquid asualiter evenire®.

21 THOMAS VON AQUIN: In libros Metaphysicorum, VI, 1. 3, 307: ,[...] tum propter
concursum duarum causarum, quarum una sub altera non continetur, sicut preater
intentionem occurrunt mihi latrones. Hic enim concursus causatur ex duplici virtute
motiva, scilicet mea et latronum®.

22 Vgl. den Textverweis in Fuflnote 21 oder THOMAS VON AQUIN: Summa contra
gentiles II, c. 41, 361: ,Si vero diversi agentes non sint ad invicem ordinati, concursus
eorum ad diversitatem rerum producendam erit per accidens".



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 301

oder genauer das Wirken Gottes im Geschopf und im Wirken des Ge-
schopfes nicht. Vielmehr gibt es betrachtliche Unterschiede zwischen dem
Zusammenwirken von Gott und Geschopf einerseits und dem Zusammen-
wirken zweier Ursachen im genannten Beispiel: Zundachst kommt das Wir-
ken Gottes nicht von auflen zum Wirken des Geschopfes hinzu, wie das
Lauern der Rauber einfach zum Gehen des Wanderers hinzukommt und
sich beide Wirkungen (in diesem Falle zum Ungliick des Wanderers) {iber-
schneiden. Vielmehr wirkt Gott auf innerliche Weise.23 Dann wirken Gott
und Geschopf auch nicht unabhdngig von einander, vielmehr kann das
Geschopf seine eigene Tatigkeit erst durch die Tatigkeit Gottes ausiiben,
denn er ist die Ursache fiir dieses Tatigsein.24 Ohne sein Mitwirken wiirde
also nicht nur eine aus dem Zusammenwirken resultierende Folge unter-
bleiben, sondern die ganze eigene Tatigkeit des Geschopfes. Zudem wird
dadurch auch die Gleichrangigkeit der Ursachen aufgehoben, die bei den
oben genannten Fallen, in denen Thomas das Zusammenwirken mehrerer
Ursachen mit dem Wort concursus beschreibt, gegeben ist. Vielmehr ist
Gott der geschopflichen Tatigkeit grundsatzlich iiber- und im kausalen
Sinne vorgeordnet.

Diese grof3en Unterschiede scheinen eine hinreichende Erklarung dafiir
darzustellen, daf8 Thomas das Zusammenwirken von Gott und Geschopf
nicht als concursus bezeichnet, sondern vielmehr genauer vom Wirken
Gottes in der Tatigkeit des Geschopfes spricht und dazu die Worte operari
oder agere verwendet. Beide verwendet Thomas in seinem Werk sehr all-
gemein als ,wirken“ oder ,tdtig sein“.2s Auch die zugehorigen Substantive
operatio und actio verwendet Thomas sehr allgemein in der Bedeutung
»Latigkeit” oder ,Handlung“.26 Unter actio versteht Thomas die Aktualitat
einer Kraft (actualitas virtutis)27 oder den Ursprung einer Bewegung (origo
motus).28 Mit operatio bezeichnet Thomas jeden Akt (actus) einer belie-
bigen Sache, beziehungsweise das Mittlere (medium) zwischen dem Tati-
gen und dem Gewirkten.29 Gerade aufgrund der genannten Begriffsbestim-

23 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 25:
»Horum autem causa etiam Dei est, magis intime in eis operans quam aliae causae
moventes [...]“

24 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 67, 190: ,[...] Deus causa est
omnibus operantibus ut operentur. [...] Omne igitur operans operatur per virtutem Die“.

25 Vgl. SCHUTZ, L.: actio, in: SCHUTZ, L.: Thomas-Lexion. 2. Ausgabe. Paderborn:
Schoningh 1895, 10-12 und SCHUTZ, L.: agere, in: SCHUTZ, L.: Thomas-Lexion, 36-38.

26 Vgl. SCHUTZ, L.: operatio, in: SCHUTZ, L.: Thomas-Lexion, 542-546; SCHUTZ, L.:
actio, in: SCHUTZ, L.: Thomas-Lexion, 10-12.

27 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 54, a. 1, 39: ,[...] actio enim est
proprie actualitas virtutis [...]“

28 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 41, a. 1, 421: ,Et idea actio, secundum
primam nominis impositionem, importat origninem motus [...]“

29 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 12, expositio,
320: ,[...] operatio dicitur quilibet actus rei [...]“; THOMAS VON AQUIN: Scriptum super



392 Jakob G. Heller

mungen sind diese Begriffe sehr gut geeignet, die Theorie zu beschreiben,
die Thomas fiir das Zusammenwirken von Gott und Geschopf entwickelt.

Thomas ist dabei keineswegs der einzige Philosoph des dreizehnten
und vierzehnten Jahrhunderts, der den Begriff concursus divinus nicht ver-
wendet - bei Alexander von Hales, Heinrich von Gent, Bonaventura, Aegi-
dius Romanus, Johannes Petrus Olivi, Wilhelm von Ockham und Duran-
dus von Saint-Pour¢ain findet er sich ebenso wenig. Suarez verwendet den
Begriff gut drei Jahrhunderte nach Thomas hingegen scheinbar selbstver-
standlich, um die Lehre vom Zusammenwirken Gottes und der Geschopfe
zu beschreiben.30 Da Suarez sich der Lehre von der Mitwirkung Gottes des
Thomas von Aquin anschliefdt, scheint dies darauf zu deuten, dafd eine
Veranderung in der Verwendung des Begriffes concursus stattgefunden
hat, die der genaueren Analyse harrt.

DIE BEGEGNUNG MIT ARABISCHEN UND JUDISCHEN QQUELLEN ALS ANLAR FUR DIE
BILDUNG EINER NEUEN THEORIE

Vergleicht man die fiinf Werke, in denen sich Thomas mit der Lehre von
der Mitwirkung Gottes an den Tatigkeiten der Geschopfe auseinander-
setzt, so fallt auf, dafd er dieses Thema unter zwei verschiedenen Gesichts-
punkten behandelt. In distinctio 37 des Kommentars zum zweiten Buch
der Sentenzen und in der dritten Frage des Quaestiones disputatae de malo
entwickelt er die Lehre von der Mitwirkung Gottes an den geschopflichen
Tatigkeiten im Zusammenhang mit der Frage, ob die Wirkung der Siinde,
insofern sie Wirkung sei, von Gott stamme.3>

Thomas greift damit eine Frage der Sentenzenschrift des Petrus Lom-
bardus auf, der in der distinctio 37 des zweiten Buches zwei verschiedene
in der Tradition der christlichen Philosophie vertretene Positionen vor-
stellt, aber fiir keine dieser Positionen Partei ergreift.32 Dabei handelt es
sich einerseits um die Auffassung, dafd der Akt der Siinde, weil er eben
siindig ist, in keiner Weise von Gott stammen kann.33 Andererseits wird
die Position vertreten, dafd der Akt der Siinde, insofern er Akt ist, gut ist

Libros Sententiarum I, dist. 37, q. 3, art. 2, ad 3, 875: ,[...] operatio est quasi medium
inter operans et operatum [...]“

30 FRANZISKUS SUAREZ: Disputationes Metaphysicae, 1, c. 5, 22: ,[..] praeter
concursum Dei immediatum in effectum et actionem causae secundae [...]“.

31 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, 950: ,Utrum actio
peccati, inquantum actio, sit a Deo“.

32 PETRUS LOMBARDUS: Sententiae in IV libris distinctae Tomus I. Liber I et II. Editio
tertia, ad fidem codicum antiquorum restituta. Romae: Grottaferrata 1971, 1. II, dist. 37,
543-547.

33 PETRUS LOMBARDUS: Sententiae, 1. II, dist. 37, 543: ,Asserunt enim voluntatem
malam et actum malum peccata esse et nulla ratione bona, nec secundum aliquam
rationem ex Deo auctore esse, quia sine Deo fiunt*.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 393

und daher von Gott stammt, wahrend der Mangel, der den Akt zur Siinde
macht, vom Geschopf verursacht wird.34 Zur Begriindung der beiden Posi-
tionen fiihrt Petrus Lombardus zahlreiche Augustinuszitate an. Eine weite-
re wichtige Quelle fiir die Behandlung dieser Frage ab dem dreizehnten
Jahrhundert ist Anselm von Canterbury, der insbesondere in seiner Schrift
De concordia praescientiae et praedestinationis et gratiae Dei cum libero
arbitrio auf dieses Thema eingeht.3s

Thomas sieht sich daher in einer langen Tradition, wenn er dieses
Thema aufgreift und behandelt. Auch viele andere scholastische Denker,
etwa Bonaventura und Wilhelm de la Mare gehen auf diese Frage ein und
entwickeln die Lehre von der Mitwirkung Gottes in diesem Rahmen. Ver-
gleicht man allerdings die Darstellung der Sentenzen und die Beschafti-
gung etwa Anselms von Canterburry mit dieser Frage mit der Behandlung
des Themas bei Thomas von Aquin, Bonaventura und anderen scholas-
tischen Autoren, die sich etwa zeitgleich oder etwas spater mit dem Thema
befassen, etwa Wilhelm de la Mare, Wilhelm von Ockham oder Durandus
von Saint-Pourcain, so fallt auf, daf erst ab etwa der Mitte des dreizehnten
Jahrhunderts versucht wird, das Zusammenwirken von Gott und Geschopf
zu erklaren, wenn der Akt der Siinde, insofern er Akt ist, von Gott kommt,
insofern er aber Siinde ist nicht von ihm. Zuvor stellt man zwar die
Tatsache fest, daf® eine Handlung, insofern sie gut ist, von Gott kommt,
der Mangel aber, der sie zur Siinde machte, vom Geschopf, eine genaue
Erklarung, wie sich diese beiden Aspekte vereinbaren lassen, wie sich also
das Zusammenwirken von Gott und Geschopf vollzieht, findet sich vor
dem dreizehnten Jahrhundert jedoch nicht.36 Erst von diesem Zeitpunkt ab
scheint also die Theorie von der Mitwirkung Gottes an den geschopflichen
Tatigkeiten wirklich als eigenstandige Lehre entwickelt worden zu sein.

Thomas behandelt die Mitwirkung Gottes allerdings auch unter einem
zweiten Gesichtspunkt, namlich der Frage, ob Gott in allen Tatigkeiten der
Geschopfe selbst tdtig ist.37 Sowohl im Rahmen der ersten distinctio des
Kommentars zum zweiten Buch der Sentenzen, als auch in der Summa
contra gentiles, der Quaestio disputatae de potentia und der Summa theolo-
giae behandelt er die Mitwirkung Gottes an allen geschopflichen Tatigkei-
ten nicht im Rahmen der Frage nach dem ontologischen Status der siind-
haften Handlung, sondern im Zusammenhang mit der Beziehung Gottes

34 PETRUS LOMBARDUS: Sententiae, 1. 11, dist. 37, 545: ,In hoc autem verbo superi-
orum sententiae recte opponitur, qui dicunt Deum non esse auctorem eorum, quae
mala sunt, in quantum mala sunt, sed in quantum actum sunt [...]“.

35 ANSELM VON CANTERBURY: De concordia praescientiae et praedestinationis et
gratiae dei cum libero arbitrio (= Opera Omnia 1). Ad fidem codicum recensuit
Franciscus Salesius Schmitt. Stuttgart: Frommann-Holzboog 1984, q. 1, 7, 257-260.

36 Vgl. etwa ANSELM VON CANTERBURY: De concordia, q. 1, 7, 258.

37 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 55: ,[...] utrum Deus operetur in
operatione naturae®“.



394 Jakob G. Heller

zu seiner Schopfung. Er scheint damit der erste Autor zu sein, der die
Frage nach der Mitwirkung Gottes von den siindhaften Handlungen auf
alle geschopfliche Wirkungen ausdehnt und so die Lehre von der allge-
meinen Mitwirkung Gottes an den Tatigkeiten der Geschopfe entwickelt.38

Thomas lost die Frage nach dem Zusammenwirken von Gott und Ge-
schopfen, das zuvor nur im Rahmen der Frage nach dem ontologischen
Status der siindhaften Handlung thematisiert wurde, also aus diesem Rah-
men heraus und behandelt sie im Kontext der Schopfungslehre und der
Untersuchung der gottlichen Vorsehung. Um zu erklaren, was ihn dazu
veranlafdt, scheint es hilfreich, genauer zu untersuchen, welche Quellen
Thomas bei der Behandlung dieser Fragen heranzieht. Dabei fallt auf, daf3
sich Thomas in diesem Zusammenhang vor allem auf arabische Autoren
stiitzt. Bei der Behandlung der Frage, ob der Akt der siindhaften Handlung
von Gott ist, insofern er Akt ist, bezieht Thomas diese Quellen dagegen
nicht mit ein.39

Die erste arabische Quelle, die Thomas im Kontext der Lehre von der
Mitwirkung Gottes beniitzt, ist der Kommentar von Averroes zur Metaphy-
sik des Aristoteles. Im neunten Buch heifdt es dort im Kommentar zu Text
7: ,Moderne Autoren nehmen an, daf ein Einziges, also Gott, alle Seienden
ohne Mittleres wirkt. Und es kommt ihnen zu (contingere), dal kein
Seiendes auf natiirliche Weise eine eigene Wirkung hat“.4c Sehr wahr-
scheinlich tibernimmt Thomas die erste mogliche Position, die er in der
solutio des vierten Artikels der ersten Frage im zweiten Band des Senten-
zenkommentars vorstellt, aus dieser Quelle. Dort heifdt es namlich: ,Eine
von diesen [moéglichen Meinungen] ist, dafd Gott unmittelbar alles selbst

38 FREDDOSO, A.].: God’s General Concurrence with Secondary Causes. Pitfalls and
Prospects, in: The American Catholic Philosophical Quarterly 68 (1994) 131-156, hier 132.

39 Zur Verwendung arabischer Quellen durch Thomas im Allgemeinen siehe: BUR-
RELL, D.B.: Aquinas and Islamic and Jewish thinkers, in: KRETZMAN, N./STUMP, E. (Hgg.):
The Cambridge Companion to Aquinas. Cambridge: Cambridge University Press 1993,
60-84. Auflerdem wird das Thema in Kapitel 3 von VERBEKE, G./VERHELST, D. (Hgg.):
Aquinas and Problems of His Time. Leuven: University Press 1976, 139-177, behandelt.

40 AVERROES/BURKE, B. (Hgg.): Das neunte Buch des lateinischen grofien Metaphy-
sik-Kommentars von Averroes. Text-Edition und Vergleich mit Albert dem GrofSen und
Thomas von Aquin. Bern: Francke 1969, 38, commentum 7, 37: ,Moderni autem ponunt
unum agens omnia entia sine medio, scilicet deum. Et contingit istis ut nullum ens
habeat actionem propriam naturaliter. Die Schriften des Averroes wurden bereits kurz
nach seinem Tod im lateinischen Westen rezipiert. Die Metaphysik wurde von Micael
Scotus vor 1236 ins Lateinische iibersetzt, sie war also etwa 10-20 Jahre zuganglich, als
Thomas sie beim Studium bei Albertus Magnus kennen lernte. Vgl. hierzu BURNETT, C.:
Arabic into Latin: Islamic Philsophy: Transmission into Western Europe, in: CRAIG, E.
(Hg.): Routledge Encyclopedia of Philosophy. Bd 5. London: Routledge 1998, 22, sowie
BURNETT, C.: Arabic into Latin: The Reception of Arabic Philosophy into Western Europe,
in: ADAMSON, P./TAYLOR, R.C. (Hgg.): The Cambridge Companion to Arabic Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 2005, 370-404.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 395

bewirkt, so dafd nichts anderes Ursache fiir irgendeine Sache ist [...]“.#
Diese Position fiihrt er auch zu Beginn des 69. Kapitels des dritten Buches
der Summa contra gentiles an, das der Behandlung des Okkasionalismus
gewidmet ist, sowie bei seiner Beschaftigung mit diesem Thema in der
Schrift De potentia und in der Summa theologiae.4> Zur Veranschaulichung
fiihrt Thomas mit Ausnahme von De potentia in allen Texten das Beispiel
des Feuers an, das dieser Meinung zufolge nicht selbst erwarmt, sondern
in dem Gott erwdarmt.43

Eine zweite arabische Quelle, die Thomas bereits im Sentenzenkom-
mentar beniitzt und im Gegensatz zu dem bereits genannten Bezug auf
Averroes auch explizit zitiert, ist die von Thomas Avicenna zugeschriebene
Schrift De fluxu entis.44 Unter den verschiedenen philosophischen Positio-
nen zur Erklarung von Erzeugung (generatio), die Thomas bei der Wider-
legung der Argumente gegen die Eigentdtigkeit der Geschopfe vorstellt,
befindet sich auch die laut Thomas der Schrift De fluxu entis entnommene
Aussage, dafd alle Formen von der Intelligenz geschaffen werden und die
nattirlichen Wirkenden die Materie nur dafiir vorbereiten, die Formen auf-
zunehmen.4s Thomas sieht darin eine Weiterentwicklung der platonischen

41 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, 24: ,Quarum una est,
quod Deus immediate operetur omnia, ita quod nihil aliud est cause alicuius rei [...]“.

42 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles 11, c. 69, 199: ,Ex hoc autem quidam
occasionem errandi sumpserunt, putantes quod nulla creatura habet aliquem actionem
in productione effectuum naturalium®; THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 56:
»[...] attribuentes Deo hoc modo omnem naturae operationem, quod res penitus natu-
ralis nihil ageret per virtutem propriam [...]“; THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 105,
art. 5, 475: ,Respondeo dicendum quod Deum operari in quolibet operante aliqui sic
intellexerunt, quod nulla virtus creata operaretur in rebus, sed solus Deus immediate
omnia operaretus [...]“

43 Vgl. etwa THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1,
art. 4, 24: ,[...] adeo dicunt quod ignis non calefacit, sed Deus [...]“

44 Es ist nicht klar, auf welchen Text sich Thomas hier bezieht. Zwar kursiert seit
dem Ende des 12. Jahrhunderts im lateinischen Westen ein Werk unter den Titeln De
intelligentiis oder Liber Avicennae in primis et secundis substantiis et de fluxu entis, das
Avicenna zugeschrieben wird. Es handelt sich um eine Zusammenstellungen von Aus-
zigen aus Werken des Pseudo-Dionysius, des Augustinus und des Johannes Scotus
Eriugena, die mit Zitaten von Avicenna durchmischt sind. Vgl. hierzu LIBERA, A. de:
Albert le Grand et la Philosophie. Paris: Vrin 1990, 112-113, sowie DE VAUX, R.: Notes et
Textes sur l’Avicennisme Latin (= Bibliothéque Thomiste 22). Paris: Vrin 1934, 63-80.
Dort findet sich auf den 81-178 auch eine kritische Edition des Textes. Allerdings weist
R. De Vaux darauf hin, daff die Zitate, die Thomas im Sentenzenkommentar aus dem
Werk De fluxu entis angibt, in der genannten Schrift keine Entsprechung haben.
Dennoch tragen die Zitate deutliche Ziige der Philosophie Avicennas, vor allem seiner
Metaphysik. Vgl. DE VAUX, R.: L’Avicennisme Latin, 64-65.

45 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 27:
»[...] et quasi ad hanc opinionem reducitur opinio Avicennae De fluxu entis, cap. IV,
quid dicit quod omnes formae sunt ab intelligentiae, et agens naturale non est nisi
praeparans materiam ad receptionem formae“.



396 Jakob G. Heller

Vorstellung, da es abgetrennte Formen gibt, die die Formen in die Ma-
terie einfiihren.46 Die zwei erwdhnten Texte scheinen die einzigen direkten
Einfliisse arabischer Quellen auf die Darstellung der Lehre von der Mit-
wirkung Gottes im Sentenzenkommentar zu sein.

Anders verhalt es sich bei der Behandlung des Themas in der Summa
contra gentiles und in De potentia. Wahrend das Zitat von Averroes im
Sentenzenkommentar gleichsam wie die Zusammenfassung der von Tho-
mas angefiihrten Argumente erscheint, bildet es dort die Einleitung zu
einer ausfiihrlichen Diskussion der Frage, ob Geschopfe eigene Tatigkeiten
ausiiben konnen oder nicht. In der Summa contra gentiles beginnt diese
Diskussion mit der Position jener, die davon ausgehen, da substantielle
und akzidentelle Formen nicht hervorgebracht, sondern nur auf dem
Wege der Schopfung ins Sein gebracht werden.47 Da nur Gott erschaffen
kann und da jede Tatigkeit mit der Hervorbringung einer Form verbunden
ist, kann daher nur Gott tdtig sein. Als Beleg fiir die Aussage, daf Formen
nicht hervorgebracht, sondern nur erschaffen werden konnen, fithrt Tho-
mas wie im Sentenzenkommentar Platon und Avicenna an.48 Wahrend die
Auseinandersetzung mit diesem Gedanken im Sentenzenkommentar aller-
dings nicht in der solutio stattfindet, sondern erst bei der Widerlegung der
Argumente gegen eigene Tdtigkeiten der Geschopfe am Ende des Artikels,
riickt sie hier an den Beginn der Diskussion. Zudem wird das Avicenna-
Zitat, das im Sentenzenkommentar in einer Reihe anderer Erklarungen fiir
die Erzeugung von Dingen auftritt, in der Summa contra gentiles ebenso
wie Platons Position als eigenstindiger Punkt behandelt. Insbesondere
hebt Thomas hier nun auch den Unterschied zwischen den Positionen
Avicennas und Platons hervor. Platon geht nach Thomas, der hier die Me-
taphysik des Aristoteles zitiert, davon aus, daf} die Arten der sinnenfalli-
gen Dinge gewisse abgetrennte Formen seien, die die Ursachen des Seins
dieser sinnenfdlligen Dinge seien, insofern diese an den Formen teilha-
ben.49 Die natiirlichen Dinge konnen daher keine Formen hervorbringen.

46 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, art. 4, 27:
,2Alia opinio huic contraria fuit Platonis, qui posuit formas separatas [...] inducentes
formas in materiis: et quasi ad hanc opinionem reducitur opinio Avicennae [...]“

47 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 69, 199: ,[...] ostendentes
nullam formam, neque substantialem neque accidentalem, nisi per viam creationis pro-
duci in esse®.

48 Die Metaphysik des Avicenna wurde gegen Ende des 12. oder Anfang des 13.
Jahrhunderts in Toledo ins Lateinische {ibersetzt. Vgl. KEMAL, S.: Ibn Sina, Abu ‘Ali Al-
Husayn (970-1037), in: CRAIG, E. (Hg.): Routledge Encyclopedia of Philosophy. Bd 4.
London: Routledge 1998, 647-654, hier: 653.

49 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles I, c. 69, 199: ,Et propter hoc Plato
posuit species rerum sensibilium esse quasdam formas separatas, quae sunt causae
essendi his sensibilibus, secundum quod eas participant®. Vgl. ARISTOTELES: Meta-
physica. Transaltio Anonyma sive Media (= Aristoteles Latinus 25.2). Leiden: Brill 1976,
987b 7-18, 21-22: ,Sic itaque talia quidem ydeas et species existentium appellavit,



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 397

Avicenna hingegen gesteht den niedrigen Wirkursachen in den Augen des
Aquinaten zumindest zu, Ursache der akzidentellen Formen zu sein.5°
Nach der ausfiihrlichen Darstellung dieses ersten Arguments gegen die
Eigentatigkeit der Geschopfe fithrt Thomas zwei weitere aus arabischen
beziehungsweise jiidischen Quellen entnommenen Argumente an, die den
Geschopfen eigene Tatigkeiten absprechen. In der Schrift De potentia, in
der die in der Summa contra gentiles in Anlehnung an Avicenna und
Platon présentierte Position nicht behandelt wird, steht die Diskussion
dieser beiden Quellen im Mittelpunkt des Artikels. Bei diesen Quellen
handelt es sich einerseits um die ,Korankommentatoren®, die Thomas in
der Schrift Dux neutrorum des Maimonides kennengelernt hat.s: Sie gehen
davon aus, daff Akzidentien nicht von einem Trdger zum anderen iber-
gehen konnen und daff Gott daher alle Akzidentien direkt erschafft.s
Nach einer ausfithrlichen Auseinandersetzung mit dieser Position geht
Thomas auf die Meinung Avicebrons ein, der im zweiten Buch seines Wer-
kes Fons vitae den korperlichen Substanzen eigene Tatigkeiten abspricht,

sensualia vero propter ea et secundum ea dici omnia; nam secundum participationem
esse multa univocorum speciebus. [...] Amplius autem preter sensibilia et species
mathematica infra res dicit esse, differentia a sensibilibus quidem quia sempiterne sunt
et immobilia, a speciebus vero quia multa sunt quedam similia; species enim eadum
una singula solum®. Zur Verwendung der Translatio anonyma vgl. ARISTOTELES: Meta-
physica. Transaltio Anonyma sive Media, 5-7.

50 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 69, 199: ,Accidentales autem
formas esse ponebat materiae dispositiones, quae ex actiones inferiorum agentium
materiam disponentium proveniebant [...]“. AVICENNA: Liber de philosophia prima sive
scientia divina. V-X. Edition critique de la traduction médiévale par S. van Riet. Leiden:
Brill 1980, trac. 9, c. 5, 488-494.

51 Die Schrift Dux neutrorum des Maimonides wurde im Laufe der 20er-Jahre des 13.
Jahrhunderts ins Lateinische iibersetzt, vgl. BURRELL, D.B.: Aquinas and Islamic and
Jewish thinkers, in: KRETZMAN, N./STUMP, E. (Hgg.): The Cambridge Companion to
Aquinas. 60-84, hier: 70. Eine kritische Ausgabe des Dux neutrorum ist bislang nicht
erschienen. Das Werk liegt in einem Nachdruck der Ausgabe von 1520 vor: MOSES
MAIMONIDES: Dux neutrorum sive dubiorum. Unveranderter Nachdruck der Ausgabe
von Paris aus dem Jahre 1520. Frankfurt: Minerva 1964. Der Einflufl Maimonides auf
Thomas wurde von A. Wohlman ausfiihrlich untersucht: WOHLMAN, A.: Thomas
d’Aquin et Maimonide. Un dialoque exemplaire. Paris: Cerf 1988. Er geht dort auch auf
die Rolle der Korankommentatoren bei Maimonides und bei Thomas ein, die Mit-
wirkung Gottes an den Geschépfen wird aber nicht behandelt (S. 36-42). Eine weitere
Untersuchung zum Einfluf3 der Korankommentatoren findet sich in: ANAWATI, G.C.:
Saint Thomas d’Aquin et les penseurs arabes. Les Loquentes in lege maurorum et leur
philosophie de la nature, in: ELDERS, L. (Hg): La philosophie de la nature de Saint
Thomas d’Aquin. Vatikan Stadt: Libreria editrice Vaticana 1982, 155-171.

52 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 56: ,Quidam enim loquentes in lege
Maurorum, ut Rabbi Moyses narrat, dixerunt, omnes hujusmodi naturales formas acci-
dentia esse: et cum accidens in aliud subjectum non possit, impossibile reputabant
quod res naturalis per formam suam aliquo modo induceret similem formam in illo
subjecto, unde dicunt quod ignis non calefacit, sed Deus creat calorem in re calefacta“.
- Vgl. dazu: MOSES MAIMONIDES: Dux neutrorum, I, c. 72, fol 33-34.



398 Jakob G. Heller

weil ihre Quantitit sie am Wirken hindere und es unter ihnen zudem
keinen Trager mehr gebe, auf den sie einwirken konnten: ,Auch Avicebron
sagt im Buch Fons vitae, dafd keine korperliche Substanz wirkt, sondern
dafd eine geistige Kraft, die alle Koérper durchdringt, in ihnen wirkt [...]“.53
Die vorausgehende Untersuchung, welche Quellen Thomas beniitzt,
um die Position darzustellen, derzufolge die natiirlichen Dinge keine eige-
nen Tatigkeiten ausiiben, zeigt, welch zentrale Rolle sie in den unter-
suchten Textstellen einnehmen. Daher liegt es nahe, zu vermuten, daf sie
ausschlaggebend dafiir sind, weshalb Thomas das Problem der Mitwirkung
Gottes an den Geschopfen aus dem Kontext der Untersuchung des onto-
logischen Status der schlechten Wirkung herauslost und allgemeiner be-
handelt. Wahrend die christlichen Autoren, die sich zuvor mit dem Thema
beschaftigten, nur mit dem Problem konfrontiert waren, wie sich die
schlechten Wirkungen in der Welt mit der Giite und der Vollkommenheit
Gottes vereinbaren lassen, warfen die arabischen Autoren, die zur Zeit des
Wirkens des Aquinaten zuganglich wurden, eine ganz neue Fragestellung
auf. Averroes berichtet von einer Position, die den Geschopfen alle eigenen
Tatigkeiten abspricht, wiewohl er selbst sie verwirft.54 Die Korankommen-
tatoren und Avicebron sprechen den Geschopfen ihre eigenen Tatigkeiten
ab, Avicenna schrankt ihre Tatigkeiten auf das Hervorbringen akziden-
teller Formen ein. Es geht nun also nicht mehr nur darum, den Status der
schlechten Tatigkeiten zu erkldren, sondern vielmehr darum, die eigenen
Tatigkeiten der Geschopfe iiberhaupt zu rechtfertigen und zu begriinden.
Wenn Thomas in der Summa contra gentiles neun ,Ungereimtheiten®
(inconventia) nennt, die aus dieser Position folgen, so scheint es nahe-
liegend zu sein, dort nach den Griinden dafiir zu suchen, weshalb Thomas

53 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 57: ,Avicebron etiam in libro Fontis
vitae dicit, quod nulla substantia corporalis agit, sed vis spiritualis penetrans per omnia
corpora agit in eis [...]“. - Avicebrons Schrift Mekkor Hayyim wurde bereits im Laufe
des 12. Jahrhunderts unter dem Titel Fons vitae ins Lateinische tibersetzt, vgl. BURNETT,
C.: Arabic into Latin, 22. Eine kritische Ausgabe des Fons vitae wurde von Clemens
Baeumker herausgegeben: AVICEBRON: Fons vitae. Ex arabico in latinum translatus ab
loannae Hispano et Dominico Gundissalinus; primum edidit Clemens Baeumker.
Monasterii: Aschendorff 1895. Die Parallelstellen dort lauten: AVICEBRON: Fons vitae, I,
9-10, 39-42: ,Et quamuis sit intelligibilis haec substantia, non est tamen tantae
dignitatis quantae sunt ceterae substantiae intelligibiles, ideo quia ordinata est in
inferiori extremo substantiarum, et quia ipsa est patiens, ceterae uero substantiae
agentes. [...] Omnis auctor, excepto primo auctore, in suo opere indiget subiecto quod
sit susceptibile suae actionis. Infra uero hanc substantiam non est substantia quae sit
receptibilis suae actionis. [...] Et etiam, quia quantitas quae circumdat hanc substan-
tiam est causa uetens eam ne agat. [...] Quia quantitas retinet eam a motu et uetat eam
a progressu [...]“.

54 AVERROES: Metaphysik, commentum 7, 38: ,Et hoc opinio est valde extranea a
natura hominis®.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 399

diese Position eingehend behandelt und ihr heftig widerspricht.5s D. Perler
und U. Rudolph haben in ihrer Analyse dieser Passage herausgearbeitet,
daf} der Okkasionalismus zentrale Elemente des neuplatonischen Weltbil-
des, der Naturphilosophie, der Erkenntnistheorie und der aristotelisch
gepragten Theorie von Kausalursachlichkeit und Veranderlichkeit des A-
quinaten in Frage stellt und ihn daher zur Auseinandersetzung mit den
Argumenten des Okkasionalismus und zur Entwicklung einer eigenen
Theorie anregt.s6 Unberiicksichtigt blieb bislang jedoch die Entwicklung,
die die Behandlung des Themas im Werke des Thomas von Aquin erfdhrt.
Ein erster Schritt wurde dazu mit der vorausgehenden Analyse der Ver-
wendung arabischer Quellen in den verschiedenen Texten, in denen sich
der Aquinate mit dem Thema befafdt, geleistet. In einem zweiten Schritt
soll nun untersucht werden, wie sich die Fragestellung verdndert, unter
der Thomas sich dem Thema der Mitwirkung Gottes an den geschopfli-
chen Tatigkeiten nahert.

VERANDERUNGEN IN DER FRAGESTELLUNG UND IM AUFBAU DER UNTERSU-
CHUNG

In der frithesten Schrift, dem Kommentar zum zweiten Buch der Sen-
tenzen, beschaftigt sich Thomas mit der Frage, ob etwas anderes als Gott
etwas bewirken kann.s7 In der Summa contra gentiles lautet die Frage
hingegen, ob Gott fiir alles Tatige die Ursache des Tatigseins ist.58 In De
potentia und in der Summa theologiae schliefdlich geht Thomas von der
Frage aus, ob Gott in jeder Tatigkeit beziehungsweise in jedem Taitigen
tatig ist.59 Von der Frage, ob die geschopflichen Dinge also liberhaupt
eigene Tatigkeiten besitzen, geht Thomas zu der Frage iiber, ob Gott in
den Tatigkeiten der Naturdinge tatig ist — was schon voraussetzt, da sie
eigene Tatigkeiten aufweisen. Dabei fragt er nicht danach, inwiefern Gott
auch Ursache des von den Geschopfen Hervorgebrachten ist, also des
Effekts der Wirkung (effectum), sondern inwiefern er am Tatigsein des
Geschopfes selbst beteiligt ist.

Dieser Perspektivwechsel geht einher mit der Veranderung des Aufbaus
der Untersuchung. Im Sentenzenkommentar beginnt Thomas mit den

55 Thomas bezeichnet die Position des Okkasionalismus als dumm (stultus): THO-
MAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 24: ,Sed haec
opinio stulta est [...]“.

56 Vgl. PERLER, D./RUDOLPH, U.: Occasionalismus, 135-145.

57 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. I, q. 1, art 4, 23:
,2Utrum aliquid aliud a Deo effeciat aliquam rem®.

58 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles IlI, c. 67, 190: ,Ex hoc apparet quod
Deus causa est omnibus operantibus ut operentur®.

59 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 55: ,[...] utrum Deus operetur in
operatione naturae“; THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 105, 471: ,,Quinto: utrum Deus
operetur in omni operante®.



400 Jakob G. Heller

Argumenten, die dafiir sprechen, da die Geschopfe keine eigenen Tatig-
keiten besitzen, denen zwei Argumente fiir die Eigentatigkeit der Ge-
schopfe folgen. In der solutio stellt Thomas dann drei mogliche Antworten
auf die untersuchte Frage vor. Zundchst fiihrt er die Position des Okkasio-
nalismus an, daf} Gott alles unmittelbar wirkt und die Geschopfe keine
eigenen Tatigkeiten besitzen. Dem stellt er die Meinung gegeniiber, daf
Gott nur das erste Geschaffene (primum creatum) unmittelbar erschaffen
hat. Die iibrigen Geschopfe werden dann sukzessive von den schon be-
stehenden Geschopfen erschaffen, so dafd Gott ihre Erschaffung nur indi-
rekt verursacht. Als dritte Position nennt er die Auffassung, dafd Gott un-
mittelbar in allem wirkt, ohne daf® die Geschopfe ihre eigene Tatigkeiten
verlieren, durch die sie zu Ursachen fiir jene Dinge werden, die nicht
durch Erschaffung aus dem Nichts entstehen. AnschliefSend unterscheidet
Thomas zwischen den Dingen, die nur durch Erschaffung (creatio) und
daher nur von Gott hervorgebracht werden kénnen, und jenen, die durch
Erzeugung oder Bewegung entstehen und somit von anderen Geschopfen
verursacht sein konnen. Nach einer kurzen Erklarung, wie das Zusammen-
wirken von Gott und Geschopf zu verstehen ist, schlief3t Thomas den Arti-
kel mit einer Widerlegung der Argumente, daf? Gott unmittelbar alles be-
wirkt, ohne daf die Geschdpfe daran beteiligt waren.

In der Summa contra gentiles beginnt Thomas die Behandlung des The-
mas dagegen in Kapitel 67 mit dem Beweis der Aussage, daf} Gott in den
Geschopfen tatig ist. Nachdem er daraus in Kapitel 68 gefolgert hat, daf}
Gott in allem ist, schlief3t er in Kapitel 69 eine Auseinandersetzung mit der
Position des Okkasionalismus an. Dabei prdsentiert er zunachst die Argu-
mente, die fiir den Okkasionalismus angefithrt werden, zeigt dann, wes-
halb diese Position in seinen Augen zu Problemen fiihrt und widerlegt
abschlieflend die Argumente der Vertreter des Okkasionalismus. In Kapitel
70 erlautert er schlieflich, wie Gott und Geschopf zusammenwirken.

Der Artikel 7 der dritten Frage der Quaestiones disputatae de potentia
leitet die Behandlung des Themas mit sechzehn Argumenten ein, die
gegen die Aussage sprechen, daf3 Gott in den Geschépfen tatig ist. Nach
sechs Argumenten fiir die Tatigkeit Gottes in den Tatigkeiten der Ge-
schopfe folgen die Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus und die
Erklarung, wie Gott in den Geschopfen tatig ist, ohne deren eigene
Tatigkeit aufzuheben. Der Artikel schlie3t dann mit der Widerlegung der
Argumente gegen die Mitwirkung Gottes an den Tatigkeiten der Ge-
schopfe. Ebenso ist auch die Behandlung der Mitwirkung Gottes in der
Summa theologiae aufgebaut. Thomas behandelt das Thema dort aller-
dings wesentlich kiirzer und fiihrt insbesondere deutlich weniger Argu-
mente gegen und fir die Mitwirkung Gottes an.

Die Argumente, die gegen eigene Tatigkeiten der Geschopfe sprechen,
die im Sentenzenkommentar am Anfang der Behandlung standen, werden
in den spdteren Schriften also in die Auseinandersetzung mit dem



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 401

Okkasionalismus integriert und bilden keinen eigenstdndigen Abschnitt
der Untersuchung mehr. An ihre Stelle treten Argumente, die Gott jede
Mitwirkung an den Téatigkeiten der Geschopfe absprechen - im Sentenzen-
kommentar wird diese Position nur kurz erwahnt, aber nicht ausfiihrlich
behandelt. Die Unterscheidung zwischen Erschaffung einerseits und Er-
zeugung sowie Bewegung andererseits, die im Sentenzenkommentar noch
einen grofden Raum einnimmt, wird in der Summa contra gentiles bereits
wesentlich kiirzer behandelt und spielt in den iibrigen Texten keine Rolle
mehr. Stattdessen wird in den spdteren Texten der Okkasionalismus sehr
ausfiihrlich diskutiert.

DIE BILDUNG EINER NEUEN THEORIE

Die Veranderungen, die sich sowohl im Hinblick auf die verwendeten
Quellen als auch bei der Fragestellung und dem Aufbau der Textstellen, in
denen sich Thomas mit der Lehre von der Mitwirkung Gottes an den ge-
schopflichen Tatigkeiten auseinandersetzt, zeigen, ermoglichen uns einen
Einblick in die Weise, wie eine philosophische Theorie bei Thomas Gestalt
annimmt. Von Texten, die zu seiner Zeit im lateinischen Westen zugang-
lich werden, wird er dazu angeregt, sich mit philosophischen Fragen aus-
einanderzusetzen, die von diesen Texten aufgeworfen werden. Die arabi-
schen und jidischen Quellen, die die eigenen Tatigkeiten der Geschopfe
bestreiten, stellen sein philosophisches und theologisches Weltbild in
Frauge und fordern ihn daher dazu auf, Stellung zu beziehen.tc Um dies
tiberzeugend zu tun, geht Thomas dabei in zwei Schritten vor. Zunachst
setzt er sich mit den Positionen auseinander, die ihn herausfordern, und
zeigt, zu welchen Widerspriichen und Problemen sie fithren. Anschlieffend
entwickelt er ein neues Konzept, um das Problem zu losen, auf das der
Okkasionalismus eine Antwort sein mochte, also zu klaren, wie angesichts
der Tatigkeiten, die wir mit unseren Sinnen wahrnehmen, daran festge-
halten werden kann, daf? Gott erste und unmittelbare Ursache von allem
ist. Der Okkasionalismus beantwortet diese Frage, indem er den Ge-
schopfen ihre eigenen Tatigkeiten abspricht, und alle Tatigkeiten, die wir
wahrnehmen, unmittelbar Gott zuschreibt. Diese Antwort ist Thomas auf-
grund seiner philosophischen und theologischen Pramissen nicht méglich,
er mufd daher eine andere Antwort suchen.

Die Untersuchung von Fragestellung und Aufbau der Textstellen, in
denen Thomas die Lehre von der Mitwirkung Gottes behandelt, zeigt zu-
dem sehr deutlich, wie sich die Beschaftigung des Aquinaten mit dem von
den arabischen und jiidischen Quellen aufgeworfenen Problem entwickelt.
Zu Beginn seiner Lehrtdtigkeit steht die Rechtfertigung der vom
Okkasionalismus geleugneten Eigentdtigkeit der Geschopfe im Vorder-

60 Vgl. PERLER, D./RUDOLPH, U.: Occasionalismus, 134-145.



402 Jakob G. Heller

grund. Thomas reagiert zundchst also ganz unmittelbar auf die philoso-
phische Herausforderung, die diese Texte darstellen. Er ist daher vor allem
daran interessiert, die Einwande, die der Okkasionalismus gegen die Tatig-
keiten der Geschopfe anfiihrt, zu widerlegen. Um zu erkldren, weshalb die
Geschopfe nicht an allen Tatigkeiten beteiligt sind, und um die Sonder-
stellung Gottes trotz der Eigentdtigkeit der Geschopfe hervorzuheben,
geht Thomas ausfiihrlich auf die Unterscheidung zwischen Erschaffung,
die nur Gott bewirken kann, und Erzeugung, die auch von Geschopfen ver-
ursacht werden kann, ein.

Thomas bleibt jedoch nicht bei der Widerlegung des Okkasionalismus
stehen, sondern entwickelt die Gedanken, die er bei der ersten Ausei-
nandersetzung andeutet, weiter und verschiebt dabei den Schwerpunkt
seiner Behandlung des Themas. In neuen Quellen, die ihm in dieser Zeit
bekannt werden - die Texte des Maimonides und des Avicebron -, lernt
Thomas die philosophischen Argumente kennen, die von Vertretern des
Okkasionalismus angefiithrt werden, und wird so veranlafdt, sich genauer
mit dieser Lehre auseinanderzusetzen und sie ausfithrlich zu widerlegen.
Im Rahmen dieser Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus ent-
wickelt Thomas aufbauend auf den Liber de causis seine eigene Theorie
von der Mitwirkung Gottes an den Tatigkeiten der Geschopfe, die diese
Tatigkeiten nicht in Frage stellt.6:

Im Laufe der Zeit verschieben sich dabei die Gewichte, die Thomas
diesen beiden Aspekten seiner Auseinandersetzung mit dem Okkasio-
nalismus beimifdt. Bereits in der Summa contra gentiles, rund zehn Jahre
nach dem Sentenzenkommentar, gelten ihm die Eigentatigkeiten der Ge-
schopfe als so sicher, da er seine Auseinandersetzung mit dem Thema
nicht damit beginnt, die Eigentdtigkeiten der Geschopfe zu rechtfertigen,
sondern die Mitwirkung Gottes an den Tatigkeiten der Geschopfe zu
begriinden (Kapitel 67). Den Okkasionalismus stellt er dann als eine Posi-
tion vor, die bei der Beschreibung der Mitwirkung Gottes zu weit gegan-
gen ist, und legt sehr ausfithrlich - viel ausfiihrlicher als im Sentenzen-
kommentar - dar, weshalb der Okkasionalismus in seinen Augen nicht
vertretbar ist (Kapitel 69). Die Erklarung, wie Gott und Geschopf zu-
sammenwirken, ist zwar schon genauer als im Sentenzenkommentar,
nimmt aber im Verhdltnis zur Auseinandersetzung mit dem Okkasiona-
lismus noch relativ kleinen Raum ein (Kapitel 70). Etwa finf Jahre spater,
als der Text De potentia und der erste Teil der Summa theologiae ent-
stehen, ist diese Entwicklung weiter vorangeschritten, was zu einer weite-
ren Verschiebung der Gewichte fithrt. Wie schon in der Summa contra
gentiles setzt Thomas die eigenen Tatigkeiten der Geschopfe voraus und
sieht in der Mitwirkung Gottes an diesen Tatigkeiten das zu erkldrende
Faktum. Verglichen mit der Darstellung in der Summa contra gentiles

61 Vgl FABRO, C: Participation et causalité, 318-309.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 403

raumt Thomas aber der Erklirung des Zusammenwirkens von Gott und
Geschopf einen grofderen Raum ein und riickt diese Erklarung auch an eine
hervorgehobenere Stelle: sie steht nun im Zentrum des Artikels und
nimmt etwa gleich viel Raum ein, wie die Widerlegung des Okkasionalis-
mus. Dabei wird die Erklarung der Lehre nicht nur ausfithrlicher, sondern
auch klarer und, so scheint es, tiefer durchdacht.

Dies zeigt, dal Thomas der Erklarung der Mitwirkung Gottes an den
Tatigkeiten der Geschopfe zunehmend groflere Bedeutung zuspricht.
Scheint sie im Sentenzenkommentar noch vornehmlich die Aufgabe zu ha-
ben, den Okkasionalismus zu widerlegen, erweckt die Darstellung in De
potentia den Eindruck, daff Thomas in dieser Lehre den zentralen Punkt
des Themas sieht und die Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus
in den Rahmen der Erklarung dieser Lehre einbettet. Damit wird die Mit-
wirkung Gottes an den Tatigkeiten der Geschopfe zu einem Beispiel dafiir,
wie sich eine philosophische Lehre bei Thomas herausbildet.

Zusammenfassung

Die folgende Arbeit zeigt die Verdnderung der Behandlung des Themas der
Mitwirkung Gottes an den Tdtigkeiten der Geschopfe im Werk des Thomas
von Aquin. Ein Vergleich der Quellen und eine Analyse der Fragestellung in
den fiinf Textpassagen, in denen sich Thomas mit diesem Thema auseinan-
dersetzt, zeigt, wie Thomas unter Einfluss der neu zugdnglichen arabischen
und jidischen Quellen von einer Verteidigung eines eigenen Beitrags der
Geschépfe zu jeder geschopflichen Tdtigkeit zu einer detaillierten Theorie
liber Gottes Mitwirkung in ihren Tdtigkeiten gelangt. AufSerdem untersucht
der folgende Text die Terminologie in den Werken des Thomas und zeigt,
weshalb Thomas den Begriff ,concursus divinus“ nicht verwendet, sondern
von der Mitwirkung Gottes an der Tdtigkeit der Geschdpfe spricht.

Abstract

The following article shows the change of Aquinas’ treatment of God’s
concurrence comparing the five passages of his work dealing with this topic.
In particular it compares the sources used in each case and analyses the
change of the question treated by Aquinas and the structure of his treatment
under the influence of new Arabic and Jewish sources. This will illustrate
how Aquinas comes from a justification of the creatures’ contribution to
each activity to a detailed theory of God’s cooperation with their activities.
Furthermore it examines Aquinas’ terminology to show why he does not use
the term “God’s concurrence” but prefers to speak about God’s cooperation
with the creature.



	Die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin

