
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung Gottes bei Thomas von
Aquin

Autor: Heller, Jakob G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob G. Heller

Die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung
Gottes bei Thomas von Aquin

Eine der Theorien, die im Mittelalter, genauer im 13. Jahrhundert,
entstanden, deren Auswirkungen sich in der Philosophie zumindest bis
Descartes und Leibniz nachweisen lassen und die bis heute zu den Lehren
der katholischen Theologie zählt, ist die Lehre vom concursus divinus, die
Lehre also, daß Gott als erste und unmittelbare Ursache an allen geschöpflichen

Tätigkeiten mitwirkt.1 Thomas von Aquin gilt dabei als derjenige
unter den mittelalterlichen Philosophen, der sich am umfassendsten mit
diesem Thema befaßt.2 Tatsächlich beschäftigt er sich in fünf seiner Werke
mit der Lehre von der Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der
Geschöpfe: in den distinctiones 1 und 37 des Kommentars zum zweiten Buch
der Sentenzen des Petrus Lombardus, in den Kapiteln 67-70 des dritten
Buches der Summa contra gentiles, in der dritten Frage der Quaestiones dis-

putatae de potentia, in der dritten Frage der Quaestiones disputatae de ma-
lo und in Frage 105 des ersten Teiles der Summa theologiae.3 Seine Beschäftigung

mit der Lehre von der Mitwirkung Gottes erstreckt sich somit fast
über den ganzen Zeitraum, in dem er lehrend und schreibend tätig war.

Die Forschung hat sich immer wieder mit der Position des Thomas zu
diesem Thema auseinandergesetzt. Insbesondere konnte C. Fabro gut
aufzeigen, wie der Aquinate unter Einfluß des Liber de causis die Mitwirkung
Gottes als transzendente Voraussetzung für die Eigentätigkeit der
Geschöpfe erklärt.4 Und D. Perler und U. Rudolph legten anhand der Ausführungen

des Thomas zur Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der Ge-

1 Vgl. SCHEEBEN, M.J.: Handbuch der katholischen Dogmatik. 3. und 4. Buch

Schöpfungslehre. Sündenlehre. Paderborn: Herder 1961, 19; SCHULTE, R.: Mitwirkung
Gottes, in: KASPER, Walter Kardinal (Hg.): Lexikon für Theologie und Kirche. Bd 7.
Freiburg: Herder 1998, 348L; FRINS, V.: Concours divin, in: VACANT, A. (Hg.): Dictionnaire

de théologie catholique. Bd 3. Paris: Letouzey et Ané 1908, 781-796.
2 Vgl. SCHEEBEN, M.J.: Handbuch der katholischen Dogmatik. 3. und 4. Buch, 23.
3 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum. Tomus II, Editio nova

cura R.P. Mandonnet. Parisiis: 1929, dist. 1, q. 1, art. 4, 23-27; THOMAS VON AQUIN: Summa

contra gentiles. Liber III Oper omnia 14). Romae: 1926, c. 67-70,190-207; THOMAS

VON AQUIN: Quaestiones disputatae de potentia. Cura et studio R.P. Pauli M. Pession.
Romae: Marietti 1949, q. 3, art. 7, 55-59; THOMAS VON AQUIN: Quaestiones disputatae de

malo. Romae: Marietti 1982, q. 3, art. 2, 69-70; THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae
I. Quaestiones L-CXIX. Romae: 1889, q. 105, art. 5, 475-476.

4 FABRO, C.: Participation et causalité selon S. Thomas d'Aquin. Louvain: Publications

universitaires des Louvain 1961, besonders 318-409.



388 Jakob G. Heller

schöpfe in der Summa contra gentiles und in De potentia dar, weshalb sich
Thomas durch die Position des Okkasionalismus, der ihm in arabsichen
Quellen begegnete, dazu angeregt sah, die Lehre von der Mitwirkung Gottes

zu entwickeln.5 Auf diesen Ergebnissen baut die vorliegende Arbeit auf
und möchte ihnen zwei neue Aspekte hinzufügen. Zum einen soll durch
einen Vergleich aller Textstellen, in denen sich Thomas mit der Thematik
befaßt, unterstrichen werden, wie groß die Bedeutung der arabischen
Quellen für die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung Gottes an den
geschöpflichen Tätigkeiten war. Zum anderen soll gezeigt werden, wie sich
die Fragestellung, unter der Thomas sich dem Thema nähert, im Laufe der
Zeit verändert, was einen Aufschluß über den modus philosophandi des

Aquinaten zu geben scheint. Zu Beginn wollen wir jedoch kurz erläutern,
weshalb Thomas - wie auch seine Zeitgenossen - den Begriff concursus di-
vinus nicht verwendet, wenn er über die Lehre von der Mitwirkung Gottes
an den geschöpflichen Tätigkeiten spricht.6

Zur Begrifflichkeit bei Thomas: concursus divinus oder cooperatio Dei?

Dem aufmerksamen Leser dürfte nicht entgangen sein, daß wir es in der
Einleitung vermieden haben, den Begriff concursus divinus zu verwenden,
wenn es um die Lehre von der Mitwirkung Gottes an den geschöpflichen
Tätigkeiten ging. Wir lehnen uns damit an die Begrifflichkeit des
Aquinaten an, der selbst den Begriff concursus divinus nicht verwendet, um die
hier untersuchte Aussage zu bezeichnen. Dies hindert die gängigen
dogmatischen Lehrbücher allerdings nicht daran, seine Lehre von der
Mitwirkung Gottes meist mit der anachronistischen Bezeichnung concursus
divinus zu belegen.7

In den Textstellen, die wir unserer Untersuchung zugrunde legen,
benützt Thomas zudem weder das Substantiv concursus noch das Verb con-
currere, um das Zusammenwirken von Gott und Geschöpf zu bezeichnen.
Stattdessen verwendet er verschiedene mit dem Verb operari konstruierte
Wendungen: intime in eis operans,8 causa operandi omnibus operantibus,9

5 Perler, D./Rudolph, U.: Occasionalismus. Theorien der Kausalität im
arabischislamischen und im europäischen Denken. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2000,
besonders 135-145.

6 Erstmals konnten wir den Begriff bei Suarez nachweisen. Er verwendet ihn in:
FRANZISKUS SUAREZ; Disputationes Metaphysicae 1-27 Opera omnia 25). Editio nova a
Carolo Berton. Paris 1866, I, c, 5, 22: „[...] praeter concursum Dei immediatum in
effectum et actionem causae secundae [...]".

7 Vgl. die Darstellung in SCHEEBEN, M.J.: Handbuch der katholischen Dogmatik. 3.
und 4. Buch, 23; aber auch in SCHEFFCZYK, Leo Kardinal: Schöpfung als Heilseröffnung.
Schöpfungslehre Katholische Dogmatik 6). Aachen: MM-Verlag 1997,175-178, oder in
SCHMAUS, M.: Katholische Dogmatik II.i. Gott der Schöpfer. München: Hueber 1962, 167-
178.

8 THOMAS von AquiN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 25.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 389

Deus operatur in qualibet operatione naturae,10 Deus operatur in rebus,11

Deus est cuiuslibet operationis causa.12 Dies ist um so erstaunlicher, als
Thomas an anderen Stellen seines Werkes das Verb concurrere
beziehungsweise das Substantiv concursus sehr wohl verwendet, wenn es
darum geht, das Zusammenwirken zweier Ursachen zu beschreiben.1? Weshalb

benützt Thomas sie also nicht auch zur Beschreibung des Zusammenwirkens

von Gott und Geschöpf?
Betrachtet man die Verwendung von concurrere beziehungsweise

concursus im Werk des Aquinaten genauer, so stellt man fest, daß Thomas sie
mit vier Nuancen gebraucht.'4 Einmal verwendet er das Wort in der
ursprünglichen Bedeutung von concurrere als „zusammen laufen", etwa wenn
Thomas vom Zusammentreffen zweier Sklaven oder dem gemeinsamen
Lauf von Pferden spricht.1? In diesem Sinne wird das Wort auch verwendet,
wenn vom Zusammenströmen von Wasser oder dem Zusammenströmen
des Volkes gesprochen wird.16 In einer zweiten Bedeutung verwendet Thomas

das Wort, um das Zusammenwirken verschiedener Dinge zu beschreiben,

etwa das Zusammenwirken verschiedener Kräfte wie Hitze und
geistiger Kräfte, mehrerer Atome oder verschiedener Willen.1? Ein Spezialfall
davon sind jene Fälle, in denen Thomas das Wort concursus gebraucht, um
das Zusammenspiel mehrerer Ursachen (causae) zu beschreiben.18 In die-

9 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 67, 190.
10 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 55.
11 THOMAS von AQUIN: Summa theologiae I, q. 105, art. 5, 475.
12 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 105, art. 5, 476.
x3 Der Index thomisticum (URL: http://www.corpusthomisticum.org/it/index.age;

befragt am 28. November 2010) führt 16 Einträge für das Wort concursus und 44 für das
Verb concurrere an, hinzu kommen noch weitere Stellen, an denen die deklinierten
beziehungsweise gebeugten Formen verwendet werden.

'4 Wir stützen uns dabei auf einen Vergleich der Textstellen, die der Index thomisticum

für eine Suche nach dem Substantiv concursus und den entsprechenden
deklinierten Formen angibt. Die Textstellen, die das Verb concurrere und seine Beugungsformen

enthalten, fügen dem keine neuen Nuancen hinzu.
15 THOMAS von AQUIN: Summa theologiae I, q. 116, art. 1: „[...] concursus duorum

servorum [...]"; 552; THOMAS VON AQUIN: Sententia libri Ethicorum. Volumen I. Prae-
fatio. Libri I-III Opera omnia 47,1). Romae: Marietti 1969, III, 1. 16, 170: „[...]
concursus [...] equorum".

16 THOMAS VON Aquin: In libros Aristotelis De caelo et mundi Opera omnia 3).
Romae: 1886, II, 1. 6, 145: „[...] ex concursu aquae [...]"; THOMAS VON AQUIN: Super
Evangelium S. Ioannis lectura. Romae: Marietti 1952, c. 11, 1.8, 296: „[...] ex concursu
populo [...]".

v Thomas von Aquin: Quaestiones disputatae de veritate. QQ. 8-20 Opera
omnia 22,2). Romae: Marietti 1970, q. 13, art. 4, 429: „[...] caloris et spirituum con-
cursum [...]"; THOMAS VON AQUIN: De caelo et mundi, I, I.22, S. 90: „[...] ex concursum
atomorum [...]"; THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae Ia Ilae. Quaestiones I-LXX
Opera omnia 6). Romae: 1891, II, c. 83, 521: „[...] ex concursu duarum voluntatum [...]".

18 Vgl. etwa THOMAS von AQUIN: Quaestiones disputatae de veritate, q. 8, art. 12,

259: „[...] concursus plurimum causarum [...]"; THOMAS VON AQUIN: Expositio in duo-



390 Jakob G. Heller

ser dritten Bedeutung wird das Wort concursus am häufigsten verwendet.
Eine vierte Bedeutung hat das Wort, wenn Thomas es verwendet, um
damit die innere Struktur der Dreifaltigkeit zu beschreiben.^

Für unsere Fragestellung interessant ist dabei die zweite und dritte
angeführte Verwendung von concursus. Die Textstellen, in den Thomas
concursus dazu verwendet, das Zusammenwirken mehrerer Ursachen zu
beschreiben, stehen fast ausschließlich im Kontext der Erklärung von
Zufall oder Kontingenz.2° Thomas erklärt den Zufall dadurch, daß zwei
von einander getrennte Ursachen gemeinsam wirksam werden. Als Beispiel
führt er in den Sentenzen zur Metaphysik den Überfall von Räubern an,
der auf zwei unabhängige Ursachen, nämlich den Überfallenen (der etwa
einen bestimmten Weg gewählt hat) und die Räuber (die ihm auf diesem
Weg auflauern) zurückzuführen ist.21 Es handelt sich dabei also um mehrere

Ursachen, die nicht auf einander bezogen sind und unabhängig voneinander

wirken. Thomas drückt das dadurch aus, daß er diese Ursachen als

„nicht geordnet" beschreibt.22 Die Ursachen, die hier zusammen auftreten,
wirken unabhängig von einander und sind einander zumindest insofern
gleichrangig, als daß jede auch dann wirkt, wenn die andere nicht mit ihr
zusammenwirkt - nur die Folgen des Zusammenwirkens bleiben dann
eben aus. Wenn der Wandernde aus dem vorigen Beispiel sich etwa für
einen anderen Weg entscheidet, geht er ungehindert seines Weges und die
Räuber liegen vergeblich auf der Lauer - oder finden ein anderes Opfer.
Gerade so sieht Thomas das Zusammenwirken von Gott und Geschöpf

decim libros Metaphysicorum Aristotelis. Romae: Marietti 1964, VI, I.3 307: „[...] propter
concursum duarum causarum

'9 THOMAS von AQUIN: Summa theologiae III. Quaestiones LX-XC Opera omnia
12). Romae: Marietti 1904, q. 3, art. 1, 53: „Hoc autem est proprium diviniae personae,
propter eius infinitatem, ut fiat in ea concursus naturarum [...]". Man könnte diese
Bedeutung vielleicht mit der zweiten unserer Aufzählung identifizieren, da es hier aber
um einen ganz anderen Zusammenhang geht, nicht um innerweltliche Prozesse,
sondern um Gott, scheint es uns angemessen, diese Nuance von der anderen zu trennen.

20 So etwa folgende Textstellen: THOMAS VON AQUIN: In libros Metaphysicorum, VI,
1-3, 307: „Si igitur ea quae hic sunt contigentia, reducamus in causas proximas
particulates tantum, inveniuntur multa fieri per accidens, tum propter concursum duarum

causarum Thomas von Aquin.- Summa contra gentiles. Liber II Opera
omnia 13). Romae: Marietti 1918, c. 44, 369: „Quod autem provenit ex concursu diver-
sarum causarum quarum una ab alia non dependet est casuale"; THOMAS VON AQUIN:
Summa contra gentiles III, c. 74, 218: „Ex concursu autem duarum vel plurimum causarum

contingit aliquid asualiter evenire".
21 THOMAS VON Aquin: In libros Metaphysicorum, VI, 1. 3, 307: „[...] tum propter

concursum duarum causarum, quarum una sub altera non continetur, sicut preater
intentionem occurrunt mihi latrones. Hic enim concursus causatur ex duplici virtute
motiva, scilicet mea et latronum".

22 Vgl. den Textverweis in Fußnote 21 oder THOMAS VON AQUIN: Summa contra
gentiles II, c. 41, 361: „Si vero diversi agentes non sint ad invicem ordinati, concursus
eorum ad diversitatem rerum producendam erit per accidens".



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 391

oder genauer das Wirken Gottes im Geschöpf und im Wirken des
Geschöpfes nicht. Vielmehr gibt es beträchtliche Unterschiede zwischen dem
Zusammenwirken von Gott und Geschöpf einerseits und dem Zusammenwirken

zweier Ursachen im genannten Beispiel: Zunächst kommt das Wirken

Gottes nicht von außen zum Wirken des Geschöpfes hinzu, wie das
Lauern der Räuber einfach zum Gehen des Wanderers hinzukommt und
sich beide Wirkungen (in diesem Falle zum Unglück des Wanderers)
überschneiden. Vielmehr wirkt Gott auf innerliche Weise.23 Dann wirken Gott
und Geschöpf auch nicht unabhängig von einander, vielmehr kann das

Geschöpf seine eigene Tätigkeit erst durch die Tätigkeit Gottes ausüben,
denn er ist die Ursache für dieses Tätigsein.24 Ohne sein Mitwirken würde
also nicht nur eine aus dem Zusammenwirken resultierende Folge
unterbleiben, sondern die ganze eigene Tätigkeit des Geschöpfes. Zudem wird
dadurch auch die Gleichrangigkeit der Ursachen aufgehoben, die bei den
oben genannten Fällen, in denen Thomas das Zusammenwirken mehrerer
Ursachen mit dem Wort concursus beschreibt, gegeben ist. Vielmehr ist
Gott der geschöpflichen Tätigkeit grundsätzlich über- und im kausalen
Sinne vorgeordnet.

Diese großen Unterschiede scheinen eine hinreichende Erklärung dafür
darzustellen, daß Thomas das Zusammenwirken von Gott und Geschöpf
nicht als concursus bezeichnet, sondern vielmehr genauer vom Wirken
Gottes in der Tätigkeit des Geschöpfes spricht und dazu die Worte operari
oder agere verwendet. Beide verwendet Thomas in seinem Werk sehr
allgemein als „wirken" oder „tätig sein".25 Auch die zugehörigen Substantive
operatio und actio verwendet Thomas sehr allgemein in der Bedeutung
„Tätigkeit" oder „Handlung".26 Unter actio versteht Thomas die Aktualität
einer Kraft (actualitas virtutis)27 oder den Ursprung einer Bewegung (origo
motus).28 Mit operatio bezeichnet Thomas jeden Akt (actus) einer beliebigen

Sache, beziehungsweise das Mittlere (medium) zwischen dem Tätigen

und dem Gewirkten.29 Gerade aufgrund der genannten Begriffsbestim-

23 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 25:
„Horum autem causa etiam Dei est, magis intime in eis operans quam aliae causae
moventes [...]".

24 THOMAS von AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 67, 190: „[...] Deus causa est
omnibus operantibus ut operentur. [...] Omne igitur operans operatur per virtutem Die".

25 Vgl. SCHÜTZ, L.: actio, in: SCHÜTZ, L.: Thomas-Lexion. 2. Ausgabe. Paderborn:
Schöningh 1895,10-12 und SCHÜTZ, L.: agere, in: SCHÜTZ, L.: Thomas-Lexion, 36-38.

26 Vgl. SCHÜTZ, L.: operatio, in: SCHÜTZ, L.: Thomas-Lexion, 542-546; SCHÜTZ, L.:
actio, in: SCHÜTZ, L.: Thomas-Lexion, 10-12.

27 Thomas VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 54, a. 1, 39: „[...] actio enim est
proprie actualitas virtutis [...]":

28 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae 1, q. 41, a. 1, 421: „Et idea actio, secundum
primam nominis impositionem, importât origninem motus [...]".

29 THOMAS von AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 12, expositio,
320: „[...] operatio dicitur quilibet actus rei [...]"; THOMAS VON AQUIN: Scriptum super



392 Jakob G. Heller

mungen sind diese Begriffe sehr gut geeignet, die Theorie zu beschreiben,
die Thomas für das Zusammenwirken von Gott und Geschöpf entwickelt.

Thomas ist dabei keineswegs der einzige Philosoph des dreizehnten
und vierzehnten Jahrhunderts, der den Begriff concursus divinus nicht
verwendet - bei Alexander von Haies, Heinrich von Gent, Bonaventura, Aegidius

Romanus, Johannes Petrus Olivi, Wilhelm von Ockham und Duran-
dus von Saint-Pourçain findet er sich ebenso wenig. Suarez verwendet den
Begriff gut drei Jahrhunderte nach Thomas hingegen scheinbar
selbstverständlich, um die Lehre vom Zusammenwirken Gottes und der Geschöpfe
zu beschreibend0 Da Suarez sich der Lehre von der Mitwirkung Gottes des
Thomas von Aquin anschließt, scheint dies darauf zu deuten, daß eine
Veränderung in der Verwendung des Begriffes concursus stattgefunden
hat, die der genaueren Analyse harrt.

Die Begegnung mit arabischen und jüdischen Quellen als Anlag für die
Bildung einer neuen Theorie

Vergleicht man die fünf Werke, in denen sich Thomas mit der Lehre von
der Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der Geschöpfe auseinandersetzt,

so fällt auf, daß er dieses Thema unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten

behandelt. In distinctio 37 des Kommentars zum zweiten Buch
der Sentenzen und in der dritten Frage des Quaestiones disputatae de malo
entwickelt er die Lehre von der Mitwirkung Gottes an den geschöpflichen
Tätigkeiten im Zusammenhang mit der Frage, ob die Wirkung der Sünde,
insofern sie Wirkung sei, von Gott stamme.y

Thomas greift damit eine Frage der Sentenzenschrift des Petrus Lom-
bardus auf, der in der distinctio 37 des zweiten Buches zwei verschiedene
in der Tradition der christlichen Philosophie vertretene Positionen
vorstellt, aber für keine dieser Positionen Partei ergreift.32 Dabei handelt es
sich einerseits um die Auffassung, daß der Akt der Sünde, weil er eben
sündig ist, in keiner Weise von Gott stammen kann.33 Andererseits wird
die Position vertreten, daß der Akt der Sünde, insofern er Akt ist, gut ist

Libros Sententiarum I, dist. 37, q. 3, art. 2, ad 3, 875: „[...] operatio est quasi medium
inter operans et operatum [...]".

3° FRANZISKUS Suarez: Disputationes Metaphysicae, I, c. 5, 22: „[...] praeter
concursum Dei immediatum in effectum et actionem causae secundae [...]".

31 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, 950: „Utrum actio
peccati, inquantum actio, sit a Deo".

32 PETRUS LOMBARDUS: Sententiae in IV libris distinctae Tomus I. Liber I et II. Editio
tertia, ad fidem codicum antiquorum restituta. Romae: Grottaferrata 1971, 1. II, dist. 37,

543-547-
33 PETRUS LOMBARDUS: Sententiae, 1. II, dist. 37, 543: „Asserunt enim voluntatem

malam et actum malum peccata esse et nulla ratione bona, nec secundum aliquam
rationem ex Deo auctore esse, quia sine Deo fiunt".



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 393

und daher von Gott stammt, während der Mangel, der den Akt zur Sünde
macht, vom Geschöpf verursacht wird.34 Zur Begründung der beiden
Positionen führt Petrus Lombardus zahlreiche Augustinuszitate an. Eine weitere

wichtige Quelle für die Behandlung dieser Frage ab dem dreizehnten
Jahrhundert ist Anselm von Canterbury, der insbesondere in seiner Schrift
De concordia praescientiae et praedestinationis et gratiae Dei cum libero
arbitrio auf dieses Thema eingeht.35

Thomas sieht sich daher in einer langen Tradition, wenn er dieses
Thema aufgreift und behandelt. Auch viele andere scholastische Denker,
etwa Bonaventura und Wilhelm de la Mare gehen auf diese Frage ein und
entwickeln die Lehre von der Mitwirkung Gottes in diesem Rahmen.
Vergleicht man allerdings die Darstellung der Sentenzen und die Beschäftigung

etwa Anselms von Canterburry mit dieser Frage mit der Behandlung
des Themas bei Thomas von Aquin, Bonaventura und anderen scholastischen

Autoren, die sich etwa zeitgleich oder etwas später mit dem Thema
befassen, etwa Wilhelm de la Mare, Wilhelm von Ockham oder Durandus
von Saint-Pourcain, so fallt auf, daß erst ab etwa der Mitte des dreizehnten
Jahrhunderts versucht wird, das Zusammenwirken von Gott und Geschöpf
zu erklären, wenn der Akt der Sünde, insofern er Akt ist, von Gott kommt,
insofern er aber Sünde ist nicht von ihm. Zuvor stellt man zwar die
Tatsache fest, daß eine Handlung, insofern sie gut ist, von Gott kommt,
der Mangel aber, der sie zur Sünde machte, vom Geschöpf, eine genaue
Erklärung, wie sich diese beiden Aspekte vereinbaren lassen, wie sich also
das Zusammenwirken von Gott und Geschöpf vollzieht, findet sich vor
dem dreizehnten Jahrhundert jedoch nicht.36 Erst von diesem Zeitpunkt ab

scheint also die Theorie von der Mitwirkung Gottes an den geschöpflichen
Tätigkeiten wirklich als eigenständige Lehre entwickelt worden zu sein.

Thomas behandelt die Mitwirkung Gottes allerdings auch unter einem
zweiten Gesichtspunkt, nämlich der Frage, ob Gott in allen Tätigkeiten der
Geschöpfe selbst tätig ist.37 Sowohl im Rahmen der ersten distinctio des
Kommentars zum zweiten Buch der Sentenzen, als auch in der Summa
contra gentiles, der Quaestio disputatae de potentia und der Summa theolo-
giae behandelt er die Mitwirkung Gottes an allen geschöpflichen Tätigkeiten

nicht im Rahmen der Frage nach dem ontologischen Status der
sündhaften Handlung, sondern im Zusammenhang mit der Beziehung Gottes

34 Petrus Lombardus: Sententiae, 1. II, dist. 37, 545: „In hoc autem verbo superi-
orum sententiae recte opponitur, qui dicunt Deum non esse auctorem eorum, quae
mala sunt, in quantum mala sunt, sed in quantum actum sunt [...]".

35 ANSELM VON CANTERBURY: De concordia praescientiae et praedestinationis et
gratiae dei cum libero arbitrio Opera Omnia 1). Ad fidem codicum recensuit
Franciscus Salesius Schmitt. Stuttgart: Frommann-Holzboog 1984, q. 1, 7, 257-260.

36 Vgl. etwa Anselm von Canterbury: De concordia, q. 1,7, 258.
37 THOMAS von AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 55: „[...] utrum Deus operetur in

operatione naturae".



394 Jakob G. Heller

zu seiner Schöpfung. Er scheint damit der erste Autor zu sein, der die
Frage nach der Mitwirkung Gottes von den sündhaften Handlungen auf
alle geschöpfliche Wirkungen ausdehnt und so die Lehre von der
allgemeinen Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der Geschöpfe entwickelt.3»

Thomas löst die Frage nach dem Zusammenwirken von Gott und
Geschöpfen, das zuvor nur im Rahmen der Frage nach dem ontologischen
Status der sündhaften Handlung thematisiert wurde, also aus diesem Rahmen

heraus und behandelt sie im Kontext der Schöpfungslehre und der
Untersuchung der göttlichen Vorsehung. Um zu erklären, was ihn dazu
veranlaßt, scheint es hilfreich, genauer zu untersuchen, welche Quellen
Thomas bei der Behandlung dieser Fragen heranzieht. Dabei fällt auf, daß
sich Thomas in diesem Zusammenhang vor allem auf arabische Autoren
stützt. Bei der Behandlung der Frage, ob der Akt der sündhaften Handlung
von Gott ist, insofern er Akt ist, bezieht Thomas diese Quellen dagegen
nicht mit ein.39

Die erste arabische Quelle, die Thomas im Kontext der Lehre von der
Mitwirkung Gottes benützt, ist der Kommentar von Averroes zur Metaphysik

des Aristoteles. Im neunten Buch heißt es dort im Kommentar zu Text
7: „Moderne Autoren nehmen an, daß ein Einziges, also Gott, alle Seienden
ohne Mittleres wirkt. Und es kommt ihnen zu (contingere), daß kein
Seiendes auf natürliche Weise eine eigene Wirkung hat".4° Sehr
wahrscheinlich übernimmt Thomas die erste mögliche Position, die er in der
solutio des vierten Artikels der ersten Frage im zweiten Band des
Sentenzenkommentars vorstellt, aus dieser Quelle. Dort heißt es nämlich: „Eine
von diesen [möglichen Meinungen] ist, daß Gott unmittelbar alles selbst

38 FREDDOSO, A.J.: God's General Concurrence with Secondary Causes. Pitfalls and
Prospects, in: The American Catholic Philosophical Quarterly 68 (1994) 131-156, hier 132.

39 Zur Verwendung arabischer Quellen durch Thomas im Allgemeinen siehe: BUR-

RELL, D.B .-.Aquinas and Islamic and Jewish thinkers, in: KRETZMAN, N./STUMP, E. (Hgg.):
The Cambridge Companion to Aquinas. Cambridge: Cambridge University Press 1993,
60-84. Außerdem wird das Thema in Kapitel 3 von VERBEKE, G./VERHELST, D. (Hgg.):
Aquinas and Problems ofHis Time. Leuven: University Press 1976, 139-177, behandelt.

40 AVERROES/BÜRKE, B. (Hgg.): Das neunte Buch des lateinischen großen
Metaphysik-Kommentars von Averroes. Text-Edition und Vergleich mit Albert dem Großen und
Thomas von Aquin. Bern: Francke 1969, 38, commentum 7, 37: „Moderni autem ponunt
unum agens omnia entia sine medio, scilicet deum. Et contingit istis ut nullum ens
habeat actionem propriam naturaliter". Die Schriften des Averroes wurden bereits kurz
nach seinem Tod im lateinischen Westen rezipiert. Die Metaphysik wurde von Micael
Scotus vor 1236 ins Lateinische übersetzt, sie war also etwa 10-20 Jahre zugänglich, als
Thomas sie beim Studium bei Albertus Magnus kennen lernte. Vgl. hierzu BURNETT, C.:

Arabic into Latin: Islamic Philsophy: Transmission into Western Europe, in: CRAIG, E.

(Hg.): Routledge Encyclopedia of Philosophy. Bd 5. London: Routledge 1998, 22, sowie
BURNETT, C.: Arabic into Latin: The Reception ofArabic Philosophy into Western Europe,
in: ADAMSON, P./TAYLOR, R.C. (Hgg.): The Cambridge Companion to Arabic Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 2005, 370-404.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 395

bewirkt, so daß nichts anderes Ursache für irgendeine Sache ist [...]".4i
Diese Position führt er auch zu Beginn des 69. Kapitels des dritten Buches
der Summa contra gentiles an, das der Behandlung des Okkasionalismus
gewidmet ist, sowie bei seiner Beschäftigung mit diesem Thema in der
Schrift De potentia und in der Summa theologiaeA2 Zur Veranschaulichung
führt Thomas mit Ausnahme von De potentia in allen Texten das Beispiel
des Feuers an, das dieser Meinung zufolge nicht selbst erwärmt, sondern
in dem Gott erwärmt.43

Eine zweite arabische Quelle, die Thomas bereits im Sentenzenkommentar

benützt und im Gegensatz zu dem bereits genannten Bezug auf
Averroes auch explizit zitiert, ist die von Thomas Avicenna zugeschriebene
Schrift De fluxu ent/s.44 Unter den verschiedenen philosophischen Positionen

zur Erklärung von Erzeugung (generatio), die Thomas bei der Widerlegung

der Argumente gegen die Eigentätigkeit der Geschöpfe vorstellt,
befindet sich auch die laut Thomas der Schrift De fluxu entis entnommene
Aussage, daß alle Formen von der Intelligenz geschaffen werden und die
natürlichen Wirkenden die Materie nur dafür vorbereiten, die Formen
aufzunehmen.45 Thomas sieht darin eine Weiterentwicklung der platonischen

4> THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, 24: „Quarum una est,
quod Deus immediate operetur omnia, ita quod nihil aliud est cause alicuius rei [...]".

42 THOMAS von AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 69, 199: „Ex hoc autem quidam
occasionem errandi sumpserunt, putantes quod nulla creatura habet aliquem actionem
in productione effectuum naturalium"; THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 56:
„[...] attribuentes Deo hoc modo omnem naturae operationem, quod res penitus naturalis

nihil ageret per virtutem propriam [...]"; THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 105,
art. 5, 475: „Respondeo dicendum quod Deum operari in quolibet opérante aliqui sic
intellexerunt, quod nulla virtus creata operaretur in rebus, sed solus Deus immediate
omnia operaretus [...]".

43 Vgl. etwa THOMAS VON Aquin: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1,

art. 4, 24: „[...] adeo dicunt quod ignis non calefacit, sed Deus [...]".
44 Es ist nicht klar, auf welchen Text sich Thomas hier bezieht. Zwar kursiert seit

dem Ende des 12. Jahrhunderts im lateinischen Westen ein Werk unter den Titeln De

intelligentiis oder Liber Avicennae in primis et secundis substantiis et de fluxu entis, das
Avicenna zugeschrieben wird. Es handelt sich um eine Zusammenstellungen von
Auszügen aus Werken des Pseudo-Dionysius, des Augustinus und des Johannes Scotus
Eriugena, die mit Zitaten von Avicenna durchmischt sind. Vgl. hierzu LIBERA, A. de:
Albert le Grand et la Philosophie. Paris: Vrin 1990, 112-113, sowie De VAUX, R.: Notes et
Textes sur lAvicennisme Latin Bibliothèque Thomiste 22). Paris: Vrin 1934, 63-80.
Dort findet sich auf den 81-178 auch eine kritische Edition des Textes. Allerdings weist
R. De Vaux darauf hin, daß die Zitate, die Thomas im Sentenzenkommentar aus dem
Werk De fluxu entis angibt, in der genannten Schrift keine Entsprechung haben.
Dennoch tragen die Zitate deutliche Züge der Philosophie Avicennas, vor allem seiner
Metaphysik. Vgl. DE VAUX, R.: LAvicennisme Latin, 64-65.

45 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 27:
„[...] et quasi ad hanc opinionem reducitur opinio Avicennae De fluxu entis, cap. IV,
quid dicit quod omnes formae sunt ab intelligentiae, et agens naturale non est nisi
praeparans materiam ad receptionem formae".



396 Jakob G. Heller

Vorstellung, daß es abgetrennte Formen gibt, die die Formen in die
Materie einführen.46 Die zwei erwähnten Texte scheinen die einzigen direkten
Einflüsse arabischer Quellen auf die Darstellung der Lehre von der
Mitwirkung Gottes im Sentenzenkommentar zu sein.

Anders verhält es sich bei der Behandlung des Themas in der Summa
contra gentiles und in De potentia. Während das Zitat von Averroes im
Sentenzenkommentar gleichsam wie die Zusammenfassung der von Thomas

angeführten Argumente erscheint, bildet es dort die Einleitung zu
einer ausführlichen Diskussion der Frage, ob Geschöpfe eigene Tätigkeiten
ausüben können oder nicht. In der Summa contra gentiles beginnt diese
Diskussion mit der Position jener, die davon ausgehen, daß substantielle
und akzidentelle Formen nicht hervorgebracht, sondern nur auf dem
Wege der Schöpfung ins Sein gebracht werden.47 Da nur Gott erschaffen
kann und da jede Tätigkeit mit der Hervorbringung einer Form verbunden
ist, kann daher nur Gott tätig sein. Als Beleg für die Aussage, daß Formen
nicht hervorgebracht, sondern nur erschaffen werden können, führt Thomas

wie im Sentenzenkommentar Piaton und Avicenna an.4« Während die
Auseinandersetzung mit diesem Gedanken im Sentenzenkommentar
allerdings nicht in der solutio stattfindet, sondern erst bei der Widerlegung der
Argumente gegen eigene Tätigkeiten der Geschöpfe am Ende des Artikels,
rückt sie hier an den Beginn der Diskussion. Zudem wird das Avicenna-
Zitat, das im Sentenzenkommentar in einer Reihe anderer Erklärungen für
die Erzeugung von Dingen auftritt, in der Summa contra gentiles ebenso
wie Piatons Position als eigenständiger Punkt behandelt. Insbesondere
hebt Thomas hier nun auch den Unterschied zwischen den Positionen
Avicennas und Piatons hervor. Piaton geht nach Thomas, der hier die
Metaphysik des Aristoteles zitiert, davon aus, daß die Arten der sinnenfalli-
gen Dinge gewisse abgetrennte Formen seien, die die Ursachen des Seins
dieser sinnenfälligen Dinge seien, insofern diese an den Formen teilhabend

Die natürlichen Dinge können daher keine Formen hervorbringen.

46 THOMAS VON AquiN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, art. 4, 27:
„Alia opinio huic contraria fuit Piatonis, qui posuit formas separatas [...] inducentes
formas in materiis: et quasi ad hanc opinionem reducitur opinio Avicennae [...]".

47 THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 69, 199: „[...] ostendentes
nullam formam, neque substantialem neque accidentalem, nisi per viam creationis pro-
duci in esse".

48 Die Metaphysik des Avicenna wurde gegen Ende des 12. oder Anfang des 13.

Jahrhunderts in Toledo ins Lateinische übersetzt. Vgl. KEMAL, S.: Ihn Sina, Abu 'Ali Al-
Husayn (970-1037), in: CRAIG, E. (Hg.): Routledge Encyclopedia of Philosophy. Bd 4.
London: Routledge 1998, 647-654, hier: 653.

49 THOMAS von AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 69, 199: „Et propter hoc Plato
posuit species rerum sensibilium esse quasdam formas separatas, quae sunt causae
essendi his sensibilibus, secundum quod eas participant". Vgl. ARISTOTELES: Meta-
physica. Transaltio Anonyma sive Media Aristoteles Latinus 25.2). Leiden: Brill 1976,
987b 7-18, 21-22: „Sic itaque talia quidem ydeas et species existentium appellavit,



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 397

Avicenna hingegen gesteht den niedrigen Wirkursachen in den Augen des

Aquinaten zumindest zu, Ursache der akzidentellen Formen zu sein.5°
Nach der ausführlichen Darstellung dieses ersten Arguments gegen die

Eigentätigkeit der Geschöpfe führt Thomas zwei weitere aus arabischen
beziehungsweise jüdischen Quellen entnommenen Argumente an, die den
Geschöpfen eigene Tätigkeiten absprechen. In der Schrift De potentia, in
der die in der Summa contra gentiles in Anlehnung an Avicenna und
Piaton präsentierte Position nicht behandelt wird, steht die Diskussion
dieser beiden Quellen im Mittelpunkt des Artikels. Bei diesen Quellen
handelt es sich einerseits um die „Korankommentatoren", die Thomas in
der Schrift Dux neutrorum des Maimonides kennengelernt hat.51 Sie gehen
davon aus, daß Akzidentien nicht von einem Träger zum anderen
übergehen können und daß Gott daher alle Akzidentien direkt erschafft.52
Nach einer ausführlichen Auseinandersetzung mit dieser Position geht
Thomas auf die Meinung Avicebrons ein, der im zweiten Buch seines Werkes

Fons vitae den körperlichen Substanzen eigene Tätigkeiten abspricht,

sensualia vero propter ea et secundum ea dici omnia; nam secundum participationem
esse multa univocorum speciebus. [...] Amplius autem prêter sensibilia et species
mathematica infra res dicit esse, differentia a sensibilibus quidem quia sempiterne sunt
et immobilia, a speciebus vero quia multa sunt quedam similia; species enim eadum
una singula solum". Zur Verwendung der Translatio anonyma vgl. ARISTOTELES: Meta-
physica. Transaltio Anonyma sive Media, 5-7.

5° THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles III, c. 69, 199: „Accidentales autem
formas esse ponebat materiae dispositiones, quae ex actiones inferiorum agentium
materiam disponentium proveniebant [...]". AVICENNA: Liber de philosophia prima sive
scientia divina. V-X. Edition critique de la traduction médiévale par S. van Riet. Leiden:
Brill 1980, trac. 9, c. 5, 488-494.

51 Die Schrift Dux neutrorum des Maimonides wurde im Laufe der 2oer-Jahre des 13.

Jahrhunderts ins Lateinische übersetzt, vgl. BURRELL, D.B.: Aquinas and Islamic and
Jewish thinkers, in: KRETZMAN, N./Stump, E. (Hgg.): The Cambridge Companion to
Aquinas. 60-84, hier: 70. Eine kritische Ausgabe des Dux neutrorum ist bislang nicht
erschienen. Das Werk liegt in einem Nachdruck der Ausgabe von 1520 vor: MOSES

MAIMONIDES: Dux neutrorum sive dubiorum. Unveränderter Nachdruck der Ausgabe
von Paris aus dem Jahre 1520. Frankfurt: Minerva 1964. Der Einfluß Maimonides auf
Thomas wurde von A. Wohlman ausführlich untersucht: WOHLMAN, A.: Thomas

dAquin et Maïmonide. Un dialoque exemplaire. Paris: Cerf 1988. Er geht dort auch auf
die Rolle der Korankommentatoren bei Maimonides und bei Thomas ein, die
Mitwirkung Gottes an den Geschöpfen wird aber nicht behandelt (S. 36-42). Eine weitere
Untersuchung zum Einfluß der Korankommentatoren findet sich in: ANAWATI, G.C.:
Saint Thomas dAquin et les penseurs arabes. Les Loquentes in lege maurorum et leur
philosophie de la nature, in: ELDERS, L. (Hg): La philosophie de la nature de Saint
Thomas dAquin. Vatikan Stadt: Libreria éditrice Vaticana 1982,155-171.

52 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 56: „Quidam enim loquentes in lege
Maurorum, ut Rabbi Moyses narrat, dixerunt, omnes hujusmodi naturales formas
accidentia esse: et cum accidens in aliud subjectum non possit, impossibile reputabant
quod res naturalis per formam suam aliquo modo induceret similem formam in illo
subjecto, unde dicunt quod ignis non calefacit, sed Deus créât calorem in re calefacta".

- Vgl. dazu: MOSES MAIMONIDES: Dux neutrorum, 1, c. 72, fol 33-34.



398 Jakob G. Heller

weil ihre Quantität sie am Wirken hindere und es unter ihnen zudem
keinen Träger mehr gebe, auf den sie einwirken könnten: „Auch Avicebron
sagt im Buch Fons vitae, daß keine körperliche Substanz wirkt, sondern
daß eine geistige Kraft, die alle Körper durchdringt, in ihnen wirkt 53

Die vorausgehende Untersuchung, welche Quellen Thomas benützt,
um die Position darzustellen, derzufolge die natürlichen Dinge keine eigenen

Tätigkeiten ausüben, zeigt, welch zentrale Rolle sie in den
untersuchten Textstellen einnehmen. Daher liegt es nahe, zu vermuten, daß sie
ausschlaggebend dafür sind, weshalb Thomas das Problem der Mitwirkung
Gottes an den Geschöpfen aus dem Kontext der Untersuchung des onto-
logischen Status der schlechten Wirkung herauslöst und allgemeiner
behandelt. Während die christlichen Autoren, die sich zuvor mit dem Thema
beschäftigten, nur mit dem Problem konfrontiert waren, wie sich die
schlechten Wirkungen in der Welt mit der Güte und der Vollkommenheit
Gottes vereinbaren lassen, warfen die arabischen Autoren, die zur Zeit des
Wirkens des Aquinaten zugänglich wurden, eine ganz neue Fragestellung
auf. Averroes berichtet von einer Position, die den Geschöpfen alle eigenen
Tätigkeiten abspricht, wiewohl er selbst sie verwirft.54 Die Korankommentatoren

und Avicebron sprechen den Geschöpfen ihre eigenen Tätigkeiten
ab, Avicenna schränkt ihre Tätigkeiten auf das Hervorbringen akzidenteller

Formen ein. Es geht nun also nicht mehr nur darum, den Status der
schlechten Tätigkeiten zu erklären, sondern vielmehr darum, die eigenen
Tätigkeiten der Geschöpfe überhaupt zu rechtfertigen und zu begründen.
Wenn Thomas in der Summa contra gentiles neun „Ungereimtheiten"
(inconventia) nennt, die aus dieser Position folgen, so scheint es
naheliegend zu sein, dort nach den Gründen dafür zu suchen, weshalb Thomas

53 Thomas von Aquin: De potentia, q. 3, art. 7, 57: „Avicebron etiam in libro Fontis
vitae dicit, quod nulla substantia corporalis agit, sed vis spiritualis penetrans per omnia
corpora agit in eis [...]". - Avicebrons Schrift Mekkor Hayyim wurde bereits im Laufe
des 12. Jahrhunderts unter dem Titel Fons vitae ins Lateinische übersetzt, vgl. BURNETT,
C.: Arabic into Latin, 22. Eine kritische Ausgabe des Fons vitae wurde von Clemens
Baeumker herausgegeben: AVICEBRON: Fons vitae. Ex arabico in latinum translatus ab
Ioannae Hispano et Dominico Gundissalinus; primum edidit Clemens Baeumker.
Monasterii: Aschendorff 1895. Die Parallelstellen dort lauten: AVICEBRON: Fons vitae, II,
9-10, 39-42: „Et quamuis sit intelligibilis haec substantia, non est tarnen tantae
dignitatis quantae sunt ceterae substantiae intelligibiles, ideo quia ordinata est in
inferiori extremo substantiarum, et quia ipsa est patiens, ceterae uero substantiae
agentes. [...] Omnis auctor, excepto primo auctore, in suo opere indiget subiecto quod
sit susceptibile suae actionis. Infra uero hanc substantiam non est substantia quae sit
receptibilis suae actionis. [...] Et etiam, quia quantitas quae circumdat hanc substantiam

est causa uetens earn ne agat. [...] Quia quantitas retinet earn a motu et uetat earn
a progressu [...]".

54 AVERROES: Metaphysik, commentum 7, 38: „Et hoc opinio est valde extranea a

natura hominis".



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 399

diese Position eingehend behandelt und ihr heftig widerspricht.55 D. Perler
und U. Rudolph haben in ihrer Analyse dieser Passage herausgearbeitet,
daß der Okkasionalismus zentrale Elemente des neuplatonischen Weltbildes,

der Naturphilosophie, der Erkenntnistheorie und der aristotelisch
geprägten Theorie von Kausalursächlichkeit und Veränderlichkeit des A-
quinaten in Frage stellt und ihn daher zur Auseinandersetzung mit den
Argumenten des Okkasionalismus und zur Entwicklung einer eigenen
Theorie anregt.56 Unberücksichtigt blieb bislang jedoch die Entwicklung,
die die Behandlung des Themas im Werke des Thomas von Aquin erfahrt.
Ein erster Schritt wurde dazu mit der vorausgehenden Analyse der
Verwendung arabischer Quellen in den verschiedenen Texten, in denen sich
der Aquinate mit dem Thema befaßt, geleistet. In einem zweiten Schritt
soll nun untersucht werden, wie sich die Fragestellung verändert, unter
der Thomas sich dem Thema der Mitwirkung Gottes an den geschöpflichen

Tätigkeiten nähert.

Veränderungen in der Fragestellung und im Aufbau der Untersuchung

In der frühesten Schrift, dem Kommentar zum zweiten Buch der
Sentenzen, beschäftigt sich Thomas mit der Frage, ob etwas anderes als Gott
etwas bewirken kann.57 In der Summa contra gentiles lautet die Frage
hingegen, ob Gott für alles Tätige die Ursache des Tätigseins ist.58 In De

potentia und in der Summa theologiae schließlich geht Thomas von der
Frage aus, ob Gott in jeder Tätigkeit beziehungsweise in jedem Tätigen
tätig ist.59 Von der Frage, ob die geschöpflichen Dinge also überhaupt
eigene Tätigkeiten besitzen, geht Thomas zu der Frage über, ob Gott in
den Tätigkeiten der Naturdinge tätig ist - was schon voraussetzt, daß sie

eigene Tätigkeiten aufweisen. Dabei fragt er nicht danach, inwiefern Gott
auch Ursache des von den Geschöpfen Hervorgebrachten ist, also des
Effekts der Wirkung (effectum), sondern inwiefern er am Tätigsein des

Geschöpfes selbst beteiligt ist.
Dieser Perspektivwechsel geht einher mit der Veränderung des Aufbaus

der Untersuchung. Im Sentenzenkommentar beginnt Thomas mit den

55 Thomas bezeichnet die Position des Okkasionalismus als dumm (stultus): THOMAS

VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. 1, q. 1, art. 4, 24: „Sed haec

opinio stulta est [...]".
56 Vgl. Perler, D./Rudolph, u.: Occasionalismus, 135-145.
57 THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum II, dist. I, q. 1, art 4, 23:

„Utrum aliquid aliud a Deo effeciat aliquam rem".
5® THOMAS VON Aquin: Summa contra gentiles III, c. 67, 190: „Ex hoc apparet quod

Deus causa est omnibus operantibus ut operentur".
59 THOMAS von AQUIN: De potentia, q. 3, art. 7, 55: „[...] utrum Deus operetur in

operatione naturae"; THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 105, 471: „Quinto: utrum Deus

operetur in omni opérante".



400 Jakob G. Heller

Argumenten, die dafür sprechen, daß die Geschöpfe keine eigenen
Tätigkeiten besitzen, denen zwei Argumente für die Eigentätigkeit der
Geschöpfe folgen. In der solutio stellt Thomas dann drei mögliche Antworten
auf die untersuchte Frage vor. Zunächst führt er die Position des Okkasio-
nalismus an, daß Gott alles unmittelbar wirkt und die Geschöpfe keine
eigenen Tätigkeiten besitzen. Dem stellt er die Meinung gegenüber, daß
Gott nur das erste Geschaffene (primum creatum) unmittelbar erschaffen
hat. Die übrigen Geschöpfe werden dann sukzessive von den schon
bestehenden Geschöpfen erschaffen, so daß Gott ihre Erschaffung nur indirekt

verursacht. Als dritte Position nennt er die Auffassung, daß Gott
unmittelbar in allem wirkt, ohne daß die Geschöpfe ihre eigene Tätigkeiten
verlieren, durch die sie zu Ursachen für jene Dinge werden, die nicht
durch Erschaffung aus dem Nichts entstehen. Anschließend unterscheidet
Thomas zwischen den Dingen, die nur durch Erschaffung (creatio) und
daher nur von Gott hervorgebracht werden können, und jenen, die durch
Erzeugung oder Bewegung entstehen und somit von anderen Geschöpfen
verursacht sein können. Nach einer kurzen Erklärung, wie das Zusammenwirken

von Gott und Geschöpf zu verstehen ist, schließt Thomas den Artikel

mit einer Widerlegung der Argumente, daß Gott unmittelbar alles
bewirkt, ohne daß die Geschöpfe daran beteiligt wären.

In der Summa contra gentiles beginnt Thomas die Behandlung des Themas

dagegen in Kapitel 67 mit dem Beweis der Aussage, daß Gott in den
Geschöpfen tätig ist. Nachdem er daraus in Kapitel 68 gefolgert hat, daß
Gott in allem ist, schließt er in Kapitel 69 eine Auseinandersetzung mit der
Position des Okkasionalismus an. Dabei präsentiert er zunächst die
Argumente, die für den Okkasionalismus angeführt werden, zeigt dann, weshalb

diese Position in seinen Augen zu Problemen führt und widerlegt
abschließend die Argumente der Vertreter des Okkasionalismus. In Kapitel
70 erläutert er schließlich, wie Gott und Geschöpf zusammenwirken.

Der Artikel 7 der dritten Frage der Quaestiones disputatae de potentia
leitet die Behandlung des Themas mit sechzehn Argumenten ein, die
gegen die Aussage sprechen, daß Gott in den Geschöpfen tätig ist. Nach
sechs Argumenten für die Tätigkeit Gottes in den Tätigkeiten der
Geschöpfe folgen die Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus und die
Erklärung, wie Gott in den Geschöpfen tätig ist, ohne deren eigene
Tätigkeit aufzuheben. Der Artikel schließt dann mit der Widerlegung der
Argumente gegen die Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der
Geschöpfe. Ebenso ist auch die Behandlung der Mitwirkung Gottes in der
Summa theologiae aufgebaut. Thomas behandelt das Thema dort
allerdings wesentlich kürzer und führt insbesondere deutlich weniger
Argumente gegen und für die Mitwirkung Gottes an.

Die Argumente, die gegen eigene Tätigkeiten der Geschöpfe sprechen,
die im Sentenzenkommentar am Anfang der Behandlung standen, werden
in den späteren Schriften also in die Auseinandersetzung mit dem



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin 401

Okkasionalismus integriert und bilden keinen eigenständigen Abschnitt
der Untersuchung mehr. An ihre Stelle treten Argumente, die Gott jede
Mitwirkung an den Tätigkeiten der Geschöpfe absprechen - im
Sentenzenkommentar wird diese Position nur kurz erwähnt, aber nicht ausführlich
behandelt. Die Unterscheidung zwischen Erschaffung einerseits und
Erzeugung sowie Bewegung andererseits, die im Sentenzenkommentar noch
einen großen Raum einnimmt, wird in der Summa contra gentiles bereits
wesentlich kürzer behandelt und spielt in den übrigen Texten keine Rolle
mehr. Stattdessen wird in den späteren Texten der Okkasionalismus sehr
ausführlich diskutiert.

Die Bildung einer neuen Theorie

Die Veränderungen, die sich sowohl im Hinblick auf die verwendeten
Quellen als auch bei der Fragestellung und dem Aufbau der Textstellen, in
denen sich Thomas mit der Lehre von der Mitwirkung Gottes an den
geschöpflichen Tätigkeiten auseinandersetzt, zeigen, ermöglichen uns einen
Einblick in die Weise, wie eine philosophische Theorie bei Thomas Gestalt
annimmt. Von Texten, die zu seiner Zeit im lateinischen Westen zugänglich

werden, wird er dazu angeregt, sich mit philosophischen Fragen
auseinanderzusetzen, die von diesen Texten aufgeworfen werden. Die arabischen

und jüdischen Quellen, die die eigenen Tätigkeiten der Geschöpfe
bestreiten, stellen sein philosophisches und theologisches Weltbild in
Frauge und fordern ihn daher dazu auf, Stellung zu beziehen.60 Um dies

überzeugend zu tun, geht Thomas dabei in zwei Schritten vor. Zunächst
setzt er sich mit den Positionen auseinander, die ihn herausfordern, und
zeigt, zu welchen Widersprüchen und Problemen sie führen. Anschließend
entwickelt er ein neues Konzept, um das Problem zu lösen, auf das der
Okkasionalismus eine Antwort sein möchte, also zu klären, wie angesichts
der Tätigkeiten, die wir mit unseren Sinnen wahrnehmen, daran festgehalten

werden kann, daß Gott erste und unmittelbare Ursache von allem
ist. Der Okkasionalismus beantwortet diese Frage, indem er den
Geschöpfen ihre eigenen Tätigkeiten abspricht, und alle Tätigkeiten, die wir
wahrnehmen, unmittelbar Gott zuschreibt. Diese Antwort ist Thomas
aufgrund seiner philosophischen und theologischen Prämissen nicht möglich,
er muß daher eine andere Antwort suchen.

Die Untersuchung von Fragestellung und Aufbau der Textstellen, in
denen Thomas die Lehre von der Mitwirkung Gottes behandelt, zeigt
zudem sehr deutlich, wie sich die Beschäftigung des Aquinaten mit dem von
den arabischen und jüdischen Quellen aufgeworfenen Problem entwickelt.
Zu Beginn seiner Lehrtätigkeit steht die Rechtfertigung der vom
Okkasionalismus geleugneten Eigentätigkeit der Geschöpfe im Vorder¬

en Vgl. Perler, D./Rudolph, U.: Occasionalismus, 134-145.



402 Jakob G. Heller

grund. Thomas reagiert zunächst also ganz unmittelbar auf die philosophische

Herausforderung, die diese Texte darstellen. Er ist daher vor allem
daran interessiert, die Einwände, die der Okkasionalismus gegen die
Tätigkeiten der Geschöpfe anführt, zu widerlegen. Um zu erklären, weshalb die
Geschöpfe nicht an allen Tätigkeiten beteiligt sind, und um die
Sonderstellung Gottes trotz der Eigentätigkeit der Geschöpfe hervorzuheben,
geht Thomas ausführlich auf die Unterscheidung zwischen Erschaffung,
die nur Gott bewirken kann, und Erzeugung, die auch von Geschöpfen
verursacht werden kann, ein.

Thomas bleibt jedoch nicht bei der Widerlegung des Okkasionalismus
stehen, sondern entwickelt die Gedanken, die er bei der ersten
Auseinandersetzung andeutet, weiter und verschiebt dabei den Schwerpunkt
seiner Behandlung des Themas. In neuen Quellen, die ihm in dieser Zeit
bekannt werden - die Texte des Maimonides und des Avicebron -, lernt
Thomas die philosophischen Argumente kennen, die von Vertretern des
Okkasionalismus angeführt werden, und wird so veranlaßt, sich genauer
mit dieser Lehre auseinanderzusetzen und sie ausführlich zu widerlegen.
Im Rahmen dieser Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus
entwickelt Thomas aufbauend auf den Liber de causis seine eigene Theorie
von der Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der Geschöpfe, die diese

Tätigkeiten nicht in Frage stellt.61

Im Laufe der Zeit verschieben sich dabei die Gewichte, die Thomas
diesen beiden Aspekten seiner Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus

beimißt. Bereits in der Summa contra gentiles, rund zehn Jahre
nach dem Sentenzenkommentar, gelten ihm die Eigentätigkeiten der
Geschöpfe als so sicher, daß er seine Auseinandersetzung mit dem Thema
nicht damit beginnt, die Eigentätigkeiten der Geschöpfe zu rechtfertigen,
sondern die Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der Geschöpfe zu
begründen (Kapitel 67). Den Okkasionalismus stellt er dann als eine Position

vor, die bei der Beschreibung der Mitwirkung Gottes zu weit gegangen

ist, und legt sehr ausführlich - viel ausführlicher als im
Sentenzenkommentar - dar, weshalb der Okkasionalismus in seinen Augen nicht
vertretbar ist (Kapitel 69). Die Erklärung, wie Gott und Geschöpf
zusammenwirken, ist zwar schon genauer als im Sentenzenkommentar,
nimmt aber im Verhältnis zur Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus

noch relativ kleinen Raum ein (Kapitel 70). Etwa fünf Jahre später,
als der Text De potentia und der erste Teil der Summa theologiae
entstehen, ist diese Entwicklung weiter vorangeschritten, was zu einer weiteren

Verschiebung der Gewichte führt. Wie schon in der Summa contra
gentiles setzt Thomas die eigenen Tätigkeiten der Geschöpfe voraus und
sieht in der Mitwirkung Gottes an diesen Tätigkeiten das zu erklärende
Faktum. Verglichen mit der Darstellung in der Summa contra gentiles

Ö! Vgl FABRO, C: Participation et causalité, 318-309.



Die Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin

räumt Thomas aber der Erklärung des Zusammenwirkens von Gott und
Geschöpf einen größeren Raum ein und rückt diese Erklärung auch an eine

hervorgehobenere Stelle: sie steht nun im Zentrum des Artikels und
nimmt etwa gleich viel Raum ein, wie die Widerlegung des Okkasionalis-
mus. Dabei wird die Erklärung der Lehre nicht nur ausführlicher, sondern
auch klarer und, so scheint es, tiefer durchdacht.

Dies zeigt, daß Thomas der Erklärung der Mitwirkung Gottes an den

Tätigkeiten der Geschöpfe zunehmend größere Bedeutung zuspricht.
Scheint sie im Sentenzenkommentar noch vornehmlich die Aufgabe zu
haben, den Okkasionalismus zu widerlegen, erweckt die Darstellung in De

potentia den Eindruck, daß Thomas in dieser Lehre den zentralen Punkt
des Themas sieht und die Auseinandersetzung mit dem Okkasionalismus
in den Rahmen der Erklärung dieser Lehre einbettet. Damit wird die
Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der Geschöpfe zu einem Beispiel dafür,
wie sich eine philosophische Lehre bei Thomas herausbildet.

Zusammenfassung
Die folgende Arbeit zeigt die Veränderung der Behandlung des Themas der
Mitwirkung Gottes an den Tätigkeiten der Geschöpfe im Werk des Thomas

von Aquin. Ein Vergleich der Quellen und eine Analyse der Fragestellung in
den fünf Textpassagen, in denen sich Thomas mit diesem Thema auseinandersetzt,

zeigt, wie Thomas unter Einßuss der neu zugänglichen arabischen
und jüdischen Quellen von einer Verteidigung eines eigenen Beitrags der
Geschöpfe zu jeder geschöpflichen Tätigkeit zu einer detaillierten Theorie
über Gottes Mitwirkung in ihren Tätigkeiten gelangt. Außerdem untersucht
der folgende Text die Terminologie in den Werken des Thomas und zeigt,
weshalb Thomas den Begriff „concursus divinus" nicht verwendet, sondern

von der Mitwirkung Gottes an der Tätigkeit der Geschöpfe spricht.

Abstract
The following article shows the change of Aquinas' treatment of God's

concurrence comparing the five passages of his work dealing with this topic.
In particular it compares the sources used in each case and analyses the
change of the question treated by Aquinas and the structure ofhis treatment
under the influence of new Arabic and Jewish sources. This will illustrate
how Aquinas comes from a justification of the creatures' contribution to
each activity to a detailed theory of God's cooperation with their activities.
Furthermore it examines Aquinas' terminology to show why he does not use
the term "God's concurrence" but prefers to speak about God's cooperation
with the creature.


	Die Entwicklung der Lehre von der Mitwirkung Gottes bei Thomas von Aquin

