
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 2

Artikel: Un Dieu trop humain? : Dire Dieu aujourd'hui : plaidoyer pour un
anthropomorphisme critique

Autor: Berten, Ignace

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ignace Berten

Un Dieu trop humain

Dire Dieu aujourd'hui :

Plaidoyer pour un anthropomorphisme
critique

Célébration pour la remise du titre de Maître en théologie
en la fête de Saint Thomas d'Aquin

Bruxelles, 28 janvier 2010

La question que je voudrais rencontrer aujourd'hui porte sur le langage de
la foi : comment parler de Dieu de façon pertinente et audible dans le
contexte de notre culture1

Les expressions imagées, qui prennent appui sur l'expérience humaine,
sur les événements vécus ou sur les relations, ces représentations
humaines qui donnent un visage ou un sentiment humain à Dieu, sont-
elles pertinentes pour parler de Dieu, ou ne sont-elles au contraire qu'une
sorte de concession faite au croyant ordinaire, un langage plus dépouillé
étant cependant plus adéquat Le récit biblique est très imagé : est-il
l'expression d'une mentalité religieuse plus ou moins primitive dont il
faudrait se dégager au nom de l'absolue transcendance de Dieu et d'une
théologie qui prétend rendre raison de la foi

Tertullien, au début du IIIe s., dans sa controverse avec Marcion, a
utilisé l'expression « humanissimus Deus », un Dieu très humain ou le plus
humain possible, à propos de la révélation de Dieu en Jésus. Cette expression,

« humanissimus Deus » a été assez souvent reprise par Schillebeeckx

pour parler de notre Dieu. Un Dieu très humain : que peut signifier une
telle expression

1. Dieu et les images

L'utilisation de traits humains pour dire Dieu, pour parler de son action
est-elle légitime peut-elle être féconde pour la foi

La tradition juive, prenant appui sur le texte biblique, condamne sans
appel les images de Dieu : « Prenez bien garde à vous-mêmes : vous n'avez

1 Le texte prononcé lors de cette célébration a été quelque peu allégé par rapport à celui-
ci. Une première ébauche de ce texte a été présentée lors d'un colloque en hommage à

Christian Duquoc, organisé par Espaces, à Mondorf (Luxembourg), en janvier 2008, peu de

temps avant son décès.



334 Ignace Berten

vu aucune forme le jour où le Seigneur vous a parlé à l'Horeb, du milieu du
feu. N'allez pas vous corrompre en vous fabriquant une idole, une forme
quelconque de divinité, l'image d'un homme ou d'une femme... » (Dt 4,15-
16). Cependant le texte biblique lui-même est fortement imagé. Dieu ne
cesse d'y prendre figure humaine dans ses expressions, ses sentiments, ses

gestes. Y a-t-il une différence essentielle entre images littéraires et images
visuelles Si on exclut absolument ces dernières, pourquoi accepte-t-on
les premières Sans doute, comme le dit le texte, les images visuelles, les

images sculptées plus particulièrement, donnent facilement lieu à des

pratiques idolâtriques, ce qui n'est pas le cas des images littéraires. Mais ce
risque suffit-il à justifier l'exclusion de toute image visuelle

Le christianisme ancien est réservé sur les images de Dieu. L'image n'a
trouvé place dans la culture et le culte chrétiens que progressivement, à

partir de la représentation de Jésus. La querelle iconoclaste, aux VIIIe et
IXe s., oppose ceux qui veulent bannir toute image, au nom de la
transcendance de Dieu2, et ceux qui défendent les icônes : l'Église opte pour ces
derniers. Le deuxième concile de Nicée, en 787, reconnaît la légitimité des

représentations du Christ, parce qu'il était homme. L'iconographie orientale

ne représente cependant pas Dieu ; elle évoque la divinité de Jésus par
différents artifices picturaux (l'utilisation de la mandorle, par exemple).
L'Église latine, par contre, connaîtra une surabondance d'images, y compris
d'images de Dieu, à l'inverse du protestantisme très critique à cet égard.
Ces images contrastent cependant fortement avec le discours théologique
scolastique dominant, discours métaphysique abstrait, soucieux de purifier
le langage, comme s'il n'y avait plus de rapport entre la théologie et
largement la catéchèse, exercices intellectuels, d'une part, et la pastorale,
les textes spirituels ou mystiques et la piété vécue par les gens, d'autre
part.

Quant à l'époque moderne, dans sa ligne critique antireligieuse, elle a

eu tendance à ranger parmi les fables et les mythes tout le récit biblique et
a considéré l'imagerie chrétienne et plus largement toutes les expressions
de la foi comme des formes primitives de religiosité non critique...
Aujourd'hui, Michel Onfray, auteur d'un Traité d'athéologie3 est de ceux-
là :

« La philosophie, à mes yeux, ne peut pas travailler à l'éloge de la pensée
magique. Tout philosophe digne de ce nom qui se respecte fait un travail de

sape d'une telle pensée. Laissons la pensée magique aux magiciens. Laissons

2 L'islam se situe dans la ligne de cette tradition en condamnant toute image, toute
représentation figurative de l'être humain (sauf dans certaines traditions iraniennes) et a

fortiori toute représentation de Dieu. Il s'agit aussi de préserver l'absolue transcendance de
Dieu.

3 ONFRAY, Michel : Traité d'athéologie. Paris : Grasset 2005.



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 335

le mythe, la mythologie et les fables aux mythologues et aux fabulistes. Et
laissons les philosophes faire leur travail, qui est un travail de raison pure4 ».

Onfray vise directement le christianisme, au sujet duquel il déclare : « Je

ne retiens rien de toute façon du christianisme ».
Pour dire Dieu aujourd'hui, comme croyants et comme théologiens,

est-il légitime, est-il fécond que nous fassions appel à des images prenant
appui sur des représentations humaines Une certaine forme
d'anthropomorphisme, c'est-à-dire de représentation de la divinité sous des traits
humains, est-elle théologiquement pertinente, et si oui comment et à

quelles conditions
Pour introduire ma réflexion à ce sujet, quelques lignes de Christian

Duquoc, extraites de l'introduction de son dernier livre Dieu partagé. Le
doute et l'histoireb, ouvrage stimulant et provoquant.

« L'alliance fut conflictuelle : tel est le constat du lecteur impartial de la
Bible. Le contrat entre Dieu et Israël, par l'intermédiaire de Moïse, a suscité
des oppositions et des réactions. Oppositions du peuple car l'alliance ne
satisfaisait pas ses intérêts, réactions de Dieu évoluant entre sanctions,
repentances et pardon. La réciprocité houleuse du lien contracté affecta les
deux partenaires, elle marqua de son empreinte le mode de la révélation.
Notre connaissance de Dieu dépend du processus historique contrasté et
parfois contradictoire relaté par la Bible. Le qualificatif "partagé", apposé à

Dieu dans le titre de cet ouvrage, essaie de faire droit au récit biblique.
"Partagé" a un double sens : donner ou hésiter. La théologie classique

refuse que le récit biblique soit le critère ultime de notre connaissance de
Dieu. Aussi soupçonnerait-elle l'adjectif "partagé" au sens soit d'indécision
soit d'ambivalence des sentiments de n'être qu'une image séduisante et peut-
être trompeuse. En effet, pense-t-elle, la volonté de Dieu n'est ni indécise ni
divisée, ses sentiments ne sont pas ambivalents. Ces qualifications relèvent
d'anthropomorphismes qu'il serait inconvenant, sinon injurieux, de transposer

à Dieu » (p. 7).

Duquoc suggère bien que, dans le langage courant, désigner une
expression comme étant anthropomorphique est disqualifiant. De façon
explicite, il ne parle guère d'anthropomorphisme dans son livre, mais son
effort de valorisation du récit biblique comme fondement d'un discours
sur Dieu touche de façon directe cette question.

L'anthropomorphisme peut-il donc être reconnu aujourd'hui comme
outil théologique d'un discours sur Dieu Que faut-il entendre alors par
là

4 Interview dans La Libre Belgique du 8 mars 2005.
5 DUQUOC, Christian : Dieu partagé. Le doute et l'histoire. Paris : Cerf 2006. Christian

Duquoc est décédé en septembre 2008.



336 Ignace Berten

Qu'est-ce que l'anthropomorphisme

L'Encyclopédie universelle Larousse6 donne de l'anthropomorphisme la
définition suivante : « Tendance à attribuer à Dieu, à un dieu les
sentiments, les passions, les idées et les actes de l'homme ». Définition descriptive

et neutre.
La définition proposée par 1 'Encyclopaedia Universalis sur Internet, elle,

est beaucoup moins neutre : « Au sens usuel et étroit, le terme
"anthropomorphisme" définit le procédé erroné et illégitime par lequel une pensée
insuffisamment critique attribue à des objets situés hors du domaine
humain - objets naturels ou objets divins - des prédicats empruntés à la
détermination du domaine humain, à des fins explicatives ou simplement
représentatives. » Cette dernière définition désigne donc l'anthropomorphisme

comme « procédé erroné et illégitime », fruit d'« une pensée
insuffisamment critique ». Une telle définition disqualifiante exprime
assez bien ce qu'on en pense généralement tant en philosophie qu'en
théologie. On pourrait encore ajouter que les expressions anthropomorphiques
sont considérées comme signe d'une pensée archaïsante.

Le Dictionnaire de la foi chrétienne7 est pour le moins réservé

: « Représentation de la nature et de l'action divines sous des traits
empruntés à l'expérience humaine. Dans une religion évoluée et
spirituelle, c'est un simple support imaginatif, dont l'intelligence n'est pas
dupe ; tels les anthropomorphismes littéraires de la Bible : Yahvé descend
du ciel pour se promener à la brise du soir, etc. ». Dans une religion
spirituelle et évoluée, telle la nôtre, l'anthropomorphisme ne serait donc
que support imaginatif : autrement dit il ne pourrait être d'aucun apport
de véritable compréhension théologique de Dieu ou de l'expérience de
Dieu.

2. Théologie et discours métaphysique

Dès l'origine, à la suite de la théologie juive, la théologie chrétienne a
cherché à se distancer des récits mythologiques des religions ambiantes.
Israël a récusé tout discours sur le divin consistant à mettre en scène une
histoire ou des histoires impliquant des dieux et leurs relations entre eux.
Dans son discours, Israël n'a pas récusé les images humaines de Dieu pour
signifier le rapport de Dieu avec son peuple, mais a rejeté toute projection
de rapports semblables aux rapports humains au sein même de la divinité.
Dans cette critique, la théologie chrétienne a très tôt pu trouver appui sur
la philosophie grecque. Celle-ci, dès les présocratiques, exprime un
profond scepticisme en ce qui concerne les mythes comme chemin d'accès

6 Encyclopédie universelle Larousse. DVD. Paris : Larousse 2002.
7 Dictionnaire de la foi chrétienne. Volume 1 : Les mots, sous « anthropomorphisme »,

Paris : Cerf 1968.



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 337

à la vérité : ils sont considérés comme de vaines fables. Avec Socrate et
Platon8, mais surtout Aristote, les philosophes cherchent à comprendre le

monde et à dégager des principes d'action sans se fonder sur les mythes.
La critique grecque des mythes ne porte pas d'abord, à l'origine, sur le
caractère anthropomorphique du langage, mais bien sur le fait qu'ils
mettent en scène les relations tumultueuses entre les dieux, en établissant
des liens de causalité entre ces aventures divines et la condition humaine.
Contre les mythes, la métaphysique se propose comme science
fondamentale de l'être, en tant qu'ontologie, et comme science de l'être divin,
être premier et suprême, fondement de tout être, en tant que théologie.
Les principes de l'ontologie déterminent dès lors ceux de la théologie.
Aristote définit ainsi Dieu comme le premier moteur immobile.

Depuis le Moyen Âge, la démarche théologique, dans l'Église catholique
occidentale, est structurée par une métaphysique de l'être, alors que la

théologie des siècles précédents était plutôt développée à partir de

l'histoire du salut. Abélard, au XIIe s., avait introduit le travail de l'esprit
critique : « En doutant, nous nous mettons en recherche, et en cherchant
nous trouvons la vérité », écrivait-il. Un peu plus d'un siècle plus tard, à la
suite d'Albert le Grand et à partir de l'outillage philosophique offert par
Aristote, Thomas d'Aquin valorise le travail de la raison et cherche à

rendre raison de la foi. Il a eu l'immense mérite de penser la foi en lien
avec la culture philosophique émergente de son temps.

Thomas défend le statut de la théologie comme science, c'est-à-dire un
savoir qui se développe avec rigueur et qui s'argumente à partir des

principes qui sont les siens, en cherchant l'intelligence des choses. Il
affirme ainsi :

« Lorsque le débat est un débat d'école, 'magistral', non pour rejeter une
erreur, mais pour instruire les auditeurs et les conduire jusqu'à l'intelligence
de la vérité qu'on enseigne, alors il faut s'appuyer sur des raisons qui
recherchent la racine de la vérité, qui fassent savoir comment est vrai ce qui est
dit. Autrement, si le maître détermine une question par des autorités nues,
l'auditeur sera certes assuré que la chose est ainsi, mais il n'acquerra rien en
fait de science et d'intelligence, et il s'en ira vide9 ».

Dans la Somme théologique, après avoir précisé ce qu'il entend par théologie

(doctrina sacra), il traite de Dieu, et il pose Dieu comme l'Être même

8 Dans son dialogue avec Euthyphron, Platon met sur les lèvres de Socrate cette question

: « Tu crois sérieusement qu'entre les dieux il y a des querelles, des haines, des combats,
et tout ce que les poètes et les peintres nous représentent dans leurs poésies et dans leurs
tableaux, ce qu'on étale partout dans nos temples, et dont on bigarre ce voile mystérieux
qu'on porte en procession à l'Acropolis, pendant les grandes Panathénées? Euthyphron,
devons-nous recevoir toutes ces choses comme des vérités » (6 b-c).

9 Quolibet IV, a. 3, n. 18.



33« Ignace Berten

subsistant, Ipsum Esse subsistens10. La foi parle de Dieu : si nous sommes
appelés à croire avec raison, la connaissance de l'existence de Dieu et de ce

qu'est Dieu est présupposée à la foi et donc à la théologie. Si la raison ne
peut établir cela avec certitude, il ne serait pas possible de tenir pour
vraies les affirmations de la révélation11. « Si l'existence de Dieu n'est pas
évidente, elle peut être démontrée par ses effets connus de nous ».
« L'existence de Dieu et les autres vérités concernant Dieu, que la raison
naturelle peut connaître, comme dit l'Apôtre (Rm 1,19), ne sont pas des
articles de foi, mais des vérités préliminaires qui nous y acheminent.12 »

Quelles sont ces autres vérités concernant Dieu que la raison peut
connaître Thomas a d'abord une affirmation très prudente :

« Lorsque l'on sait de quelque chose qu'il est, il reste à se demander comment
il est, afin de savoir ce qu'il est. Mais comme nous ne pouvons savoir de Dieu
que ce qu'il n'est pas, non ce qu'il est, nous n'avons pas à considérer
comment il est, mais plutôt comment il n'est pas. »

Mais alors comment procéder « En écartant de lui ce qui ne saurait lui
convenir^. » De fait, cela conduit à une série d'affirmations positives sur la
simplicité de Dieu, sa perfection, son infinité, son immutabilité et son
unité, et donc à un certain savoir sur Dieu.

Pour poser ces qualités, Thomas procède par analogie. Nous faisons
l'expérience de ce que, entre les différents êtres, il y a de l'analogie : une
pierre existe, un chien existe, j'existe ; il y a donc de l'existence entre ces
êtres différents, mais cette existence elle-même est différente, il y a divers
degrés d'existence. Certains êtres sont plus parfaits que d'autres. Il y a

analogie entre ces perfections. Nous pouvons dire qu'en Dieu, source et
cause de tout être, ces perfections existent de façon éminente, même si

nous ne pouvons pas dire comment elles existent en lui. « Nous connaissons

Dieu au moyen des perfections qui procèdent de lui dans les
créatures ; et ces perfections sont en lui selon un mode plus éminent que

10 « Le Dieu Ipsum Esse subsitens n'est pas une trahison du Dieu révélé, une réduction
du Dieu qui se révèle gratuitement au Dieu conclusion ultime de la métaphysique. Selon le
projet spéculatif de S. Thomas, c'est la structure nécessaire du Dieu biblique, personnel et
vivant, le présupposé ontologique qui rend intelligibles les interventions historiques de
Dieu. Alors qu'une théologie biblique suit l'ordre concret et historique selon lequel Dieu
s'est révélé aux hommes, la théologie spéculative organise les attributs de Dieu selon leur
ordre d'intelligibilité. Elle s'attache à ce qu'il y a de plus nécessaire, de plus intelligible en
Dieu, en faisant abstraction du devenir historique de la Révélation, c'est-à-dire de l'ordre
selon lequel l'homme a pris connaissance du mystère de Dieu. » (GEFFRÉ, Claude :

Introduction à la question 1 de la Somme théologique de S. Thomas, in : Thomas D'AQUIN : Somme
théologique. Paris : Cerf 1984, pp. 147-148. - Les citations de la Somme sont faites à partir de

cette édition ; référence : ST.)
11 Cf. l'introduction de Jean-Hervé NICOLAS aux questions 2 et suivantes de la Somme

théologique.
12 ST: la, Q. 2, art. 2 et ad 1.

'3 ST : Prologue à la Question 3.



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 339

dans les créaturesn. » Priorité est ainsi donnée aux qualités ou perfections
de l'être en tant que tel. Il en résulte, par exemple, que Thomas, bien qu'il
cite saint Jean « Dieu est amour » (1 Jn 4.16), ne traite de cette qualité
divine qu'à la question 20 à propos de la volonté en Dieu. Et il ne dit pas que
Dieu est amour, mais bien : « On a montré qu'il y a en Dieu une volonté : il
est nécessaire d'affirmer qu'il y a en lui de l'amour^. »

Cette démarche a pour conséquence de valoriser principalement les

catégories métaphysiques abstraites et intemporelles pour parler de Dieu.
La scolastique, en continuité avec cette approche, restera jusqu'à Vatican

II la méthode privilégiée par l'Église catholique. La théologie et la
catéchèse en seront durablement marquées16. L'implicite de cette théologie est

que les images bibliques demandent à être purifiées. En ce sens, le récit
biblique n'occupe aucune place dans la réflexion théologique, en dehors de
la trame du récit fondamental : création - chute - rédemption comme
structure globale. La référence biblique fait autorité en étant réduite à un
réservoir de citations visant à prouver la doctrine, celle-ci étant conçue
comme éternelle et immuable, à l'image de Dieu lui-même.

La question que nous avons à poser aujourd'hui à la théologie dérivée
de Thomas d'Aquin est de savoir si en fait elle ne trahit pas fondamentalement

l'esprit de cette théologie : le dialogue avec la culture du temps.
Or notre culture n'est plus celle du Moyen Âge.

Le XXe s. revalorise la Bible et une théologie biblique, met en œuvre des
méthodes historiques, développe les méthodes narratives, mais l'enseignement

officiel reste marqué par l'approche métaphysique de Dieu. Ainsi le

Compendium du Catéchisme de l'Église catholique, dit dans sa question 3 :

« Peut-on connaître Dieu avec la seule lumière de la raison - À partir de la

création, c'est-à-dire du monde et de la personne humaine, l'homme par sa
seule raison, peut avec certitude connaître Dieu comme origine et fin de

l'univers, comme souverain bien, et comme vérité et beauté infinie. »

Et dans sa question 5 :

'4 ST: la, Q. 13, art. 3.
*5 ST: la, Q. 20, art. 1.

16 Ainsi, le Petit catéchisme des diocèses de Belgique de 1946, directement inspiré du
Catéchisme du Concile de Trente, donne une série de questions et de réponses à propos de
Dieu :

« Qu. 24 : Qu'est-ce que Dieu - Dieu est un pur esprit, infiniment parfait, Créateur et
souverain Maître du ciel et de la terre, origine et fin de toutes choses.

Qu. 26 : Pourquoi dit-on que Dieu est infiniment parfait - On dit que Dieu est
infiniment parfait, parce qu'il possède toutes les perfections, et que ses perfections sont sans
limites.

Qu. 27 : Citez quelques perfections de Dieu. - Dieu est infiniment puissant, sage et
saint ; Il est infiniment bon, miséricordieux et juste ; Il est immuable, éternel et présent
partout.

Qu. 29 : Dieu voit-Il tout et sait-Il tout - Dieu voit tout, même nos pensées les plus
secrètes ; Il sait tout, même les choses à venir. »



34° Ignace Berten

« Comment parler de Dieu - On peut parler de Dieu à tous les hommes et
avec tous les hommes, à partir des perfections de l'homme et des autres
créatures, qui sont un reflet, bien que limité, de la perfection infinie de Dieu.
Il faut donc sans cesse purifier notre langage en ce qu'il a d'imagé et
d'imparfait en sachant que l'on ne pourra jamais exprimer pleinement l'infini
mystère de Dieu. »

Le discours sur Dieu se fonde ainsi toujours sur l'analogie des perfections
et est marqué par la méfiance vis-à-vis des images qui demandent à être
purifiées.

Si la Bible a été revalorisée, on peut se demander si la théologie dominante

a réellement intégré l'expérience dont elle est l'expression en ce qui
concerne notre discours sur Dieu.

La réponse de Duquoc est clairement négative à ce sujet. Certes on se
réfère de plus en plus à la Bible et on la cite, mais la référence biblique
dans la forme littéraire de son récit, n'est pas considérée comme un critère
adéquat quant à notre discours sur Dieu.

« Dans la démarche classique, dit Duquoc, le critère d'une transcendance
véritable se mesure à sa valeur ontologique. Les qualités ou les attributs de
Dieu sont définis à partir de leur identité possible avec l'Être absolu. Cette
identification est le critère permanent permettant de jauger la portée effective

des images et des métaphores dont use l'Écriture sainte. La démarche
dépend de la vérité de la référence ontologique » (p. 228).

Par rapport à cette position de la théologie classique, Duquoc se dit
« persuadé que les métaphores bibliques révèlent davantage la vérité de
Dieu que les purifications ontologiques des images » (p. 258).

3. Alliance biblique et discours sur Dieu

Duquoc en appelle au récit biblique et à la thématique de l'alliance, c'est-
à-dire du contrat réciproque entre Dieu et Israël, pour mettre en cause
l'image métaphysique prédominante de Dieu, image définie a priori à

partir de la philosophie de l'être.
En quoi l'alliance permet-elle de fournir une clé pour un discours

pertinent sur Dieu aujourd'hui
L'alliance est un contrat qui implique deux partenaires. Entre les deux,

il y a une relation de réciprocité. Le comportement de l'un influence celui
de l'autre, dans une dialectique permanente d'action et de réaction. Le

récit biblique souligne très fortement cette réciprocité de la relation. « La

réciprocité houleuse du lien contracté affecta les deux partenaires, elle

marqua de son empreinte le mode de la révélation » (p. 7). L'alliance a

affecté mutuellement les partenaires divin et humain, car « entrer en
alliance, c'est créer un lien de réciprocité : les agissements de l'un des
partenaires ne sont pas sans répercussion sur les comportements de l'autre »

(p. 225). Une certaine conception de la transcendance divine sous-estime



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 341

cette « réciprocité des effets du lien » : il est nécessaire de parler « d'une
affectation ou d'une blessure de Dieu par le devenir de l'alliance » (ibid.).

Or c'est à cette réciprocité que la théologie classique se montre
incapable de faire place. Ainsi, chez Thomas d'Aquin la réciprocité de la
relation est explicitement exclue au nom de la transcendance de Dieu :

« Puisque Dieu est en dehors de tout l'ensemble des créatures, et que toutes
les créatures sont ordonnées à lui sans que ce soit réciproque, il est évident
que les créatures sont référées à Dieu réellement. Mais en Dieu il n'y a pas
une relation réelle avec les créatures, mais seulement une relation construite
par la raison, en tant que les créatures sont référées à lui. Ainsi, rien
n'empêche que ces noms impliquant une relation aux créatures soient attribuées à

Dieu temporellement ; non en raison d'un changement en Dieu, mais en
raison d'un changement affectant la créature. C'est ainsi que la colonne passe
à la droite de l'observateur sans subir elle-même un changement, mais
l'observateur ayant changé de placed. »

Et dans une réponse, à propos du Psaume : « Seigneur, tu es devenu pour
nous un refuge », Thomas précise que cela ne peut se dire « de Dieu qu'en
tant qu'il est connu par nous, à l'exclusion de tout changement qui
l'affecterait dans sa réalité18 ». On ne peut être plus clair.

C'est cette réduction de sens du récit biblique que Duquoc met
profondément en cause. Le récit ne cesse de dire que la relation de l'alliance,
relation entre Dieu et son peuple, est réciproque : relation difficile,
houleuse, dans laquelle Dieu est constamment dit adapter son comportement
par rapport à celui d'Israël, Dieu se soumettant ainsi à l'imprévu toujours
ouvert de la liberté. Le discours théologique classique, comme celui de
Thomas d'Aquin, dit qu'il s'agit là de métaphores qui ne nous disent rien
sur Dieu en lui-même, ce que ne pourrait faire que le discours ontologique,
nécessairement anhistorique parce que absolu.

Abraham ou Moïse négocient avec Dieu, et Dieu se reprend, renonce à

sa colère. Ces expressions bibliques ne nous disent-elles rien sur Dieu Ne
sont-elles qu'une métaphore de la miséricorde

Une tendance significative de la théologie contemporaine est très

critique par rapport à ce discours classique : les critiques portent, entre
autres, sur les attributs divin d'immutabilité et de toute-puissance. Cette
théologie à fondement ontologique est incapable de donner sens à la
dimension proprement relationnelle du rapport entre Dieu et l'humanité.

« Les critiques adressées à la théologie traditionnelle prennent racine dans

une conviction : la pensée classique minimise le caractère décisif du mode de
la révélation, car elle ne s'attarde aucunement au relationnel initié par Dieu
lui-même avec l'humanité ; elle disserte sur l'être de Dieu comme si ce Dieu
n'avait contracté aucun lien singulier avec un peuple historique et ne s'était
pas immiscé dans le devenir de l'humanité au point de s'y incarner » (p. 240).

*7 ST: la, qu. 13, a. 7.
18 Id. : ad 2.



342 Ignace Berten

Mais cette théologie est aussi incapable de rencontrer la dramatique
question soulevée par Auschwitz, question déjà présente par l'existence du
mal perçu comme injuste, mais poussée comme au paroxysme par cet
événement. Si Dieu est vraiment tout-puissant, peut-il être juste en n'utilisant
pas sa puissance pour empêcher le mal Le discours classique disant que
le mal trouve finalement place positive dans le plan global de Dieu est
devenu insupportable.

Mais ce Dieu changeant ou impuissant est-il encore vraiment Dieu, un
Dieu transcendant et tout autre N'est-il finalement rien d'autre qu'une
sorte de surhomme, un humain un peu plus parfait que nous, ou une
projection de notre imaginaire

4. Légitimité et pertinence du langage anthropomorphique

Nous voici donc renvoyés à notre question. L'anthropomorphisme consiste
à « attribuer à Dieu les sentiments, les passions, les idées et les actes de
l'homme ». Cette manière de faire est-elle adéquate ou légitime en théologie

chrétienne
La théologie chrétienne, en particulier dans la tradition occidentale, est

traversée par une recherche de rationalité. Cet effort a trouvé un premier
grand déploiement au Moyen Âge, Thomas d'Aquin en étant le représentant

le plus systématique. Les derniers papes, tant Jean-Paul II que
Benoît XVI, sont intervenus à diverses reprises pour valoriser ou défendre
cette responsabilité de la raison. Or c'est précisément au nom de la raison
ou de l'exigence philosophique que le discours anthropomorphique a été

critiqué, ce discours étant identifié aux mythes païens, eux-mêmes identifiés

à des fables...
Ne peut-on dès lors se poser la question : une revalorisation du langage

des images peut-elle être conciliable avec les exigences rationnelles de la

théologie Autrement dit, le Dieu partagé de Duquoc, ce Dieu qui hésite,
qui modifie ses plans, qui exprime colère ou tendresse, au gré des comportements

humains, etc., ce « Dieu affecté » selon le récit biblique, n'est-il
que l'expression d'une conception archaïque de la divinité, dont il faut se

libérer, ou l'effet d'un langage lyrique et poétique qui n'a pas sa place dans

une théologie sérieuse Ce Dieu imagé est-il bien celui que confesse notre
foi Compte tenu du caractère très sobre du Nouveau Testament à cet
égard, on pourrait par ailleurs faire remarquer que c'est sur les figures de
l'Ancien Testament que Duquoc s'appuie pour l'essentiel de son questionnement.

La théologie est portée par une triple conviction. D'abord, nous n'avons

pas d'accès immédiat à Dieu : nous ne pouvons le rejoindre que par les

traces de son action dans notre humanité, c'est-à-dire sur la base de

l'interprétation que nous donnons de la réalité de notre monde, de notre
histoire et des événements, et en particulier de l'histoire de Jésus. Ensuite,



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 343

nous confessons que l'être humain est image de Dieu, que Dieu nous a fait
à son image et à sa ressemblance. Enfin, Dieu est le Tout Autre, être
transcendant, qui dépasse toute expression et échappe à toute définition.

Si nous prenons au sérieux ces trois convictions, nous pouvons en tirer
l'un ou l'autre principe herméneutique ouvrant à une réponse à nos
questions.

4.1 Les analogies relationnelles

On sait le rôle que joue l'analogie dans la démarche théologique de
Thomas d'Aquin. Mais il s'agit toujours d'un usage ontologique de l'analogie

: à partir de la perfection plus ou moins grande des êtres, on remonte
à l'être de Dieu comme perfection absolue. Une autre forme d'analogie est
cependant aussi possible et, dans le contexte de notre culture, elle me
semble nettement plus féconde.

Pour le croyant, personnellement et communautairement, Dieu n'est
pas le résultat d'un raisonnement, l'objet de l'aboutissement intellectuel
d'un processus de preuve de type causal. Dieu est un Autre avec lequel une
relation est vécue. Il est un Tu. Typiquement, la prière qui est au cœur de
la foi chrétienne, s'adresse à un Tu. Et ce tu est bien personnel. De plus,
cette relation est constamment dite expression d'un amour : le croyant, le

priant aime Dieu, et Dieu aime l'être humain ou l'humanité, cet amour
divin étant confessé comme le premier : Dieu nous a aimés le premier ; tu
aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur...

Dans notre expérience la plus fondamentale, la relation vraie est
nécessairement réciproque. Si l'autre est indifférent à la relation, cette
relation manque gravement de vérité, elle n'est en tout cas pas de l'ordre
de l'amour. En ce sens, concevoir une véritable relation qui soit de l'ordre
de l'amour, mais qui ne soit pas réciproque, est-ce vraiment une démarche
intellectuelle raisonnable De ce point de vue, la comparaison utilisée par
saint Thomas : un homme qui se déplace par rapport à une colonne, qui
n'est évidemment pas affectée par le déplacement de l'homme, est pour le
moins malheureuse, car dans la comparaison la colonne représente Dieu
Thomas est conscient de ce que l'analogie n'est pas tout à fait adéquate,
mais elle est révélatrice. Elle illustre l'affirmation selon laquelle nous avons
une relation réelle à Dieu, mais entre Dieu et nous, il n'y a qu'une relation
de raison. Cette affirmation répond à la logique du système métaphysique,
mais cette logique raisonnable est-elle capable de rendre raison de

l'expérience religieuse fondamentale, de l'expérience de la foi
Je relève une phrase très soulignée de la première prédication du

préposé général de Jésuites, le P. Adolfo Nicolas, juste après son élection,
le 21 janvier 2008 : « Plus nous devenons serviteurs, et plus Dieu y trouve
son plaisir ». Il s'agit bien là de l'expression d'un Dieu affecté.

La révélation de Dieu tout au long de la Bible, dans l'histoire du peuple
et dans l'histoire de Jésus, s'exprime dans le récit. On sait l'importance et



344 Ignace Berten

la signification de l'exégèse narrative. La théologie ne devrait-elle pas elle-
même intégrer davantage le récit dans le développement de sa propre
réflexion, le récit au présent L'annonce de l'Évangile comme bonne
nouvelle au présent, en lien avec les situations réelles, ne peut se faire à

partir d'une réflexion sur les principes. Du point de vue éthique et
sacramentel, parler de la miséricorde de Dieu en rapport avec les expériences
d'échec du couple et du mariage et de l'instauration de nouveaux liens, en
rapport avec les situations dramatiques qui conduisent à l'avortement1^ en
rapport avec les chemins d'humanité cherchés par les homosexuels, ou
encore parler du ministère en lien avec la vie réelle des communautés, des
initiatives et responsabilités exercées, etc., tout cela peut-il se faire seulement

à partir de principes généraux déclarés intemporels et intangibles
Ne faut-il pas intégrer dans la réflexion proprement théologique un certain
nombre de récits de vie, récits d'échecs comme récits d'ouverture, en
prenant en compte les relations qui s'y vivent, relations de rejet et
relations d'accueil, en cherchant à y discerner ce qui est signe véritable de vie,
de vies brisées et ressuscitées, et en y lisant des signes de Dieu Et en ce
qui concerne les ministères, ne faut-il pas davantage intégrer les récits de
vie des communautés chrétiennes N'est-ce pas précisément ce que nous
révèlent les gestes, les paroles, les paraboles de Jésus

Si, par ailleurs, le rapport à Dieu est réellement relationnel, n'est-ce pas
à partir de l'expérience des relations humaines qu'il faudrait chercher à

dire la relation à Dieu et la relation qui est celle que Dieu entretient vis-à-
vis de nous Pour ce faire, il y a lieu de valoriser explicitement les analogies

humaines.
La théologie moderne et contemporaine a de plus en plus tendance à

parler d'un Dieu qui n'intervient pas, qui n'interfère pas dans le cours
naturel des choses. Le développement des sciences physiques et
biologiques, tout comme celui des sciences de la vie et de son origine y contribuent

fortement. Pensons aux débats autour du créationnisme ou de

l'Intelligent Design. Mais n'est-ce pas alors parler d'un Dieu lointain et
étranger à notre existence, d'un Dieu indifférent Si Dieu n'intervient pas,
n'est-il pas finalement une abstraction insensible On sait tout le
reproche, si souvent répété : si Dieu a la possibilité de prévenir ou
d'empêcher le mal et qu'il ne le fait pas, ce Dieu peut-il être bon, n'est-il pas
coupable de non-assistance à personne en danger C'est toute la problé-

*9 Est-il éthiquement et théologiquement légitime et responsable de parler de l'embryon,
dès la première cellule fécondée, en termes exclusivement ontologiques (personne
humaine), sans aucune façon intégrer la dimension relationnelle. La fécondation qui est la
suite voulue et l'expression d'un acte d'amour au sein d'un couple harmonieux, et celui qui
est la conséquence dramatique d'un viol utilisé systématiquement dans une situation de

guerre comme arme pour détruire la personne, est-elle fondamentalement la même réalité,
les circonstances, heureuses ou dramatiques, n'étant qu'accidentelles et donc réellement
secondaires



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 345

matique dramatique de la Shoah. Je ne vais pas entrer ici dans cette
question du mal très complexe et difficile, mais bien m'arrêter un instant
sur la question de la relation de Dieu à notre histoire.

Est-il alors possible de penser une présence active de Dieu en d'autres
termes

Duquoc écrit ceci : « Le retrait de Dieu, fortement souligné dans la

théologie juive, peut être interprété comme la forme métaphorique de sa

contraignante proximité ; il indiquerait paradoxalement son radical
engagement dans notre histoire » (p. 130). Edward Schillebeeckx, de son côté,
parle de « la proximité furtive du Dieu non expérimentable20 ». Ces expressions

sont paradoxales. Les analogies de la relation humaine peuvent nous
permettre de parler de Dieu en ce sens. Je prends deux exemples.

Dans une famille, si un jeune, grand adolescent ou adulte, va à la
dérive, les parents savent intuitivement qu'intervenir de façon directe
serait reçu comme une atteinte intolérable à la liberté et aurait probablement

l'effet inverse de ce qui est recherché. La relation d'amour qui, à ce

moment, ne peut plus être vécue dans la totale réciprocité de la part du
jeune, est vécue par les parents à la fois dans le souci profond et la
souffrance, et dans l'ouverture et l'accueil permanents, la porte ouverte,
dans l'espérance : cette présence patiente et silencieuse, apparemment
inactive et en tout cas non-interventionniste, est une réelle présence et elle
peut se montrer efficace, sans être en aucune manière contraignante. La

présence de Dieu, vécue parfois comme absence, respectant les libertés,
n'est-elle pas de cet ordre

Autre exemple : on sait toutes les difficultés entraînées par une
théologie sacrificielle disant que la mort du Christ a été voulue par Dieu
pour la réparation des péchés. L'image de ce Dieu vengeur et cruel,
judiciaire ou comptable, chanté par le Minuit chrétiens, suscite scandale,
révolte et rejet. Dans une situation de conflit guerrier, des parents peuvent
être fiers du sacrifice de leur fils mort au combat ou dans la résistance

pour la cause de la liberté ou de la dignité du peuple. Cette fierté n'enlève
rien à la douleur. Mais on peut dire que lorsque leur fils s'est engagé, en
étant conscients des risques qu'il prenait, les parents ont accepté d'en faire
le sacrifice ; ils ont donné leur fils. De même, lors de l'attaque des tours de
New York en septembre 2001, on a entendu des pompiers dire leur fierté
vis-à-vis de leurs compagnons qui s'étaient risqués pour sauver d'autres
vies et sont morts au feu. Ces analogies humaines contemporaines
permettent de donner sens à une expression théologique qui, dans sa formu-

20 SCHILLEBEECKX, Edward: L'identité chrétienne: défi et mise au défi. À propos de
l'extrême proximité du Dieu non expérimentable, in : Angelicum. Vol. 82, 2005/4, pp. 849-
867 ; traduction de Christelijke identiteit, utidagend en uitgedaagd. Over de rakelinse
nabijheid van de onervaarbare God, in: Kalsky, Manuela et al. (red).: Ons rakelings nabij.
Gedaanteveranderingen van God en geloof. Ter ere van Edward Schillebeeckx. Nijmegen: DSTS

2005, pp. 13-32.



346 Ignace Berten

lation générale et abstraite, semble attribuer à Dieu des attitudes proprement

inhumaines.
Il faut ajouter une dimension importante de la présence de Dieu, qui se

révèle dans les évangiles et dans la vie des croyants : Dieu se donne
présent dans l'action humaine portée par l'amour et qui ouvre la vie. Cette
présence n'est cependant reconnue comme telle que par le croyant,
reconnaissance qui est parfois celle de la foi qui naît au cœur même de la
relation.

4.2 La clé christologique

Duquoc écrit que le titre clé de la révélation du Dieu biblique est le
Serviteur (p. 223). Pour comprendre le sens de la destinée de Jésus, les écrits
néotestamentaires font appel à l'image du Serviteur reprise au livre d'Isaïe.
En quoi cette image nous permet-elle d'éclairer notre réflexion sur
l'anthropomorphisme et l'appel aux analogies humaines pour parler de Dieu

En reconnaissant Jésus comme Fils de Dieu, c'est la figure de Dieu lui-
même qui se trouve déterminée (ou compromise, selon un mot utilisé
fréquemment par Duquoc) par celle du Serviteur. Non pas un Dieu
impuissant, mais un Dieu qui choisit de se dépouiller de toute puissance,
d'assumer une position de radicale faiblesse, en se livrant désarmé au jeu
dramatique des forces et des passions humaines. En ce sens, l'image du
Serviteur constitue une véritable « subversion du divin » (titre donné à la
troisième partie du livre). On peut sans doute dire qu'une interprétation
trop étroitement christologique de ce titre ne prend pas en compte ce que
signifie un tel titre pour le partenaire divin de l'alliance avec l'humanité.

« La faiblesse est un qualificatif relationnel, elle est l'objet d'une décision et
non point l'essence de son être. Elle est une manière de corriger la toute-
puissance, non par un concept qui l'atténue ou la nie, mais qui la subvertit.
Les deux qualificatifs sont inséparables dès qu'on les pense comme des
relations et non comme des en-soi » (pp. 251-252).

Jésus, dans son existence et sa pratique relationnelle apparaît ainsi comme
une figure décisive du rapport relationnel que Dieu entretient avec
l'humanité. Jésus signifie ce qu'est Dieu pour nous par le biais de
paraboles, paraboles qui s'appuient sur l'image humaine et les relations
humaines, parfois paradoxales, pour dire l'attitude de Dieu à notre égard.
Nombre de ces paraboles ne nomment pas Dieu, mais elles disent Dieu par
le biais de situations qui mettent en scène des relations humaines.
Attribuant à Dieu des qualités et des attitudes humaines, ces paraboles sont
anthropomorphiques. Ces qualités attribuées à Dieu ne sont cependant pas
des perfections abstraites : le caractère paradoxal des paraboles nous en
garde.

Bien plus, reconnaître Jésus comme Fils de Dieu, nous dit que Dieu en
lui-même est relationnel, relation de Père et de Fils et relation d'amour



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 347

réciproque. Cela nous fonde d'autant plus à parler de Dieu en termes
relationnels. Or, la seule expérience que nous avons des relations, est précisément

celle des relations interpersonnelles.

4.3 Le passage critique

Le langage imagé anthropomorphique demande cependant une double
attention critique.

Il faut d'abord tenir compte de ce que le texte biblique est l'expression
d'une culture et d'un monde qui ne sont plus les nôtres. Cette distance est
particulièrement vraie en ce qui concerne notre conception de la nature et
de son autonomie, et du rapport de Dieu à la nature : quelles que soient les

circonstances, Dieu n'arrêtera pas pendant un moment le cours du soleil
autour de la terre, il ne refoulera pas par son souffle les eaux de la mer, ni
ne calmera brusquement les eaux déchaînées en tempête sur un lac... Cette
distance critique est la plus évidente. Elle demande que les images
auxquelles nous faisons appel soient davantage en consonance avec notre
expérience.

Mais il est une autre distance critique plus fondamentale. L'anthropomorphisme

projette en Dieu des émotions, des sentiments, des décisions
ou hésitations d'ordre humain. Mais ce Dieu est aussi le Tout Autre. Il y a

analogie, et celle-ci est le fondement d'un langage sur Dieu. L'analogie
demande immédiatement à être critiquée, limitée et à la limite niée. Dieu
est invoqué comme Père, mais il n'est pas tel que les pères que nous
connaissons, qui engendrent par relation sexuelle. Notre langage relationnel

appliqué à Dieu est un langage métaphorique, qui renvoie au-delà de
lui-même. En utilisant des images relationnelles, intuitivement, on sait
sans doute assez bien que c'est une manière de dire, alors que nous ne
savons pas clairement ce que cela signifie en Dieu lui-même. Plus que le

langage imagé, le langage métaphysique de l'être appliqué à Dieu
comporte un risque de donner à croire qu'on sait ce qu'est Dieu, ce qu'est son
essence en elle-même. Privilégiant l'analogie ontologique plutôt que l'analogie

relationnelle, ce n'est peut-être pas par hasard que saint Thomas
semble préférer le nom de Verbe à celui de Fils quand il s'agit de préciser
l'identité de la deuxième personne au sein du mystère divin. Les

conséquences négatives de cette approche en théologie et en catéchèse doivent
être soulignées. À partir de la compréhension et de la définition métaphysique

de Dieu, on construit, par déduction, une certaine image de Jésus.

Puisque Jésus est Fils de Dieu, et donc Dieu, il devait avoir pleinement
conscience de sa divinité, être en permanence en vision face à face, et donc
il devait aussi pleinement savoir le tracé de sa destinée le conduisant à la
croix ; il était tout-puissant comme Dieu, et ce n'était donc que par décision

humaine qu'il n'usait pas en permanence de cette toute-puissance,
etc. L'identification de Jésus au Fils de Dieu, approché et compris à partir



348 Ignace Berten

des catégories métaphysiques de l'être, conduit ainsi à nier son humanité
réelle comme existence limitée et contingente.

Si l'anthropomorphisme est légitime, il ne peut l'être que comme
anthropomorphisme critique. L'affirmation doit constamment être accompagnée

de la négation. Un exemple qui touche une expression qui apparaît
essentiellement métaphysique : l'idée de préexistence dit en terme abstrait
ce qui est évoqué par le prologue de Jean ou par l'hymne aux Philippiens.
« Au commencement était le Verbe... » La préexistence est à l'évidence un
terme temporel. Jésus est reconnu Fils de Dieu, appartenant à l'être divin
lui-même. Mais Jésus est un homme de notre histoire, clairement situé sur
la ligne du temps historique. Sur cette ligne du temps, il y a un avant Jésus
et un après Jésus. C'est de ce Jésus que nous disons qu'il est le Fils de Dieu,
et cette confession de foi a une portée ontologique, puisqu'elle dit quelque
chose de ce qu'il en est à la fois de Jésus et de Dieu lui-même. Mais alors
qu'en était-il de Dieu avant la naissance historique de Jésus Si nous
écartons les théologies adoptianistes, nous disons que le Logos ou le Fils
était en Dieu, mais nous suggérons en même temps qu'il n'était pas encore
Jésus... On ne s'est jamais demandé, me semble-t-il, si de fait ce terme de

préexistence n'était pas fondamentalement un anthropomorphisme. Nous
utilisons pour parler de l'identité de Jésus comme Fils, donc de son
identité divine, d'une catégorie, le temps, qui relève directement de notre
expérience et n'est pas une catégorie métaphysique relevant de l'être de
Dieu. Nous sommes dans le temps. Toutes nos représentations sont
marquées par le temps. Mais que signifie le temps en Dieu Nous ne le savons
pas. Nous sommes amenés à dire qu'il n'est pas dans le temps comme
nous. Et que par conséquent vouloir réfléchir à la relation interne à la
divinité, indépendamment de notre expérience de Jésus, est privé de raison
et de sens. L'attribution de la préexistence au Fils ou au Verbe n'est pas
illégitime, bien au contraire, mais elle nous interdit de chercher à penser
cette relation en Dieu indépendamment de l'expérience croyante de la

rencontre de Jésus. Nous sommes aussi conditionnés par l'espace : on
pourrait faire une réflexion analogue au sujet du terme incarnation, qui est
de l'ordre du mouvement spatial. De ce point de vue, je me retrouve
pleinement dans la réflexion de Schillebeeckx, dans un texte qui constitue un
peu son testament spirituel :

« Nous savons ce que Dieu peut signifier pour nous dans la médiation de
Jésus, mais une fouille spéculative dans l'Être intradivin dépasse même notre
connaissance de la Tri-unité telle qu'elle se révèle dans l'économie du salut.
Je crois en la manifestation trinitaire de Dieu dans notre histoire du salut (le
credo chrétien), et de plus je crois que la manière trinitaire par laquelle, pour
les chrétiens, Dieu se manifeste dans notre histoire a son fondement dans
l'Être de Dieu lui-même. Il s'agit là du cœur du dogme trinitaire. Mais j'aban-



Un Dieu trop humain Dire Dieu aujourd'hui 349

donne toute autre spéculation à l'Être de Dieu inconnaissable et absolument
libre21. »

5. Langage anthropomorphique et ontologie

À la suite de Duquoc, je suis convaincu qu'aujourd'hui le langage imagé de

type relationnel est plus fécond et finalement plus fondé en théologie
chrétienne que le langage proprement ontologique. Cette affirmation n'est

pas une critique de la pertinence du travail théologique médiéval dans le
contexte culturel qui était le sien. Mais précisément notre contexte culturel

est autre. Cela signifie-t-il qu'il faut opposer anthropomorphisme et
ontologie Certainement pas. Le langage anthropomorphique, qui parle de
Dieu en lui attribuant des expériences proprement humaines, n'a de sens

que sur fondement d'une réelle ontologie. En effet, pour le croyant de
tradition chrétienne, Dieu n'est pas seulement une idée, ni une représentation

imaginaire. Il n'est pas non plus ni le Grand Tout, ni l'Ultime réalité,
ni l'énergie qui anime le cosmos. Il est bien un Tu personnel, un Autre
avec lequel nous sommes invités à établir ou vivre une relation, parce que
lui-même a pris l'initiative de la relation. Nous recevons à la fois le

témoignage de cette initiative dans les écrits du peuple croyant d'Israël et
dans ceux de la première communauté des disciples de Jésus, qui a

reconnu en lui un geste de Dieu lui-même, témoignage porté par la tradition
vivante de l'Église dans laquelle nous nous situons. Les images et les

analogies humaines sur lesquelles nous nous appuyons pour parler de Dieu
prétendent bien parler de cet Autre qui existe indépendamment de nous et
qui fonde notre existence.

11 y a une autre inclusion de la dimension proprement ontologique dans
le langage théologique anthropomorphique : la nomination de Dieu
comme Dieu trinitaire, Père, Fils et Esprit a bien l'intention et la prétention

de dire quelque chose de fondamental en ce qui concerne l'être de

Dieu lui-même, comme Schillebeeckx le dit très clairement.
La dimension ontologique de l'acte de foi étant ainsi clairement

reconnue, la question est de savoir quel langage il s'agit de privilégier pour
dire ce Dieu qui est l'objet de l'acte de foi : j'opte pour le langage
relationnel, qui fait appel aux expériences et aux images humaines, en ajoutant
que le travail de la théologie est, entre autres, de penser les conditions
d'un anthropomorphisme critique lorsqu'on veut parler de Dieu. Mais ce
travail réside aussi et d'abord dans le discernement des analogies ou des

métaphores les plus pertinentes et porteuses de sens dans l'expérience
humaine pour un dire de Dieu qui soit signifiant dans le contexte présent.

Je conclus par deux brèves expressions personnelles.
Je tiens à dire toute ma reconnaissance à l'Ordre dominicain : mes

supérieurs au niveau provincial et vicarial et les maîtres généraux succes-

21 Article cité, pp. 857-858.



350 Ignace Berten

sifs, Damian Byrne, Timothy Radcliffe et Carlos Azpiroz, mais aussi tous
mes frères, qui m'ont témoigné de leur confiance et m'ont soutenu aux
moment plus difficiles. C'est l'Ordre qui a suscité en moi le goût de la
théologie et la liberté du travail d'intelligence de la foi. je rends grâce en
particulier à deux théologiens récemment disparus, de qui j'ai beaucoup reçu,
Christian Duquoc et Edward Schillebeeckx, et aussi à Gustavo Gutiérrez
qui m'a beaucoup inspiré, et qui a reçu en même temps que moi le titre de
Maître en théologie.

Il se fait que cette année j'ai fêté les cinquante ans de ma profession
dans l'Ordre. Je n'ai jamais regretté cet engagement. De plus en plus j'ai
pensé et vécu ma vocation non d'abord à partir de mon ordination presby-
térale, mais bien à partir du ministère théologique au service de la Parole
de Dieu. Cela répond pour moi à ce que dit notre Constitution
fondamentale, qui cite la lettre qu'Honorius III adresse à tous les évêques en
1221 : « la profession nous incorpore à l'Ordre et nous voue à l'Église d'une
façon nouvelle, "en nous députant totalement à l'évangélisation de la
parole de Dieu" ».

Résumé
La théologie a cherché à purifier le discours sur Dieu par un langage
métaphysique abstrait fondé sur l'analogie de l'être, critique de tout
anthropomorphisme. La revalorisation de la Bible et l'exégèse narrative invitent à

penser Dieu à partir d'une autre analogie, l'analogie des relations humaines.
Dieu est relationnel en lui-même (Trinité) et en rapport avec le croyant. Cet
article plaide pour un anthropomorphisme critique : si les relations
humaines offrent la base d'un langage imagé permettant de parler de Dieu,
Dieu reste le Tout Autre, au-delà des images. Ce langage qui parle de Dieu
en tant qu'être personnel en relation avec le croyant a une dimension

proprement ontologique.

Abstract
Theology has sought to purify talk about God by means of an abstract
metaphysical language founded on the analogy of being, critical of all
anthropomorphism. The restored emphasis on the significance of the Bible and
narrative exegesis invite us to think of God from the viewpoint of a different
analogy, that of human relations. God is relational in Himself (the Trinity)
and in relation to the believer. This article pleads for a critical
anthropomorphism: although human relationships offer the basis of a language of
imagery which allows us to speak of God, God remains the entirely Other,
beyond all images. This language which speaks of God as a personal being,
with whom the believer is in relation, has a properly ontological dimension.


	Un Dieu trop humain? : Dire Dieu aujourd'hui : plaidoyer pour un anthropomorphisme critique

