
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendues

Rezensionsartikel

Dragos Calma

Eloge de la Babel apprivoisée

En 2008, Peter von Moos a édité les Actes du 3e colloque franco-allemand du
groupe de recherche « Société et communication individuelle avant la
modernité » (SCI)1 ; un impressionnant ouvrage de 765 pages, contenant 34
contributions (si l'on compte aussi l'Epilog de P. von Moos, p. 687-712)
écrites en français et en allemand (sauf l'article d'Ursula Schaefer qui est
anglais). Il est dédié à la mémoire d'Arno Borst (1925-2007).

Le choix des deux langues constitue, comme le dit l'éditeur dans son
Introduction en français (différente de celle en allemand), une manière
d'éviter d'une part « la liberté du choix de la langue sous la présomption
généreuse d'un auditoire parfaitement plurilingue, de l'autre, la réduction de
tous les propos au niveau plat du standard monolingue d'un 'globish' ou
'pidgin English' » (p. 43). L'éditeur revient sur la question d'une prétendue
langue scientifique unique à laquelle la communauté des chercheurs aurait
tendance à adhérer, en réminiscence du latin de la « République des
lettres », avec une très belle citation de Schopenhauer (reproduite aussi en
français dans 1 'Epilog (p. 711, n. 80). La nécessité du multilinguisme ou de
la Babel apprivoisée dans les sciences dites humanistes, afin d'anticiper le
péril du monolinguisme des sciences exactes, devrait se poser, à mon avis,
avec plus d'insistance. Il est nécessaire de réfléchir à la manière dont nous
sommes prêts à sacrifier pour un anglais souvent bizarre la diversité de
l'héritage linguistique et intellectuel afin que des enseignants fatigués de

tout traduire à des étudiants paresseux puissent nous citer, et nous faire
connaître dans le monde des universités riches. Vu l'atmosphère des
colloques internationaux, il faudrait bientôt envisager un programme de récompense

pour des chercheurs selon, par exemple, les catégories suivantes : les
italiens qui écrivent dans leur langue, les français qui parlent l'anglais, les
allemands qui lisent le français, les anglais ou les américains qui connaissent
une langue étrangère et surtout des prix spéciaux pour ceux qui ont
l'intention d'apprendre l'italien ou l'allemand. La remarque agressive de J.
Trabant, citée par P. von Moos p. 4, n. 29, nous semble néanmoins justifiée :

1 MOOS, Peter von (Hg.): Zwischen Babel und Pfingsten. Sprachdifferenzen und
Gesprächsverständigung in der Vormoderne (8.-16. Jahrhundert) Entre Babel et Pentecôte.
Différences linguistiques et communication orale avant la modernité (VIIT-XVT siècle).
Actes du 3e colloque franco-allemand du groupe de recherche « Société et communication
individuelle avant la modernité » (SCI). Höhnscheid (Kassel) 16.11-19.11.2006. Berlin : LIT
Verlag 2008. 765 S. ISBN 978-3-03735-175-8.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 291

« l'apprentissage unilatéral d'une seule langue comme langue secondaire
dans le monde entier et le monologuisme de ceux qui la possèdent déjà
(comme langue maternelle) sont une injustice criante et une bêtise
monstrueuse ». La Babel apprivoisée est nécessaire pour relativiser la prétendue
supériorité philosophique et poétique des uns et des autres.

Ces réflexions et bien d'autres sont proposées aux lecteurs par l'ouvrage
de Peter von Moos à travers des analyses poussées des textes antiques,
médiévaux, modernes et contemporains. Il est divisé en six sections thématiques

: I. Problèmes de méthodologie, II. Babel et Pentecôte : Aspects de la
pensée linguistique médiévale, III. Le latin et les vernaculaires romans, IV.
Différences et identités linguistiques, V. Problèmes linguistiques des
prédicateurs et missionnaires, VI. Norme et crise de la communication orale. Il est
évident qu'une discussion véritable, soit-elle aussi brève que possible, de
chacun des articles serait au-delà des limites de nos compétences ; un rapide
aperçu des points généraux des contributions est alors plus souhaitable et
certainement plus honnête.

Dans la première partie, Problèmes de méthode, l'article « Über Gattungen
mündlicher Kommunikation » (p. 67-90) de Thomas Luckmann décrit les
formes élémentaires des actions communicatives, surtout la structure et la
fonction de son type fondamental, l'action immédiate et réciproque qui est
normalement la communication orale. Bernard Laks souligne dans « Variatio
Omnibus : notes sur le changement et la variation linguistiques » (p. 91-122)

que les langues dans leur diversité ne sont pas des systèmes clos stables,
parfaitement délimités ; il considère également que distinguer les langues
comme des objets sociocognitifs ouverts, instables et variables conduit à

repenser la question des usages. Alois Hahn, « Warum Sprache in der Luh-
mannschen Systemtheorie ein Medium und kein System ist », p. 123-138,
utilise le mot medium (selon le modèle de Luhmann) en opposition au terme
forme afin de montrer que les media sont porteurs de sens et ne peuvent pas
être considérés comme des « systèmes » parce qu'ils n'ont pas une opération
spécifique. Wulf Oesterreicher traite dans « Zur Archäologie sprachlicher
Kommunikation. Methodologische Überlegungen und Arbeit an Fallbeispielen

», p. 137-160, des phénomènes communicatifs que l'on peut situer
entre les pôles désigné métaphoriquement par 'de Babel à Pentecôte' ; le but
est de montrer qu'une archéologie de la communication verbale, qui s'essaie
à reconstruire l'événement communicatif d'origine sous-tendant la réalité
linguistique des textes, nous mène nécessairement à d'autres horizons sé-

miotiques, à d'autres types de production de sens. Dans la cinquième contribution

de cette section, « Hagiographie et questions linguistiques », p. 161-

180, Monique Goullet s'intéresse à l'oralité seconde, postérieure à la
rédaction du texte hagiographique ; l'oralité première, avant la constitution
du texte, est du type littéraire et comme toute littérature, l'hagiographie
fabrique une oralité feinte. La question linguistique se pose à de nouveaux
frais avec la présence de frères prêcheurs dans des parties du monde très
éloignées des berceaux de la latinité.

La seconde partie, Babel et Pentecôte : Aspects de la pensée linguistique
médiévale, s'ouvre par la belle contribution d'Irène Rosier-Catach et Ruedi



292 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Imbach, « La tour de Babel dans la philosophie du langage de Dante », p.
183-204, au sujet de l'épisode de la construction de la Tour de Babel dans le

chapitre VII du premier livre du De vulgari eloquentia ; la source de
l'interprétation que Dante reprend à propos de cet n'a pas encore été identifiée,
mais les auteurs soulignent que le contexte où apparaît cette lecture dans le
De vulgari est entièrement bâti sur le rapport entre l'un et le multiple.
L'originalité de la position de Dante est soulignée par une comparaison avec
d'autres commentaires médiévaux sur Babel et la Pentecôte (notamment
ceux de Pierre de Jean Olivi et Thomas d'Aquin). En parlant toujours du De

vulgari eloquentia, J. Trabant s'intéresse dans « Excellentissimi, dignissima, in
cantionibus. Über Dantes Welt-Sprache der Poesie », p. 205-222, au livre II
de l'ouvrage de Dante qui aurait été toujours négligé par les commentateurs ;

or, selon J. Trabant, la lecture du livre II permet de comprendre sous une
nouvelle lumière le livre I et notamment la finalité poétique du traité qui
consiste dans la recherche d'une langue pour la poésie. La formule initio
autem quot gentes, tot linguae fuerunt d'Isidore de Séville est discutée par
Alberto Vârvaro dans « La tua loquela ti fa manifest : langues et identités
dans la littérature médiévale », p. 223-236 ; l'intérêt principal est de
souligner la conscience que les médiévaux avaient de la diversité linguistique,
malgré la rareté de ce thème dans la littérature secondaire. Souvent elle n'est
mise en scène que pour des buts humoristiques - on remarquera entre autres
que dès 1180 on se moquait à Paris du vocabulaire et de la prononciation des

gens de Pontoise, dans la banlieue parisienne (p. 224). Silvana Vecchio essaie
de donner une structure générale aux diverses interprétations de l'épisode de
Pentecôte dans l'article « Dispertitae linguae : le récit de la Pentecôte entre
exégèse et prédication », (p. 237-252) ; elle précise d'abord les deux moments
du récit (1 : le Saint-Esprit se manifeste sous forme de langues de feu qui se

pose sur les têtes des apôtres et 2 : ils commencent immédiatement à parler
des langues différentes). Interprétées par les Pères de l'Eglise comme diverses

grâces données par le Saint Esprit, les langues de feu deviennent au XIIe
et au XIIIe siècles le symbole du multilinguisme sur le plan de la mission de

parole des prédicateurs. Raymond Lulle est étudié dans l'article de Roger
Friedlein (« Modellierung von Kommunikation in der Theorie und textuellen
Praxis der Religionsdisputation (Ramon Llull : Libre de contemplaciô, cap.
187) », p. 253-266 ; si la critique s'est jusqu'à présent intéressé aux connaissances

linguistiques de Lulle, R. Friedlein traite dans sa contribution de la
place que la langue occupe dans son œuvre ; il souligne le caractère marginal
de la réflexion de Lulle sur ce problème et précise qu'elle repose sur la
physiologie des sens, dont l'élément essentiel est formé par le sixième sens,
l'affatus.

La troisième section majeure du livre a comme titre Le latin et les verna-
culaires romans et contient exclusivement des contributions en français.
Michel Banniard propose dans son article « Du latin des illettrés au roman
des lettrés. La question des niveaux de langue en France (VIIIe-XIIe siècle) »,

p. 269-286, une relecture des binômes latin - vernaculaire, langue écrite -
langue parlée etc. à partir de la théorie diglossique (terme emprunté à

Ferguson). Il montre ainsi que ces clivages se sont opérés au sein d'un



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 293

continuum langagier et culturel ; l'analyse consiste dans une double
réévaluation, l'une linguistique, l'autre sociolinguistique, dont le second point de

vue est privilégié. Cette même question revient, sous d'autres aspects, dans
l'article de Peter Koch, « Le latin - langue diglossique », p. 287-316, qui
veut esquisser un modèle prototypique des « phases et charnières » de
l'histoire d'une langue dans le but de reconstituer les grandes étapes de l'histoire

de la langue latine. Il discute notamment les positions de Banniard et
Lüdi. Marc van Uytfanghe aborde dans l'article « Quelques observations sur
la communication linguistique dans la Romania du IXe siècle », p. 317-338, le
problème de la latinophonie et de la romanophonie. Il précise qu'en Italie et
dans la péninsule Ibérique la conscience de la dichotomie latin/ roman n'est
pas vraiment développée au IXe siècle, tandis qu'en Gaule les témoignages
sont plutôt contradictoires et font apparaître, avec des variabilités, un
passage graduel de la diglossie interne du latin vers le bilinguisme latin-roman.
Comme une continuation de cette réflexion, Anne Grondeux aborde le
thème suivant : « La notion de langue maternelle et son apparition au Moyen
Âge », p. 339-356 ; elle pose la question du sujet de la signification de

l'expression 'langue maternelle' (la langue que l'on tient de sa mère) puisque
cette dénomination n'est pas attestée avant le XIIe siècle. Antérieurement, la
langue première est qualifiée de diverses manières : sermo patrius, lingua
propria, nativa, sua, patria. Elle relève dans sa contribution plusieurs
formules contraires, et indique les auteurs et les textes qui répandent cette
dénomination et les réflexions qu'elle suppose. Cédric Giraud repose la question

de la langue dans le contexte scolaire, « Per verba magistri. La langue
des maîtres théologiens au premier XIIe siècle », p. 357-374, en étudiant son
cher Anselme de Laon, ainsi que Pierre Abélard et Gilbert de La Porée ; il
s'intéresse au problème de la diffusion de la parole du maître lors des cours
et les difficultés que ce geste implique : la parole est parfois volontairement
cryptée, mal comprise ou déformée par les adversaires - l'enjeu est majeure
tant pour l'Eglise que pour la carrière des participants (Abélard critique
Anselme de Laon et propose son propre cours, geste lourd de conséquences).
L'Eglise veut surtout avoir le contrôle sur ce moyen de transmission de la
vérité. La fixation par écrit des mots du maître creuse un autre écart entre la

parole exprimée et la transmission du savoir qui va déterminer l'enseignement

universitaire. Dans une notule intitulée « L'espace ludique du latin et
l'ambivalence de ses clôtures langagières. Une causerie », p. 375-376, Jan
Batany signale que le latin incompris (par les laïques) peut avoir des vertus
magiques ou comiques. Pascale Bourgain discute les « Fonctions du
bilinguisme en poésie », p. 379-398 ; elle aborde notamment deux cas de figure :

(1) quelques mots de vernaculaire apparaissent dans la poésie latine
(notamment des apostrophes, interjections, souhaits stéréotypés, vocatifs) et
(2) les langues sont enlacées, sans aucune régularité, ce qui amène à

admettre des liens syntaxiques cohérents entre des mots de langue différente.
La quatrième partie de ce volume est intitulée Différences et identités

linguistiques ; la première contribution appartient à Michael Richter,
« Kreuzzugspredigt mit Giraldus Cambrensis », p. 401-408. Giraldus Cam-
brensis (1146-1223) écrit son Itinerarium Kambriae peu après 1188 où il



294 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

présente la situation linguistique du Pays de Galles ; il précise qu'il avait
prêché en latin et en français. Par cet article Michael Richter essaie de

ressusciter, à juste titre, l'intérêt des historiens anglais ou gallois pour ce
texte et pour son auteur. Dans l'article « Parler français : les enjeux
linguistiques des négociations entre Français et Anglais à la fin du Moyen
Âge », p. 409-430, Serge Lusignan montre que, selon les traités rédigés, les

négociations entre la France et l'Angleterre se poursuivaient durant les deux
premiers tiers du XIVe siècle en français ; chacun écrivait ses documents
dans son français propre : l'anglo-français pour les Anglais et le français de
Paris pour les Français. Vers la fin du XIVe siècle les Anglais deviennent, par
peur d'être trompés, de plus en plus réticents aux échanges en français et le
premier refus s'exprima en 1405 ; les Anglais font recours au latin en 1418 qui
devient la langue pour toute négociation ultérieure. Ursula Schaefer
continue l'analyse de S. Lusignan en apportant des précisions importantes et
en éclaircissant des aspects historiques intéressantes ; sa contribution est
plutôt une réponse qu'un article proprement dit « Language and 'National'
Identity : The Case of French and the English in the Fourteenth and
Fifteenth Century. (A Discussion with Serge Lusignan) », p. 431-446. La

troisième contribution de cette section appartient à Oliver Auge : «

Hansesprache versus Hochdeutsch - Zu Verständigungsproblemen und Identitätsbildung

durch Sprache anhand des Sprachwechsels norddeutscher Fürsten
und ihrer Kanzelein ab 1500 : Die Beispiele Mecklenburg und Pommern », p.
447-476. Il s'intéresse au moyen de communication écrite dans la région du

moyen allemand. Kay Peter Jankrift change de région et s'intéresse à

l'Espagne dans l'article : « Rechtsgeschäfte, Handelsalltag und die übersetzte
Stimme des Herrn. Dolmetscher im Zeitalter der Kreuzzüge », p. 477-484 ; il
pose la question de l'importance de la communication en langues étrangères
dans le contexte du plurilinguisme dans ces zones de contact interculturel.
Les récits d'Ibn Battuta (XIVe s.) et du rabbin Binyamin Bar Yona de Tudela
(XIIe s.), donnés à la fin de l'article, permettent de voir les perspectives
musulmanes et juives sur les langues étrangères en Espagne. Thomas Haye
change les perspectives et les régions en traitant du rapport entre l'Occident
et le Byzance, entre le latin et le grec : « West-östliche Kommunikation.
Latein und Griechisch als Medien der Verständigung zwischen Abendland
und Byzanz », p. 485-498 ; la séparation fondamentale entre le latin et le

grec n'a pas été surmontée au Moyen Age à l'exception de minces contacts
philosophiques et littéraires. Dans l'empire de Byzance le latin n'est pas
mieux connu que le grec en Occident ; les divergences théologiques et
politiques sont les raisons principales de cette scission culturelle et linguistique.

Dans la cinquième section on traite les Problèmes linguistiques des

prédicateurs et missionnaires. Franco Morenzoni écrit sur « Les prédicateurs
et leurs langues à la fin du Moyen Âge », p. 501-518 ; il relativise la thèse
d'Albert Lecoy de la Marche en précisant que les textes normatifs et les Artes
predicandi n'abordent que de manière épisodiques le problème de la langue
dans laquelle il fallait prêcher aux fidèles. Le traité de Jacques de Saraponte
consacre quelques développements à ce thème en précisant que l'on peut
mélanger latin et langue vulgaire dans le même sermon. D'autres prédi-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 295

cateurs (Giovanni Dominici, Vicent Ferrier et Bernardin de Sienne) prêchent
dans une langue qui combine différents idiomes vernaculaires. Caria Casa-

grande analyse, dans l'article « Sermo affectuosus. Passion et éloquence
chrétienne », p. 519-532, la nature, l'origine et la valeur du lien entre
émotions et prédication, notamment dans les manuels de prédication du XIIIe
siècle. Ces textes encouragent une prédication capable de provoquer la
haine, l'amour, la douleur, l'espoir, la crainte ou la terreur. Parfois on y
trouve des indications sur le style et le contenu ainsi que sur le ton de la
voix, l'expression du visage et les gestes. La prédication chez les frères
mendiants est discutée par John Tolan dans « Porter la bonne parole auprès de
Babel : les problèmes linguistiques chez les missionnaires mendiants, XIIIe—

XIVe siècle », p. 533-548. Il insiste sur la différence d'attitude des deux
ordres envers les infidèles : les franciscains en raison d'une « ignorance
béate » insultaient les musulmans, ce qui leur a valu la peine de mort, tandis
que les dominicains voulaient, grâce à un « projet d'enseignement linguistique

», combattre les musulmans de l'intérieur de leur tradition. Enfin, J.

Tolan discute le cas de Raymond Lulle qui critique le programme des
dominicains et son rôle lors du concile de Vienne. Adriano Prosperi dans
« 'Comme des enfants'. Problèmes de communication dans les missions au
XVIe siècle », p. 549-564 part d'une belle expression de François Xavier,
missionnaire jésuite, qui écrit de Japon : « nous sommes ici comme les
enfants, car nous ne connaissons pas leur langue ». Il montre que ce sont les

jésuites qui ont commencé à réfléchir aux différents rapports entre langues
et cultures au sujet des peuples du Nouveau Monde.

La dernière section est dédiée au sujet : Norme et crise de la communication

orale. Rüdiger Schnell dans « Vom Nicht- und Missverstehen im
Mittelalter. Zu Hindernissen sprachlicher und nicht-sprachlicher Interaktion

», p. 567-590, explique les conditions favorables et défavorables de la
communication verbale et non-verbale. L'objet d'étude est constitué surtout
par la Chanson des Nibelungen et certaines attitudes de Sigfried par rapport
au langage du corps et au langage parlé. Renate Lachmann présente la
« culture du silence » en Russie qui est fondée sur l'hésychasme (qui signifie
immobilité, repos, calme, silence) de la religion orthodoxe. Son article,
« Schweigen und Reden in der altrussischen Kultur », p. 591-610, attire,
d'une manière salutaire, l'intérêt vers une tradition trop souvent étudiée
dans les cercles restreints des spécialistes de son domaine. L'article montre
comment le silence des orthodoxes se fonde sur un parler intérieur, une
répétition permanente de la « Prière de Jésus » ou la « Prière du Cœur ».

L'article de Werner Röcke, « Verfehlte Kommunikation. Konsens und
Verwirrung in Heinrich Wittenwilers 'Ring' und im 'Laienbuch' », p. 611-626,
explore les conditions nécessaires pour et les conséquences d'un mode social
de communication qui adhère strictement à la logique du consensus ; il
prend comme objet d'analyse le Ring (début du XVe siècle) de Heinrich
Wittenwiller et le Lalenbuch (1597). Malgré la révolte de l'éditeur contre la
mode du monolinguisme, le volume est complété selon les exigences de la
mode scientifique ; voici les titres des trois gendre studies : Doris Ruhe,
« Wie sollen Frauen sprechen Zur Regulierung weiblichen Sprechverhai-



296 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tens in Erziehungsschriften des französischen Mittelalters », p. 627-648,
Danielle Bohler, « Babel et parole normée chez Christine de Pizan », p. 649-
664, Gerhard Jaritz, « Gender, Gesprächsbarrieren und visueller Befund », p.
665-686. Doris Ruhe s'intéresse au traités sur l'éducation des femmes en
langue vulgaire en France ; elle note un « clivage presque infranchissable
entre la taciturnitas recommandée dans les textes de provenance religieuse
et les normes liées au comportement aisé en société exprimées par les textes
en langue occitane. La contribution met en évidence l'effort de Christine de
Pizan d'enseigner aux princesses et à toutes les femmes l'usage convenable
de la femme. Danielle Bohler approfondie un autre aspect de l'œuvre de
Christine de Pizan, notamment son interprétation de l'épisode Babel : le défi
d'orgueil (c'est-à-dire le mauvais usage de la langue) est puni d'une rupture
de communication ; la parole émise en vain devient un chaos de signifiants
et de signifiés. Gerhard Jaritz se concentre sur le langage des images et sur
les stéréotypes concernant le rapport entre divers genres : le bon ou le mauvais

usage de la parole dans diverses situations et les potins féminins.



Sven K. Knebel

Albert zweisprachig1

Im Zuge der seit zwei Jahrzehnten schwungvollen Editionstätigkeit zu Albert
von Sachsen (f 1390) ist eine empfindliche Lücke in der Sicherung der
Quellengrundlagen der Philosophie des 14. Jhs. jetzt geschlossen. Alberts
Logica gab es bisher nur als photomechanischen Nachdruck der Ausgabe von
P.A. Sanudo (1522), jetzt liegt die kritische Ausgabe vor. Die Edition beruht
auf dem Kodex Paris, BNF, FL 14715, den der philologische Vorbericht als
einen Textzeugen der vor 1356 entstandenen ersten Auflage identifiziert. Die
Sichtung der überlieferten Handschriften, der Herausgeber zählt deren 36,
läßt nämlich auf eine gegen 1360 entstandene erweiterte Auflage schließen.
Die ausgewählte Handschrift ist mit bis zu zehn weiteren Textzeugen
verglichen, zweien davon ständig (Leipzig UB 1367 und Pommersfelden 236).

Um den gewaltigen Fortschritt zu würdigen, den die neue Ausgabe
darstellt, lege man nur einmal den sechsten Traktat neben seine bisherige
Fassung. Bergers Edition ist philologisch tadellos. Das bezieht sich nicht nur
auf die Textkonstitution im engeren Sinn, auf die unsägliche Akribie des

(typographisch geschickt untergebrachten) Lesartenapparats (schätzungsweise

25-3o'ooo), sondern auch auf die durchdachte Interpunktion und die
Druckfehlerfreiheit.2 Das ist keine Kleinigkeit bei einer Textsorte, bei
welcher es auf jede Kleinigkeit ankommt. Weil der gesunde Menschenverstand

in dieser Textsorte etwas zu oft vor den Kopf gestoßen wird,3 als daß
er kritisch maßgeblich sein könnte, hat der Herausgeber hier gerade auch
vor etwa erfolgten Verschlimmbesserungen auf der Hut sein müssen (xliv).
Für mediävistische Mätzchen (,loyca', ,ydemptitas' usw.) blieb da keine Zeit
(xcix). Über den geistigen Rang dieser philologischen Meisterleistung ist
dadurch entschieden, daß in der Scholastik die Logik bekanntlich der Maßstab

für die Philosophie war. „Iners enim est omnis philosophia, quae ad

logicam non disponitur."4
Außer der Logica hat Albert noch eine Reihe anderer logischer Werke

verfaßt, darunter eine Sammlung von 254 Sophismata.5 Die aristotelische
Wissenschaftslehre, zu der es von ihm Quästionen gibt, bleibt in der Logica
unberücksichtigt. Bei dieser handelt es sich um ein regelrechtes Lehrbuch

1 Albert VON SACHSEN: Logik. Lateinisch-Deutsch. Übersetzt, mit einer Einleitung und
Anmerkungen herausgegeben von Harald Berger. Philosophische Bibliothek 611). Hamburg:

Felix Meiner 2010. Geb. 115+1363 S. ISBN 978-3-7873-1958-9.
2 An störenden Fehlern ist dem Rezensenten nicht mehr aufgefallen, als daß die

Kapitelzählung im Referat der Einleitung gelegentlich (xlviii ff.) nicht mit der des Texts
übereinstimmt.

3 „Nec est inconveniens in ista arte [sc. obligatoria], aliquem negare se esse hominem"
(1312).

4 Ioannes Saresberiensis: Metalogicus II, 6. PL 199, 862.
5 Vgl. das Werkverzeichnis Berger, H.: Albert von Sachsen, in: Wachinger, B. (Hg.): Die

deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon Bd. 11, Fasz. 1. Berlin: de Gruyter 2000,
39-56.



298 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der formalen Logik auf dem Stand der Mitte des 14. Jhs. (xvii), um das

wohlgeordnete Arsenal all dessen, was zur Kultur des drohend erhobenen
Non sequitur! gehört. Nach Anlage und Machart, auch im Geist, in dem es

sein Stoffgebiet behandelt, ist Ockhams Summa Logicae das leuchtende Vorbild,

nur daß Albert seine Logica in der hohen Kunst der Obligatorik gipfeln
läßt. Es ist der Typ Logik, dem als Endzweck eine Art Schachspiel
vorschwebt. Diese Logik schult den künftigen Juristen, sich in dem Labyrinth
der Sprechakte siegreich zu behaupten.

Es wäre falsch, scholastische Traktate für immer so perfekt durchstrukturiert

zu halten wie diesen Klassiker der sprachanalytischen Philosophie.
Bei all seinem „Faible für Regellisten" (xviii) haben diese übrigens „doch eher
einen rhapsodischen Charakter" (lviii). Aber noch verläuft sich die Logik
nicht in Kasuistik. Erst recht ist sie noch weit davon entfernt, auf jene
Paragraphenreiterei heruntergekommen zu sein, mit deren Reprint die III. Abteilung

der von Jean Ecole herausgegebenen Gesammelten Werke Christian
Wolffs bis vor einigen Jahren die Bibliotheken beutelte und die Fachwelt
anödete. Bei Albert ist die Logik selber argumentativ vorgetragen, für ihn ist
Didaktik auch nicht alles. Während die Distinktion in der scholastischen
Disputation immer eine Hauptsache war, und auch Ockham äquivokations-
kritisch empfohlen hatte „propositio est distinguenda", hält Albert dagegen:
„Nulla propositio est distinguenda!" (960) - es sei denn („nisi hoc fiat
propter addiscentes") aus didaktischen Rücksichten. Das relativiert diese
nicht nur, es macht die Logik überhaupt trocken, metaphysikfrei. In
manchem Kapitel endet der nominalistische Soupçon gegen Metaphysik
zugegeben in Sterilität. Zur suppositio confusa tantum („Ein Auto ist
notwendig, um Auto zu fahren, d.h. dies Auto oder dies Auto oder dies
Auto"), die in der Entwicklung des Begriffs der aleatorischen Wahrscheinlichkeit

Epoche gemacht hat,6 ist Albert (316-334) offensichtlich nichts
Vernünftiges eingefallen. Wieviel Funken hatte dagegen nicht Walter Burley aus
diesem Kapitel geschlagen !7

Albert hat die Metaphysik nicht kommentiert, und er hält sich etwas
darauf zugute, als Logiker linguistisch besser beschlagen zu sein als viele
Fachgenossen (1050). Die Arbeitsteilung zwischen Logik und Metaphysik
wird von ihm aber respektiert (156, 200, 232, 564). Metaphysisch gar nicht
ohne ist das Thema Selbstbezüglichkeit. Auf der einen Seite ermöglicht es

Albert sein konzeptualistischer Begriff der .Relation' (xxxvii), den Fall „A
A" ganz unkompliziert der kategorialen Relation zu subsumieren („omne ens
est sibi ipsi idem", 208). Auf der anderen Seite akzeptiert der Ockhamist
nicht die Wahrheit des Satzes „chimaera est chimaera" (56). Daß jeder Satz
eo ipso, wie er in seinem Insolubilientraktat behauptet, einen Wahrheitsanspruch

erhebt - „Omnis propositio mundi significat se esse veram" (1104) -,
ist seinerzeit deswegen auf Widerspruch gestoßen, weil man dann anneh-

6 Vgl. KNEBEL, S.K.: Wille, Würfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der moralischen
Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1550-1700. Hamburg: Meiner 2000, 345-80.

7 GUALTERIUS BURLAEUS: Super Aristotelis libros de Physica auscultatione lucidissima
commentaria. Venedig: 1609, 16A-C (gegen Ockham).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 299

men müßte, daß Sätze unmittelbar in sich reflektiert sind.8 Bis ins 17. Jh. hat
diese Ansicht auch Anhänger gehabt,9 vielleicht sogar in Kenntnis der
Quelle, denn gerade Alberts Insolubilientraktat stand in der damaligen
Jesuitenscholastik in hohem Ansehen.10

Die doktrinalen Abweichungen von Ockham dürfen hier außer Betracht
bleiben. Über die wichtigste, Alberts Schwanken, ob Dinge oder Sachverhalte

als truthmaker fungieren (xxii), unterrichtet ein sehr lesenswerter Aufsatz

des Herausgebers selber.11 Man müßte sehen, ob die kombinatorische
Ermittlung der „Wahrheitsmöglichkeiten", an die wir durch Wittgensteins
Wahrheitstafel gewöhnt sind, auf Albert zurückgeht. Oder hätte Albert,
wenn er habituell mit der Zahl der truthmakers (causae veritatis, 442ff., 1108)

rechnet, dieses Lehrstück schon aus der Oxforder Tradition gehabt? Die
Regel lautet: „A propositione habente plures causas veritatis ad propositio-
nem habentem pauciores non valet consequentia" (628).

Auch abgesehen von der Formulierung der Konsequenzregeln erinnert
diese Logica den heutigen Leser daran, wie energisch einst die Logik darauf
bestanden hat, daß sie es ist, die in begrifflicher Form die allgemeinen
Gesichtspunkte definiert, unter welchen sich an philosophischen Argumenten
Kritik üben läßt. Davon fehlt uns heute, immer schnell beim Griff zum
philosophischen Wörterbuch, inzwischen nahezu jeder Begriff. Dabei hat es

von den einschlägigen Distinktionen offensichtlich nur ein Bruchteil in die
Nomenklatur der nationalsprachlichen philosophischen Wörterbücher
geschafft. Man sage nicht, die Sophismata-Literatur, deren Subtilität die
Entstehungsbedingung dieser Logica war, hätte das Mittelalter nicht überlebt.
Dank Google Books wissen wir inzwischen, daß die Literatur zur
Systematisierung der Sophismata in ihren Ausläufern bis in die Wörterbuchära
hineinragt und sich, bis zuletzt, auch keineswegs museal verstanden hat.12

Die umfangreiche Einleitung des Herausgebers verbindet mit dem
eindrucksvollen philologischen Vorbericht eine gute Einführung in den Text.
Hinweise zur Wirkungsgeschichte werden freilich nicht auch noch gegeben.
Bei den Anmerkungen handelt es sich mehr um solche zu der Übersetzung

8 „[...] sequitur falsitas cuiusdam opinionis famosae, quae ponit, quod omnis
propositio significat se esse veram. Unde quod hoc sit falsum, patet primo, quia si sic,
sequeretur, quod omnis propositio haberet reflexionem supra se [...]" PETRUS DE ALYACO:

Conceptus et Insolubilia, (Paris) s.a. b6va.
9 „[...] omnis enunciatio importât assensum sui ipsius, hoc est, particulam illam

,verum est': quidquid enim enuncio, censeor affirmare, quod verum sit: v.g. cum dico
,homo est animal', perinde est, atque si dicerem .verum est, hominem esse animal'. Hinc
omnis propositio suo modo est affirmativa, cum de se ipsa affirmet, quod vera sit [...]"
HONORATUS Fabri SJ.: Tractatus de homine lib. 7 prop. 60 § 2, Paris: 1666, H2b/i3a.

10 IOANNES Baptista DE BENEDICTIS SJ.: Philosophia peripatetica: Logica. Neapel: 1687-
92, t.i, 582.

11 BERGER, h.: Über Entstehen und Vergehen der Sachverhaltsontologie im Spätmittelalter,

in: LEIBOLD, G./LÖFFLER, W. (Hgg.): Entwicklungslinien mittelalterlicher Philosophie.
Wien: Hölder-Pichler-Tempsky 1999, 208-21.

12 Vgl. z.B. DlDACUS DE QUADROS SJ.: Palaestra scholastica lib. III tr. 2 De sophismatis
recentioribus. Madrid: 1722, 335-99, der schon ein ähnliches Werk seines Lehrers Juan de
Ulloa verarbeitet.



300 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

und zur weiter zurückliegenden Schultradition. Der Apparat verifiziert nur
ausdrückliche Verweise, nicht die stillschweigenden Entlehnungen, speziell
aus Ockhams Summa Logicae. Historisch-kritisch will die Ausgabe nicht
sein. Eine Kapitelkonkordanz sorgt dafür, daß der Kontakt zur bisherigen
Textgrundlage der Forschung nicht abreißt. Das Inhaltsverzeichnis ist
ausführlich, dagegen geben das Personenregister und das Stellenregister für die
Erschließung dieser Textmasse wenig her. Mit Querverweisen ist der Herausgeber

in seinem Anmerkungsteil etwas sparsam. Da es kein Sachregister gibt,
wären sie hilfreich gewesen. Die wichtige Distinktion ,disjunkt' / ,disjunktiv',
deren Okkurrenzen an späterer Stelle (555, 635) man bei Albert und in der
Übersetzung gleichermaßen leicht überliest, hätte einen Querverweis auf das

Kapitel, wo man sie eingeführt findet (II, 3), verdient.
Wie beschränkt der Nutzen auch der besten unserer philosophischen

Wörterbücher ist, wird durch die vom Herausgeber mitgelieferte
Übersetzung eher ungewollt bestätigt. Nicht, daß die Übersetzung nicht treu
wäre; sie ist es. Die Beobachtung, daß Stellen, die im Original schwerverständlich

sind, in der Übersetzung geradezu obskur werden (757, die erste
Regel), setzt der Dankbarkeit trotzdem Grenzen. Die Übersetzung ist die
schwache Seite dieser sonst rundum gelungenen Ausgabe. Auch an einer
zweisprachigen Ausgabe läßt sich darüber nicht hinwegsehen. Für manchen
Leser ist das kein ganz gleichgültiger Umstand. Es geht nicht um Mäkelei,
sondern um die Fragwürdigkeit der heroischen Anstrengung, 650 Seiten
hochtechnischem Text mit einer Übersetzung zu kommen.

Der Grundfehler dieser Übersetzung ist die Ängstlichkeit. Treue wird mit
Wörtlichkeit verwechselt. Dieser Irrtum verleitet prompt zu abwegigen
Eindeutschungen. Die beiden Rollen in der dialektischen Ausgangssituation,
nämlich Respondent und Opponent, als ,Antworter' und ,Vorbringer' (1091)
dem Leser näherbringen zu wollen, ist obsolet, nachdem schon der einschlägige

Wörterbuchartikel auf eine Übersetzung verzichtet hat.1? Die ,insolu-
bilia' mit den .Unlösbaren' wiederzugeben, ist nicht nur ungeschickt, weil
die Rede von ,Paradoxien' oder .Antinomien' bis heute gang und gäbe ist.
Albert selber distanziert sich, schon mit der Tradition, von dem Wortsinn
der .insolubilia'. „Sie heißen nicht deshalb .Unlösbare', weil sie gar nicht
gelöst werden könnten, sondern weil es schwierig ist, sie zu lösen" (1101). Der
.terminus incomplexus' als .unverknüpfter Term' (91) legt zumindest das

Mißverständnis nahe, der Gegenbegriff wäre der .verknüpfte Term'. Tatsächlich

ist der .terminus incomplexus' aber dem Term entgegengesetzt, der in
der Verknüpfung mehrerer Terme besteht, z.B. dem Satz. Was immer der
,terminus obliquus' (669) auch ist, ihn mit ,der schiefe Term' zu übersetzen,
erinnert zu sehr an etwas in Pisa, als daß es damit seine Richtigkeit haben
kann. Die ,régula inconstans' ist gerade keine .schwankende Regel' (863),
sondern, wie der Übersetzer auch weiß, auf ihre Weise nicht weniger ,fest'
als die ,régula constans'. Die gute alte .petitio principii' ist in der Kombination

(953, 1089) aus irreführender wörtlicher Übersetzung (.Bitte um den

'3 Obligatoria, Ars, in: RITTER, ]./GRÜNDER, K./GABRIEL, G (Hgg.): Historisches Wörterbuch

für Philosophie. Bd. 6. Basel: Schwabe 1971-2004,1065-1072.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 301

Grund') und nachgereichter Erläuterung (,Erschleichung des Beweisgrundes')

kaum wiederzuerkennen. Der Leser hat nichts davon, daß ihm die sup-
positio confusa tantum in dieser Form erspart bleibt. Durch die Wahl keiner
Wortstellung ist in der Übersetzung (263) das Mißverständnis fernzuhalten,
das ,tantum' wäre pejorativ gemeint. Eine vermeidbare Äquivokation läßt
sich die Übersetzung zuschulden kommen, wenn sie die systematisch
eminent wichtige Distinktion ,actus signatus / actus exercitus' mit .bezeichneter
Akt / vollzogener Akt' verdeutscht (115, 1009-15, 1134) und Alberts eigene
Erklärung des .actus signatus' („Propositio illa dicitur de actu signato, in qua
ponitur hoc verbum significat [...]") durch „ein solcher Satz ,in Form eines
bezeichneten Aktes', in dem das Verb .bezeichnet' [...] vorkommt" wiedergibt.

Ein Schuljargon, der hat vermittelt werden sollen, hat nun einmal eine
Robustheit, der nicht damit gedient ist, daß die Übersetzung sich an den
sprachlichen Ausdruck klammert. Das philosophische Vokabular ist, bei aller
Subtilität, keine Mimose, sondern, wenn schon, etwas „wie Blumen auf den
Wiesen".h

Dabei hat der Übersetzer an dem Sinn der Eindeutschung offensichtlich
selber seine Zweifel. Zahllos sind die Belege dafür, daß er nicht die Illusion
hegt, der Technizität des Vokabulars ließe sich ausweichen. Für .suppositum'
setzt er beherzt .Umfangselement' (431), für .suppositio' .Supposition' (247),
für .modus' .Modalausdruck' (445), für .(propositio) de inesse' .assertorisch'
(771). In der Einleitung bewegt er sich überhaupt viel ungezwungener und
wirft seine eigenen Eindeutschungen weg. Aber eben um eine grundsätzliche
Entscheidung, wie er es mit dem Hauptproblem aufzunehmen gedenkt, hat
er sich gedrückt: mit der Tatsache, daß die Sprache dieses Texts selber eine
großartige Kulturerrungenschaft ist. Der Herausgeber möchte an den
verdienten Erfolg von Alberts Lehrbuch im Mittelalter (xviii) wieder anknüpfen.
Die Kehrseite dieser Überzeugung vom bleibenden Bildungswert des Texts
ist ein mangelndes Verhältnis zu seiner Positivität. Wenn so etwas
überhaupt übersetzbar ist - und prinzipiell wird es das schon sein: Logik ist nicht
Lyrik -, dann jedenfalls nicht so. Läßt man von der Terminologie besser die
Finger? Sucht man den Anschluß an die deutsche Übersetzungstradition?
Wofür man sich auch entscheidet, im konkreten Fall hätte es abweichende
Lösungen nahegelegt. Das Wort .compossibilis' mit .vereinbar' wiederzugeben

(469, 887, 1095, 1277), ist nicht falsch, trotzdem wäre .kompossibel'
besser gewesen, nicht nur, weil es dem Kontext knapper ansitzt, sondern
auch, weil der Leser aus seiner Leibnizlektüre im Ohr hat, daß die .Verein¬
barkeit' gerade auch außerhalb des Herrschaftsbereichs des Satzes vom
Widerspruch ein Problem sein kann. Ebenso ist .Unterscheidung' für
.distinctio' (961) nicht falsch, da aber .distinctio' scholastisch der Gegenbegriff

sowohl zu .identitas' als auch .confusio' ist, würde der hier gemeinten
zweiten Bedeutung die Beibehaltung des Fremdworts .Distinktion' besser
angestanden haben.

*4 KÖPPEN, F.H.: Der Begriffgarten, in: DERS.: Philosophie der Philosophie. Hamburg-
Gotha: Perthes 1840, 99.



302 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Unabhängig davon, ob die den .Bologna-Prozeß' flankierende Zuversicht,
die im Philosophiestudium fehlenden Lateinkenntnisse ließen sich durch
forciertes Übersetzen ausgleichen, nicht eine Illusion ist, hat speziell die
Philosophiedidaktik des deutschsprachigen Raums wenig Grund zu so viel
Optimismus. Man darf am Sinn von Übersetzungen solcher Texte ins
Deutsche zweifeln. Verglichen mit der nüchternen Eingemeindung, die man
an Übersetzungen ins Englische immer wieder bewundert, ist das Deutsche
für die Texte aus der aristotelischen Tradition keine gute Zielsprache. Selbst
die soliden Lösungen der Vergangenheit sitzen bei uns irgendwie nicht.
Warum .destructio' mit .Zerstörung' (949) oder .Vernichtung' (1097)
übersetzen, wo wir für den, hier doch gemeinten, immateriellen Anwendungsfall
das respektable Wort .Aufhebung' haben? Warum für .oratio' .Ausdrucks¬
folge' (37), wo jeder Quintaner munter .Rede' sagt, und wo die .partes ora-
tionis' unvermeidlich die .Redeteile' sind?

Besonders auffallig ist das gebrochene Verhältnis zur Konvention an der
Übersetzung der vielen Bildungen auf der Basis von .dicere'. Das .dictum
propositionis' (.Ausgesagtes, das einem Satz entspricht', 993) ist doch
einfach (Ii) der Daß-Satz, lateinisch der Acl. Das famose .dictum de omni (bzw.
de nullo)' wird als .Aussage über jedes (bzw. über keines)' (783) geradezu
unkenntlich. Die Genusverschiedenheit rechtfertigt es nicht, .contradictoria'
mit .kontradiktorischer Satz' und .contradictorium' mit .kontradiktorischer
Gegensatz' zu übersetzen (997/99). Manchmal (739) schwankt die
Übersetzung für .contradictorium' sogar zwischen .kontradiktorischer Gegensatz'
und .kontradiktorischer Widerspruch'. Dabei ist es doch nur die altera pars
contradictionis, also ,p' bzw. ,nicht-p'. Auf Deutsch: .kontradiktorisches
Gegenteil'. Der Ausdruck .kontradiktorischer Gegensatz' wäre statt dessen
für .contradictio' zu reservieren gewesen, denn daß .contradictio' auf keinen
Fall immer .Widerspruch' (319, 325, 671) ist, geht aus Alberts Erklärung hervor:

„Fit contradictio, quando negatio praeponitur toti propositioni" (324).
Die Übersetzungsvorschläge, die in der Rezeptionszeit der lateinischen

Philosophie, zwischen dem 16. und dem frühen 19. Jh., konkurrierten und die
zu jedem einzelnen lateinischen Lemma längst hätten thesauriert werden
müssen, finden sich allerdings nirgends gesammelt. Diese Aufgabe in Angriff
zu nehmen, ist, während bei uns mit öffentlichen Mitteln Wortfrequenzstatistiken

zu Nachschriften der Kantvorlesungen gefördert werden, einem
japanischen Team überlassen geblieben und diesem hierzulande auch kaum
gedankt worden.1? Daher die Impotenz unserer philosophischen Wörter-

J5 ASO, Ken/KUROSAKl, Masao/OTABE, Tanehisa/YAMAUCHI, Shiro (Hgg.): Onomasticon
philosophicum latinoteutonicum et teutonicolatinum. Tokio: Tetsugaku-Shobo 1989.
Schätzungsweise 15*000 lateinische Lemmata aus 31 Autoren hauptsächlich des 18.

Jahrhunderts. Aus dem Vorwort (ebd. vi): „Die deutsche Philosophie bis zum 18. Jh. stand
bekannterweise noch immer unter beträchtlichem Einfluß der neuzeitlichen Scholastik. In
dieser Situation versuchten deutsche Philosophen und Akademiker mit großer Mühe und
Not Termini aus dem Lateinischen zu gewinnen und so die Muttersprache philosophisch
zu normieren [...]. Wie unsicher und unbestimmt deutsche Termini damals gleichwohl
blieben, sehen wir schon daran, daß sie [...] manchmal sogar von ein und derselben Person,

je nach Kontext, unterschiedlich übersetzt und gebraucht wurden. Genaue Kennt-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 303

bûcher. Weil man bei der Erstellung ihrer Nomenklatur den Konnex mit der
lateinischen Tradition allenfalls rückwärts im Auge hat, fehlt ihnen jede
normierende Wirkung.

Was immer es an der vorliegenden Übersetzung jedoch auch auszusetzen
gibt, die Übersetzungsanstrengung ist der Vollendung, in der hier der
lateinische Text geboten wird, unzweifelhaft zugutegekommen. Schon darum hat
sie sich gelohnt.

Die analphabetischen Künste sind die völkerverbindenden. Wenn man die
Titel der ,Projekte' mustert, in die in unseren Geisteswissenschaften der aus
dem Bologna-Prozeß hervorgehende Nachwuchs gepreßt wird, um sich im
Kampf um die Einwerbung von Drittmitteln behaupten zu lernen, hat man
den Eindruck, auch die gelehrte Welt streckt sich nach dieser Decke. Bild,
Visualisierung, Körper - alles ist voll davon. Allein, es gibt ihn noch, den
stillen Gelehrten, der, unbekümmert um soziale Prioritätenlisten, einsam
seine Bahn zieht und alles an die berühmte eine Konjektur setzt. Am Ende,
wenn die Welt der Projekteforschung sich in ihren interdisziplinären Tagungsbänden

häuslich eingerichtet hat, legt er in aller Bescheidenheit ein Werk
vor, das jedenfalls die alphabetische Kultur verändert. In der Person des

Herausgebers die rare Kombination aus logischem Scharfsinn, mediävistischer
Gelehrsamkeit und philologischer Gründlichkeit hat uns ein Buch beschert,
bei dem der Verlag durch Format und Dünndruck dafür gesorgt hat, daß es
nach der Klassikerausgabe aussieht, die es auch ist.

Replik H. Bergers auf Sven K. Knebels Rezension*

Die Arbeit an meiner Albert-Ausgabe war wahrlich aufwendig, die Arbeit an
einer Rezension einer solchen Ausgabe ist es in ihrer Gattung aber nicht
minder. Ich bin dem Rezensenten deshalb für seine Mühewaltung zu Dank
verpflichtet, außerdem haben mir seine gelehrten Anmerkungen und
Verweise Genuss und Gewinn gebracht.

Der erste Teil der Besprechung ist positiv ausgefallen, deshalb nur ein
paar kurze Bemerkungen dazu: Was des Nominalisten Albert Beteuerungen
anbelangt, in der Logik keine metaphysischen Fragen entscheiden zu wollen,
so ist das zu jener Zeit nicht selten und findet sich z.B. auch beim vom
Rezensenten mit Recht hochgeschätzten Realisten Walter Burley; es geht
wohl auf den berühmten Anfang der Isagoge Porphyrs zurück (vgl. etwa des

nisse der ursprünglichen lateinischen Terminologie sind also nachgerade unentbehrlich
[...] Darüber hinaus können wir hier auch nicht außer acht lassen, daß diese lateinischen
Termini damals eine gemeinsame Basis der ganzen europäischen Philosophie darstellten.
Wegen des historischen Abstandes und auch gerade wegen der semantischen Änderungen,
die einzelne Termini inzwischen erlebt haben, ist es hier wieder unentbehrlich, uns
ständig auf diesen Mutterboden zurückzubesinnen."

* Anmerkung der Redaktion: Auch wenn die FZPhTh üblicherweise keine Antwort auf
Rezensionen akzeptiert, ist die Redaktion im vorliegenden Fall jedoch der Ansicht, dass
die Replik dem besprochenen Werk zugute kommt.



304 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

genannten BURLEY Super artem veterem, Venedig 1497, Nachdr. Frankfurt
1967, Bl. 2va, und dess. De puritate, ed. BOEHNER, S. 8, Z. 8f.). De facto ist
natürlich v.a. die Diskussion um die Deutung der personalen im Verhältnis
zur einfachen Supposition, eine Diskussion im Rahmen von Semantik und
Ontologie gemäß heutigen Begriffen, kaum metaphysik- bzw. ontologiefrei
zu halten - „non enim ponenda est talis natura communis" sagt etwa der
Logiker Albert lapidar auf S. 248, die Argumente Ockhams glaubte er nicht
mehr wiederholen zu müssen.

Auf die interessante Zusammenstellung der Sätze auf S. 208 und 56 wäre
gemäß Albert u.v.a. einfach zu erwidern: Eine Chimäre ist kein ens, hat
deshalb nicht einmal die Eigenschaft der Selbstidentität. Der Kritik des
Kardinals d'Ailly an der opinio famosa kann ich nicht beipflichten. Gemäß
Alberts Theorie besagt der Behauptungssatz „Schnee ist weiß" in expliziter
Form ,',Schnee ist weiß' ist wahr", und dieser explizite Satz sagt etwas über
einen Satz aus, welcher etwas über Schnee aussagt, - es liegt also keine Selbst-
bezüglichkeit vor, schon gar keine vitiöse.

Ein Sachregister wäre ohne Frage wünschenswert gewesen, musste aber
aufgrund des übergroßen Umfangs entfallen. Auch Hinweise zur
Wirkungsgeschichte, Belege impliziter Zitate (solche scheinen übrigens kaum mehr
üblich zu sein, vgl. etwa die Edition von Buridans Summulae) sowie ein noch
umfangreicherer und eingehenderer Anmerkungsteil waren aus demselben
Grund nicht möglich. Das ist keine Ausrede, die Zahlen - 1478 Seiten -
sprechen für sich. Ich bin dem Verlag dankbar für die feine Bewältigung
dieser Masse.

Der zweite, längere Teil der Besprechung betrifft meine Übersetzung und
ist sehr kritisch ausgefallen. Vorweg: Der Rezensent hat keinen einzigen
Übersetzungsfehler moniert - das ist nicht selbstverständlich, ich könnte
etliche Stellen aus Übersetzungen namhafter Gelehrter anführen, die
definitiv falsch sind. Vielmehr schilt er meinen Versuch, einen Teil der
lateinischen Fachterminologie einzudeutschen. Die Grundsatzentscheidung, die
lateinische Fachterminologie einfach in toto zu übernehmen, wollte ich aber
bewusst nicht treffen. (Hätte ich das getan, hätte nicht zu Unrecht kritisiert
werden können, dass ich mir die Sache gar leicht gemacht habe...). In einer
bloßen Übersetzung wäre das eine erwägenswerte Option gewesen, in einer
Bilingue mit vis-à-vis Text meiner Meinung nach nicht. Die Ausgangsüberlegung

meines Konzepts war: Der mittelalterliche Hörer und Leser hatte
gewiss die konkreten Bedeutungen der Fachterminologie im Ohr - das wollte
ich, so gut und soweit es eben geht, in der Übersetzung erhalten. Etwa
„Vorbringer" (opponens, eig. Entgegensetzer, vgl. auch meine Anmerkung 161 und
197): Das ist eben der Akteur im Obligationendisput, der seinem Gegenüber
Sätze mit den rituellen Eingangsworten „pono, propono tibi istam" usw.
vorlegt („Vorleger" wäre aber nicht gut gewesen, wegen der Assoziation mit
einem Teppich...). „Opponent" hätte der nicht-fachkundige Leser hingegen
leicht missverstehen können als reagierende Rolle im Disput. „Vorbringer
(von Sätzen)" kommt mir also durchaus vertretbar vor, und gar bei
„Antworter" für „respondens", den reagierenden Akteur, sehe ich überhaupt kein
Problem. Vgl. übrigens Hajo KEFFER: De obligationibus, Leiden 2001, S. 39L,



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 305

zu den Ursprüngen dieser Terminologie („Fragender" und „Antwortender"
bei Aristoteles).

Zur Übersetzung der Regel auf S. 757: Logisch komplexe Materien lassen
sich nicht in das bezaubernde Gewand etwa von Rilkes Cornet kleiden. Die
anschließenden Beispiele Alberts sollten für das Verständnis hinreichend
hilfreich sein. Ich hätte gerne einen besseren Vorschlag gehört!

„Insolubile" heißt nun einmal „Unlösbares" - ich habe es in der Vorrede
(S. 3) unübersetzt gelassen, im Tr. Vi/r hingegen wörtlich übersetzt, weil
Albert den Term ohnehin gleich erklärt (vgl. auch meine Einleitung, S. LXI).
Alberts knappe Erklärung spricht übrigens meines Erachtens nicht gegen,
sondern für meine Entscheidung zur wörtlichen Übersetzung. „Paradoxie"
oder „Antinomie" wären Anachronismen ohne Not gewesen.

„Unverknüpfter Term" (wie sonst übersetzen?!) ist der Gegenbegriff zu
„verknüpfter Term", nur dass die Verknüpfung verschiedener Art sein kann,
nämlich ohne („weißer Mensch") oder mit Verb bzw. Kopula, dann liegt ein
Satz vor („Ein Mensch ist weiß"); vgl. S. 49! - „Terminus rectus vs. obliquus":
Schon ein gerade aus der Lateinschule kommender i4jähriger Hörer Alberts
hatte ganz sicher die grammatische und die alltägliche Bedeutung „gerade
vs. schief präsent. Dass „schiefer Term" mit „schiefer Turm" fast zusammenfallt,

dafür kann ich nun wirklich nichts; ist aber eine lustige Beobachtung.
Außerdem habe ich die Sache in den Anmerkungen 10 und 117 (wo die Kürze
des Ausdrucks als Motiv für die wörtliche Übersetzung angegeben wird)
erläutert. Zu „regula constans vs. inconstans": Albert erklärt diese Begriffe ja
auf S. 863 und hätte gleich „regula affirmativa vs. negativa" sagen können,
wenn er (oder die vorgängige Tradition) gewollt hätte; warum also päpstlicher

als der Papst sein und die blumige Terminologie unterdrücken? Auch
„vereinbar" für „compossibilis" ist im Kontext auf S. 469 z.B. und zusammen
mit Anmerkung 77 meines Erachtens kaum misszuverstehen. Ich würde den
Term auch bei Leibniz genauso übersetzen: Die Individualbegriffe Cäsars
den Rubikon überschreitend und Cäsars den Rubikon nicht überschreitend
sind in sich widerspruchsfrei bzw. möglich, aber nicht in ein und derselben
möglichen Welt vereinbar - eben je für sich möglich, aber nicht „zusammenmöglich".

„Actus signatus vs. exercitus": Wieder frage ich, wie sonst übersetzen?
Wo habe ich mir hier eine Äquivokation zuschulden kommen lassen? Albert
verwendet diese Begriffe auf zwei Weisen, indem er sie einerseits (wie
üblich) auf Prädikationen bezieht, anderseits auch auf Sätze. Aber das habe ich
in Anmerkung 110 meines Erachtens hinreichend klargemacht. Die beiden
Verwendungsweisen zu identifizieren, wäre in der Tat ein grobes
Missverständnis, das mir aber keineswegs vorzuwerfen ist.

„Distinctio": Ein Hauptgeschäft des scholastischen wie des heutigen
Analytikers ist es, Bedeutungsunterscheidungen vorzunehmen. Welchen Vorzug
hier der lateinische vor dem deutschen Ausdruck haben soll, ist mir nicht
ersichtlich. Die Gegenbegriffe zu „identitas" und „confusio" sind meines Wissens

eher „diversitas" und „determinatio" bzw. „discretio". Eine Unterscheidung

im hier relevanten Sinn soll die Verschiedenheit der Bedeutungen
eines identischen Ausdrucks festmachen - satis clarum est!



3o6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

„Petitio principii": Dieser lateinische Fachterm ist in der Tat so
eingebürgert, dass man ihn auch hätte unübersetzt lassen können. Allerdings,
wenn das englische „begging the question" akzeptiert wird, kann auch mein
deutsches „Bitte um den Grund" nicht ganz daneben sein, zumal ja in
Klammern die gängige Eindeutschung „Erschleichung des Beweisgrundes"
beigegeben ist. Siehe ferner Otfried HÖFFES Aristoteles-Lexikon, Stuttgart
2005, s.v. „ex archês aiteisthai": Erbitten dessen, was am Anfang steht.

Das neutrale „Aufhebung" statt des handfesten „Zerstörung" oder
„Vernichtung" ist ein guter Vorschlag, aber im Lichte der Partie S. 128/130 musste
geradezu so übersetzt werden; außerdem habe ich meistens die logische
Bedeutung in Klammern hinzugesetzt. Ganz zu schweigen davon, dass der
Lateiner selber natürlich auch neutrale Terme zur Verfügung gehabt hätte,
wenn ihm diese als angemessener erschienen wären.

Ich kann hier nicht alle Monita einzeln besprechen, würde aber auch die
übrigen auf ähnliche Weise abwehren wie die vorangehenden. Inkonsequent
ist der Rezensent übrigens, wenn er mir einerseits Wörtlichkeit vorwirft und
anderseits bemängelt, dass ich „oratio" mit „Ausdrucksfolge" statt mit „Rede"
übersetze (vgl. z.B. auch meine Anmerkung 24). Die fallweise Wörtlichkeit
meiner Übersetzung ist meines Erachtens gerade durch den Zusammenhang
von Einleitung, Edition und Übersetzung sowie Anmerkungen gerechtfertigt.
Ich kenne zweisprachige Ausgaben, wo die Einleitung den Text paraphra-
siert, die Übersetzung den Text paraphrasiert und die Anmerkungen den
Text paraphrasieren. Eine derartige Redundanz wird man mir nicht
vorhalten können.

Meine Edition, und der lateinische Text in seiner „Positivität" war mir
natürlich am wichtigsten, wurde vom Rezensenten für gut befunden, deo

gratias. Die Übersetzung erforderte Entscheidungen, und solche sind immer
diskutierbar; oft sind es aber bloße Geschmacksfragen. Jedenfalls bin ich
nicht davon überzeugt, mein Ausgangskonzept und meine einzelnen
Entscheidungen grundsätzlich revidieren zu müssen.

Harald Berger



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Sala, Giovanni B.: Die Struktur der menschlichen Erkenntnis. Eine Erkenntnislehre.

Darmstadt: WBG 2009. 386 S. ISBN 978-3-534-22079-3.

Mit Die Struktur der menschlichen Erkenntnis. Eine Erkenntnislehre legt der
1930 geborene G.B. Sala S] (Hochschule für Philosophie, München) ein in
zweierlei Hinsicht sehr persönliches Buch vor. Einerseits dokumentiert es
die lebenslange Auseinandersetzung des Verfassers mit dem Denken des im
deutschen Sprachraum weiterhin unterrezipierten kanadischen Philosophen
und Theologen Bernard J.F. Lonergan1, dessen Schüler Sala in Rom war;
andererseits lädt es zur persönlichen Verifizierung eben dieses Denkens,
sozusagen zum „erkenntnistheoretischen Selbstversuch" ein. Dies ist ein Buch
nicht nur zum Lesen, sondern zum Üben!

Im Mittelpunkt der Untersuchung steht dabei der allgemein bekannte
und nachvollziehbare Verstehensakt in seiner doppelten Ausprägung: in der
Erfahrung (direktes Verstehen) wird ein Intelligibles erfasst, das aber noch
im Urteilsakt (reflektierendes Verstehen) kritisch als korrekt zu verifizieren
ist. Dabei gilt: „Erst in der Antwort auf die zweite Frage, im Urteil, gelangen
wir zur Erkenntnis des Objekts, das uns die Erfahrung geliefert hat, als einer
Wirklichkeit" (11). Das Bild der Erkenntnis als einer Art „Anschauung"
erweist sich dabei als unzulänglich. Es handelt sich hier um eine empirische
Methode im weiteren Sinne: während die positivistisch-naturwissenschaft-
liche Erkenntnislehre die Daten der äusseren (sinnlichen) Erfahrung zur
Grundlage nimmt, richtet sich die introspektive Methode auf die innere
Erfahrung (Bewusstseinsdaten), also auf den Erkenntnisprozess, der bewusst
stattfindet. Damit können auch geistige Handlungen thematisiert werden
wie: Fragen, Nachfragen, Verstehen, das Verstandene in einem Begriff
ausdrücken, den Begriff überprüfen, ob er den Daten der Erfahrung entspricht,
und schliesslich, wenn diese Entsprechung festgestellt worden ist: die
Bejahung im Urteil (ja, es ist so). Somit gelingt es der Introspektion die inneren

Normen frei zu legen, welche unserem Erkennen und Denken zugrunde
liegen.

Eine Untersuchung über das menschliche Verstehen wird sinnvollerweise
die Geschichte der Erkenntnistheorie berücksichtigen, nur schon um zu
vermeiden, dass Denkansätze übersehen werden, die bereits diskutiert
worden sind. Sala verweist selektiv auf Paralellen. Sein Augenmerk gilt nicht
der Philosophiegeschichte. Er widmet aber Kant besondere Aufmerksamkeit,
hängen doch s.E. die heute vertretenen philosophischen Positionen
hinsichtlich der menschlichen Erkenntnis „weitgehend von Kant ab [...], wenn
auch in einer modifizierten Form, die ihre kantische Herkunft nicht direkt
deutlich macht" (14). Andererseits gilt, dass die menschliche Erkenntnis in

1 Im Vordergrund steht dabei dessen Hauptwerk Insight. A Study of Human
Understanding (London: 1957 - die fünfte Edition ist als Band III der Collected Works bei der
University of Toronto Press: Toronto Ont. 1992 erschienen).



3o8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der im vorliegenden Buch analysierten Struktur der „Haupteinteilung der
KrV entspricht, auch wenn die jeweilige Auffassung von Sinnlichkeit,
Verstand und Vernunft, bzw. Erfahrung, Begriff und Urteil weit auseinanderliegt"

(14). Der Traktat steht dabei in der Tradition der aristotelisch-thomis-
tischen Tradition, berücksichtigt aber den modernen Kontext, in welchem
sich die Erkenntnisse (und damit das Erkannte) enorm ausgeweitet haben.

Die zur Anwendung kommende Methode ist jene der Introspektion, und
damit einer Reflexion über den ganzen menschlichen Erkenntnisprozess
einschliesslich der Theologie. Insofern die menschlichen Erkenntnishandlungen

bewusst sind, ergibt sich die Möglichkeit einer verifizierbaren
Erkenntnislehre. Zwar hat die menschliche Erkenntnistätigkeit normalerweise
nicht sich selbst zum Objekt. Der üblicherweise stattfindende Vollzug der
erkenntnismässigen Dynamik, die direkte Erkenntnis, richtet sich nicht auf
sich selbst, sondern intentional auf ein Objekt. Dasselbe gilt für die Sinne,
die keiner Reflexion fähig sind. Dieselbe Dynamik kann sich infolge ihrer
Uneingeschränktheit aber auch auf sich selbst richten und „damit sich selbst
zum Objekt des eigenen Intendierens machen" (19). Dies ist deshalb möglich,

weil die Erkenntnistätigkeit des Geistes bewusst ist, was soviel heisst,
wie dass das handelnde Subjekt in diesen Tätigkeiten und durch sie sich
„seiner selbst als Subjekt präsent ist, sich selbst und seine eigene Tätigkeit
erfahrt" (19). Zudem: „Wenn nun unsere Erkenntnistätigkeit in all ihren
Phasen bewusst ist, so vermögen wir unsere kognitive Dynamik auf die Daten

dieser inneren Erfahrung, d.h. auf die einzelnen Handlungen zu richten
und von der Erfahrung her über die Einsicht und die Begriffsbildung zum
entsprechenden Urteil zu gelangen. Damit haben wir den objektivierten
Erkenntnisprozess in seinen verschiedenen Momenten nicht nur verstanden,
sondern auch als Wirklichkeit erkannt" (19). Es wird so möglich sein, nicht
nur die einzelnen Handlungen zu verstehen, welche die Erkenntnis der
Wirklichkeit ausmachen, sondern auch die diesen Handlungen innewohnenden

Gesetze und Normen, und letztlich die Beziehungen, in welchen diese
Handlungen untereinander stehen. Diese Erkenntnislehre ist verifizierbar in
der innern Erfahrung, insofern jede Behauptung über die menschliche
Erkenntnis in ihren Bestandteilen und Normen auf Bewusstseinsdaten zurückgeführt

werden kann. Dies trifft aber auch auf die Objekte der
Erkenntnishandlungen zu: „das Pendant einer verifizierbaren Erkenntnislehre [ist] eine
ebenfalls verifizierbare Seinslehre" (20).

Die vorgeschlagene Untersuchung ist „transzendental" in vierfacher Weise.

Einerseits im Sinne der Scholastik, wonach das ens transzendent aufge-
fasst wird, also als all-umfassend, denn ausserhalb des ens liegt nichts. Sie
kann auch wegen der angegangenen Thematik transzendental genannt
werden, indem die (gesamte) menschliche Erkennntis überhaupt untersucht
wird. Drittens ist sie mit Kants in KrV, B 25 vorgeschlagener Definition der
transzendentalen Erkennis verwandt, wonach diese erklären soll, wie die
Erkenntnis von Gegenständen a priori möglich wird, mit anderen Worten,
was im Subjekt angelegt ist, was „vor der Erfahrung" eben diese ermöglicht -
die zwei Formen a priori der Sinnlichkeit (Raum und Zeit) und die zwölf
Kategorien des Verstandes: „Diese [die Kategorien] werden von Kant vor-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 309

wiegend [...] als objekthafte Komponenten der zu erkennenden Objekte
aufgefasst, als Bestandteile also, die vom Subjekt stammen und in diesem
Sinne a priori sind und die der a posteriori durch die sinnliche Erfahrung
gewonnenen Komponente des zu erkennenden Objekts als ein ,Zusatz' (KrV
Bi) hinzugefügt werden. Damit ist klar, dass das auf diese Weise erkannte
Objekt in seinem formalen (erkennbaren) Bestandteil vom Subjekt selbst
mitkonstitutiert wird, welches deshalb als .Urheber der Erfahrung' gilt (KrV
B 127). Demnach wird das Objekt als eine Erscheinung, d.h. in einem auf das

Subjekt bezogenen Realitätswert erkannt" (21).
In Salas Sichtweise bleibt Kants transzendentale Untersuchung „auf

halbem Wege zum Subjekt" stehen. Sie geht vom Objekt der Newtonschen
Physik aus. Weil dieses Merkmale aufweist, welche nach Kant nicht aus der
sinnlichen Erfahrung stammen können (Allgemeinheit und Notwendigkeit),
müssen diese im erkennenden Menschen vorhanden sein, welcher sie in „die
Natur hineinlegt" (KrV B XIV). Sie müssen in diesem vorhanden sein, weil
das bekannte Objekt - wie in regressiver Analyse gezeigt werden soll - dies
verlangt. Salas Untersuchung ist der Kants ähnlich: sie ist transzendental in
dem Sinne, dass sie nach den Bedingungen der Erkenntnis des Objekts als
Sein im Subjekt sucht. Der Unterschied zu Kant besteht aber darin, dass
diese Bedingungen nicht objekthafte Komponenten der zu erkennenden
Wirklichkeit selbst sind, sondern die menschliche Intelligenz und Rationalität.

Damit sind „die Bedingungen in uns, die uns ermöglichen die Wirklichkeit

zu erkennen, [...] nichts anderes als die Operativität unseres Erkenntnisstrebens,

nämlich seine Intelligenz auf der Suche nach dem Intelligiblen und
seine Rationalität auf der Suche nach dem Wahren, um durch das Wahre zur
Erkenntnis des Seins zu gelangen". Salas Vorgehensweise ist demnach im
Gegensatz zu Kants Objektstheorie eine Subjekterhellung. Er distanziert sich
damit eindeutig von Kant und der kantischen Tradition, welche davon
ausgeht, dass die transzendental-apriorische Methode der KrV „rein
begrifflich, logisch analysiert, nicht psychologisch" (Vaihinger). Der so
genannte „Psychologismus" wurde vor allem auch von den Neukantianern als
Methode ausgeschlossen, weil jedes apriorische und normative Element des
Erkennens der psychologischen Analyse verschlossen bleibe (Cohen).

Die Untersuchung der menschlichen Erkenntnis wird in zwei (durch
Exkurse illustrierten) Teilen vorgelegt, wobei der erste Teil die Intentiona-
lität zum Inhalt hat, welche den Erkenntnisprozess trägt, der wiederum in
drei Phasen einzuteilen ist: Erfahrung, Einsicht/Begriff, und Urteil. Der
zweite Teil diskutiert, wie sich diese Struktur in verschiedenen Bereichen
menschlicher Erkenntnis (Alltagserkenntnis und „gesunder Menschenverstand",

Naturwissenschaften, Geisteswissenschaften, Metaphysik und
transzendente Erkenntnis) auswirkt. Nachdem der Gegenstand der Untersuchung
die ganze menschliche Erkenntnis ist, kommt nicht eine lineare, sondern
eine spiralförmige Vorgehensweise zur Anwendung, welche die verschiedenen

Ebenen menschlichen Erkennens voraussetzt und auf sie vor- und
rückverweist.

Professor Sala hat mit Die Struktur der menschlichen Erkenntnis ein
überaus anregendes Buch vorgelegt, welches das Denken B.J.F. Lonergans in



3io Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

seiner historischen und systematischen Bedeutung nun auch dem deutschen
Leser zugänglich macht. Es ist dies ein Buch, welches die mit sich selbst
geduldige Leserschaft mit Gewinn lesen, anwenden, und wieder lesen wird.

Philipp Fluri

Puntel, Lorenz B.: Sein und Gott. Ein systematischer Ansatz in
Auseinandersetzung mit M. Heidegger, É. Lévinas und J.-L. Marion Philosophische
Untersuchungen 26). Tübingen: Mohr Siebeck 2010. 444 S. ISBN: 978-3-16-
150146-3.

Angesichts gegenwärtiger Äußerungen zur Gottesfrage erscheint die streng
theoretische wie theoretisch strenge Untersuchung des bekannten Münchener

Philosophen als eine ebenso fundamentale wie herausfordernde
Besinnung. Ihr Anliegen besteht nicht darin, praktisch plausibilisierend oder
vollständig ausbuchstabierend den Gottesbegriff vorzuführen, sondern
überhaupt den philosophischen Rahmen einer möglichen Theorie von Gott zu
klären. Vor dem Hintergrund seines im Jahr 2006 vorgelegten und auf dem
Boden der analytischen Philosophie argumentierenden opus magnum Struktur

und Sein vertritt Puntel in Sein und Gott die Leitthese: Der Gottesbegriff
ist allein aufgrund einer umfassenden Theorie des Seins angemessen erfassbar

und bezeichnet das absolut notwendige, geistige und personale Sein,
welches das zufallige Sein frei einbegreift. Dies schließt eine Absage an
Ansätze ein, die den Gottesbegriff ohne umfassende Klärung des Verhältnisses

von Sein und Gott als verständlich voraussetzen. Und dies schließt
eine Absage an Ansätze ein, die einen Vorrang der Differenz im Verhältnis
von Sein und Gott vertreten. Die Auseinandersetzungen mit entsprechenden
Positionen gliedern weithin die Studie, die in ihrer erfrischenden Klarheit
und in ihrer durchsichtigen Strukturiertheit gut lesbar ist. Register erschlies-
sen zudem die zahlreichen Verweise innerhalb der Studie. Angesichts der
detaillierten Textauslegungen anderer Positionen und der argumentativen
Differenziertheit können im Folgenden lediglich die Leitgedanken dargestellt

werden.
Das erste Kapitel (9-65) bietet kritische Auseinandersetzungen mit den

Entwürfen von Blaise Pascal, Hans Küng, Alvin Plantinga, Thomas von Aquin,
Robert Spaemann, Richard Swinburne, Ludwig Wittgenstein und Thomas
Nagel. Sie werden zusammen unter dem Titel „Inadäquate Ansätze" behandelt.

Denn diese Ansätze klären nach Puntel entweder unzureichend die
Voraussetzungen einer Rede von Gott oder nehmen einseitig in isolierten
Weltaspekten ihren Ausgangspunkt - oder begehen beide Fehler. In jedem
Fall wird der Gottesbegriff in seiner elementaren Universalität verfehlt und
verfallt einer unangemessenen Funktionalisierung.

Das zweite Kapitel (67-143) stellt eine intensive Auseinandersetzung mit
Heidegger dar. Zwar erneuert Heidegger nach Puntel die Frage nach dem
Sein angesichts ihrer zweitausendjährigen Geschichte durchaus nachdrücklich,

verfehlt sie aber in seiner Antwort ebenso nachdrücklich: Heidegger
legt nicht allein auf entstellende Weise die christliche Metaphysik aus,



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 3"

sondern endet mit seiner Spätphilosophie in einem konfusen „Denken", das

mit einer rational rechenschaftsfähigen Philosophie wenig gemein hat.
Bei dem dritten Kapitel (146-291) handelt es sich meines Erachtens um

den wichtigsten Teil der Untersuchung, insofern es Puntels eigenen Ansatz
einer struktural-systematischen Metaphysik behandelt. Zentral für diese
Metaphysik ist die Einsicht, dass sich jede theoretische Aussage auf einen
Theorierahmen bezieht, insofern sie letztlich allein im Zusammenhang einer
bestimmten Begrifflichkeit, Sprache, Logik und aller ihrer maßgeblichen
Implikationen eindeutig wird. Als struktural-systematisch kann eine Philosophie

dann gelten, wenn sie auf die Vollständigkeit und den erwiesenen
Zusammenhang dessen zielt, was differenziert und geordnet auszudrücken
ist. Die partikulare Perspektive des erkennenden Subjekts ist dabei für eine -
ihren Namen verdienende - philosophische Theorie überflüssig, wenn sie im
Sinn einer objektiven Perspektive verstanden wird. Die Ausarbeitung der
differenzierten und geordneten Zusammenhänge des Gegebenen überhaupt
führt von einzelnen Dingen zu immer größeren Zusammenhängen und gipfelt

in der Einsicht des Zusammenhangs aller Zusammenhänge. Letzteres ist
das Sein selbst, jenseits dessen nichts mehr thematisierbar ist. Das heißt
auch: Das Sein als der Zusammenhang aller Zusammenhänge ist geistig
zugänglich und sprachlich erschlossen. Des Weiteren ist eine absolut
notwendige Dimension des Seins anzunehmen. Andernfalls wäre nämlich
das Sein als solches und im Ganzen zufallig, so dass das absolute Nichts
möglich wäre. Dies aber ist unmöglich. Denn aus dem absoluten Nichts kann
das gegebene Sein nicht hervorgegangen sein. Also ist nicht alles zufällig -
und insofern eine Dimension absolut notwendigen Seins anzunehmen. Diese
Dimension ist angesichts der Dimension des kontingenten Seins ferner als

geistig zu bestimmen. Andernfalls wäre das kontingente Sein in Gestalt des
menschlichen Geistes von einem nicht-geistig verfassten Sein abhängig. Dies
aber ist wenig plausibel. Damit ist letztlich auch gesagt: Das absolute Sein
ist als Schöpfer des kontingenten Seins zu begreifen, so dass Puntel zu einer
philosophischen Würdigung des Schöpfergedankens kommt. Demnach ist
das kontingente Sein vollständig von dem absoluten Sein abhängig. Freilich
sind von diesem Schöpfungsgedanken falsche Vorstellungen der Kausalität
fernzuhalten. Die Schöpfung ist vielmehr die freie Selbstunterscheidung des
absoluten Seins, so dass die Schöpfung des kontingenten Seins im absoluten
Sein stattfindet. Die Transzendenz des absoluten Seins als Differenz zu dem
kontingenten Sein ist daher relativ.

Letztere Einsicht kann als Kompass für eine Orientierung im vierten
Kapitel (294-426) dienen, das sich mit den postmodernen, alteritätsfreund-
lichen und religionsaffinen Philosophien von Emmanuel Lévinas und Jean-
Luc Marion auseinandersetzt. Sie reden nach Puntel einem Denken der
Differenz das Wort, das eine Transzendenz beziehungsweise Alterität Gottes
jenseits des Seins behauptet. Dies ist jedoch, so Puntel, nicht denkbar: Die
Trennung Gottes vom Sein unterläuft grundsätzlich die Möglichkeit, die
beschworene Transzendenz überhaupt noch im Denken erreichen zu können.
Was nämlich ganz anders ist, kann überhaupt nicht gedacht werden. Und
wenn versucht wird, das ganz Andere in der Trennung vom Sein zu ver-



312 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

stehen, dann kann dieses Andere deswegen nicht absolut sein. Würde nämlich

das Absolute das Sein ausschließen, dann wäre das Sein für das Absolute
die Grenze, so dass das Absolute offenkundig nicht wahrhaft absolut wäre.
Was dann bleibt, so Puntel, ist der Gedanke Gottes als einer abstrakten
Subjektivität, die man mit religiös scheinbar anschlussfähigen Bezeichnungen

wie Liebe versehen kann. Dabei trifft diese Kritik Puntels
insbesondere Jean-Luc Marions Ansatz. Als dessen geschichtliche Quelle macht
Puntel im Anschluss an Verweise von Jean-Luc Marion insbesondere die
Spätphilosophie Schellings aus.

Insgesamt dürfte die Studie in ihrem prinzipiellen Anspruch und mit
ihren textnahen Auslegungen ein großes Echo und entsprechende
Nachfragen auslösen. Zu diesen Nachfragen könnten folgende Fragen gehören, die
meines Erachtens letztlich zu der Frage nach dem Praxisbezug einer Theorie
des Absoluten führen: Inwiefern ist methodologisch die Aufhebung der
subjektiven Perspektive in eine Theorie des absoluten Seins möglich?
Inwiefern kann systematisch in streng theoretischer Hinsicht ein absolutes
Sein etabliert werden, das asymmetrisch eine Dimension des Zufälligen in
sich trägt? Und inwiefern ist philosophiegeschichtlich Schellings
freiheitstheoretische Spätphilosophie einem Vorrang der Differenz verpflichtet,
wenn im Absoluten das Sein der Welt frei inbegriffen ist - und dies rational
in der Praxis und umfassend in einer Systematik verständlich sein soll?

Wie immer man diese Fragen im Gespräch mit Sein und Gott und auch
mit Struktur und Sein beantwortet: Puntel legt mit Sein und Gott zweifellos
eine gewichtige Studie vor, die in der Gottesfrage für mehr Klarheit sorgt. So

artikuliert Puntels pointierte Studie angesichts postmoderner Versuche und
zeitgeistiger Anfragen argumentativ streng, exegetisch begründet und
methodologisch vorbildlich eine klassische Antwort, an der man sich künftig
wird orientieren müssen - zumindest um des eigenen Problembewusstseins
willen.

Malte Dominik Krüger

ROSSINI, Manuel: Karl Löwith. La questione antropologica. Analisi e prosper
tive sulla "Menschenfrage". Roma: Armando 2009. 175 p. ISBN 978-88-6081-

475-3-

Con il suo libro Rossini propone una coerente, complessiva e ben strutturata
ricostruzione del pensiero di Löwith. Il fïlo conduttore è quello dell'antro-
pologia filosofia, alia luce della quale viene letto il percorso filosofico di
Löwith. In questa prospettiva è interessante notare che la particolare ed

originale posizione löwithiana è tale per cui lo svolgersi del suo pensiero,
dagli esordi fino ai testi postumi, costituisce esso stesso il farsi di un'an-
tropologia per molti aspetti originale. Löwith non si limita, infatti, a pren-
dere posizione rispetto ai suoi autori di riferimento, ma cerca di porre taie
questione su basi diverse. Questo aspetto è messo bene in evidenza da

Rossini, attento a scandirne le tappe, a partire da una prima fase storicista
fino a giungere alla posizione della questione della cosmologia, nella quale



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 313

Löwith indaga la "e" speculativa che costituisce la relazione tra uomo e

mondo.
Rossini non si limita ad esporre l'evoluzione del pensiero di Löwith, ma

tutte le volte che si présenta un nodo filosofico importante ci si sofferma, lo
discute in maniera sempre précisa e puntuale. Il testo soppesa il suo
pensiero mettendo sulla bilancia aspetti positivi e negativi, spunti filosofici
da sviluppare e punti che lasciano perplesso il lettore, in una cornice critica
che fornisce utilissimi strumenti per affrontare la riflessione di Löwith,
sviluppata in un continuo e serrato confronto con tutti quei filosofi con cui
egli si è confrontato.

Il primo capitolo présenta la periodizzazione del percorso filosofico di
Löwith che egli stesso in una lettera ad Heidegger del 1927 definisce
"antropologico". A partire da una prospettiva storicista egli mette insieme,
passo dopo passo, tutti gli elementi che porteranno la sua riflessione verso
una posizione antropologica del tutto particolare, caratterizzata dal recupero
dell'aspetto naturale dell'uomo e dall'accentuazione del ruolo del mondo in
una prospettiva relazionale mondo-uomo.

Sin da qui l'autore mette in evidenza che la filosofia di Löwith présenta
delle invarianti significative. Innanzitutto il suo pensiero mantiene sempre
una forte caratterizzazione dialogica, per cui il riconoscimento dell'altro
assume un ruolo decisivo, discostandosi in questo dall'analitica esistenziale
del suo maestro, Heidegger.

Un secondo aspetto fondamentale riguarda sempre il crescente riferi-
mento alla naturalità dell'uomo, alla sua fisicità, al biologico, che conduce
Löwith ad approfondire la costitutiva ambiguità dell'uomo, in quanto ad un
tempo "animale" e "razionale".

Su queste basi Löwith ricostruisce il rapporto che l'uomo intrattiene col
mondo, un rapporto che egli intende ripensare nella sua radicalità, senza
mettere in gioco alcun terzo elemento, sia esso il dio cristiano o l'essere.

In questa direzione, va letta la progressiva accentuazione dei terni
naturalistici, cosi corne la posizione centrale affidata al mondo, figlia délia
presa di distanza da ogni tipo di soggettivismo forte, moderno e contempo-
raneo.

Sono proprio questi gli aspetti che Rossini mette subito in chiaro e che
costituiscono il punto d'arrivo del suo libro.

Il secondo ed il terzo capitolo sono dedicati a quegli autori che per
Löwith sono stati, a titolo diverso dei punti di riferimento. Rossini tratta, nel
secondo capitolo di quei filosofi da cui Löwith inizia il suo itinerario di
ricerca e che rappresentano lo status questionis délia filosofia tedesca, e non
solo, del primo novecento. Confrontandosi in particolar modo con Weber,
Jünger, Schmitt e Heidegger, Löwith cerca di andare al di là delle antro-
pologie decisioniste, interpretandole come risposta alla situazione di deca-
denza dei valori borghesi. L'autore riassume molto bene la posizione di
Löwith quando afferma: "Ad una lettura di questi autori scompare una vera
considerazione "antropologica": non è più necessario interrogarsi sul signi-
ficato e sull'essere dell'uomo, sull'uomo in quanto taie, poiché è più urgente
rivolgersi filosoficamente ai mutamenti rivoluzionari délia modernità, i



314 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

quali, investendo e travolgendo l'uomo, lo cancellano come soggetto per
reificarlo come oggetto tra gli altri, rendendolo utilizzabile (75)".

Proprio per owiare all'effettiva scomparsa della questione antropologica
dalla fdosofia di questi pensatori, Löwith propone il recupero del "sostrato
naturale dell'uomo (76)". Egli, non solo prende le distanze da loro, ma anche
dalla storicità di fondo della loro riflessione, orientandosi verso un pensiero
pre-cristiano. Rossini mette subito in chiaro che la mossa löwithiana non è

un nostalgico ritorno ad un passato o ad un'origine ormai lontana. Per ora
basti accennare che egli pone taie origine verso il futuro corne un compito.
Questo capitolo, al di là della sua funzione, fornisce un chiaro ed
interessante spaccato di alcuni aspetti fondamentali del pensiero tedesco di
primo novecento.

Esposta la posizione di Löwith rispetto ai filosofî da cui parte la sua
ricerca e posta la nécessita di un recupero della sfera naturale dell'uomo
necessaria per una inedita riproposizione del problema dell'uomo, l'autore si

sofferma, nel terzo capitolo, su Nietzsche e Kierkegaard, i pensatori sul cui
solco si colloca l'antropologia di Löwith. Qui vengono esposti in modo molto
puntuale e preciso gli elementi di continuité tra Löwith ed i suoi "precur-
sori", cosi corne quelli di distanza.

Il problema che i fdosofi, discussi nel secondo capitolo, non riescono a

superare è quello del nichilismo e, a differenza di Nietzsche e Kierkegaard,
in essi non è rawisabile alcun interessante tentativo di un'antropologia che
non sia confînata in un orizzonte che sostanzialmente annulla la questione
dell'uomo in quanto taie. Il valore aggiunto di Nietzsche e Kierkegaard è

cercare di declinare il binomio Leben-Existenz. Tra i due, inutile sottoli-
nearlo, Löwith sente più vicina la prospettiva naturalistica nietzscheana,
tuttavia di entrambi vengono criticati gli esiti filosofici: "il salto nella fede di
Kierkegaard in un cristianesimo originario noncurante di tutta la tradizione
e cultura occidentale fino a noi trasmessa e l'ambigua dottrina dell'eterno
ritorno dell'uguale di Nietzsche [...] sono delle esagerazioni e degli estre-
mismi teorici, delle forme di fede arbitrarie che non rappresentano né un
tentativo di fuoriuscita dal nichilismo né una definizione idonea dell'uomo
(82-83)". Tra le critiche che Löwith muove a Nietzsche e a Kierkegaard mi
pare importante far riferimento al fatto che, come sottolinea Rossini, le loro
"concezioni antropologiche si basano su di un presupposto storico relativo
all'epoca, quindi, inadatto per una comprensione ontologica dell'uomo che
intende defïnirlo e comprenderlo per come è in sé, oltre il tempo e la storia
(83)". Rossini prende spunto da tale critica per approfondire il problema
fîlosofico di fondo, introducendo la critica che Strauss muove a Löwith. Essa
si incentra sulla ricerca löwithiana dell'incondizionatezza. In questo senso,
Strauss obietta che anche il suo interrogare è anche condizionato store-
camente. Löwith risponde sostenendo che all'esigenza di un ritorno all'ideale
intuitivo della physis della grecia classica, è possibile situare l'originarietà
dell'uomo e la sua naturalità, nel futuro, come qualcosa sempre da compiere,
data la mutevolezza della natura umana. Di qui, Rossini sottolinea molto
chiaramente come in questa fase "intermedia" la naturalità sia comunque



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 315

ancora mediata storicamente e che le coloriture più fortemente "biologiche"
si trovano ancora sullo sfondo del pensiero di Löwith.

Nel percorso svolto sin qui, l'autore ha messo perspicuamente in evidenza
tutti gli elementi che vanno a costituire la base per l'ultima fase del pensiero
löwithiano, tema del quarto capitolo.

Com'è noto, l'ultima fase dell'antropologia di Löwith non è esposta orga-
nicamente in un testo intorno al quale poter ricostruire il suo pensiero. Per

questo motivo, nell'ultimo capitolo Rossini, con la sua consueta chiarezza e

perizia critica, cerca di comporre un quadro coerente. E', invece, nella "Con-
clusione" che l'autore tira le somme delle idee fdosofiche di Löwith, soffer-
mandosi sulle perplessità, sulle questioni non risolte o non adeguatamente
discusse, cosi come sulle conquiste della sua riflessione.

Löwith è un filosofo che ha approfondito molto la conoscenza della storia
della filosofia, in modo da mettere in luce tutti gli aspetti che rappresentano
dei vincoli che non permettono al pensiero contemporaneo di uscire dai suoi
limiti. Questo tipo di attività filosofica permette anche e soprattutto di
rivalutare concetti ed idee che sono stati messi da parte, ma che possono
essere produttivamente attualizzati. In questo Rossini, nel momento in cui si
trova ad affrontare l'ultima antropologia di Löwith, passa in rassegna i
momenti fondamentali che hanno segnato la degenerazione del concetto di
mondo, tanto caro a Löwith.

Il rapporto uomo-mondo, attraverso il cristianesimo e la filosofia
soggettivistica moderna (cartesiano-kantiana), viene completamente snatu-
rato in quanto il mondo viene da un lato inserito in una prospettiva crea-
zionista e dall'altro posto dal soggetto come oggetto (Gegenstand). In questo
modo si perde completamente la dimensione empirica e naturale del mondo.
Il recupero di un siffatto mondo permette a Löwith di recuperare il rapporto
uomo-mondo in cui l'uomo non abbia un valore prédominante. In questo
senso, Rossini sottolinea la biunivocità di un tale rapporto, il che significa,
filosoficamente, porre fortemente l'accento sulla relazionalità, sul fatto che
essa non deve essere più pensata a partire in una sola direzione, venendo
cosi svuotata. In tal senso, "il cosmo è un Alter e non un semplice Gegenstand

(98)": esso "vive".
L'altro termine del rapporto, a questo punto, monrfo-uomo viene

approfondito da Löwith sottolineando la costitutiva ambiguità dell'esser uomo in
quanto animale razionale ed il fatto che l'uomo non sia definibile una volta
per tutte. In questo senso, la domanda sull'uomo va posta dal mondo e nel
mondo, tenendo assieme la componente culturale e quella naturale. Quella
dell'uomo resta in Löwith una problematica aperta, data la mutevolezza che
lo caratterizza, qualcosa sempre da raggiungere, ma che non per questo puö
prescindere dal rapporto col mondo.

All'interno di questi parametri l'autore defînisce la posizione particolare
di Löwith rispetto all'antropologia della prima metà del '900, sottolineando
puntualmente gli elementi di similarité e quelli di distanza soprattutto con
Plessner, Gehlen e Scheler.

Dopo aver compiutamente esposto le esigenze che spingono Löwith a

porre l'accento sulla cosmologia, Rossini si sofferma a spiegare su quale linea



3i6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

va collocato il recupero del mondo e del rapporto mondo-uomo: Spinoza. "Il
Deus sive natura spinoziano [...] è il primo passaggio dal trinomio Dio-uomo-
mondo al binomio uomo-mondo (116-117)". Con Spinoza la riflessione torna
ad incentrarsi sul mondo e sulla natura intesi non corne oggetti, ma corne
qualcosa di vivente, attivo e spontaneo, attualizzando cosi i terni délia grecia
classica. E' infatti in un taie quadro che è possibile ricollocare l'uomo nel
mondo e riscoprirne la naturalità e il suo costitutivo essere in relazione col
mondo. A mio modo di vedere, Rossini attraverso il concetto di mondo fa
vedere corne in Löwith emerga con piena forza il concetto irriducibile ed

ineliminabile di relazionalità che caratterizza sia il suo pensiero sia l'uscita
dallo storicismo. Löwith afferma: "Mondo e mondo umano non si identi-
ficano l'uno con l'altro. Il mondo fisico si puô pensare senza una relazione
essenziale col l'esserci umano, ma nessun uomo è pensabile senza mondo
(127)". Il cosmo si trova sempre e comunque al di là dell'uomo ed è ciô in cui
si puô declinare la Menschenfrage.

Il recupero del concetto di mondo non vuol dire riproporre astrattamente
qualcosa di passato, ma porre la questione antropologica da una prospettiva
concreta e spostarla verso il futuro come compito per il pensiero.

Pur non essendoci una compléta ed univoca esposizione dell'ultimo
pensiero di Löwith, Rossini mette insieme gli elementi presenti nel tardo
Löwith cercando di comporli verso un'antropologia. Una tale operazione si

distingue, secondo me, per la coerenza e la forza attraverso la quale vengono
messi insieme i vari elementi. A questo si aggiunge l'acume critico, pronto a

denunciare tutti quei luoghi in cui il pensiero di Löwith mostra delle
debolezze. Nella Conclusione, infatti, Rossini sottolinea proprio tutto ciô.
Accanto ad essi vengono individuati e ribaditi con grande chiarezza tutti
quei punti che costituiscono la "strada praticabile" aperta dalla riflessione di
Löwith sulla quale è possibile e produttivo incamminarsi.

A mio modo di vedere, il modo di tematizzare i nuclei filosofici di fondo
che Rossini estrae affrontando il pensiero di Löwith, soprattutto nell'ultimo
capitolo e nella Conclusione, è molto interessante perché s'inserisce in un
dibattito che, anche al di là dell'antropologia, investe altri settori délia
filosofia e délia scienza. Faccio riferimento, in particolare, al concetto di
relazione e al recupero del concetti di mondo e di naturalità. Una relazione
mondo-uomo in cui quest'ultimo non è più il termine principale è un'idea
che si sta facendo largo e che si discute sempre più anche in filosofia délia
scienza, in biologia e in fisica. Inoltre, il concetto di relazione corne un'inte-
razione che si costituisce nel suo stesso atto, che non è predeterminabile a

priori, ma che è sempre rivolta al futuro è un'idea estremamente interessante
da sviluppare. In questo senso, possono essere sviluppato produttivamente
quanto Rossini mette in luce del pensiero di Löwith, anche al di là délia sua
particolare "strada praticabile".

Angelo Marinucci



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 317

NEDERMAN, Cary J.: Lineages of European Political Thought. Explorations
along the Medieval/Modern Divide from John of Salisbury to Hegel. Washington,

D.C.: Catholic University of America Press 2009. 375 S. ISBN: 978-0-
8^2-1581-5.

In monographischem Gewände kommt diese Aufsatzsammlung des US-
amerikanischen Politologen Cary Joseph Nederman daher. Zwischen zwei
Buchdeckel werden zwanzig mehr oder minder stark überarbeitete Aufsätze
gepreßt, wovon zwei bislang unveröffentlicht waren. Der Überarbeitungsgrad

wird, leider, nicht kenntlich gemacht.
Der Buchtitel wird präzisiert durch einen nicht weniger unpräzisen

Untertitel, in dem ein (methodisches) Problem aufgebaut wird, dessen

Lösung nicht einmal ansatzweise versucht, aber mit viel Aufwand dargestellt
wird. Es handelt sich um die Frage, ob es denn eine Scheide zwischen
Mittelalter und Neuzeit gab. Für den neuzeitlichen Teil rückblicken sollen
hier vier Theoretiker des krisengeschüttelten englischen XVII. Jahrhunderts
und Hegel. Die Engländer focussieren auf den auch anderweitig im Band
behandelten Henry de Bracton, bei Hegel geht es um dessen Darstellung der
mittelalterlichen Vor-Staatlichkeit. Nicht der Diskussion würdig befunden
wird die Frage, ob überhaupt eine derart markante Scheidelinie existiert,
welcher Gestalt sie wäre, wie sie sich darstellt...

Gegliedert ist das Werk in fünf Großkapitel: I. Historiographies of the
Early European Tradition: Continuity and Change (3-60); II. Dissenting
Voices and the Limits of Power (61-138); III. Republican Self-Governance and
Universal Empire (139-198); IV. The Virtues of Necessity: Economic
Principles of Politics (199-258); V. Modern Receptions of Medieval Ideas (259-
342).

Die methodischen Probleme Nedermans sind hausgemacht. Um auf den
Buchtitel zurückzukommen: Einerseits werden Studien "along the Medieval/
Modern Divide" angekündigt, andererseits wird zum Einen eine scharfe
Trennlinie, wie sie beispielsweise der Brite Quentin Skinner postuliert,
dissimulierend abgelehnt (cf. I.2), zum Anderen wird ebensowenig die Gegenthese

von John Neville Figgis (dessen „Nachfolger" von Nederman mit dem
Epitheton „Neo-Figgisites" benamt werden und zur Ehre eines ganzen
Kapitels kommen [cf. I.3]) vertreten. Welcher Ansicht er nun anhängt? Das
Buch schweigt dazu weitgehend. In I.4 gibt es Andeutungen dazu, wenn er
etwa (in einem Originalbeitrag) auf Alexander Passerin d'Entrèves und dessen

Mittelweg verweist.
Große Fragen beschäftigen Nederman, der für deren Beantwortung

oftmals auch die breiter ausgetretenen Pfade verläßt und Texte höchst
unterschiedlicher Bedeutung wie auch Bekanntheit be-, sie aber nicht ausleuchtet.
Dies geschieht allerdings ohne auf die Situierung der Texte einzugehen, kein
Gedanke wird an die causa scribendi eines Textes verwandt, Forschung im
Schnellkochtopf - doch ohne Zugabe des Wassers und der Gewürze und
unter verkürzter Kochdauer, Methode im Vakuum, oftmals ohne Berücksichtigung

der Forschung, mit wenig passenden Konzepten. Erinnert sei hier nur
an den problematischen Umgang mit Marsilius von Padua - hier wird



3i8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Nederman sich nicht einig, ob er der von Frank Godthardt aufgestellten
These, Marsilius sei nicht aus Paris geflohen2 oder der communis opinio
folgen will, die mit guten Gründen an der Flucht Marsilius an den Hof Kaiser
Ludwigs festhält; beide Versionen werden an unterschiedlicher Stelle
präsentiert, ohne daß erkennbar wäre, welcher Nederman zuneigt.

Problematischer als diese großen Kleinigkeiten ist der Umgang mit
Quellen und Literatur. Obgleich ein immenses Kompendium an Autoren
vorliegt, ist es - zumindest in Europa - wohl eher schwierig bis unmöglich,
die Angaben Nedermans zu prüfen. Zitiert wird in aller Regel nach
englischen Übersetzungen (die gegebenenfalls auch von Nederman
„modifiziert" werden); die rar gesäten lateinischen Zitate sind oftmals durch Fehler
entstellt. Es wird weder ein in sich schlüssiges noch ein sinnstiftendes Bild
geboten, punktuell bietet Nederman allerdings viel Stoff zum Nachdenken.
Mehrarbeit der Forschung ist aber selbst an diesen Stellen notwendig, da
keine Diskussion der nur sehr selektiv wahrgenommenen Literatur erfolgt
und durch fehlende Verweise auf die kritischen Editionen bei Quellenzitaten
unnötig viel Zeit in die Suche investiert werden muß. Trotz aller Mängel und
Bedenken wird das Buch die Forschung anregen (gerade auch durch die
Verweise auf weniger stark im Allgemeinbewußtsein verankerte Autoren),
auch wenn es ihr nicht leicht gemacht wird. Zur Größe steht das Buch sich
selbst im Wege.

Abgerundet wird der Band durch eine Auswahlbibliographie und einen
selektiven Index (Begriffe, Namen).

Klaus-Frédéric Johannes

Taliaferro, Charles/MEISTER, Chad (Hgg.): The Cambridge Companion to Christian
Philosophical Theology. Cambridge: Cambridge University Press 2010. 266 S.

ISBN 978-0-521-73037-2.

Die Religionsphilosophie erfreut sich im anglophonen Raum seit einigen
Jahrzehnten stetig wachsender Beliebtheit. Die einstige Reserve - zumal im
Umfeld des logischen Positivismus - ist weithin einer allgemeinen
Aufgeschlossenheit für das Phänomen des Religiösen gewichen. Am Anfang dieser
rezenten Hinwendung zum Religiösen stand die Beschäftigung mit dem
Theismus und dem Verhältnis von Religion und Wissenschaft im Vordergrund.

In zunehmendem Maße wurden aber auch Themenkreise spezifischer
religiöser Traditionen in den Blick genommen. Besondere Aufmerksamkeit
hat dabei das Christentum erfahren. Und so gibt es kaum ein Thema der
christlichen Theologie, das im religionsphilosophischen Diskurs zurzeit
nicht bedacht würde.

Dieser rasch an Bedeutung gewinnenden Teildisziplin der Religionsphilosophie,

oftmals als philosophische Theologie (philosophical theology) oder
analytische Theologie (analytical theology) bezeichnet, ist der vorliegende

2 Cf. hierzu JOHANNES, Klaus-Frédéric: Neuerscheinungen zur spätmittelalterlichen politischen

Theorie. Teil I, in: Pensiero Politico Medievale VI (2008) 25-48, hier 29 seq.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 319

Sammelband gewidmet. Er beschränkt sich auf die philosophische Theologie
christlicher Provenienz.

Das Werk ist zweigeteilt: Gegenstand des ersten Teiles bildet die christliche

Gotteslehre im Sinne der antiken theologia. Die oikonomia, das
Verhältnis Gottes zur Welt, wird im darauffolgenden zweiten Teil behandelt.
Doch nun etwas mehr ins Detail.

Der schlicht mit „God" iiberschriebene erste Teil (1-91) liest sich
streckenweise wie eine moderne Einführung in den Schultraktat De Deo Uno
et Trino und umfasst sechs Beiträge.

Nach einem gerafften dogmengeschichtlichen Überblick zur Trinitäts-
lehre und der Vorstellung profdierter Neuansätze aus Theologie (K. Rahner,
K. Barth, J. Moltmann) und Philosophie (C. Plantinga Jr., B. Leftow) durch
Ronald J. Feenstra (3-14) wird der Leser sogleich in médias res der systematischen

Reflexion geführt.
Den Reigen eröffnet Brian Leftow, der die Gründe für und wider die

Annahme diskutiert, dass Gott notwendig existiert (15-30). Im Anschluss
daran verteidigt Brian Davies die Lehre von der Einfachheit Gottes, wie er sie
bei Thomas von Aquin vollendet entfaltet vorfindet, gegenüber altbekannten
und neueren Einwänden (31-45). Der Trias von Allmacht, Allwissenheit und
Allgegenwart Gottes geht William J. Wainwright in seinem Beitrag nach (46-
65). Er wirft dabei interessante Fragen auf: Welchen Einschränkungen
(logischen, moralischen) unterliegt ein allmächtiges Wesen? Weiß Gott, wie
sich Schmerz und Schuld anfühlen? Und wie lässt sich Gottes Allgegenwart
deuten und verstehen?

Primär ideengeschichtlich geht John E. Flare sodann das Verhältnis
zwischen Gott und Moral im Christentum an (66-80). Er bietet einen soliden
historischen Überblick über zentrale Stationen und Wegmarken dieses
Verhältnisses, ausgehend von der griechischen Philosophie (Stichwort Euthy-
phron-Dilemma) und der HL Schrift, über das Mittelalter bis zur Moderne.

Streng systematisch sind die Überlegungen von William Hasker zur
göttlichen Vorsehung angelegt (81-91). Als das Kernmoment der klassischen
Vorsehungslehre identifiziert er die Überzeugung, „that time is governed by
eternity" (81). Es muss daher zunächst einmal der Ewigkeitsbegriff geklärt
werden. Gottes Ewigkeit kann zum einen bedeuten, dass Gott außerhalb der
Zeit existiert {timeless), zum anderen, dass er immerwährend ist
{everlasting). Beide Deutungen sehen sich mit kritischen Anfragen konfrontiert,
die Hasker detailliert diskutiert. In einem zweiten Schritt skizziert er
anhand von vier Variablen die Grundelemente, die es in jeder Vorsehungslehre
zu beachten gibt: Welche Absichten leiten Gott {divine intentions)? Was

vermag Gott davon umzusetzen {divine powers)? Wie umfassend ist Gottes
Wissen {divine knowledge) zu veranschlagen? Und wie verhält sich dies alles
zur Freiheit des Menschen {human freedom)? (86)

Der zweite Teil des Bandes - God in relation to creation (93-251) - setzt
sich aus zehn Beiträgen zusammen. Den Auftakt bildet die Verteidigung der
altkirchlichen Christologie gegenüber dem Vorwurf, logisch widersprüchlich
zu sein, durch Katherin A. Rogers (95-107). Zur lebhaft geführten Debatte
um die Denkmöglichkeit eines Gottmenschen steuert Rogers mit ihrer video-



320 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

game analogy einen konstruktiven und eigenständigen Beitrag bei (102-107),
der es verdient, diskutiert zu werden.

In seinem glänzend geschriebenen Beitrag macht Stephen T. Davis mit
der aktuellen angelsächsischen Auferstehungsdebatte vertraut (108-123).
Diese thematisiert neben der Glaubwürdigkeit der Auferstehung Jesu Christi
auch Möglichkeit und Denkbarkeit der allgemeinen Auferstehung. Zunächst
stellt Davis die vier wichtigsten zeitgenössischen Theorien über die
Auferstehung Jesu vor (bodily resuscitation, bodily transformation, spiritual
resurrection, reductive resurrection theories) (109). Informativ fallt auch die
Darstellung der verschiedenen religionsphilosophischen Modelle aus, die
allgemeine Auferstehung zu denken, die von dualistischen Ansätzen bis zum sog.
christlichen Materialismus reichen.

Mit den Stärken und Schwächen der klassischen Deutungsmuster des

Erlösungswerkes Christi setzt sich Gordon Graham auseinander (124-135).
Akribisch stellt er traditionelle soteriologische Motive, allen voran die Lesart
des Kreuzesgeschehens als Lösegeld, Opfer, Satisfaktionsleistung und
moralisches Vorbild auf den Prüfstand.

Etwas schwächer als die bisherigen Artikel fällt der Beitrag von Paul K.
Moser über das christliche Sünden- und Erlösungsverständnis aus (136-151).

Anregend gestalten sich jedoch seine Überlegungen zu einer religiösen
Erkenntnislehre, welche das Phänomen der Bekehrung als bislang sträflich
vernachlässigten Erkenntnisgrund (evidence) für die Existenz Gottes stark
macht (148).

Eine ebenso knappe wie fundierte Übersicht zur ausufernden angelsächsischen

Theodizee-Debatte bietet Chad Meister, einer der Mitherausgeber des
Bandes (152-169). Auf wenigen Seiten skizziert Meister die zentralen
Problemstellungen (the logical argument, the evidential argument from evil) und
diskutiert wichtige Lösungsansätze (skeptical theism, free will defence, soul-
making theodicy, higher good thesis etc.).

Auf religionsphilosophisches Neuland wagt sich William J. Abraham mit
einigen ekklesiologischen Überlegungen vor (170-182). Seine Gedanken zum
Begriff „Kirche" sowie zum Wesen der Autorität in Theologie und Kirche
fördern für theologisch geschulte Leser kaum neue Erkenntnisse zu Tage. Sie
sind aber ein deutlicher Beleg dafür, dass sich Philosophen mehr und mehr
des klassischen Themenkanons der systematischen Theologie annehmen.

Dies verdeutlicht auch der anschließende Beitrag von Charles Taliaferro,
dem zweiten Herausgeber des Bandes, der sich religiösen Riten widmet (183-
200). Taliaferro legt zunächst die Gründe dar, weswegen die religiöse Praxis
religionsphilosophisch kaum bedacht wurde. Im Anschluss daran zeigt er
anhand mehrerer Beispiele aus dem Bereich der Ästhetik, der Sprachphilosophie,

der interkulturellen Studien etc. auf, weshalb dieses Manko schnellstens

behoben gehört.
Ein klassisches Sujet bearbeiten Thomas D. Sullivan und Sandra Menssen,

die der Funktion des Wunders als Glaubwürdigkeitsargument nachgehen
(201-215).

Mit zum Besten, was bislang zum Gebet von Religionsphilosophen
geschrieben wurde, zählt der Beitrag von Harriet Harris (216-237). In meister-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 321

hafter Prägnanz versteht Harris es, die aktuellen Anfragen an das Gebet im
Allgemeinen und an das Bittgebet im Besonderen darzustellen und kritisch
zu würdigen.

Äußerst informativ ist auch der letzte Beitrag des Bandes, in dem sich
Jerry Walls mit einem Spezialproblem der Theodizee-Problematik, der Theo-
dizee der Hölle (theodicy of hell) befasst (238-251). Dass man die Auffassung
einer ewigen Hölle nach wie vor intellektuell redlich vertreten kann, zeigt
Walls mit Richard Swinburne und Jonathan Kvanvig auf, die auf die Willensfreiheit

des Menschen verweisen, die auch Gott zu respektieren habe. Sind
die freien Entscheidungen des Menschen jedoch unhintergehbar, so wird die
von einigen renommierten Vordenkern der philosophischen Theologie wie
Marilyn McCord Adams favorisierte Allerlösungslehre hoch problematisch,
wie Walls schlüssig darlegt.

Abschließend bleibt zu vermerken: Der Sammelband stellt eine sehr
gelungene Einführung in einen Teilbereich der Philosophie dar, der nicht
nur im angelsächsischen Raum stetig an Bedeutung gewinnen dürfte. Den
Herausgebern ist es gelungen, eine Riege namhafter Autoren für ihr Projekt
zu gewinnen, die kompetent und anregend Einblicke in das work in progress
der philosophischen Theologie gewähren. Die Beiträge zeichnen sich durch
eine einfache, präzise und um Verständlichkeit bemühte Sprache aus. Das
Bemühen um eine saubere, nachvollziehbare Argumentation kommt der
Leserfreundlichkeit des Bandes sehr zugute. Da die Autoren ihre Argumente
offen legen und auf hohem intellektuellem Niveau entfalten, entwickelt das
Buch, dessen Ziel es ist, zentrale christliche Lehrgehalte zu verteidigen,
keine billige Apologetik. Indem die Beiträge auf die logische Konsistenz und
Kohärenz christlicher Glaubensüberzeugungen abzielen, laden sie sowohl
Theologen als auch Kritiker des Christentums ein, in einen konstruktiven
Dialog mit christlichen Philosophen einzutreten. Die Strenge der Gedankenführung,

welche die Autoren des Bandes an den Tag legen, kann sich
insbesondere auf die systematisch-theologische Reflexion und ihre argumentativen

Standards fruchtbar auswirken. Dass die Theologie das Reflexionsniveau

der zeitgenössischen Philosophie nicht unterschreiten darf, macht
der Band mehr als deutlich. Andernfalls läuft die Theologie Gefahr, dass ihr
die Philosophie das Kerngeschäft streitig macht. Denn die Grundüberzeugung

der allmählich an Profil gewinnenden philosophischen Theologie
lautet ebenso schlicht wie provokant: „No topic in Christian theology should
be off limits to philosophical investigation" (170).

Christoph J. Amor

Philosophie et Théologie au Moyen Âge. Anthologie tome II. Sous la dir. de

Philippe CAPELLE-DUMONT, volume dirigé par Olivier BOULNOIS. Cerf : Paris

2009. 474 p. ISBN 978-2-204-08861-9.

Cet ouvrage constitue le deuxième tome d'une anthologie « consacrée aux
relations historiques entre la philosophie et la théologie » (1) et a pour but



322 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

de « réunir les principaux textes médiévaux qui ont théorisé, parfois voulu
régler la relation entre ces deux ordres de savoir et de sagesse » (I).

Se proposer un tel objectif semble courant pour la période étudiée,
puisque c'est précisément celle du règne de la célèbre sentence « philoso-
phia, ancilla theologiae », et même peut-être assez peu novateur au vu du
travail offert par les deux célèbres ouvrages de M.D. Chenu, La théologie au
douzième siècle3 et La théologie comme science au XIIIe siècle4, œuvres faisant
référence dans l'histoire de la pensée médiévale.

Le volume dirigé par O. Boulnois dément toutefois une telle affirmation
et propose une approche réellement novatrice de cette thématique en offrant
des informations qui, tout en reprenant les éléments historiographiques les

plus connus, les approfondissent et les montrent sous un nouveau jour en les
mêlant à des résultats de recherches plus récents. Le public ici visé peut
aussi faire partie des innovations de cet ouvrage.

Ce livre s'adresse en effet particulièrement bien au public que l'on
pourrait dire « néophyte » sur ces problématiques. Le fait que tous les textes
soient traduits en français et que l'on ne trouve guère de trace de latin ouvre
les réflexions à un lecteur qui ne serait pas forcément familier avec la langue
scolastique.

Le spécialiste de ces questions n'est pas pour autant laissé de reste
puisque, se présentant sous la forme d'une anthologie de textes, ce recueil
cherche à présenter un éventail de textes parfois peu connus, afin de

proposer de nouvelles pistes de réflexion. De même, il aborde la question des

rapports entre la philosophie et la théologie avec de nouveaux regards
puisqu'il propose des études de cette question dans des ères géographiques
où l'on ne les étudie que peu habituellement, avec un chapitre sur Byzance
(C.G. Conticello et V. Kontouma-Conticello, 43-61) et un sur la philosophie
islamique (R. Brague, 63-74), ou encore dans un panorama chronologique
plus vaste que celui développé dans ce champ de recherche puisque les
études vont ici du IXe siècle (avec les articles de B. Goebel sur Jean Scot
Erigène et la culture carolingienne, 89-103) au XVe siècle (P. Nouzille, 417-
437 et O. Boulnois, 439-458). Enfin, le livre ne se présente pas seulement
comme un ouvrage d'histoire de la philosophie ou comme un catalogue de
textes sur les relations entre philosophie et théologie au Moyen Âge, mais
comme une véritable réflexion philosophique sur les concepts épistémiques
essentiels et sur leur genèse : les problèmes du savoir, de la croyance, de la
connaissance sont au cœur de l'ouvrage.

Le volume s'ouvre par une rapide présentation du volume par le directeur
de l'entreprise éditoriale, P. Capelle-Dumont (I-V), et une longue
introduction (9-41) de O. Boulnois, directeur du volume sur la période médiévale,
dans laquelle il cherche à mettre à mal l'adage « la philosophie est la
servante de la théologie » en montrant que la période historique qui fonde

3 CHENU, Marie-Dominique : La Théologie au douzième siècle. 3e éd. Paris : Vrin 1976.

4 CHENU, Marie-Dominique : La Théologie comme science au XIIIe siècle. 3e éd. Paris : Vrin
1969.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 323

effectivement la théologie comme discipline et science autonome est en
même temps celle qui invente l'enseignement universitaire de la philosophie.

Il se compose ensuite de vingt quatre chapitres d'environ une dizaine de

pages chacun. Ils sont constitués d'une présentation des enjeux conceptuels
de la période étudiée et des textes qui seront ensuite proposés dans une
traduction française puis d'une bibliographie permettant de poursuivre la
réflexion amorcée et de l'approfondir. Les présentations précédant les textes
servent essentiellement à remettre ceux-ci dans leur contexte puisque c'est
avant tout eux que l'on veut laisser parler.

Les chapitres sont répartis à la fois géographiquement (Byzance, Monde
islamique et Moyen Âge occidental) et chronologiquement en laissant toutefois

la place à quelques incursions thématiques plus transversales comme
celles sur l'exégèse et la théologie (G. Dahan, 75-88), sur l'idéal philosophique

(lié à l'averroïsme entre autres) (J.-B. Brenet, 239-254) ou sur la
théologie et la philosophie politique (J.-B. Brenet, 389-399).

Ce volume se démarque aussi par les auteurs qu'il aborde : si l'on est
assez habitué à lire, au sujet des relations entre philosophie et théologie, des

chapitres sur Anselme, Pierre Lombard, Alexandre de Halès, Bonaventure,
Thomas d'Aquin ou encore Albert le Grand, il est en général plus rare de

trouver dans ce type d'ouvrage des réflexions sur les contemporains de
Anselme souvent éclipsés par ce dernier (Bérenger de Tour, Lanfranc de

Pavie, Pierre Damien) (B. Goebel, 105-121) ou des personnages tels que Boèce
de Dacie, Siger de Brabant (O. Boulnois, 255-276), Bacon, Lulle (O. Boulnois,
327-349), Dante ou encore Pétrarque (R. Imbach et I. Fouche, 401-416). Les

auteurs que l'on peut juger plus classiques ne sont toutefois pas laissés de
côté et bénéficient d'une nouvelle approche en étant abordés plus du point
de vue de la génétique conceptuelle que d'une approche historique
traditionnelle (B. Goebel, 123-138 pour saint Anselme, J. Marenbon, 139-150
pour Abélard, P. Nouzille, 151-162 pour les cisterciens, O. Boulnois, 193-214
pour les auteurs autour de Pierre Lombard et Alexandre de Halès, O.
Boulnois, 215-238 et 277-293 pour Albert le Grand, Bonaventure et Thomas
d'Aquin, S.F. Brown, 311-326 pour Henri de Gand, Godefroid de Fontaines,
Jean de Paris, Pierre d'Auriol, O. Boulnois, 351-368 pour Duns Scot et 369-
388 pour Guillaume d'Ockham). De même, font leur apparition dans ce type
d'ouvrage des auteurs moins souvent étudiés, mais dont les différents
travaux de recherche récents montrent tout l'intérêt qu'il y a à leur porter.
Est ainsi lancée une invitation à poursuivre les travaux de recherche dans
cette direction. C'est en effet le cas, par exemple, des Victorins (D. Poirel,
163-177), des grammairiens du XIIe siècle (L. Valente, 177-192) d'auteurs plus
tardifs du XIVe comme Grégoire de Rimini, Holcot ou Pierre d'Ailly (O.
Boulnois, 439-458) ou encore de nouveaux types de textes comme les

règlements universitaires (L. Bianchi, 296-309). De plus, le fait que chaque
article soit traité par un spécialiste de la question ou de l'auteur concerné
(quinze personnes ont ainsi collaboré à ce volume) permet d'assurer à la fois
la grande scientificité de l'ouvrage et une certaine actualité puisque ce sont
en général les auteurs de travaux récents et importants sur un sujet qui le
traitent dans ce volume.



324 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Cet ouvrage parvient donc bien à ses objectifs de clarification, probléma-
tisation et actualisation des questions sur les rapports entre philosophie et
théologie au Moyen Âge et offre ainsi une synthèse à la fois claire, précise et
simple des enjeux de ces questions, des différentes réponses proposées et des
évolutions historiques du questionnement. Il est de plus appréciable d'avoir
accès à de nouveaux textes dans une traduction aisée.

Ce volume est donc très efficace et semble bien s'adresser aussi à un
public étudiant ou à toute personne intéressée par ces questions et
souhaitant acquérir un regard synthétique des positions médiévales sur ces
questions.

On peut cependant noter qu'il est vraiment dommageable qu'en se

proposant de tels objectifs et en y parvenant bien, ce livre, de par son prix élevé,
ne puisse pas véritablement toucher le public qu'il vise.

Anne-Sophie Robin Fabre

KAMBOUCHNER, Denis : Descartes et la philosophie morale. Paris : Hermann
2008. 370 p. ISBN 978-2-7056-6792-4.

Descartes et la philosophie morale rassemble une série de onze travaux (8
articles publiés et 3 communications) menés entre 1998 et 2008 par Denis
Kambouchner, professeur d'histoire de la philosophie à l'Université de Paris
I-Sorbonne et éminent spécialiste de la pensée de Descartes. On doit à

l'auteur des publications pionnières (notamment son commentaire sur les
Passions de l'âme) qui ont concouru à revoir la thèse influente de Gilbert
Ryle reprise plus récemment par Antonio R. Damasio, selon laquelle
Descartes serait avant tout un métaphysicien dualiste, dont la théorie de l'esprit
serait incapable de rendre compte de manière convaincante de l'interaction
entre le corps et l'esprit.

Un des grands mérites du Descartes de Kambouchner est de préserver le
caractère non systématique des réflexions morales de Descartes, et ainsi de

proposer au lecteur des pistes de réflexion, sans lui imposer une interprétation

définitive de la morale de Descartes. Dès l'Introduction, l'auteur
souligne le principe d'interprétation au fondement de sa lecture de la
philosophie morale de Descartes: « [...] 'la morale de Descartes' ne sera pas prise
ici précisément elle-même comme une donnée, autrement dit comme une
réalisation intellectuelle dont la structure et les limites seraient nettes; il
s'agira plutôt du nom d'un problème à explorer dans ses diverses dimensions

» (8). L'auteur insiste à raison sur la difficulté de répondre de manière
idoine à la question du statut, du contenu, de la cohérence et de la portée
des réflexions morales dispersées dans l'œuvre cartésienne. En effet, les

textes cartésiens consacrés à la morale sont d'une part peu nombreux et
éparpillés dans l'ensemble du corpus. Ils se trouvent dans la troisième partie
du Discours de la méthode, dans la Lettre-préface aux Principes de la
philosophie, dans les Passions de l'âme, et dans la correspondance de Descartes
(en particulier dans ses échanges épistoliers avec Christine de Suède,
Elisabeth de Bohème et Chanut). D'autre part, ces textes relèvent plus de



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 325

l'ébauche que d'une véritable théorie morale aboutie. A titre d'exemple, on
peut évoquer la question du rapport entre la morale « par provision »

annoncée dans le Discours et la « plus haute et plus parfaite » morale de la

Lettre-préface et la morale « définitive » thématisée dans les lettres de
Descartes avec ses correspondants précités, et dans le traité des Passions de

l'âme (cette question est traitée au chapitre X, « La perfection de la morale »,
311-338).

Dans le chapitre premier, «Liberté et structure de l'âme» (25-75), l'auteur
aborde la question complexe de l'unité de la doctrine cartésienne de la
liberté de la volonté telle qu'elle se pose dans les Méditations et dans les
lettres au Père Mesland. L'auteur endosse la position de Geneviève Rodis-
lewis en montrant que la position de Descartes à l'égard de la liberté
d'indifférence n'est pas discordante (cf. interprétation de Gilson), mais est
un « approfondissement ou un développement de la pensée cartésienne » (36).
La question de la détermination de la volonté et des enjeux moraux n'est pas
tranchée, mais problématisée. L'auteur conclut son essai en citant l'article 53
de la première partie des Principes: « [...] ainsi l'imagination, le sentiment ou
la volonté dépendent tellement d'une chose qui pense que nous ne les

pouvons concevoir sans elle. Mais au contraire, nous pouvons concevoir
l'étendue sans figure ou sans mouvement, et la chose qui pense sans
imagination ou sans sentiment, et ainsi du reste. » La question largement
débattue dans la recherche cartésienne récente est de savoir si la volonté est
implicitement contenue ou non dans la formule énigmatique « et ita de

reliquis » (74).
Dans le deuxième chapitre, « Les passions comme 'sens intérieur' » (77-

114), l'auteur rend compte de l'originalité de la conception cartésienne des

passions: celles-ci sont causées par le corps, mais elles se rapportent à l'âme.
Aussi constituent-elles l'évidence de l'union entre les deux substances, ou
dans les termes de l'auteur, « le premier factum de notre humanité » (112).

Le troisième chapitre, « La subjectivité cartésienne de l'amour » (115-147)
éclaircit le paradoxe de Descartes comme penseur de l'amour à partir des
articles des Passions, et surtout des lettres de Descartes à Chanut (ier février
et 6 juin 1647). La thèse de Jean-Luc Marion, selon laquelle « l'ego cartésien
réduit toute altérité possible, sauf celle de Dieu » (119) fait l'objet d'une
discussion critique. L'auteur objecte, à raison, me semble-t-il, que l'interprétation

de Marion reconstruit « un concept de l'amour intégralement métaphysique

(déterminé par la 'primauté' de l'ego et de l'empire de la représentation

» (142). Dans son argumentaire, Kambouchner montre que le lieu
propre de l'amour « est dans la théorie de l'homme » (142).

Le chapitre cinq « La loi morale vue par Descartes » (171-197) montre de
manière convaincante que la notion de loi morale universelle à laquelle il
faudrait obéir est étrangère à la réflexion cartésienne. Au lieu d'une
législation universelle abstraite, Descartes propose une perfection de soi (voir à

ce titre le chapitre X, 311-338) par la régulation des passions en prenant en
compte la diversité des âmes. Ainsi ceux dont les âmes sont nobles et fortes
n'ont pas besoin de loi, « parce qu'ils n'ont pas besoin de se commander
quelque chose à eux-mêmes pour obtenir d'eux-mêmes quoi que ce soit. [...]



326 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Quant aux seconds [les âmes faibles et basses] [...] la représentation d'une loi
sera en eux inopérante, soit qu'ils doivent se sentir incapables d'y obéir, soit
qu'ils n'aient véritablement de cesse de faire loi par eux-mêmes en commandant

à tout et à tous » (195-196).
Le chapitre suivant, « Une métaphysique sans mal » (199-224) aborde la

conception cartésienne du mal métaphysique. Même s'il est incontestable
que Descartes développe une théodicée dans la Quatrième Méditation,
l'origine du mal apparaît peu dans son œuvre. Sans doute la raison est celle

que Kambouchner invoque: « [...] la leçon de Descartes est qu'elles [les questions

dont le mal est l'objet] sont déjà ou d'emblée des questions de trop,
non seulement inutiles et vaines, mais inconvenantes et dangereuses, car
nourrie d'une 'admiration' fascinée qui n'a pas sa place dans la philosophie »

(224).
Le septième chapitre pose la question de la pensée politique de Descartes

(« Une politique des passions », 225-251). L'auteur du Discours n'a pas
élaboré de théorie politique au sens strict du terme. A la différence de Hobbes
et de Spinoza, Descartes semble adopter une réserve de type pascalien.
Néanmoins, sa réflexion sur les passions, en particulier sur la générosité pose
les fondements d'une anthropologie politique et dont la continuation « fait
sans doute partie des tâches que Descartes a laissée à ses 'neveux' » (251).

Le chapitre suivant interroge la position cartésienne à la religion
chrétienne (« 'Nous, chrétiens...' : Le problème de la foi », 253-290). L'auteur fait
état de cette question en rappelant que « le Dieu de Descartes reste d'apparence

assez peu trinitaire, et du reste au fond très peu personnel » (289). La
distinction entre la puissance de la raison pour la connaissance de Dieu et
celle de la grâce pour le salut de l'âme (cf. Descartes à Mersenne, mars 1642)

est constitutive de la pensée religieuse de Descartes.
Dans le neuvième chapitre intitulé, « Morale des Lettres et morale des

Passions » (291-309), l'auteur s'interroge sur les raisons possibles qui ont
conduit Descartes à évoquer certains aspects dans ses lettres (par exemple
les notions de souverain bien et d'amour de Dieu) et à les taire dans son
traité, et inversement (par exemple, la vertu de la générosité; voir aussi le

chapitre quatre qui lui est consacré, 149-169). L'auteur invoque entre autres
la différence de genre entre le traité public et les lettres semi-privées tout en
maintenant que Descartes suit une intention fondamentale dans ses écrits,
« celle de dessiner une certaine disposition intérieure » (308).

Le chapitre qui clôt le recueil (XI) est consacré à la question de l'humanisme

cartésien, « L'humanisme cartésien : un mythe philosophique ?» (339-
360). L'humanisme de Descartes a donné lieu à des positions différentes,
sinon opposées dans le débat français au XXème siècle (cf. Léon Brunschvicg
et Lévi-Strauss). Il n'est du reste pas étonnant de constater une divergence
de points de vue sur la question, tant le terme d'humanisme revêt des sens et
connotations fort différents selon les références culturelles et historiques et
l'utilisation idéologique que l'on veut parfois en faire. L'auteur reprend et
nuance les réflexions d'Henri Gouhier, selon lequel l'humanisme cartésien
équivaudrait à un « humanisme sans érudition ». Si Descartes affirme
« qu'un homme honnête n'est pas plus obligé de savoir le grec ou le latin que



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 327

le suisse ou le bas-breton » (La Recherche de la vérité, AT X 503, cité 344), il
n'implique pas nécessairement que la lecture des libri primarii soit secondaire

(348).
Descartes et la philosophie morale est exemplaire en ce qu'il pose

admirablement les problèmes qu'une lecture attentive des textes cartésiens
afférents à la morale suscite pour l'intelligence de la pensée cartésienne et au-
delà de celle-ci : Ce livre interroge les fondements mêmes de la philosophie
morale. On peut seulement regretter que la question de la félicité ne fasse

pas l'objet d'un chapitre entier. Les conditions de la « béatitude naturelle »

constituent une véritable difficulté d'interprétation.
L'ouvrage contient un index nominum. Il est dommage que l'ensemble des

références bibliographiques ne soit pas répertorié dans une bibliographie
globale.

Isabelle Wienand


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

