Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUES

REZENSIONSARTIKEL

DRAGOS CALMA

Eloge de la Babel apprivoisée

En 2008, Peter von Moos a édité les Actes du 3° colloque franco-allemand du
groupe de recherche « Société et communication individuelle avant la
modernité » (SCI)'; un impressionnant ouvrage de 765 pages, contenant 34
contributions (si I'on compte aussi I'Epilog de P. von Moos, p. 687-712)
écrites en frangais et en allemand (sauf l'article d’Ursula Schaefer qui est
anglais). Il est dédié a la mémoire d’Arno Borst (1925-2007).

Le choix des deux langues constitue, comme le dit I'éditeur dans son
Introduction en frangais (différente de celle en allemand), une maniére
d’éviter d’'une part « la liberté du choix de la langue sous la présomption
généreuse d’'un auditoire parfaitement plurilingue, de I'autre, la réduction de
tous les propos au niveau plat du standard monolingue d'un ‘globish’ ou
‘pidgin English’ » (p. 43). L’éditeur revient sur la question d’'une prétendue
langue scientifique unique a laquelle la communauté des chercheurs aurait
tendance a adhérer, en réminiscence du latin de la « République des
lettres », avec une tres belle citation de Schopenhauer (reproduite aussi en
francais !), dans ’Epilog (p. 711, n. 80). La nécessité du multilinguisme ou de
la Babel apprivoisée dans les sciences dites humanistes, afin d’anticiper le
péril du monolinguisme des sciences exactes, devrait se poser, 4 mon avis,
avec plus d’insistance. Il est nécessaire de réfléchir a la maniére dont nous
sommes préts a sacrifier pour un anglais souvent bizarre la diversité de
I'’héritage linguistique et intellectuel afin que des enseignants fatigués de
tout traduire a des étudiants paresseux puissent nous citer, et nous faire
connaitre dans le monde des universités riches. Vu 'atmosphere des col-
loques internationaux, il faudrait bientot envisager un programme de récom-
pense pour des chercheurs selon, par exemple, les catégories suivantes : les
italiens qui écrivent dans leur langue, les francais qui parlent I'anglais, les
allemands qui lisent le francais, les anglais ou les américains qui connaissent
une langue étrangére et surtout des prix spéciaux pour ceux qui ont l'in-
tention d’apprendre l'italien ou l'allemand. La remarque agressive de J. Tra-
bant, citée par P. von Moos p. 4, n. 29, nous semble néanmoins justifiée :

1 MooS, Peter von (Hg.): Zwischen Babel und Pfingsten. Sprachdifferenzen und Ge-
sprdachsverstindigung in der Vormoderne (8.-16. Jahrhundert) = Entre Babel et Pentecéte.
Différences linguistiques et communication orale avant la modernité (VIII*-XVI°® siécle).
Actes du 3° colloque franco-allemand du groupe de recherche « Société et communication
individuelle avant la modernité » (SCI). Hohnscheid (Kassel) 16.11-19.11.2006. Berlin : LIT
Verlag 2008. 765 S. ISBN 978-3-03735-175-8.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 201

« apprentissage unilatéral d'une seule langue comme langue secondaire
dans le monde entier et le monologuisme de ceux qui la possédent déja
(comme langue maternelle) sont une injustice criante et une bétise mons-
trueuse ». La Babel apprivoisée est nécessaire pour relativiser la prétendue
supériorité philosophique et poétique des uns et des autres.

Ces réflexions et bien d’autres sont proposées aux lecteurs par 'ouvrage
de Peter von Moos a travers des analyses poussées des textes antiques, mé-
diévaux, modernes et contemporains. Il est divisé en six sections théma-
tiques : 1. Problémes de méthodologie, 11. Babel et Pentecdte : Aspects de la
pensée linguistique médiévale, 111. Le latin et les vernaculaires romans, IV.
Différences et identités linguistiques, V. Problémes linguistiques des prédi-
cateurs et missionnaires, VI. Norme et crise de la communication orale. Il est
évident qu'une discussion véritable, soit-elle aussi bréve que possible, de
chacun des articles serait au-dela des limites de nos compétences ; un rapide
apercu des points généraux des contributions est alors plus souhaitable et
certainement plus honnéte.

Dans la premiére partie, Problémes de méthode, 'article « Uber Gattungen
miindlicher Kommunikation » (p. 67-90) de Thomas Luckmann décrit les
formes élémentaires des actions communicatives, surtout la structure et la
fonction de son type fondamental, 'action immeédiate et réciproque qui est
normalement la communication orale. Bernard Laks souligne dans « Variatio
Omnibus : notes sur le changement et la variation linguistiques » (p. 91-122)
que les langues dans leur diversité ne sont pas des systémes clos stables,
parfaitement délimités ; il considére également que distinguer les langues
comme des objets sociocognitifs ouverts, instables et variables conduit a re-
penser la question des usages. Alois Hahn, « Warum Sprache in der Luh-
mannschen Systemtheorie ein Medium und kein System ist », p. 123-138,
utilise le mot medium (selon le modeéle de Luhmann) en opposition au terme
forme afin de montrer que les media sont porteurs de sens et ne peuvent pas
étre considérés comme des « systémes » parce qu’ils n’'ont pas une opération
spécifique. Wulf Oesterreicher traite dans « Zur Archdologie sprachlicher
Kommunikation. Methodologische Uberlegungen und Arbeit an Fallbei-
spielen », p. 137-160, des phénoménes communicatifs que 'on peut situer
entre les poles désigné métaphoriquement par ‘de Babel a Pentecote’ ; le but
est de montrer qu'une archéologie de la communication verbale, qui s’essaie
a reconstruire I'événement communicatif d’origine sous-tendant la réalité
linguistique des textes, nous meéne nécessairement a d’autres horizons sé-
miotiques, a d’autres types de production de sens. Dans la cinquiéme contri-
bution de cette section, « Hagiographie et questions linguistiques », p. 161-
180, Monique Goullet s’intéresse a l'oralité seconde, postérieure a la
rédaction du texte hagiographique ; I'oralité premiere, avant la constitution
du texte, est du type littéraire et comme toute littérature, '’hagiographie
fabrique une oralité feinte. La question linguistique se pose a de nouveaux
frais avec la présence de fréres précheurs dans des parties du monde tres
éloignées des berceaux de la latinité.

La seconde partie, Babel et Pentecéte : Aspects de la pensée linguistique
médiévale, s'ouvre par la belle contribution d’Iréne Rosier-Catach et Ruedi



292 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Imbach, « La tour de Babel dans la philosophie du langage de Dante », p.
183-204, au sujet de I'épisode de la construction de la Tour de Babel dans le
chapitre VII du premier livre du De vulgari eloquentia ; la source de l'inter-
prétation que Dante reprend a propos de cet n'a pas encore été identifiée,
mais les auteurs soulignent que le contexte ou apparait cette lecture dans le
De vulgari est entierement bati sur le rapport entre I'un et le multiple. L’ori-
ginalité de la position de Dante est soulignée par une comparaison avec
d’autres commentaires médiévaux sur Babel et la Pentecdte (notamment
ceux de Pierre de Jean Olivi et Thomas d’Aquin). En parlant toujours du De
vulgari eloquentia, J. Trabant s’intéresse dans « Excellentissimi, dignissima, in
cantionibus. Uber Dantes Welt-Sprache der Poesie », p. 205-222, au livre II
de 'ouvrage de Dante qui aurait été toujours négligé par les commentateurs ;
or, selon J. Trabant, la lecture du livre II permet de comprendre sous une
nouvelle lumiére le livre I et notamment la finalité poétique du traité qui
consiste dans la recherche d’'une langue pour la poésie. La formule initio
autem quot gentes, tot linguae fuerunt d’'Isidore de Séville est discutée par
Alberto Vérvaro dans « La tua loquela ti fa manifest : langues et identités
dans la littérature médiévale », p. 223-236 ; l'intérét principal est de sou-
ligner la conscience que les médiévaux avaient de la diversité linguistique,
malgré la rareté de ce théme dans la littérature secondaire. Souvent elle n’est
mise en scéne que pour des buts humoristiques - on remarquera entre autres
que dés 1180 on se moquait a Paris du vocabulaire et de la prononciation des
gens de Pontoise, dans la banlieue parisienne (p. 224). Silvana Vecchio essaie
de donner une structure générale aux diverses interprétations de 1'épisode de
Pentecdte dans l'article « Dispertitae linguae : le récit de la Pentecéte entre
exégese et prédication », (p. 237-252) ; elle précise d’abord les deux moments
du récit (1: le Saint-Esprit se manifeste sous forme de langues de feu qui se
pose sur les tétes des apotres et 2 : ils commencent immédiatement a parler
des langues différentes). Interprétées par les Péres de I'Eglise comme diver-
ses graces données par le Saint Esprit, les langues de feu deviennent au XII*
et au XIII® siécles le symbole du multilinguisme sur le plan de la mission de
parole des prédicateurs. Raymond Lulle est étudié dans l'article de Roger
Friedlein (« Modellierung von Kommunikation in der Theorie und textuellen
Praxis der Religionsdisputation (Ramon Llull : Libre de contemplacid, cap.
187) », p. 253-266 ; si la critique s’est jusqu’a présent intéressé aux connais-
sances linguistiques de Lulle, R. Friedlein traite dans sa contribution de la
place que la langue occupe dans son ceuvre ; il souligne le caractére marginal
de la réflexion de Lulle sur ce probléme et précise qu’elle repose sur la
physiologie des sens, dont ’élément essentiel est formé par le sixieme sens,
I'affatus.

La troisieme section majeure du livre a comme titre Le latin et les verna-
culaires romans et contient exclusivement des contributions en frangais.
Michel Banniard propose dans son article « Du latin des illettrés au roman
des lettrés. La question des niveaux de langue en France (VIII*-XII® siécle) »,
p. 269-286, une relecture des bindmes latin - vernaculaire, langue écrite -
langue parlée etc. a partir de la théorie diglossique (terme emprunté a
Ferguson). Il montre ainsi que ces clivages se sont opérés au sein d’'un



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 293

continuum langagier et culturel ; 'analyse consiste dans une double rééva-
luation, 'une linguistique, 'autre sociolinguistique, dont le second point de
vue est privilégié. Cette méme question revient, sous d’autres aspects, dans
I'article de Peter Koch, « Le latin - langue diglossique ? », p. 287-316, qui
veut esquisser un modele prototypique des « phases et charniéres » de
I'histoire d’'une langue dans le but de reconstituer les grandes étapes de 'his-
toire de la langue latine. Il discute notamment les positions de Banniard et
Liidi. Marc van Uytfanghe aborde dans I'article « Quelques observations sur
la communication linguistique dans la Romania du IX® siécle », p. 317-338, le
probléme de la latinophonie et de la romanophonie. Il précise qu’en Italie et
dans la péninsule Ibérique la conscience de la dichotomie latin/ roman n’est
pas vraiment développée au IX® siécle, tandis qu’en Gaule les témoignages
sont plutét contradictoires et font apparaitre, avec des variabilités, un pas-
sage graduel de la diglossie interne du latin vers le bilinguisme latin-roman.
Comme une continuation de cette réflexion, Anne Grondeux aborde le
théme suivant : « La notion de langue maternelle et son apparition au Moyen
Age », p. 339-356; elle pose la question du sujet de la signification de
I'expression ‘langue maternelle’ (la langue que I'on tient de sa mére) puisque
cette dénomination n’est pas attestée avant le XII® siécle. Antérieurement, la
langue premiére est qualifiée de diverses maniéres : sermo patrius, lingua
propria, nativa, sua, patria. Elle reléve dans sa contribution plusieurs for-
mules contraires, et indique les auteurs et les textes qui répandent cette dé-
nomination et les réflexions qu’elle suppose. Cédric Giraud repose la ques-
tion de la langue dans le contexte scolaire, « Per verba magistri. La langue
des maitres théologiens au premier XII® siécle », p. 357-374, en étudiant son
cher Anselme de Laon, ainsi que Pierre Abélard et Gilbert de La Porée ; il
s’'intéresse au probléme de la diffusion de la parole du maitre lors des cours
et les difficultés que ce geste implique : la parole est parfois volontairement
cryptée, mal comprise ou déformée par les adversaires — I’enjeu est majeure
tant pour 'Eglise que pour la carriére des participants (Abélard critique An-
selme de Laon et propose son propre cours, geste lourd de conséquences).
L’Eglise veut surtout avoir le contrdéle sur ce moyen de transmission de la
vérité. La fixation par écrit des mots du maitre creuse un autre écart entre la
parole exprimée et la transmission du savoir qui va déterminer 'enseigne-
ment universitaire. Dans une notule intitulée « L’espace ludique du latin et
I'ambivalence de ses clotures langagiéres. Une causerie », p. 375-376, Jan
Batany signale que le latin incompris (par les laiques) peut avoir des vertus
magiques ou comiques. Pascale Bourgain discute les « Fonctions du bilin-
guisme en poésie », p. 379-398 ; elle aborde notamment deux cas de figure :
(1) quelques mots de vernaculaire apparaissent dans la poésie latine
(notamment des apostrophes, interjections, souhaits stéréotypés, vocatifs) et
(2) les langues sont enlacées, sans aucune régularité, ce qui améne a ad-
mettre des liens syntaxiques cohérents entre des mots de langue différente.
La quatrieme partie de ce volume est intitulée Différences et identités
linguistiques ; la premiere contribution appartient a Michael Richter,
« Kreuzzugspredigt mit Giraldus Cambrensis », p. 401-408. Giraldus Cam-
brensis (1146-1223) écrit son Itinerarium Kambriae peu aprés 188 ou il



294 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

présente la situation linguistique du Pays de Galles ; il précise qu’il avait
préché en latin et en francais. Par cet article Michael Richter essaie de
ressusciter, a juste titre, l'intérét des historiens anglais ou gallois pour ce
texte et pour son auteur. Dans larticle « Parler frangais: les enjeux
linguistiques des négociations entre Frangais et Anglais a la fin du Moyen
Age », p. 409-430, Serge Lusignan montre que, selon les traités rédigés, les
négociations entre la France et I’Angleterre se poursuivaient durant les deux
premiers tiers du XIV® siécle en frangais; chacun écrivait ses documents
dans son frangais propre : I'anglo-francais pour les Anglais et le francais de
Paris pour les Frangais. Vers la fin du XIV® siécle les Anglais deviennent, par
peur d’étre trompés, de plus en plus réticents aux échanges en francais et le
premier refus s'exprima en 1405 ; les Anglais font recours au latin en 1418 qui
devient la langue pour toute négociation ultérieure. Ursula Schaefer
continue I'analyse de S. Lusignan en apportant des précisions importantes et
en éclaircissant des aspects historiques intéressantes ; sa contribution est
plutét une réponse qu'un article proprement dit « Language and ‘National’
Identity : The Case of French and the English in the Fourteenth and
Fifteenth Century. (A Discussion with Serge Lusignan) », p. 431-446. La
troisieme contribution de cette section appartient a Oliver Auge : « Hanse-
sprache versus Hochdeutsch - Zu Verstandigungsproblemen und Identitdts-
bildung durch Sprache anhand des Sprachwechsels norddeutscher Fiirsten
und ihrer Kanzelein ab 1500 : Die Beispiele Mecklenburg und Pommern », p.
447-476. 1l s’intéresse au moyen de communication écrite dans la région du
moyen allemand. Kay Peter Jankrift change de région et s’intéresse a
I'Espagne dans l'article : « Rechtsgeschifte, Handelsalltag und die iibersetzte
Stimme des Herrn. Dolmetscher im Zeitalter der Kreuzziige », p. 477-484 ; il
pose la question de I'importance de la communication en langues étrangeres
dans le contexte du plurilinguisme dans ces zones de contact interculturel.
Les récits d’'Ibn Battuta (XIV® s.) et du rabbin Binyamin Bar Yona de Tudela
(XII® s.), donnés a la fin de l'article, permettent de voir les perspectives
musulmanes et juives sur les langues étrangeres en Espagne. Thomas Haye
change les perspectives et les régions en traitant du rapport entre I'Occident
et le Byzance, entre le latin et le grec: « West-0stliche Kommunikation.
Latein und Griechisch als Medien der Verstandigung zwischen Abendland
und Byzanz », p. 485-498 ; la séparation fondamentale entre le latin et le
grec n’a pas été surmontée au Moyen Age a I'exception de minces contacts
philosophiques et littéraires. Dans I'empire de Byzance le latin n’est pas
mieux connu que le grec en Occident ; les divergences théologiques et poli-
tiques sont les raisons principales de cette scission culturelle et linguistique.

Dans la cinquiéme section on traite les Problémes linguistiques des
prédicateurs et missionnaires. Franco Morenzoni écrit sur « Les prédicateurs
et leurs langues a la fin du Moyen Age », p. 501-518 ; il relativise la theése
d’Albert Lecoy de la Marche en précisant que les textes normatifs et les Artes
predicandi n’abordent que de maniére épisodiques le probléme de la langue
dans laquelle il fallait précher aux fidéles. Le traité de Jacques de Saraponte
consacre quelques développements a ce théme en précisant que 'on peut
mélanger latin et langue vulgaire dans le méme sermon. D’autres prédi-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 295

cateurs (Giovanni Dominici, Vicent Ferrier et Bernardin de Sienne) préchent
dans une langue qui combine différents idiomes vernaculaires. Carla Casa-
grande analyse, dans l'article « Sermo affectuosus. Passion et éloquence
chrétienne », p. 519-532, la nature, l'origine et la valeur du lien entre émo-
tions et prédication, notamment dans les manuels de prédication du XIII®
siecle. Ces textes encouragent une prédication capable de provoquer la
haine, I'amour, la douleur, I'espoir, la crainte ou la terreur. Parfois on y
trouve des indications sur le style et le contenu ainsi que sur le ton de la
voix, 'expression du visage et les gestes. La prédication chez les fréres men-
diants est discutée par John Tolan dans « Porter la bonne parole aupres de
Babel : les problemes linguistiques chez les missionnaires mendiants, XIII*-
XIV® siécle », p. 533-548. Il insiste sur la différence d’attitude des deux
ordres envers les infideéles : les franciscains en raison d'une « ignorance
béate » insultaient les musulmans, ce qui leur a valu la peine de mort, tandis
que les dominicains voulaient, grace a un « projet d’enseignement linguis-
tique », combattre les musulmans de 'intérieur de leur tradition. Enfin, J.
Tolan discute le cas de Raymond Lulle qui critique le programme des
dominicains et son réle lors du concile de Vienne. Adriano Prosperi dans
« ‘Comme des enfants’. Problémes de communication dans les missions au
XVI® siécle », p. 549-564 part d’'une belle expression de Frangois Xavier,
missionnaire jésuite, qui écrit de Japon: « nous sommes ici comme les
enfants, car nous ne connaissons pas leur langue ». Il montre que ce sont les
jésuites qui ont commencé a réfléchir aux différents rapports entre langues
et cultures au sujet des peuples du Nouveau Monde.

La derniére section est dédiée au sujet : Norme et crise de la communi-
cation orale. Ridiger Schnell dans « Vom Nicht- und Missverstehen im
Mittelalter. Zu Hindernissen sprachlicher und nicht-sprachlicher Interak-
tion », p. 567-590, explique les conditions favorables et défavorables de la
communication verbale et non-verbale. L'objet d’étude est constitué surtout
par la Chanson des Nibelungen et certaines attitudes de Sigfried par rapport
au langage du corps et au langage parlé. Renate Lachmann présente la
« culture du silence » en Russie qui est fondée sur I'hésychasme (qui signifie
immobilité, repos, calme, silence) de la religion orthodoxe. Son article,
« Schweigen und Reden in der altrussischen Kultur », p. 591-610, attire,
d’'une maniére salutaire, l'intérét vers une tradition trop souvent étudiée
dans les cercles restreints des spécialistes de son domaine. L’article montre
comment le silence des orthodoxes se fonde sur un parler intérieur, une ré-
pétition permanente de la « Priere de Jésus » ou la « Priére du Cceur ».
L’article de Werner Rocke, « Verfehlte Kommunikation. Konsens und Ver-
wirrung in Heinrich Wittenwilers ‘Ring’ und im ‘Lalenbuch’ », p. 611-626,
explore les conditions nécessaires pour et les conséquences d’'un mode social
de communication qui adheére strictement a la logique du consensus ; il
prend comme objet d’analyse le Ring (début du XV°® siecle) de Heinrich
Wittenwiller et le Lalenbuch (1597). Malgré la révolte de 'éditeur contre la
mode du monolinguisme, le volume est complété selon les exigences de la
mode scientifique ; voici les titres des trois gendre studies: Doris Ruhe,
« Wie sollen Frauen sprechen ? Zur Regulierung weiblichen Sprechverhal-



296 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tens in Erziehungsschriften des franzosischen Mittelalters », p. 627-648,
Danielle Bohler, « Babel et parole normée chez Christine de Pizan », p. 649-
664, Gerhard Jaritz, « Gender, Gesprachsbarrieren und visueller Befund », p.
665-686. Doris Ruhe s’intéresse au traités sur I’éducation des femmes en
langue vulgaire en France ; elle note un « clivage presque infranchissable
entre la taciturnitas recommandée dans les textes de provenance religieuse
et les normes liées au comportement aisé en société exprimées par les textes
en langue occitane. La contribution met en évidence l'effort de Christine de
Pizan d’enseigner aux princesses et a toutes les femmes I'usage convenable
de la femme. Danielle Bohler approfondie un autre aspect de I'ceuvre de
Christine de Pizan, notamment son interprétation de 'épisode Babel : le défi
d’orgueil (c’est-a-dire le mauvais usage de la langue) est puni d'une rupture
de communication ; la parole émise en vain devient un chaos de signifiants
et de signifiés. Gerhard Jaritz se concentre sur le langage des images et sur
les stéréotypes concernant le rapport entre divers genres : le bon ou le mau-
vais usage de la parole dans diverses situations et les potins féminins.



SVEN K. KNEBEL

Albert zweisprachig?

Im Zuge der seit zwei Jahrzehnten schwungvollen Editionstédtigkeit zu Albert
von Sachsen (1 1390) ist eine empfindliche Liicke in der Sicherung der
Quellengrundlagen der Philosophie des 14. Jhs. jetzt geschlossen. Alberts
Logica gab es bisher nur als photomechanischen Nachdruck der Ausgabe von
P.A. Sanudo (1522), jetzt liegt die kritische Ausgabe vor. Die Edition beruht
auf dem Kodex Paris, BNF, FL 14715, den der philologische Vorbericht als
einen Textzeugen der vor 1356 entstandenen ersten Auflage identifiziert. Die
Sichtung der tiberlieferten Handschriften, der Herausgeber zdhlt deren 36,
1aRt namlich auf eine gegen 1360 entstandene erweiterte Auflage schlief3en.
Die ausgewdhlte Handschrift ist mit bis zu zehn weiteren Textzeugen ver-
glichen, zweien davon standig (Leipzig UB 1367 und Pommersfelden 236).

Um den gewaltigen Fortschritt zu wiirdigen, den die neue Ausgabe dar-
stellt, lege man nur einmal den sechsten Traktat neben seine bisherige
Fassung. Bergers Edition ist philologisch tadellos. Das bezieht sich nicht nur
auf die Textkonstitution im engeren Sinn, auf die unsdgliche Akribie des
(typographisch geschickt untergebrachten) Lesartenapparats (schatzungs-
weise 25-30'000), sondern auch auf die durchdachte Interpunktion und die
Druckfehlerfreiheit.2 Das ist keine Kleinigkeit bei einer Textsorte, bei
welcher es auf jede Kleinigkeit ankommt. Weil der gesunde Menschenver-
stand in dieser Textsorte etwas zu oft vor den Kopf gestoflen wird,3 als dafd
er kritisch mafdgeblich sein konnte, hat der Herausgeber hier gerade auch
vor etwa erfolgten Verschlimmbesserungen auf der Hut sein miissen (xliv).
Fir medidvistische Mdtzchen (,loyca‘, ,ydemptitas’ usw.) blieb da keine Zeit
(xcix). Uber den geistigen Rang dieser philologischen Meisterleistung ist
dadurch entschieden, dafd in der Scholastik die Logik bekanntlich der Maf3-
stab fiir die Philosophie war. ,Iners enim est omnis philosophia, quae ad
logicam non disponitur.“4

Aufder der Logica hat Albert noch eine Reihe anderer logischer Werke
verfafdt, darunter eine Sammlung von 254 Sophismata.5 Die aristotelische
Wissenschaftslehre, zu der es von ihm Quadstionen gibt, bleibt in der Logica
unberiicksichtigt. Bei dieser handelt es sich um ein regelrechtes Lehrbuch

1 ALBERT VON SACHSEN: Logik. Lateinisch-Deutsch. Ubersetzt, mit einer Einleitung und
Anmerkungen herausgegeben von Harald Berger. (= Philosophische Bibliothek 611). Ham-
burg: Felix Meiner 2010. Geb. 115+1363 S. ISBN 978-3-7873-1958-9.

2 An storenden Fehlern ist dem Rezensenten nicht mehr aufgefallen, als dafy die
Kapitelzahlung im Referat der Einleitung gelegentlich (xlviii ff.) nicht mit der des Texts
iibereinstimmt.

3 ,Nec est inconveniens in ista arte [sc. obligatoria], aliquem negare se esse hominem*
(1312).

4 JOANNES SARESBERIENSIS: Metalogicus II, 6. PL 199, 862.

5 Vgl. das Werkverzeichnis BERGER, H.: Albert von Sachsen, in: WACHINGER, B. (Hg.): Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon Bd. 11, Fasz. 1. Berlin: de Gruyter 2000,
39-56.



298 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der formalen Logik auf dem Stand der Mitte des 14. Jhs. (xvii), um das
wohlgeordnete Arsenal all dessen, was zur Kultur des drohend erhobenen
Non sequitur! gehort. Nach Anlage und Machart, auch im Geist, in dem es
sein Stoffgebiet behandelt, ist Ockhams Summa Logicae das leuchtende Vor-
bild, nur dafd Albert seine Logica in der hohen Kunst der Obligatorik gipfeln
1afdt. Es ist der Typ Logik, dem als Endzweck eine Art Schachspiel vor-
schwebt. Diese Logik schult den kiinftigen Juristen, sich in dem Labyrinth
der Sprechakte siegreich zu behaupten.

Es ware falsch, scholastische Traktate fiir immer so perfekt durchstruk-
turiert zu halten wie diesen Klassiker der sprachanalytischen Philosophie.
Bei all seinem ,Faible fiir Regellisten (xviii) haben diese tibrigens ,doch eher
einen rhapsodischen Charakter” (lviii). Aber noch verlduft sich die Logik
nicht in Kasuistik. Erst recht ist sie noch weit davon entfernt, auf jene Para-
graphenreiterei heruntergekommen zu sein, mit deren Reprint die III. Abtei-
lung der von Jean Ecole herausgegebenen Gesammelten Werke Christian
Wolffs bis vor einigen Jahren die Bibliotheken beutelte und die Fachwelt
anddete. Bei Albert ist die Logik selber argumentativ vorgetragen, fiir ihn ist
Didaktik auch nicht alles. Wahrend die Distinktion in der scholastischen
Disputation immer eine Hauptsache war, und auch Ockham aquivokations-
kritisch empfohlen hatte ,propositio est distinguenda“, hdlt Albert dagegen:
,Nulla propositio est distinguenda!“ (960) - es sei denn (,nisi hoc fiat
propter addiscentes“) aus didaktischen Riicksichten. Das relativiert diese
nicht nur, es macht die Logik tiberhaupt trocken, metaphysikfrei. In man-
chem Kapitel endet der nominalistische Soup¢on gegen Metaphysik
zugegeben in Sterilitit. Zur suppositio confusa tantum (,Ein Auto ist
notwendig, um Auto zu fahren, d.h. dies Auto oder dies Auto oder dies
Auto“), die in der Entwicklung des Begriffs der aleatorischen Wahrschein-
lichkeit Epoche gemacht hat,6 ist Albert (316-334) offensichtlich nichts Ver-
niinftiges eingefallen. Wieviel Funken hatte dagegen nicht Walter Burley aus
diesem Kapitel geschlagen!?

Albert hat die Metaphysik nicht kommentiert, und er halt sich etwas
darauf zugute, als Logiker linguistisch besser beschlagen zu sein als viele
Fachgenossen (1050). Die Arbeitsteilung zwischen Logik und Metaphysik
wird von ihm aber respektiert (156, 200, 232, 564). Metaphysisch gar nicht
ohne ist das Thema Selbstbeziiglichkeit. Auf der einen Seite ermoglicht es
Albert sein konzeptualistischer Begriff der ,Relation‘ (xxxvii), den Fall ,A =
A“ ganz unkompliziert der kategorialen Relation zu subsumieren (,omne ens
est sibi ipsi idem“, 208). Auf der anderen Seite akzeptiert der Ockhamist
nicht die Wahrheit des Satzes ,chimaera est chimaera“ (56). Dafd jeder Satz
eo ipso, wie er in seinem Insolubilientraktat behauptet, einen Wahrheitsan-
spruch erhebt - ,Omnis propositio mundi significat se esse veram“ (1104) -,
ist seinerzeit deswegen auf Widerspruch gestofen, weil man dann anneh-

6 Vgl. KNEBEL, S.K.: Wille, Wiirfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der moralischen
Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1550-1700. Hamburg: Meiner 2000, 345-80.

7 GUALTERIUS BURLAEUS: Super Aristotelis libros de Physica auscultatione lucidissima
commentaria. Venedig: 1609, 16A-C (gegen Ockham).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 299

men miifdte, dafd Sitze unmittelbar in sich reflektiert sind.8 Bis ins 17. Jh. hat
diese Ansicht auch Anhdnger gehabt,9 vielleicht sogar in Kenntnis der
Quelle, denn gerade Alberts Insolubilientraktat stand in der damaligen Je-
suitenscholastik in hohem Ansehen.o

Die doktrinalen Abweichungen von Ockham diirfen hier aufler Betracht
bleiben. Uber die wichtigste, Alberts Schwanken, ob Dinge oder Sachver-
halte als truthmaker fungieren (xxii), unterrichtet ein sehr lesenswerter Auf-
satz des Herausgebers selber.u Man miif3te sehen, ob die kombinatorische
Ermittlung der ,Wahrheitsmoglichkeiten“, an die wir durch Wittgensteins
Wahrheitstafel gewohnt sind, auf Albert zurtickgeht. Oder hatte Albert,
wenn er habituell mit der Zahl der truthmakers (causae veritatis, 442ff., 1108)
rechnet, dieses Lehrstiick schon aus der Oxforder Tradition gehabt? Die
Regel lautet: ,A propositione habente plures causas veritatis ad propositio-
nem habentem pauciores non valet consequentia“ (628).

Auch abgesehen von der Formulierung der Konsequenzregeln erinnert
diese Logica den heutigen Leser daran, wie energisch einst die Logik darauf
bestanden hat, dafd sie es ist, die in begrifflicher Form die allgemeinen Ge-
sichtspunkte definiert, unter welchen sich an philosophischen Argumenten
Kritik tiben lafdt. Davon fehlt uns heute, immer schnell beim Griff zum
philosophischen Wérterbuch, inzwischen nahezu jeder Begriff. Dabei hat es
von den einschlagigen Distinktionen offensichtlich nur ein Bruchteil in die
Nomenklatur der nationalsprachlichen philosophischen Waorterbiicher ge-
schafft. Man sage nicht, die Sophismata-Literatur, deren Subtilitdat die Ent-
stehungsbedingung dieser Logica war, hdtte das Mittelalter nicht iiberlebt.
Dank Google Books wissen wir inzwischen, daff die Literatur zur Systema-
tisierung der Sophismata in ihren Ausldufern bis in die Worterbuchira
hineinragt und sich, bis zuletzt, auch keineswegs museal verstanden hat.=2

Die umfangreiche Einleitung des Herausgebers verbindet mit dem ein-
drucksvollen philologischen Vorbericht eine gute Einfiihrung in den Text.
Hinweise zur Wirkungsgeschichte werden freilich nicht auch noch gegeben.
Bei den Anmerkungen handelt es sich mehr um solche zu der Ubersetzung

8 ,[..] sequitur falsitas cuiusdam opinionis famosae, quae ponit, quod omnis
propositio significat se esse veram. Unde quod hoc sit falsum, patet primo, quia si sic,
sequeretur, quod omnis propositio haberet reflexionem supra se [...]“ PETRUS DE ALYACO:
Conceptus et Insolubilia, (Paris) s.a. béva.

9 ,[..] omnis enunciatio importat assensum sui ipsius, hoc est, particulam illam
,verum est: quidquid enim enuncio, censeor affirmare, quod verum sit: v.g. cum dico
,homo est animal’, perinde est, atque si dicerem ,verum est, hominem esse animal‘. Hinc
omnis propositio suo modo est affirmativa, cum de se ipsa affirmet, quod vera sit [...]“
HONORATUS FABRI S].: Tractatus de homine lib. 7 prop. 60 § 2, Paris: 1666, 112b/13a.

10 JOANNES BAPTISTA DE BENEDICTIS S].: Philosophia peripatetica: Logica. Neapel: 1687~
92, t.1, 582.

1 BERGER, H.: Uber Entstehen und Vergehen der Sachverhaltsontologie im Spdtmittel-
alter, in: LEIBOLD, G./LOFFLER, W. (Hgg.): Entwicklungslinien mittelalterlicher Philosophie.
Wien: Holder-Pichler-Tempsky 1999, 208-21.

12 Vgl. z.B. DIDACUS DE QUADROS SJ.: Palaestra scholastica lib. III tr. 2 De sophismatis
recentioribus. Madrid: 1722, 335-99, der schon ein dhnliches Werk seines Lehrers Juan de
Ulloa verarbeitet.



300 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

und zur weiter zuriickliegenden Schultradition. Der Apparat verifiziert nur
ausdriickliche Verweise, nicht die stillschweigenden Entlehnungen, speziell
aus Ockhams Summa Logicae. Historisch-kritisch will die Ausgabe nicht
sein. Eine Kapitelkonkordanz sorgt dafiir, daf$ der Kontakt zur bisherigen
Textgrundlage der Forschung nicht abreifdt. Das Inhaltsverzeichnis ist aus-
fihrlich, dagegen geben das Personenregister und das Stellenregister fiir die
Erschlieffung dieser Textmasse wenig her. Mit Querverweisen ist der Heraus-
geber in seinem Anmerkungsteil etwas sparsam. Da es kein Sachregister gibt,
waren sie hilfreich gewesen. Die wichtige Distinktion ,disjunkt’ / ,disjunktiv’,
deren Okkurrenzen an spaterer Stelle (555, 635) man bei Albert und in der
Ubersetzung gleichermaflen leicht iiberliest, hitte einen Querverweis auf das
Kapitel, wo man sie eingefiihrt findet (II, 3), verdient.

Wie beschriankt der Nutzen auch der besten unserer philosophischen
Warterbiicher ist, wird durch die vom Herausgeber mitgelieferte Uber-
setzung eher ungewollt bestitigt. Nicht, da die Ubersetzung nicht treu
ware; sie ist es. Die Beobachtung, daf® Stellen, die im Original schwerver-
stindlich sind, in der Ubersetzung geradezu obskur werden (757, die erste
Regel), setzt der Dankbarkeit trotzdem Grenzen. Die Ubersetzung ist die
schwache Seite dieser sonst rundum gelungenen Ausgabe. Auch an einer
zweisprachigen Ausgabe 1af3t sich dariiber nicht hinwegsehen. Fiir manchen
Leser ist das kein ganz gleichgiiltiger Umstand. Es geht nicht um Makelei,
sondern um die Fragwiirdigkeit der heroischen Anstrengung, 650 Seiten
hochtechnischem Text mit einer Ubersetzung zu kommen.

Der Grundfehler dieser Ubersetzung ist die Angstlichkeit. Treue wird mit
Wortlichkeit verwechselt. Dieser Irrtum verleitet prompt zu abwegigen Ein-
deutschungen. Die beiden Rollen in der dialektischen Ausgangssituation,
nimlich Respondent und Opponent, als ,Antworter‘ und ,Vorbringer‘ (1091)
dem Leser ndherbringen zu wollen, ist obsolet, nachdem schon der einschla-
gige Worterbuchartikel auf eine Ubersetzung verzichtet hat.3 Die ,insolu-
bilia‘ mit den ,Unlésbaren’ wiederzugeben, ist nicht nur ungeschickt, weil
die Rede von ,Paradoxien‘ oder ,Antinomien‘ bis heute gang und gabe ist.
Albert selber distanziert sich, schon mit der Tradition, von dem Wortsinn
der ,insolubilia‘. ,Sie heiflen nicht deshalb ,Unlosbare’, weil sie gar nicht
gelost werden konnten, sondern weil es schwierig ist, sie zu losen“ (1101). Der
,terminus incomplexus‘ als ,unverkntipfter Term‘ (91) legt zumindest das
Miverstandnis nahe, der Gegenbegriff wire der ,verkniipfte Term‘. Tatsach-
lich ist der ,terminus incomplexus‘ aber dem Term entgegengesetzt, der in
der Verkniipfung mehrerer Terme besteht, z.B. dem Satz. Was immer der
,terminus obliquus‘ (669) auch ist, ihn mit ,der schiefe Term‘ zu tibersetzen,
erinnert zu sehr an etwas in Pisa, als da} es damit seine Richtigkeit haben
kann. Die ,regula inconstans‘ ist gerade keine ,schwankende Regel’ (863),
sondern, wie der Ubersetzer auch weif, auf ihre Weise nicht weniger ,fest’
als die ,regula constans’. Die gute alte ,petitio principii‘ ist in der Kombi-
nation (953, 1089) aus irrefithrender wortlicher Ubersetzung (,Bitte um den

13 Obligatoria, Ars, in: RITTER, ]./GRUNDER, K./GABRIEL, G (Hgg.): Historisches Wérter-
buch fiir Philosophie. Bd. 6. Basel: Schwabe 1971-2004, 1065-1072.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 301

Grund‘) und nachgereichter Erlauterung (,Erschleichung des Beweisgrun-
des‘) kaum wiederzuerkennen. Der Leser hat nichts davon, daf ihm die sup-
positio confusa tantum in dieser Form erspart bleibt. Durch die Wahl keiner
Wortstellung ist in der Ubersetzung (263) das Mifverstindnis fernzuhalten,
das ,tantum‘ wire pejorativ gemeint. Eine vermeidbare Aquivokation 143t
sich die Ubersetzung zuschulden kommen, wenn sie die systematisch emi-
nent wichtige Distinktion ,actus signatus / actus exercitus mit ,bezeichneter
Akt / vollzogener Akt verdeutscht (115, 1009-15, 1134) und Alberts eigene Er-
klarung des ,actus signatus’ (,Propositio illa dicitur de actu signato, in qua
ponitur hoc verbum significat [...]“) durch ,ein solcher Satz ,in Form eines
bezeichneten Aktes’, in dem das Verb ,bezeichnet’ [...] vorkommt“ wieder-
gibt. Ein Schuljargon, der hat vermittelt werden sollen, hat nun einmal eine
Robustheit, der nicht damit gedient ist, da die Ubersetzung sich an den
sprachlichen Ausdruck klammert. Das philosophische Vokabular ist, bei aller
Subtilitat, keine Mimose, sondern, wenn schon, etwas ,wie Blumen auf den
Wiesen“.14

Dabei hat der Ubersetzer an dem Sinn der Eindeutschung offensichtlich
selber seine Zweifel. Zahllos sind die Belege dafiir, dafd er nicht die Illusion
hegt, der Technizitat des Vokabulars lief3e sich ausweichen. Fiir ,suppositum’
setzt er beherzt ,Umfangselement‘ (431), fiir ,suppositio‘ ,Supposition‘ (247),
fiir ,modus‘ ,Modalausdruck’ (445), fiir ,(propositio) de inesse’ ,assertorisch’
(771). In der Einleitung bewegt er sich iiberhaupt viel ungezwungener und
wirft seine eigenen Eindeutschungen weg. Aber eben um eine grundsatzliche
Entscheidung, wie er es mit dem Hauptproblem aufzunehmen gedenkt, hat
er sich gedriickt: mit der Tatsache, daf} die Sprache dieses Texts selber eine
groflartige Kulturerrungenschaft ist. Der Herausgeber mochte an den ver-
dienten Erfolg von Alberts Lehrbuch im Mittelalter (xviii) wieder ankniipfen.
Die Kehrseite dieser Uberzeugung vom bleibenden Bildungswert des Texts
ist ein mangelndes Verhdltnis zu seiner Positivitit. Wenn so etwas tiber-
haupt tibersetzbar ist — und prinzipiell wird es das schon sein: Logik ist nicht
Lyrik -, dann jedenfalls nicht so. Li3t man von der Terminologie besser die
Finger? Sucht man den Anschluf an die deutsche Ubersetzungstradition?
Wofiir man sich auch entscheidet, im konkreten Fall hiatte es abweichende
Losungen nahegelegt. Das Wort ,compossibilis’ mit ,vereinbar’ wiederzu-
geben (469, 887, 1095, 1277), ist nicht falsch, trotzdem ware ,kompossibel’
besser gewesen, nicht nur, weil es dem Kontext knapper ansitzt, sondern
auch, weil der Leser aus seiner Leibnizlektiire im Ohr hat, daff die ,Verein-
barkeit’ gerade auch auflerhalb des Herrschaftsbereichs des Satzes vom
Widerspruch ein Problem sein kann. Ebenso ist ,Unterscheidung’ fir
,distinctio® (961) nicht falsch, da aber ,distinctio‘ scholastisch der Gegenbe-
griff sowohl zu ,identitas’ als auch ,confusio‘ ist, wiirde der hier gemeinten
zweiten Bedeutung die Beibehaltung des Fremdworts ,Distinktion‘ besser an-
gestanden haben.

14 KOPPEN, F.H.: Der Begriffgarten, in: DERS.: Philosophie der Philosophie. Hamburg-
Gotha: Perthes 1840, 99.



302 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Unabhdngig davon, ob die den ,Bologna-Prozef' flankierende Zuversicht,
die im Philosophiestudium fehlenden Lateinkenntnisse lieffen sich durch
forciertes Ubersetzen ausgleichen, nicht eine Illusion ist, hat speziell die
Philosophiedidaktik des deutschsprachigen Raums wenig Grund zu so viel
Optimismus. Man darf am Sinn von Ubersetzungen solcher Texte ins
Deutsche zweifeln. Verglichen mit der niichternen Eingemeindung, die man
an Ubersetzungen ins Englische immer wieder bewundert, ist das Deutsche
fir die Texte aus der aristotelischen Tradition keine gute Zielsprache. Selbst
die soliden Losungen der Vergangenheit sitzen bei uns irgendwie nicht.
Warum ,destructio’ mit ,Zerstérung‘ (949) oder ,Vernichtung‘ (1097) tber-
setzen, wo wir fiir den, hier doch gemeinten, immateriellen Anwendungsfall
das respektable Wort ,Aufhebung’ haben? Warum fiir ,oratio’ ,Ausdrucks-
folge® (37), wo jeder Quintaner munter ,Rede’ sagt, und wo die ,partes ora-
tionis‘ unvermeidlich die ,Redeteile’ sind?

Besonders auffillig ist das gebrochene Verhiltnis zur Konvention an der
Ubersetzung der vielen Bildungen auf der Basis von ,dicere’. Das ,dictum
propositionis‘ (,Ausgesagtes, das einem Satz entspricht’, 993) ist doch ein-
fach (li) der Daf3-Satz, lateinisch der Acl. Das famose ,dictum de omni (bzw.
de nullo)* wird als ,Aussage iiber jedes (bzw. iliber keines)‘ (783) geradezu
unkenntlich. Die Genusverschiedenheit rechtfertigt es nicht, ,contradictoria’
mit ,kontradiktorischer Satz‘ und ,contradictorium‘ mit ,kontradiktorischer
Gegensatz‘ zu iibersetzen (997/99). Manchmal (739) schwankt die Uber-
setzung fiir ,contradictorium‘ sogar zwischen ,kontradiktorischer Gegensatz'
und ,kontradiktorischer Widerspruch‘. Dabei ist es doch nur die altera pars
contradictionis, also ,p‘ bzw. ,nicht-p’. Auf Deutsch: Jkontradiktorisches
Gegenteil’. Der Ausdruck ,kontradiktorischer Gegensatz‘’ ware statt dessen
fiir ,contradictio’ zu reservieren gewesen, denn daf ,contradictio‘ auf keinen
Fall immer ,Widerspruch® (319, 325, 671) ist, geht aus Alberts Erklarung her-
vor: ,Fit contradictio, quando negatio praeponitur toti propositioni“ (324).

Die Ubersetzungsvorschlige, die in der Rezeptionszeit der lateinischen
Philosophie, zwischen dem 16. und dem frithen 19. Jh., konkurrierten und die
zu jedem einzelnen lateinischen Lemma lingst hdtten thesauriert werden
miissen, finden sich allerdings nirgends gesammelt. Diese Aufgabe in Angriff
zu nehmen, ist, wahrend bei uns mit o6ffentlichen Mitteln Wortfrequenz-
statistiken zu Nachschriften der Kantvorlesungen gefordert werden, einem
japanischen Team tiiberlassen geblieben und diesem hierzulande auch kaum
gedankt worden.’s Daher die Impotenz unserer philosophischen Worter-

15 AsO, Ken/KUROSAKI, Masao/OTABE, Tanehisa/YAMAUCHI, Shiro (Hgg.): Onomasticon
philosophicum latinoteutonicum et teutonicolatinum. Tokio: Tetsugaku-Shobo 1989.
Schatzungsweise 15’000 lateinische Lemmata aus 31 Autoren hauptsdchlich des 18.
Jahrhunderts. Aus dem Vorwort (ebd. vi): ,Die deutsche Philosophie bis zum 18. Jh. stand
bekannterweise noch immer unter betrachtlichem Einfluf der neuzeitlichen Scholastik. In
dieser Situation versuchten deutsche Philosophen und Akademiker mit groffer Miihe und
Not Termini aus dem Lateinischen zu gewinnen und so die Muttersprache philosophisch
zu normieren [..]. Wie unsicher und unbestimmt deutsche Termini damals gleichwohl
blieben, sehen wir schon daran, daf sie [..] manchmal sogar von ein und derselben Per-
son, je nach Kontext, unterschiedlich iibersetzt und gebraucht wurden. Genaue Kennt-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 303

biicher. Weil man bei der Erstellung ihrer Nomenklatur den Konnex mit der
lateinischen Tradition allenfalls riickwarts im Auge hat, fehlt ihnen jede nor-
mierende Wirkung.

Was immer es an der vorliegenden Ubersetzung jedoch auch auszusetzen
gibt, die Ubersetzungsanstrengung ist der Vollendung, in der hier der latei-
nische Text geboten wird, unzweifelhaft zugutegekommen. Schon darum hat
sie sich gelohnt.

Die analphabetischen Kiinste sind die volkerverbindenden. Wenn man die
Titel der ,Projekte’ mustert, in die in unseren Geisteswissenschaften der aus
dem Bologna-Prozef3 hervorgehende Nachwuchs geprefft wird, um sich im
Kampf um die Einwerbung von Drittmitteln behaupten zu lernen, hat man
den Eindruck, auch die gelehrte Welt streckt sich nach dieser Decke. Bild,
Visualisierung, Korper - alles ist voll davon. Allein, es gibt ihn noch, den
stillen Gelehrten, der, unbekiimmert um soziale Prioritatenlisten, einsam
seine Bahn zieht und alles an die berithmte eine Konjektur setzt. Am Ende,
wenn die Welt der Projekteforschung sich in ihren interdisziplindren Tagungs-
banden hduslich eingerichtet hat, legt er in aller Bescheidenheit ein Werk
vor, das jedenfalls die alphabetische Kultur verdandert. In der Person des He-
rausgebers die rare Kombination aus logischem Scharfsinn, mediavistischer
Gelehrsamkeit und philologischer Griindlichkeit hat uns ein Buch beschert,
bei dem der Verlag durch Format und Diinndruck dafiir gesorgt hat, daf es
nach der Klassikerausgabe aussieht, die es auch ist.

Replik H. Bergers auf Sven K. Knebels Rezension*

Die Arbeit an meiner Albert-Ausgabe war wahrlich aufwendig, die Arbeit an
einer Rezension einer solchen Ausgabe ist es in ihrer Gattung aber nicht
minder. Ich bin dem Rezensenten deshalb fiir seine Mithewaltung zu Dank
verpflichtet, aulerdem haben mir seine gelehrten Anmerkungen und Ver-
weise Genuss und Gewinn gebracht.

Der erste Teil der Besprechung ist positiv ausgefallen, deshalb nur ein
paar kurze Bemerkungen dazu: Was des Nominalisten Albert Beteuerungen
anbelangt, in der Logik keine metaphysischen Fragen entscheiden zu wollen,
so ist das zu jener Zeit nicht selten und findet sich z.B. auch beim vom
Rezensenten mit Recht hochgeschdtzten Realisten Walter Burley; es geht
wohl auf den beriihmten Anfang der Isagoge Porphyrs zuriick (vgl. etwa des

nisse der urspriinglichen lateinischen Terminologie sind also nachgerade unentbehrlich
[...] Dariiber hinaus konnen wir hier auch nicht aufler acht lassen, dafd diese lateinischen
Termini damals eine gemeinsame Basis der ganzen europdischen Philosophie darstellten.
Wegen des historischen Abstandes und auch gerade wegen der semantischen Anderungen,
die einzelne Termini inzwischen erlebt haben, ist es hier wieder unentbehrlich, uns
stdndig auf diesen Mutterboden zuriickzubesinnen.”

* Anmerkung der Redaktion: Auch wenn die FZPhTh iiblicherweise keine Antwort auf
Rezensionen akzeptiert, ist die Redaktion im vorliegenden Fall jedoch der Ansicht, dass
die Replik dem besprochenen Werk zugute kommt.



304 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

genannten BURLEY Super artem veterem, Venedig 1497, Nachdr. Frankfurt
1967, Bl. 2va, und dess. De puritate, ed. BOEHNER, S. 8, Z. 8f.). De facto ist
natiirlich v.a. die Diskussion um die Deutung der personalen im Verhdltnis
zur einfachen Supposition, eine Diskussion im Rahmen von Semantik und
Ontologie gemdf! heutigen Begriffen, kaum metaphysik- bzw. ontologiefrei
zu halten - ,non enim ponenda est talis natura communis“ sagt etwa der
Logiker Albert lapidar auf S. 248, die Argumente Ockhams glaubte er nicht
mehr wiederholen zu miissen.

Auf die interessante Zusammenstellung der Sitze auf S. 208 und 56 ware
gemadfd Albert u.v.a. einfach zu erwidern: Eine Chimadre ist kein ens, hat
deshalb nicht einmal die Eigenschaft der Selbstidentitat. Der Kritik des Kar-
dinals d’Ailly an der opinio famosa kann ich nicht beipflichten. Gemaf
Alberts Theorie besagt der Behauptungssatz ,Schnee ist weif“ in expliziter
Form ,Schnee ist weify’ ist wahr, und dieser explizite Satz sagt etwas iiber
einen Satz aus, welcher etwas iiber Schnee aussagt, - es liegt also keine Selbst-
beziiglichkeit vor, schon gar keine vitiose.

Ein Sachregister ware ohne Frage wiinschenswert gewesen, musste aber
aufgrund des iibergroffen Umfangs entfallen. Auch Hinweise zur Wirkungs-
geschichte, Belege impliziter Zitate (solche scheinen iibrigens kaum mehr
tiblich zu sein, vgl. etwa die Edition von Buridans Summulae) sowie ein noch
umfangreicherer und eingehenderer Anmerkungsteil waren aus demselben
Grund nicht moglich. Das ist keine Ausrede, die Zahlen - 1478 Seiten -
sprechen fiir sich. Ich bin dem Verlag dankbar fiir die feine Bewaltigung
dieser Masse.

Der zweite, lingere Teil der Besprechung betrifft meine Ubersetzung und
ist sehr kritisch ausgefallen. Vorweg: Der Rezensent hat keinen einzigen
Ubersetzungsfehler moniert - das ist nicht selbstverstindlich, ich kénnte
etliche Stellen aus Ubersetzungen namhafter Gelehrter anfiihren, die defi-
nitiv falsch sind. Vielmehr schilt er meinen Versuch, einen Teil der latei-
nischen Fachterminologie einzudeutschen. Die Grundsatzentscheidung, die
lateinische Fachterminologie einfach in toto zu tibernehmen, wollte ich aber
bewusst nicht treffen. (Hatte ich das getan, hdtte nicht zu Unrecht kritisiert
werden konnen, dass ich mir die Sache gar leicht gemacht habe...). In einer
bloRen Ubersetzung wire das eine erwagenswerte Option gewesen, in einer
Bilingue mit vis-a-vis Text meiner Meinung nach nicht. Die Ausgangsiiber-
legung meines Konzepts war: Der mittelalterliche Horer und Leser hatte
gewiss die konkreten Bedeutungen der Fachterminologie im Ohr - das wollte
ich, so gut und soweit es eben geht, in der Ubersetzung erhalten. Etwa ,Vor-
bringer“ (opponens, eig. Entgegensetzer, vgl. auch meine Anmerkung 161 und
197): Das ist eben der Akteur im Obligationendisput, der seinem Gegeniiber
Siatze mit den rituellen Eingangsworten ,pono, propono tibi istam“ usw.
vorlegt (,Vorleger ware aber nicht gut gewesen, wegen der Assoziation mit
einem Teppich...). ,Opponent“ hdtte der nicht-fachkundige Leser hingegen
leicht missverstehen konnen als reagierende Rolle im Disput. ,Vorbringer
(von Satzen)“ kommt mir also durchaus vertretbar vor, und gar bei ,Ant-
worter” fiir ,respondens®, den reagierenden Akteur, sehe ich iiberhaupt kein
Problem. Vgl. iibrigens Hajo KEFFER: De obligationibus, Leiden 2001, S. 39f.,



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 305

zu den Urspriingen dieser Terminologie (,Fragender und ,Antwortender”
bei Aristoteles).

Zur Ubersetzung der Regel auf S. 757: Logisch komplexe Materien lassen
sich nicht in das bezaubernde Gewand etwa von Rilkes Cornet kleiden. Die
anschlieffenden Beispiele Alberts sollten fiir das Verstandnis hinreichend
hilfreich sein. Ich hitte gerne einen besseren Vorschlag gehort!

,Insolubile” heif3t nun einmal ,Unldsbares“ - ich habe es in der Vorrede
(S. 3) uniibersetzt gelassen, im Tr. VI/1 hingegen wortlich iibersetzt, weil
Albert den Term ohnehin gleich erklart (vgl. auch meine Einleitung, S. LXI).
Alberts knappe Erklarung spricht {ibrigens meines Erachtens nicht gegen,
sondern fiir meine Entscheidung zur wértlichen Ubersetzung. ,Paradoxie”
oder ,Antinomie“ waren Anachronismen ohne Not gewesen.

,Unverkniipfter Term“ (wie sonst iibersetzen?!) ist der Gegenbegriff zu
yverkniipfter Term“, nur dass die Verkniipfung verschiedener Art sein kann,
namlich ohne (,weiffer Mensch“) oder mit Verb bzw. Kopula, dann liegt ein
Satz vor (,Ein Mensch ist weif3“); vgl. S. 49! - ,Terminus rectus vs. obliquus":
Schon ein gerade aus der Lateinschule kommender 14jdhriger Horer Alberts
hatte ganz sicher die grammatische und die alltigliche Bedeutung ,gerade
vs. schief* prasent. Dass ,schiefer Term“ mit ,schiefer Turm“ fast zusammen-
fallt, dafiir kann ich nun wirklich nichts; ist aber eine lustige Beobachtung.
Auflerdem habe ich die Sache in den Anmerkungen 10 und 117 (wo die Kiirze
des Ausdrucks als Motiv fiir die wortliche Ubersetzung angegeben wird) er-
lautert. Zu ,regula constans vs. inconstans“: Albert erklart diese Begriffe ja
auf S. 863 und hatte gleich ,regula affirmativa vs. negativa“ sagen konnen,
wenn er (oder die vorgangige Tradition) gewollt hdtte; warum also pdpst-
licher als der Papst sein und die blumige Terminologie unterdriicken? Auch
yvereinbar“ fir ,compossibilis“ ist im Kontext auf S. 469 z.B. und zusammen
mit Anmerkung 77 meines Erachtens kaum misszuverstehen. Ich wiirde den
Term auch bei Leibniz genauso iibersetzen: Die Individualbegriffe Cdsars
den Rubikon iiberschreitend und Cdsars den Rubikon nicht Giberschreitend
sind in sich widerspruchsfrei bzw. méglich, aber nicht in ein und derselben
moglichen Welt vereinbar - eben je fiir sich méglich, aber nicht ,zusammen-
moglich®.

»2Actus signatus vs. exercitus‘: Wieder frage ich, wie sonst iibersetzen?
Wo habe ich mir hier eine Aquivokation zuschulden kommen lassen? Albert
verwendet diese Begriffe auf zwei Weisen, indem er sie einerseits (wie iib-
lich) auf Pradikationen bezieht, anderseits auch auf Satze. Aber das habe ich
in Anmerkung 1o meines Erachtens hinreichend klargemacht. Die beiden
Verwendungsweisen zu identifizieren, ware in der Tat ein grobes Missver-
standnis, das mir aber keineswegs vorzuwerfen ist.

,Distinctio”: Ein Hauptgeschaft des scholastischen wie des heutigen Ana-
lytikers ist es, Bedeutungsunterscheidungen vorzunehmen. Welchen Vorzug
hier der lateinische vor dem deutschen Ausdruck haben soll, ist mir nicht er-
sichtlich. Die Gegenbegriffe zu ,identitas“ und ,confusio” sind meines Wis-
sens eher ,diversitas“ und ,determinatio“ bzw. ,discretio”. Eine Unterschei-
dung im hier relevanten Sinn soll die Verschiedenheit der Bedeutungen
eines identischen Ausdrucks festmachen - satis clarum est!



306 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

,Petitio principii“: Dieser lateinische Fachterm ist in der Tat so einge-
biirgert, dass man ihn auch hatte uniibersetzt lassen konnen. Allerdings,
wenn das englische ,begging the question“ akzeptiert wird, kann auch mein
deutsches ,Bitte um den Grund“ nicht ganz daneben sein, zumal ja in
Klammern die gangige Eindeutschung ,Erschleichung des Beweisgrundes®
beigegeben ist. Siehe ferner Otfried HOFFEs Aristoteles-Lexikon, Stuttgart
2005, s.v. ,ex archés aiteisthai“: Erbitten dessen, was am Anfang steht.

Das neutrale ,Aufhebung” statt des handfesten ,Zerstorung“ oder ,Ver-
nichtung“ ist ein guter Vorschlag, aber im Lichte der Partie S. 128/130 musste
geradezu so ubersetzt werden; auferdem habe ich meistens die logische
Bedeutung in Klammern hinzugesetzt. Ganz zu schweigen davon, dass der
Lateiner selber natiirlich auch neutrale Terme zur Verfiigung gehabt hitte,
wenn ihm diese als angemessener erschienen waren.

Ich kann hier nicht alle Monita einzeln besprechen, wiirde aber auch die
tibrigen auf dhnliche Weise abwehren wie die vorangehenden. Inkonsequent
ist der Rezensent iibrigens, wenn er mir einerseits Wortlichkeit vorwirft und
anderseits bemadngelt, dass ich ,oratio“ mit ,Ausdrucksfolge“ statt mit ,Rede”
tibersetze (vgl. z.B. auch meine Anmerkung 24). Die fallweise Wortlichkeit
meiner Ubersetzung ist meines Erachtens gerade durch den Zusammenhang
von Einleitung, Edition und Ubersetzung sowie Anmerkungen gerechtfertigt.
Ich kenne zweisprachige Ausgaben, wo die Einleitung den Text paraphra-
siert, die Ubersetzung den Text paraphrasiert und die Anmerkungen den
Text paraphrasieren. Eine derartige Redundanz wird man mir nicht vor-
halten konnen.

Meine Edition, und der lateinische Text in seiner ,Positivitait“ war mir
natiirlich am wichtigsten, wurde vom Rezensenten fiir gut befunden, deo
gratias. Die Ubersetzung erforderte Entscheidungen, und solche sind immer
diskutierbar; oft sind es aber blofle Geschmacksfragen. Jedenfalls bin ich
nicht davon iiberzeugt, mein Ausgangskonzept und meine einzelnen Ent-
scheidungen grundsatzlich revidieren zu missen.

HARALD BERGER



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

SALA, Giovanni B.: Die Struktur der menschlichen Erkenntnis. Eine Erkennt-
nislehre. Darmstadt: WBG 2009. 386 S. ISBN 978-3-534-22079-3.

Mit Die Struktur der menschlichen Erkenntnis. Eine Erkenntnislehre legt der
1930 geborene G.B. Sala S] (Hochschule fiir Philosophie, Miinchen) ein in
zweierlei Hinsicht sehr personliches Buch vor. Einerseits dokumentiert es
die lebenslange Auseinandersetzung des Verfassers mit dem Denken des im
deutschen Sprachraum weiterhin unterrezipierten kanadischen Philosophen
und Theologen Bernard ].F. Lonergan!, dessen Schiiler Sala in Rom war;
andererseits 1ladt es zur personlichen Verifizierung eben dieses Denkens, so-
zusagen zum ,erkenntnistheoretischen Selbstversuch” ein. Dies ist ein Buch
nicht nur zum Lesen, sondern zum Uben!

Im Mittelpunkt der Untersuchung steht dabei der allgemein bekannte
und nachvollziehbare Verstehensakt in seiner doppelten Auspragung: in der
Erfahrung (direktes Verstehen) wird ein Intelligibles erfasst, das aber noch
im Urteilsakt (reflektierendes Verstehen) kritisch als korrekt zu verifizieren
ist. Dabei gilt: ,Erst in der Antwort auf die zweite Frage, im Urteil, gelangen
wir zur Erkenntnis des Objekts, das uns die Erfahrung geliefert hat, als einer
Wirklichkeit“ (11). Das Bild der Erkenntnis als einer Art ,Anschauung® er-
weist sich dabei als unzulanglich. Es handelt sich hier um eine empirische
Methode im weiteren Sinne: wahrend die positivistisch-naturwissenschaft-
liche Erkenntnislehre die Daten der dusseren (sinnlichen) Erfahrung zur
Grundlage nimmt, richtet sich die introspektive Methode auf die innere Er-
fahrung (Bewusstseinsdaten), also auf den Erkenntnisprozess, der bewusst
stattfindet. Damit kénnen auch geistige Handlungen thematisiert werden
wie: Fragen, Nachfragen, Verstehen, das Verstandene in einem Begriff aus-
driicken, den Begriff iberpriifen, ob er den Daten der Erfahrung entspricht,
und schliesslich, wenn diese Entsprechung festgestellt worden ist: die
Bejahung im Urteil (ja, es ist so). Somit gelingt es der Introspektion die inne-
ren Normen frei zu legen, welche unserem Erkennen und Denken zugrunde
liegen.

Eine Untersuchung iiber das menschliche Verstehen wird sinnvollerweise
die Geschichte der Erkenntnistheorie beriicksichtigen, nur schon um zu
vermeiden, dass Denkansatze tibersehen werden, die bereits diskutiert
worden sind. Sala verweist selektiv auf Paralellen. Sein Augenmerk gilt nicht
der Philosophiegeschichte. Er widmet aber Kant besondere Aufmerksamkeit,
hiangen doch s.E. die heute vertretenen philosophischen Positionen hin-
sichtlich der menschlichen Erkenntnis ,weitgehend von Kant ab [...], wenn
auch in einer modifizierten Form, die ihre kantische Herkunft nicht direkt
deutlich macht“ (14). Andererseits gilt, dass die menschliche Erkenntnis in

1 Im Vordergrund steht dabei dessen Hauptwerk Insight. A Study of Human Under-
standing (London: 1957 - die fiinfte Edition ist als Band III der Collected Works bei der
University of Toronto Press: Toronto Ont. 1992 erschienen).



308 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der im vorliegenden Buch analysierten Struktur der ,Haupteinteilung der
KrV entspricht, auch wenn die jeweilige Auffassung von Sinnlichkeit, Ver-
stand und Vernunft, bzw. Erfahrung, Begriff und Urteil weit auseinander-
liegt“ (14). Der Traktat steht dabei in der Tradition der aristotelisch-thomis-
tischen Tradition, beriicksichtigt aber den modernen Kontext, in welchem
sich die Erkenntnisse (und damit das Erkannte) enorm ausgeweitet haben.

Die zur Anwendung kommende Methode ist jene der Introspektion, und
damit einer Reflexion iiber den ganzen menschlichen Erkenntnisprozess
einschliesslich der Theologie. Insofern die menschlichen Erkenntnishand-
lungen bewusst sind, ergibt sich die Mdglichkeit einer verifizierbaren Er-
kenntnislehre. Zwar hat die menschliche Erkenntnistatigkeit normalerweise
nicht sich selbst zum Objekt. Der tiblicherweise stattfindende Vollzug der
erkenntnismadssigen Dynamik, die direkte Erkenntnis, richtet sich nicht auf
sich selbst, sondern intentional auf ein Objekt. Dasselbe gilt fiir die Sinne,
die keiner Reflexion fdhig sind. Dieselbe Dynamik kann sich infolge ihrer
Uneingeschrdnktheit aber auch auf sich selbst richten und ,damit sich selbst
zum Objekt des eigenen Intendierens machen® (19). Dies ist deshalb mog-
lich, weil die Erkenntnistdtigkeit des Geistes bewusst ist, was soviel heisst,
wie dass das handelnde Subjekt in diesen Tatigkeiten und durch sie sich
,seiner selbst als Subjekt prdsent ist, sich selbst und seine eigene Tatigkeit
erfahrt“ (19). Zudem: ,Wenn nun unsere Erkenntnistdtigkeit in all ihren
Phasen bewusst ist, so vermogen wir unsere kognitive Dynamik auf die Da-
ten dieser inneren Erfahrung, d.h. auf die einzelnen Handlungen zu richten
und von der Erfahrung her tiber die Einsicht und die Begriffsbildung zum
entsprechenden Urteil zu gelangen. Damit haben wir den objektivierten
Erkenntnisprozess in seinen verschiedenen Momenten nicht nur verstanden,
sondern auch als Wirklichkeit erkannt“ (19). Es wird so moglich sein, nicht
nur die einzelnen Handlungen zu verstehen, welche die Erkenntnis der
Wirklichkeit ausmachen, sondern auch die diesen Handlungen innewohnen-
den Gesetze und Normen, und letztlich die Beziehungen, in welchen diese
Handlungen untereinander stehen. Diese Erkenntnislehre ist verifizierbar in
der innern Erfahrung, insofern jede Behauptung iiber die menschliche Er-
kenntnis in ihren Bestandteilen und Normen auf Bewusstseinsdaten zuriick-
gefiihrt werden kann. Dies trifft aber auch auf die Objekte der Erkenntnis-
handlungen zu: ,das Pendant einer verifizierbaren Erkenntnislehre [ist] eine
ebenfalls verifizierbare Seinslehre” (20).

Die vorgeschlagene Untersuchung ist ,transzendental“ in vierfacher Wei-
se. Einerseits im Sinne der Scholastik, wonach das ens transzendent aufge-
fasst wird, also als all-umfassend, denn ausserhalb des ens liegt nichts. Sie
kann auch wegen der angegangenen Thematik transzendental genannt
werden, indem die (gesamte) menschliche Erkennntis iiberhaupt untersucht
wird. Drittens ist sie mit Kants in KrV, B 25 vorgeschlagener Definition der
transzendentalen Erkennis verwandt, wonach diese erkldaren soll, wie die
Erkenntnis von Gegenstanden a priori moglich wird, mit anderen Worten,
was im Subjekt angelegt ist, was ,vor der Erfahrung“ eben diese erméglicht -
die zwei Formen a priori der Sinnlichkeit (Raum und Zeit) und die zwolf
Kategorien des Verstandes: ,Diese [die Kategorien] werden von Kant vor-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 309

wiegend [...] als objekthafte Komponenten der zu erkennenden Objekte
aufgefasst, als Bestandteile also, die vom Subjekt stammen und in diesem
Sinne a priori sind und die der a posteriori durch die sinnliche Erfahrung
gewonnenen Komponente des zu erkennenden Objekts als ein ,Zusatz’ (KrV
B1) hinzugefiigt werden. Damit ist klar, dass das auf diese Weise erkannte
Objekt in seinem formalen (erkennbaren) Bestandteil vom Subjekt selbst
mitkonstitutiert wird, welches deshalb als ,Urheber der Erfahrung’ gilt (KrV
B 127). Demnach wird das Objekt als eine Erscheinung, d.h. in einem auf das
Subjekt bezogenen Realitdatswert erkannt“ (21).

In Salas Sichtweise bleibt Kants transzendentale Untersuchung ,auf
halbem Wege zum Subjekt“ stehen. Sie geht vom Objekt der Newtonschen
Physik aus. Weil dieses Merkmale aufweist, welche nach Kant nicht aus der
sinnlichen Erfahrung stammen konnen (Allgemeinheit und Notwendigkeit),
miissen diese im erkennenden Menschen vorhanden sein, welcher sie in ,die
Natur hineinlegt (KrV B XIV). Sie miissen in diesem vorhanden sein, weil
das bekannte Objekt — wie in regressiver Analyse gezeigt werden soll - dies
verlangt. Salas Untersuchung ist der Kants dhnlich: sie ist transzendental in
dem Sinne, dass sie nach den Bedingungen der Erkenntnis des Objekts als
Sein im Subjekt sucht. Der Unterschied zu Kant besteht aber darin, dass
diese Bedingungen nicht objekthafte Komponenten der zu erkennenden
Wirklichkeit selbst sind, sondern die menschliche Intelligenz und Rationa-
litat. Damit sind ,die Bedingungen in uns, die uns erméglichen die Wirklich-
keit zu erkennen, [...] nichts anderes als die Operativitit unseres Erkenntnis-
strebens, namlich seine Intelligenz auf der Suche nach dem Intelligiblen und
seine Rationalitat auf der Suche nach dem Wahren, um durch das Wahre zur
Erkenntnis des Seins zu gelangen®. Salas Vorgehensweise ist demnach im
Gegensatz zu Kants Objektstheorie eine Subjekterhellung. Er distanziert sich
damit eindeutig von Kant und der kantischen Tradition, welche davon
ausgeht, dass die transzendental-apriorische Methode der KrV ,rein be-
grifflich, logisch analysiert, nicht psychologisch“ (Vaihinger). Der so ge-
nannte ,Psychologismus“ wurde vor allem auch von den Neukantianern als
Methode ausgeschlossen, weil jedes apriorische und normative Element des
Erkennens der psychologischen Analyse verschlossen bleibe (Cohen).

Die Untersuchung der menschlichen Erkenntnis wird in zwei (durch
Exkurse illustrierten) Teilen vorgelegt, wobei der erste Teil die Intentiona-
litait zum Inhalt hat, welche den Erkenntnisprozess tragt, der wiederum in
drei Phasen einzuteilen ist: Erfahrung, Einsicht/Begriff, und Urteil. Der
zweite Teil diskutiert, wie sich diese Struktur in verschiedenen Bereichen
menschlicher Erkenntnis (Alltagserkenntnis und ,gesunder Menschenver-
stand“, Naturwissenschaften, Geisteswissenschaften, Metaphysik und trans-
zendente Erkenntnis) auswirkt. Nachdem der Gegenstand der Untersuchung
die ganze menschliche Erkenntnis ist, kommt nicht eine lineare, sondern
eine spiralférmige Vorgehensweise zur Anwendung, welche die verschie-
denen Ebenen menschlichen Erkennens voraussetzt und auf sie vor- und
riickverweist.

Professor Sala hat mit Die Struktur der menschlichen Erkenntnis ein
tiberaus anregendes Buch vorgelegt, welches das Denken B.]J.F. Lonergans in



310 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

seiner historischen und systematischen Bedeutung nun auch dem deutschen
Leser zugdnglich macht. Es ist dies ein Buch, welches die mit sich selbst
geduldige Leserschaft mit Gewinn lesen, anwenden, und wieder lesen wird.

PHILIPP FLURI

PUNTEL, Lorenz B.: Sein und Gott. Ein systematischer Ansatz in Auseinan-
dersetzung mit M. Heidegger, E. Lévinas und J.-L. Marion (= Philosophische
Untersuchungen 26). Tiibingen: Mohr Siebeck 2010. 444 S. ISBN: 978-3-16-
150146-3.

Angesichts gegenwirtiger AuRerungen zur Gottesfrage erscheint die streng
theoretische wie theoretisch strenge Untersuchung des bekannten Miinche-
ner Philosophen als eine ebenso fundamentale wie herausfordernde
Besinnung. Ihr Anliegen besteht nicht darin, praktisch plausibilisierend oder
vollstindig ausbuchstabierend den Gottesbegriff vorzufiihren, sondern tber-
haupt den philosophischen Rahmen einer moglichen Theorie von Gott zu
klaren. Vor dem Hintergrund seines im Jahr 2006 vorgelegten und auf dem
Boden der analytischen Philosophie argumentierenden opus magnum Struk-
tur und Sein vertritt Puntel in Sein und Gott die Leitthese: Der Gottesbegriff
ist allein aufgrund einer umfassenden Theorie des Seins angemessen erfass-
bar und bezeichnet das absolut notwendige, geistige und personale Sein,
welches das zufidllige Sein frei einbegreift. Dies schliefdst eine Absage an
Ansdtze ein, die den Gottesbegriff ohne umfassende Klarung des Verhalt-
nisses von Sein und Gott als verstandlich voraussetzen. Und dies schlief3t
eine Absage an Ansatze ein, die einen Vorrang der Differenz im Verhaltnis
von Sein und Gott vertreten. Die Auseinandersetzungen mit entsprechenden
Positionen gliedern weithin die Studie, die in ihrer erfrischenden Klarheit
und in ihrer durchsichtigen Strukturiertheit gut lesbar ist. Register erschlies-
sen zudem die zahlreichen Verweise innerhalb der Studie. Angesichts der
detaillierten Textauslegungen anderer Positionen und der argumentativen
Differenziertheit konnen im Folgenden lediglich die Leitgedanken darge-
stellt werden.

Das erste Kapitel (9-65) bietet kritische Auseinandersetzungen mit den
Entwiirfen von Blaise Pascal, Hans Kiing, Alvin Plantinga, Thomas von Aquin,
Robert Spaemann, Richard Swinburne, Ludwig Wittgenstein und Thomas
Nagel. Sie werden zusammen unter dem Titel ,Inaddquate Ansatze“ behan-
delt. Denn diese Ansdtze kliren nach Puntel entweder unzureichend die
Voraussetzungen einer Rede von Gott oder nehmen einseitig in isolierten
Weltaspekten ihren Ausgangspunkt - oder begehen beide Fehler. In jedem
Fall wird der Gottesbegriff in seiner elementaren Universalitdt verfehlt und
verfdllt einer unangemessenen Funktionalisierung.

Das zweite Kapitel (67-143) stellt eine intensive Auseinandersetzung mit
Heidegger dar. Zwar erneuert Heidegger nach Puntel die Frage nach dem
Sein angesichts ihrer zweitausendjahrigen Geschichte durchaus nachdriick-
lich, verfehlt sie aber in seiner Antwort ebenso nachdriicklich: Heidegger
legt nicht allein auf entstellende Weise die christliche Metaphysik aus,



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 31

sondern endet mit seiner Spatphilosophie in einem konfusen ,Denken®, das
mit einer rational rechenschaftsfahigen Philosophie wenig gemein hat.

Bei dem dritten Kapitel (146-291) handelt es sich meines Erachtens um
den wichtigsten Teil der Untersuchung, insofern es Puntels eigenen Ansatz
einer struktural-systematischen Metaphysik behandelt. Zentral fir diese
Metaphysik ist die Einsicht, dass sich jede theoretische Aussage auf einen
Theorierahmen bezieht, insofern sie letztlich allein im Zusammenhang einer
bestimmten Begrifflichkeit, Sprache, Logik und aller ihrer mafdgeblichen Im-
plikationen eindeutig wird. Als struktural-systematisch kann eine Philoso-
phie dann gelten, wenn sie auf die Vollstindigkeit und den erwiesenen
Zusammenhang dessen zielt, was differenziert und geordnet auszudriicken
ist. Die partikulare Perspektive des erkennenden Subjekts ist dabei fiir eine -
ihren Namen verdienende - philosophische Theorie iiberfliissig, wenn sie im
Sinn einer objektiven Perspektive verstanden wird. Die Ausarbeitung der
differenzierten und geordneten Zusammenhdnge des Gegebenen iiberhaupt
fiihrt von einzelnen Dingen zu immer grofleren Zusammenhdngen und gip-
felt in der Einsicht des Zusammenhangs aller Zusammenhange. Letzteres ist
das Sein selbst, jenseits dessen nichts mehr thematisierbar ist. Das heifdt
auch: Das Sein als der Zusammenhang aller Zusammenhdnge ist geistig
zuganglich und sprachlich erschlossen. Des Weiteren ist eine absolut
notwendige Dimension des Seins anzunehmen. Andernfalls ware namlich
das Sein als solches und im Ganzen zufidllig, so dass das absolute Nichts
moglich wiére. Dies aber ist unméglich. Denn aus dem absoluten Nichts kann
das gegebene Sein nicht hervorgegangen sein. Also ist nicht alles zufillig -
und insofern eine Dimension absolut notwendigen Seins anzunehmen. Diese
Dimension ist angesichts der Dimension des kontingenten Seins ferner als
geistig zu bestimmen. Andernfalls ware das kontingente Sein in Gestalt des
menschlichen Geistes von einem nicht-geistig verfassten Sein abhdngig. Dies
aber ist wenig plausibel. Damit ist letztlich auch gesagt: Das absolute Sein
ist als Schopfer des kontingenten Seins zu begreifen, so dass Puntel zu einer
philosophischen Wiirdigung des Schopfergedankens kommt. Demnach ist
das kontingente Sein vollstindig von dem absoluten Sein abhdngig. Freilich
sind von diesem Schopfungsgedanken falsche Vorstellungen der Kausalitdt
fernzuhalten. Die Schopfung ist vielmehr die freie Selbstunterscheidung des
absoluten Seins, so dass die Schopfung des kontingenten Seins im absoluten
Sein stattfindet. Die Transzendenz des absoluten Seins als Differenz zu dem
kontingenten Sein ist daher relativ.

Letztere Einsicht kann als Kompass fiir eine Orientierung im vierten
Kapitel (294-426) dienen, das sich mit den postmodernen, alteritatsfreund-
lichen und religionsaffinen Philosophien von Emmanuel Lévinas und Jean-
Luc Marion auseinandersetzt. Sie reden nach Puntel einem Denken der
Differenz das Wort, das eine Transzendenz beziehungsweise Alteritat Gottes
jenseits des Seins behauptet. Dies ist jedoch, so Puntel, nicht denkbar: Die
Trennung Gottes vom Sein unterlduft grundsatzlich die Mdoglichkeit, die be-
schworene Transzendenz tiberhaupt noch im Denken erreichen zu kénnen.
Was namlich ganz anders ist, kann iiberhaupt nicht gedacht werden. Und
wenn versucht wird, das ganz Andere in der Trennung vom Sein zu ver-



312 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

stehen, dann kann dieses Andere deswegen nicht absolut sein. Wiirde ndm-
lich das Absolute das Sein ausschliefSen, dann ware das Sein fiir das Absolute
die Grenze, so dass das Absolute offenkundig nicht wahrhaft absolut ware.
Was dann bleibt, so Puntel, ist der Gedanke Gottes als einer abstrakten
Subjektivitat, die man mit religios scheinbar anschlussfihigen Bezeich-
nungen wie Liebe versehen kann. Dabei trifft diese Kritik Puntels insbe-
sondere Jean-Luc Marions Ansatz. Als dessen geschichtliche Quelle macht
Puntel im Anschluss an Verweise von Jean-Luc Marion insbesondere die
Spatphilosophie Schellings aus.

Insgesamt diirfte die Studie in ihrem prinzipiellen Anspruch und mit
ihren textnahen Auslegungen ein grofles Echo und entsprechende Nach-
fragen auslosen. Zu diesen Nachfragen konnten folgende Fragen gehoren, die
meines Erachtens letztlich zu der Frage nach dem Praxisbezug einer Theorie
des Absoluten fiihren: Inwiefern ist methodologisch die Aufhebung der
subjektiven Perspektive in eine Theorie des absoluten Seins moglich?
Inwiefern kann systematisch in streng theoretischer Hinsicht ein absolutes
Sein etabliert werden, das asymmetrisch eine Dimension des Zufélligen in
sich tragt? Und inwiefern ist philosophiegeschichtlich Schellings freiheits-
theoretische Spdtphilosophie einem Vorrang der Differenz verpflichtet,
wenn im Absoluten das Sein der Welt frei inbegriffen ist - und dies rational
in der Praxis und umfassend in einer Systematik verstandlich sein soll?

Wie immer man diese Fragen im Gesprach mit Sein und Gott und auch
mit Struktur und Sein beantwortet: Puntel legt mit Sein und Gott zweifellos
eine gewichtige Studie vor, die in der Gottesfrage fiir mehr Klarheit sorgt. So
artikuliert Puntels pointierte Studie angesichts postmoderner Versuche und
zeitgeistiger Anfragen argumentativ streng, exegetisch begriindet und
methodologisch vorbildlich eine klassische Antwort, an der man sich kiinftig
wird orientieren miissen — zumindest um des eigenen Problembewusstseins
willen.

MALTE DOMINIK KRUGER

ROSSINI, Manuel: Karl Lowith. La questione antropologica. Analisi e prospet-
tive sulla “Menschenfrage”. Roma: Armando 2009. 175 p. ISBN 978-88-6081-

475-3.

Con il suo libro Rossini propone una coerente, complessiva e ben strutturata
ricostruzione del pensiero di Lowith. Il filo conduttore & quello dell’antro-
pologia filosofia, alla luce della quale viene letto il percorso filosofico di
Lowith. In questa prospettiva e interessante notare che la particolare ed
originale posizione l6withiana é tale per cui lo svolgersi del suo pensiero,
dagli esordi fino ai testi postumi, costituisce esso stesso il farsi di un’an-
tropologia per molti aspetti originale. Lowith non si limita, infatti, a pren-
dere posizione rispetto ai suoi autori di riferimento, ma cerca di porre tale
questione su basi diverse. Questo aspetto ¢ messo bene in evidenza da
Rossini, attento a scandirne le tappe, a partire da una prima fase storicista
fino a giungere alla posizione della questione della cosmologia, nella quale



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 313

“w_n

Lowith indaga la “e” speculativa che costituisce la relazione tra uomo e
mondo.

Rossini non si limita ad esporre l'evoluzione del pensiero di Lowith, ma
tutte le volte che si presenta un nodo filosofico importante ci si sofferma, lo
discute in maniera sempre precisa e puntuale. Il testo soppesa il suo
pensiero mettendo sulla bilancia aspetti positivi e negativi, spunti filosofici
da sviluppare e punti che lasciano perplesso il lettore, in una cornice critica
che fornisce utilissimi strumenti per affrontare la riflessione di Lowith,
sviluppata in un continuo e serrato confronto con tutti quei filosofi con cui
egli si e confrontato.

Il primo capitolo presenta la periodizzazione del percorso filosofico di
Lowith che egli stesso in una lettera ad Heidegger del 1927 definisce
“antropologico”. A partire da una prospettiva storicista egli mette insieme,
passo dopo passo, tutti gli elementi che porteranno la sua riflessione verso
una posizione antropologica del tutto particolare, caratterizzata dal recupero
dell’aspetto naturale dell'uomo e dall'accentuazione del ruolo del mondo in
una prospettiva relazionale mondo-uomo.

Sin da qui I'autore mette in evidenza che la filosofia di Lowith presenta
delle invarianti significative. Innanzitutto il suo pensiero mantiene sempre
una forte caratterizzazione dialogica, per cui il riconoscimento dell’altro
assume un ruolo decisivo, discostandosi in questo dall'analitica esistenziale
del suo maestro, Heidegger.

Un secondo aspetto fondamentale riguarda sempre il crescente riferi-
mento alla naturalita dell'uomo, alla sua fisicita, al biologico, che conduce
Lowith ad approfondire la costitutiva ambiguita dell'uomo, in quanto ad un
tempo “animale” e “razionale”.

Su queste basi Lowith ricostruisce il rapporto che 'uvomo intrattiene col
mondo, un rapporto che egli intende ripensare nella sua radicalita, senza
mettere in gioco alcun terzo elemento, sia esso il dio cristiano o I’essere.

In questa direzione, va letta la progressiva accentuazione dei temi
naturalistici, cosi come la posizione centrale affidata al mondo, figlia della
presa di distanza da ogni tipo di soggettivismo forte, moderno e contempo-
raneo.

Sono proprio questi gli aspetti che Rossini mette subito in chiaro e che
costituiscono il punto d’arrivo del suo libro.

Il secondo ed il terzo capitolo sono dedicati a quegli autori che per
Lowith sono stati, a titolo diverso dei punti di riferimento. Rossini tratta, nel
secondo capitolo di quei filosofi da cui Lowith inizia il suo itinerario di
ricerca e che rappresentano lo status questionis della filosofia tedesca, e non
solo, del primo novecento. Confrontandosi in particolar modo con Weber,
Jiinger, Schmitt e Heidegger, Lowith cerca di andare al di la delle antro-
pologie decisioniste, interpretandole come risposta alla situazione di deca-
denza dei valori borghesi. L'autore riassume molto bene la posizione di
Lowith quando afferma: “Ad una lettura di questi autori scompare una vera
considerazione “antropologica”: non e pill necessario interrogarsi sul signi-
ficato e sull'essere dell'uomo, sull'uomo in quanto tale, poiché é pili urgente
rivolgersi filosoficamente ai mutamenti rivoluzionari della modernita, i



314 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

quali, investendo e travolgendo l'uomo, lo cancellano come soggetto per
reificarlo come oggetto tra gli altri, rendendolo utilizzabile (75)”.

Proprio per ovviare all’effettiva scomparsa della questione antropologica
dalla filosofia di questi pensatori, Lowith propone il recupero del “sostrato
naturale dell'uvomo (76)”. Egli, non solo prende le distanze da loro, ma anche
dalla storicita di fondo della loro riflessione, orientandosi verso un pensiero
pre-cristiano. Rossini mette subito in chiaro che la mossa lowithiana non é
un nostalgico ritorno ad un passato o ad un’origine ormai lontana. Per ora
basti accennare che egli pone tale origine verso il futuro come un compito.
Questo capitolo, al di la della sua funzione, fornisce un chiaro ed inte-
ressante spaccato di alcuni aspetti fondamentali del pensiero tedesco di
primo novecento.

Esposta la posizione di Lowith rispetto ai filosofi da cui parte la sua
ricerca e posta la necessita di un recupero della sfera naturale dell'uomo
necessaria per una inedita riproposizione del problema dell'uomo, I'autore si
sofferma, nel terzo capitolo, su Nietzsche e Kierkegaard, i pensatori sul cui
solco si colloca I'antropologia di Lowith. Qui vengono esposti in modo molto
puntuale e preciso gli elementi di continuita tra Lowith ed i suoi “precur-
sori”, cosi come quelli di distanza.

Il problema che i filosofi, discussi nel secondo capitolo, non riescono a
superare ¢ quello del nichilismo e, a differenza di Nietzsche e Kierkegaard,
in essi non e ravvisabile alcun interessante tentativo di un’antropologia che
non sia confinata in un orizzonte che sostanzialmente annulla la questione
dell'uvomo in quanto tale. Il valore aggiunto di Nietzsche e Kierkegaard &
cercare di declinare il binomio Leben-Existenz. Tra i due, inutile sottoli-
nearlo, Lowith sente piu vicina la prospettiva naturalistica nietzscheana,
tuttavia di entrambi vengono criticati gli esiti filosofici: “il salto nella fede di
Kierkegaard in un cristianesimo originario noncurante di tutta la tradizione
e cultura occidentale fino a noi trasmessa e 'ambigua dottrina dell’eterno
ritorno dell’'uguale di Nietzsche [..] sono delle esagerazioni e degli estre-
mismi teorici, delle forme di fede arbitrarie che non rappresentano né un
tentativo di fuoriuscita dal nichilismo né una definizione idonea dell'uomo
(82-83)”. Tra le critiche che Lowith muove a Nietzsche e a Kierkegaard mi
pare importante far riferimento al fatto che, come sottolinea Rossini, le loro
“concezioni antropologiche si basano su di un presupposto storico relativo
all’epoca, quindi, inadatto per una comprensione ontologica dell'uomo che
intende definirlo e comprenderlo per come é in sé, oltre il tempo e la storia
(83)”. Rossini prende spunto da tale critica per approfondire il problema
filosofico di fondo, introducendo la critica che Strauss muove a Lowith. Essa
si incentra sulla ricerca lowithiana dell'incondizionatezza. In questo senso,
Strauss obietta che anche il suo interrogare & anche condizionato store-
camente. Lowith risponde sostenendo che all’esigenza di un ritorno all'ideale
intuitivo della physis della grecia classica, & possibile situare l'originarieta
dell’'uomo e la sua naturalita, nel futuro, come qualcosa sempre da compiere,
data la mutevolezza della natura umana. Di qui, Rossini sottolinea molto
chiaramente come in questa fase “intermedia” la naturalita sia comunque



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 315

ancora mediata storicamente e che le coloriture piti fortemente “biologiche”
si trovano ancora sullo sfondo del pensiero di Lowith.

Nel percorso svolto sin qui, 'autore ha messo perspicuamente in evidenza
tutti gli elementi che vanno a costituire la base per I'ultima fase del pensiero
l6withiano, tema del quarto capitolo.

Com’é noto, 'ultima fase dell’antropologia di Lowith non é esposta orga-
nicamente in un testo intorno al quale poter ricostruire il suo pensiero. Per
questo motivo, nell’'ultimo capitolo Rossini, con la sua consueta chiarezza e
perizia critica, cerca di comporre un quadro coerente. E’, invece, nella “Con-
clusione” che 'autore tira le somme delle idee filosofiche di Lowith, soffer-
mandosi sulle perplessita, sulle questioni non risolte o non adeguatamente
discusse, cosi come sulle conquiste della sua riflessione.

Lowith e un filosofo che ha approfondito molto la conoscenza della storia
della filosofia, in modo da mettere in luce tutti gli aspetti che rappresentano
dei vincoli che non permettono al pensiero contemporaneo di uscire dai suoi
limiti. Questo tipo di attivita filosofica permette anche e soprattutto di
rivalutare concetti ed idee che sono stati messi da parte, ma che possono
essere produttivamente attualizzati. In questo Rossini, nel momento in cui si
trova ad affrontare l'ultima antropologia di Lowith, passa in rassegna i
momenti fondamentali che hanno segnato la degenerazione del concetto di
mondo, tanto caro a Lowith.

Il rapporto uomo-mondo, attraverso il cristianesimo e la filosofia
soggettivistica moderna (cartesiano-kantiana), viene completamente snatu-
rato in quanto il mondo viene da un lato inserito in una prospettiva crea-
zionista e dall’altro posto dal soggetto come oggetto (Gegenstand). In questo
modo si perde completamente la dimensione empirica e naturale del mondo.
Il recupero di un siffatto mondo permette a Lowith di recuperare il rapporto
uomo-mondo in cui 'vomo non abbia un valore predominante. In questo
senso, Rossini sottolinea la biunivocita di un tale rapporto, il che significa,
filosoficamente, porre fortemente I'accento sulla relazionalita, sul fatto che
essa non deve essere pill pensata a partire in una sola direzione, venendo
cosi svuotata. In tal senso, “il cosmo & un Alter e non un semplice Gegen-
stand (98)”: esso “vive”.

L’altro termine del rapporto, a questo punto, mondo-uomo viene appro-
fondito da Lowith sottolineando la costitutiva ambiguita dell’esser uomo in
quanto animale razionale ed il fatto che 'uomo non sia definibile una volta
per tutte. In questo senso, la domanda sull'uomo va posta dal mondo e nel
mondo, tenendo assieme la componente culturale e quella naturale. Quella
dell'uomo resta in Lowith una problematica aperta, data la mutevolezza che
lo caratterizza, qualcosa sempre da raggiungere, ma che non per questo puo
prescindere dal rapporto col mondo.

All'interno di questi parametri l'autore definisce la posizione particolare
di Lowith rispetto all'antropologia della prima meta del ‘goo, sottolineando
puntualmente gli elementi di similarita e quelli di distanza soprattutto con
Plessner, Gehlen e Scheler.

Dopo aver compiutamente esposto le esigenze che spingono Lowith a
porre 'accento sulla cosmologia, Rossini si sofferma a spiegare su quale linea



316 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

va collocato il recupero del mondo e del rapporto mondo-uomo: Spinoza. “Il
Deus sive natura spinoziano [...] & il primo passaggio dal trinomio Dio-uomo-
mondo al binomio uomo-mondo (116-117)”. Con Spinoza la riflessione torna
ad incentrarsi sul mondo e sulla natura intesi non come oggetti, ma come
qualcosa di vivente, attivo e spontaneo, attualizzando cosi i temi della grecia
classica. E’ infatti in un tale quadro che é possibile ricollocare 'uomo nel
mondo e riscoprirne la naturalita e il suo costitutivo essere in relazione col
mondo. A mio modo di vedere, Rossini attraverso il concetto di mondo fa
vedere come in Lowith emerga con piena forza il concetto irriducibile ed
ineliminabile di relazionalita che caratterizza sia il suo pensiero sia l'uscita
dallo storicismo. Lowith afferma: “Mondo e mondo umano non si identi-
ficano l'uno con l'altro. Il mondo fisico si pud pensare senza una relazione
essenziale col I'esserci umano, ma nessun uomo & pensabile senza mondo
(127)”. Il cosmo si trova sempre e comungque al di la dell'uomo ed é cio in cui
si puo declinare la Menschenfrage.

Il recupero del concetto di mondo non vuol dire riproporre astrattamente
qualcosa di passato, ma porre la questione antropologica da una prospettiva
concreta e spostarla verso il futuro come compito per il pensiero.

Pur non essendoci una completa ed univoca esposizione dell'ultimo
pensiero di Lowith, Rossini mette insieme gli elementi presenti nel tardo
Lowith cercando di comporli verso un’antropologia. Una tale operazione si
distingue, secondo me, per la coerenza e la forza attraverso la quale vengono
messi insieme i vari elementi. A questo si aggiunge I'acume critico, pronto a
denunciare tutti quei luoghi in cui il pensiero di Lowith mostra delle
debolezze. Nella Conclusione, infatti, Rossini sottolinea proprio tutto cio.
Accanto ad essi vengono individuati e ribaditi con grande chiarezza tutti
quei punti che costituiscono la “strada praticabile” aperta dalla riflessione di
Lowith sulla quale é possibile e produttivo incamminarsi.

A mio modo di vedere, il modo di tematizzare i nuclei filosofici di fondo
che Rossini estrae affrontando il pensiero di Lowith, soprattutto nell’'ultimo
capitolo e nella Conclusione, & molto interessante perché s’inserisce in un
dibattito che, anche al di la dell’antropologia, investe altri settori della
filosofia e della scienza. Faccio riferimento, in particolare, al concetto di
relazione e al recupero del concetti di mondo e di naturalita. Una relazione
mondo-uomo in cui quest’ultimo non & piu il termine principale ¢ un’idea
che si sta facendo largo e che si discute sempre piti anche in filosofia della
scienza, in biologia e in fisica. Inoltre, il concetto di relazione come un’inte-
razione che si costituisce nel suo stesso atto, che non ¢ predeterminabile a
priori, ma che & sempre rivolta al futuro & un’idea estremamente interessante
da sviluppare. In questo senso, possono essere sviluppato produttivamente
quanto Rossini mette in luce del pensiero di Lowith, anche al di la della sua
particolare “strada praticabile”.

ANGELO MARINUCCI



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 317

NEDERMAN, Cary J.: Lineages of European Political Thought. Explorations
along the Medieval/Modern Divide from John of Salisbury to Hegel. Washing-
ton, D.C.: Catholic University of America Press 2009. 375 S. ISBN: g78-o0-
8132-1581-5.

In monographischem Gewande kommt diese Aufsatzsammlung des US-
amerikanischen Politologen Cary Joseph Nederman daher. Zwischen zwei
Buchdeckel werden zwanzig mehr oder minder stark tiberarbeitete Aufsatze
gepreft, wovon zwei bislang unveréffentlicht waren. Der Uberarbeitungs-
grad wird, leider, nicht kenntlich gemacht.

Der Buchtitel wird prazisiert durch einen nicht weniger unprazisen
Untertitel, in dem ein (methodisches) Problem aufgebaut wird, dessen Lo-
sung nicht einmal ansatzweise versucht, aber mit viel Aufwand dargestellt
wird. Es handelt sich um die Frage, ob es denn eine Scheide zwischen
Mittelalter und Neuzeit gab. Fiir den neuzeitlichen Teil riickblicken sollen
hier vier Theoretiker des krisengeschiittelten englischen XVII. Jahrhunderts
und Hegel. Die Englander focussieren auf den auch anderweitig im Band
behandelten Henry de Bracton, bei Hegel geht es um dessen Darstellung der
mittelalterlichen Vor-Staatlichkeit. Nicht der Diskussion wiirdig befunden
wird die Frage, ob iiberhaupt eine derart markante Scheidelinie existiert,
welcher Gestalt sie ware, wie sie sich darstellt...

Gegliedert ist das Werk in fiinf Groffkapitel: 1. Historiographies of the
Early European Tradition: Continuity and Change (3-60); II. Dissenting
Voices and the Limits of Power (61-138); III. Republican Self-Governance and
Universal Empire (139-198); IV. The Virtues of Necessity: Economic Prin-
ciples of Politics (199-258); V. Modern Receptions of Medieval Ideas (259-
342).

Die methodischen Probleme Nedermans sind hausgemacht. Um auf den
Buchtitel zuriickzukommen: Einerseits werden Studien “along the Medieval/
Modern Divide” angekiindigt, andererseits wird zum Einen eine scharfe
Trennlinie, wie sie beispielsweise der Brite Quentin Skinner postuliert, dissi-
mulierend abgelehnt (cf. 1.2), zum Anderen wird ebensowenig die Gegen-
these von John Neville Figgis (dessen ,Nachfolger von Nederman mit dem
Epitheton ,Neo-Figgisites“ benamt werden und zur Ehre eines ganzen
Kapitels kommen [cf. 1.3]) vertreten. Welcher Ansicht er nun anhdngt? Das
Buch schweigt dazu weitgehend. In 1.4 gibt es Andeutungen dazu, wenn er
etwa (in einem Originalbeitrag) auf Alexander Passerin d’Entréves und des-
sen Mittelweg verweist.

Grofe Fragen beschiftigen Nederman, der fiir deren Beantwortung oft-
mals auch die breiter ausgetretenen Pfade verldfdt und Texte hochst unter-
schiedlicher Bedeutung wie auch Bekanntheit be-, sie aber nicht ausleuchtet.
Dies geschieht allerdings ohne auf die Situierung der Texte einzugehen, kein
Gedanke wird an die causa scribendi eines Textes verwandt, Forschung im
Schnellkochtopf - doch ohne Zugabe des Wassers und der Gewiirze und
unter verkiirzter Kochdauer, Methode im Vakuum, oftmals ohne Berticksich-
tigung der Forschung, mit wenig passenden Konzepten. Erinnert sei hier nur
an den problematischen Umgang mit Marsilius von Padua - hier wird



318 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Nederman sich nicht einig, ob er der von Frank Godthardt aufgestellten
These, Marsilius sei nicht aus Paris geflohen2 oder der communis opinio fol-
gen will, die mit guten Griinden an der Flucht Marsilius an den Hof Kaiser
Ludwigs festhadlt; beide Versionen werden an unterschiedlicher Stelle pra-
sentiert, ohne dafd erkennbar ware, welcher Nederman zuneigt.

Problematischer als diese groflen Kleinigkeiten ist der Umgang mit
Quellen und Literatur. Obgleich ein immenses Kompendium an Autoren
vorliegt, ist es - zumindest in Europa - wohl eher schwierig bis unmaéglich,
die Angaben Nedermans zu priifen. Zitiert wird in aller Regel nach
englischen Ubersetzungen (die gegebenenfalls auch von Nederman ,modi-
fiziert“ werden); die rar gesdten lateinischen Zitate sind oftmals durch Fehler
entstellt. Es wird weder ein in sich schliissiges noch ein sinnstiftendes Bild
geboten, punktuell bietet Nederman allerdings viel Stoff zum Nachdenken.
Mehrarbeit der Forschung ist aber selbst an diesen Stellen notwendig, da
keine Diskussion der nur sehr selektiv wahrgenommenen Literatur erfolgt
und durch fehlende Verweise auf die kritischen Editionen bei Quellenzitaten
unnotig viel Zeit in die Suche investiert werden muf. Trotz aller Mangel und
Bedenken wird das Buch die Forschung anregen (gerade auch durch die
Verweise auf weniger stark im Allgemeinbewufitsein verankerte Autoren),
auch wenn es ihr nicht leicht gemacht wird. Zur Groéfle steht das Buch sich
selbst im Wege.

Abgerundet wird der Band durch eine Auswahlbibliographie und einen
selektiven Index (Begriffe, Namen).

KLAUS-FREDERIC JOHANNES

TALIAFERRO, Charles/MEISTER, Chad (Hgg.): The Cambridge Companion to Christian
Philosophical Theology. Cambridge: Cambridge University Press 2010. 266 S.
ISBN 978-0-521-73037-2.

Die Religionsphilosophie erfreut sich im anglophonen Raum seit einigen
Jahrzehnten stetig wachsender Beliebtheit. Die einstige Reserve - zumal im
Umfeld des logischen Positivismus - ist weithin einer allgemeinen Aufge-
schlossenheit fiir das Phainomen des Religiosen gewichen. Am Anfang dieser
rezenten Hinwendung zum Religiosen stand die Beschdftigung mit dem
Theismus und dem Verhdltnis von Religion und Wissenschaft im Vorder-
grund. In zunehmendem Mafde wurden aber auch Themenkreise spezifischer
religioser Traditionen in den Blick genommen. Besondere Aufmerksamkeit
hat dabei das Christentum erfahren. Und so gibt es kaum ein Thema der
christlichen Theologie, das im religionsphilosophischen Diskurs zurzeit
nicht bedacht wiirde.

Dieser rasch an Bedeutung gewinnenden Teildisziplin der Religionsphilo-
sophie, oftmals als philosophische Theologie (philosophical theology) oder
analytische Theologie (analytical theology) bezeichnet, ist der vorliegende

2 Cf. hierzu JOHANNES, Klaus-Frédéric: Neuerscheinungen zur spdtmittelalterlichen politi-
schen Theorie. Teil I, in: Pensiero Politico Medievale VI (2008) 25-48, hier 29 seq.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 319

Sammelband gewidmet. Er beschrdnkt sich auf die philosophische Theologie
christlicher Provenienz.

Das Werk ist zweigeteilt: Gegenstand des ersten Teiles bildet die christ-
liche Gotteslehre im Sinne der antiken theologia. Die oikonomia, das Ver-
haltnis Gottes zur Welt, wird im darauffolgenden zweiten Teil behandelt.
Doch nun etwas mehr ins Detail.

Der schlicht mit ,God“ {iberschriebene erste Teil (1-91) liest sich
streckenweise wie eine moderne Einfiihrung in den Schultraktat De Deo Uno
et Trino und umfasst sechs Beitrage.

Nach einem gerafften dogmengeschichtlichen Uberblick zur Trinitits-
lehre und der Vorstellung profilierter Neuansdtze aus Theologie (K. Rahner,
K. Barth, J. Moltmann) und Philosophie (C. Plantinga Jr., B. Leftow) durch
Ronald J. Feenstra (3-14) wird der Leser sogleich in medias res der systema-
tischen Reflexion gefiihrt.

Den Reigen eroffnet Brian Leftow, der die Griinde fiir und wider die
Annahme diskutiert, dass Gott notwendig existiert (15-30). Im Anschluss
daran verteidigt Brian Davies die Lehre von der Einfachheit Gottes, wie er sie
bei Thomas von Aquin vollendet entfaltet vorfindet, gegeniiber altbekannten
und neueren Einwdnden (31-45). Der Trias von Allmacht, Allwissenheit und
Allgegenwart Gottes geht William J. Wainwright in seinem Beitrag nach (46-
65). Er wirft dabei interessante Fragen auf: Welchen Einschrankungen
(logischen, moralischen) unterliegt ein allmachtiges Wesen? Weifd Gott, wie
sich Schmerz und Schuld anfiihlen? Und wie lasst sich Gottes Allgegenwart
deuten und verstehen?

Primadr ideengeschichtlich geht John E. Hare sodann das Verhdltnis zwi-
schen Gott und Moral im Christentum an (66-80). Er bietet einen soliden
historischen Uberblick iiber zentrale Stationen und Wegmarken dieses Ver-
haltnisses, ausgehend von der griechischen Philosophie (Stichwort Euthy-
phron-Dilemma) und der HI. Schrift, iiber das Mittelalter bis zur Moderne.

Streng systematisch sind die Uberlegungen von William Hasker zur
gottlichen Vorsehung angelegt (81-91). Als das Kernmoment der klassischen
Vorsehungslehre identifiziert er die Uberzeugung, ,that time is governed by
eternity” (81). Es muss daher zundchst einmal der Ewigkeitsbegriff geklart
werden. Gottes Ewigkeit kann zum einen bedeuten, dass Gott auflerhalb der
Zeit existiert (timeless), zum anderen, dass er immerwahrend ist (ever-
lasting). Beide Deutungen sehen sich mit kritischen Anfragen konfrontiert,
die Hasker detailliert diskutiert. In einem zweiten Schritt skizziert er an-
hand von vier Variablen die Grundelemente, die es in jeder Vorsehungslehre
zu beachten gibt: Welche Absichten leiten Gott (divine intentions)? Was
vermag Gott davon umzusetzen (divine powers)? Wie umfassend ist Gottes
Wissen (divine knowledge) zu veranschlagen? Und wie verhalt sich dies alles
zur Freiheit des Menschen (human freedom)? (86)

Der zweite Teil des Bandes - God in relation to creation (93-251) - setzt
sich aus zehn Beitrdgen zusammen. Den Auftakt bildet die Verteidigung der
altkirchlichen Christologie gegeniiber dem Vorwurf, logisch widerspriichlich
zu sein, durch Katherin A. Rogers (95-107). Zur lebhaft gefithrten Debatte
um die Denkmoglichkeit eines Gottmenschen steuert Rogers mit ihrer video-



320 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

game analogy einen konstruktiven und eigenstiandigen Beitrag bei (102-107),
der es verdient, diskutiert zu werden.

In seinem glinzend geschriebenen Beitrag macht Stephen T. Davis mit
der aktuellen angelsichsischen Auferstehungsdebatte vertraut (108-123).
Diese thematisiert neben der Glaubwiirdigkeit der Auferstehung Jesu Christi
auch Moglichkeit und Denkbarkeit der allgemeinen Auferstehung. Zunachst
stellt Davis die vier wichtigsten zeitgendssischen Theorien iiber die Aufer-
stehung Jesu vor (bodily resuscitation, bodily transformation, spiritual resur-
rection, reductive resurrection theories) (109). Informativ fallt auch die Dar-
stellung der verschiedenen religionsphilosophischen Modelle aus, die allge-
meine Auferstehung zu denken, die von dualistischen Ansatzen bis zum sog.
christlichen Materialismus reichen.

Mit den Stirken und Schwachen der klassischen Deutungsmuster des
Erlosungswerkes Christi setzt sich Gordon Graham auseinander (124-135).
Akribisch stellt er traditionelle soteriologische Motive, allen voran die Lesart
des Kreuzesgeschehens als Losegeld, Opfer, Satisfaktionsleistung und mora-
lisches Vorbild auf den Priifstand.

Etwas schwadcher als die bisherigen Artikel fillt der Beitrag von Paul K.
Moser tiber das christliche Siinden- und Erlésungsverstaindnis aus (136-151).
Anregend gestalten sich jedoch seine Uberlegungen zu einer religiésen Er-
kenntnislehre, welche das Phdnomen der Bekehrung als bislang strdflich
vernachldssigten Erkenntnisgrund (evidence) fiir die Existenz Gottes stark
macht (148).

Eine ebenso knappe wie fundierte Ubersicht zur ausufernden angelsichsi-
schen Theodizee-Debatte bietet Chad Meister, einer der Mitherausgeber des
Bandes (152-169). Auf wenigen Seiten skizziert Meister die zentralen Pro-
blemstellungen (the logical argument, the evidential argument from evil) und
diskutiert wichtige Losungsansatze (skeptical theism, free will defence, soul-
making theodicy, higher good thesis etc.).

Auf religionsphilosophisches Neuland wagt sich William ]J. Abraham mit
einigen ekklesiologischen Uberlegungen vor (170-182). Seine Gedanken zum
Begriff ,Kirche“ sowie zum Wesen der Autoritdt in Theologie und Kirche
fordern fiir theologisch geschulte Leser kaum neue Erkenntnisse zu Tage. Sie
sind aber ein deutlicher Beleg dafiir, dass sich Philosophen mehr und mehr
des klassischen Themenkanons der systematischen Theologie annehmen.

Dies verdeutlicht auch der anschlieffende Beitrag von Charles Taliaferro,
dem zweiten Herausgeber des Bandes, der sich religiosen Riten widmet (183-
200). Taliaferro legt zunachst die Griinde dar, weswegen die religiose Praxis
religionsphilosophisch kaum bedacht wurde. Im Anschluss daran zeigt er an-
hand mehrerer Beispiele aus dem Bereich der Asthetik, der Sprachphiloso-
phie, der interkulturellen Studien etc. auf, weshalb dieses Manko schnells-
tens behoben gehort.

Ein klassisches Sujet bearbeiten Thomas D. Sullivan und Sandra Menssen,
die der Funktion des Wunders als Glaubwiirdigkeitsargument nachgehen
(201-215).

Mit zum Besten, was bislang zum Gebet von Religionsphilosophen ge-
schrieben wurde, zdhlt der Beitrag von Harriet Harris (216-237). In meister-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 321

hafter Pragnanz versteht Harris es, die aktuellen Anfragen an das Gebet im
Allgemeinen und an das Bittgebet im Besonderen darzustellen und kritisch
zu wiirdigen.

Auferst informativ ist auch der letzte Beitrag des Bandes, in dem sich
Jerry Walls mit einem Spezialproblem der Theodizee-Problematik, der Theo-
dizee der Holle (theodicy of hell) befasst (238-251). Dass man die Auffassung
einer ewigen Holle nach wie vor intellektuell redlich vertreten kann, zeigt
Walls mit Richard Swinburne und Jonathan Kvanvig auf, die auf die Willens-
freiheit des Menschen verweisen, die auch Gott zu respektieren habe. Sind
die freien Entscheidungen des Menschen jedoch unhintergehbar, so wird die
von einigen renommierten Vordenkern der philosophischen Theologie wie
Marilyn McCord Adams favorisierte Allerlésungslehre hoch problematisch,
wie Walls schliissig darlegt.

Abschlieflend bleibt zu vermerken: Der Sammelband stellt eine sehr
gelungene Einfithrung in einen Teilbereich der Philosophie dar, der nicht
nur im angelsachsischen Raum stetig an Bedeutung gewinnen diirfte. Den
Herausgebern ist es gelungen, eine Riege namhafter Autoren fiir ihr Projekt
zu gewinnen, die kompetent und anregend Einblicke in das work in progress
der philosophischen Theologie gewdhren. Die Beitrage zeichnen sich durch
eine einfache, prazise und um Verstandlichkeit bemiihte Sprache aus. Das
Bemiihen um eine saubere, nachvollziehbare Argumentation kommt der
Leserfreundlichkeit des Bandes sehr zugute. Da die Autoren ihre Argumente
offen legen und auf hohem intellektuellem Niveau entfalten, entwickelt das
Buch, dessen Ziel es ist, zentrale christliche Lehrgehalte zu verteidigen,
keine billige Apologetik. Indem die Beitrage auf die logische Konsistenz und
Kohdrenz christlicher Glaubensiiberzeugungen abzielen, laden sie sowohl
Theologen als auch Kritiker des Christentums ein, in einen konstruktiven
Dialog mit christlichen Philosophen einzutreten. Die Strenge der Gedanken-
fihrung, welche die Autoren des Bandes an den Tag legen, kann sich ins-
besondere auf die systematisch-theologische Reflexion und ihre argumenta-
tiven Standards fruchtbar auswirken. Dass die Theologie das Reflexions-
niveau der zeitgendssischen Philosophie nicht unterschreiten darf, macht
der Band mehr als deutlich. Andernfalls lduft die Theologie Gefahr, dass ihr
die Philosophie das Kerngeschift streitig macht. Denn die Grundiiber-
zeugung der allmdhlich an Profil gewinnenden philosophischen Theologie
lautet ebenso schlicht wie provokant: ,No topic in Christian theology should
be off limits to philosophical investigation® (170).

CHRISTOPH J. AMOR

Philosophie et Théologie au Moyen Age. Anthologie tome II. Sous la dir. de
Philippe CAPELLE-DUMONT, volume dirigé par Olivier BOULNOIS. Cerf : Paris
2009. 474 p. ISBN 978-2-204-08861-9.

Cet ouvrage constitue le deuxiéme tome d’'une anthologie « consacrée aux
relations historiques entre la philosophie et la théologie » (I) et a pour but



322 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

de « réunir les principaux textes médiévaux qui ont théorisé, parfois voulu
régler la relation entre ces deux ordres de savoir et de sagesse » (I).

Se proposer un tel objectif semble courant pour la période étudiée,
puisque c’est précisément celle du régne de la célebre sentence « philoso-
phia, ancilla theologiae », et méme peut-étre assez peu novateur au vu du
travail offert par les deux célébres ouvrages de M.D. Chenu, La théologie au
douziéme siécle3 et La théologie comme science au XIII° siécle4, ceuvres faisant
référence dans 'histoire de la pensée médiévale.

Le volume dirigé par O. Boulnois dément toutefois une telle affirmation
et propose une approche réellement novatrice de cette thématique en offrant
des informations qui, tout en reprenant les éléments historiographiques les
plus connus, les approfondissent et les montrent sous un nouveau jour en les
mélant a des résultats de recherches plus récents. Le public ici visé peut
aussi faire partie des innovations de cet ouvrage.

Ce livre s’adresse en effet particuliérement bien au public que l'on
pourrait dire « néophyte » sur ces problématiques. Le fait que tous les textes
soient traduits en frangais et que I'on ne trouve guére de trace de latin ouvre
les réflexions a un lecteur qui ne serait pas forcément familier avec la langue
scolastique.

Le spécialiste de ces questions n’est pas pour autant laissé de reste
puisque, se présentant sous la forme d'une anthologie de textes, ce recueil
cherche a présenter un éventail de textes parfois peu connus, afin de
proposer de nouvelles pistes de réflexion. De méme, il aborde la question des
rapports entre la philosophie et la théologie avec de nouveaux regards
puisqu’il propose des études de cette question dans des eres géographiques
ou l'on ne les étudie que peu habituellement, avec un chapitre sur Byzance
(C.G. Conticello et V. Kontouma-Conticello, 43-61) et un sur la philosophie
islamique (R. Brague, 63-74), ou encore dans un panorama chronologique
plus vaste que celui développé dans ce champ de recherche puisque les
études vont ici du IX® siécle (avec les articles de B. Goebel sur Jean Scot
Erigéne et la culture carolingienne, 89-103) au XV* siécle (P. Nouzille, 417-
437 et O. Boulnois, 439-458). Enfin, le livre ne se présente pas seulement
comme un ouvrage d’histoire de la philosophie ou comme un catalogue de
textes sur les relations entre philosophie et théologie au Moyen Age, mais
comme une véritable réflexion philosophique sur les concepts épistémiques
essentiels et sur leur genese : les problémes du savoir, de la croyance, de la
connaissance sont au cceur de I'ouvrage.

Le volume s’ouvre par une rapide présentation du volume par le directeur
de l'entreprise éditoriale, P. Capelle-Dumont (I-V), et une longue intro-
duction (9-41) de O. Boulnois, directeur du volume sur la période médiévale,
dans laquelle il cherche a mettre a mal l'adage «la philosophie est la
servante de la théologie » en montrant que la période historique qui fonde

3 CHENU, Marie-Dominique : La Théologie au douziéme siécle. 3° éd. Paris : Vrin 1976.

4 CHENU, Marie-Dominique : La Théologie comme science au XIII° siécle. 3° éd. Paris : Vrin
1969.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 393

effectivement la théologie comme discipline et science autonome est en
méme temps celle qui invente I'’enseignement universitaire de la philosophie.

Il se compose ensuite de vingt quatre chapitres d’environ une dizaine de
pages chacun. Ils sont constitués d’'une présentation des enjeux conceptuels
de la période étudiée et des textes qui seront ensuite proposés dans une
traduction francaise puis d’'une bibliographie permettant de poursuivre la
réflexion amorcée et de I'approfondir. Les présentations précédant les textes
servent essentiellement a remettre ceux-ci dans leur contexte puisque c’est
avant tout eux que l'on veut laisser parler.

Les chapitres sont répartis a la fois géographiquement (Byzance, Monde
islamique et Moyen Age occidental) et chronologiquement en laissant toute-
fois la place a quelques incursions thématiques plus transversales comme
celles sur I'exégeése et la théologie (G. Dahan, 75-88), sur l'idéal philoso-
phique (lié a I'averroisme entre autres) (J.-B. Brenet, 239-254) ou sur la
théologie et la philosophie politique (]J.-B. Brenet, 389-399).

Ce volume se démarque aussi par les auteurs qu’il aborde : si I'on est
assez habitué a lire, au sujet des relations entre philosophie et théologie, des
chapitres sur Anselme, Pierre Lombard, Alexandre de Hales, Bonaventure,
Thomas d’Aquin ou encore Albert le Grand, il est en général plus rare de
trouver dans ce type d'ouvrage des réflexions sur les contemporains de
Anselme souvent éclipsés par ce dernier (Bérenger de Tour, Lanfranc de
Pavie, Pierre Damien) (B. Goebel, 105-121) ou des personnages tels que Boéce
de Dacie, Siger de Brabant (O. Boulnois, 255-276), Bacon, Lulle (O. Boulnois,
327-349), Dante ou encore Pétrarque (R. Imbach et I. Fouche, 401-416). Les
auteurs que 'on peut juger plus classiques ne sont toutefois pas laissés de
cOté et bénéficient d'une nouvelle approche en étant abordés plus du point
de vue de la génétique conceptuelle que d'une approche historique
traditionnelle (B. Goebel, 123-138 pour saint Anselme, J. Marenbon, 139-150
pour Abélard, P. Nouzille, 151-162 pour les cisterciens, O. Boulnois, 193-214
pour les auteurs autour de Pierre Lombard et Alexandre de Hales, O.
Boulnois, 215-238 et 277-293 pour Albert le Grand, Bonaventure et Thomas
d’Aquin, S.F. Brown, 311-326 pour Henri de Gand, Godefroid de Fontaines,
Jean de Paris, Pierre d’Auriol, O. Boulnois, 351-368 pour Duns Scot et 369-
388 pour Guillaume d’Ockham). De méme, font leur apparition dans ce type
d'ouvrage des auteurs moins souvent étudiés, mais dont les différents
travaux de recherche récents montrent tout l'intérét qu'il y a a leur porter.
Est ainsi lancée une invitation a poursuivre les travaux de recherche dans
cette direction. C'est en effet le cas, par exemple, des Victorins (D. Poirel,
163-177), des grammairiens du XII® siécle (L. Valente, 177-192) d’auteurs plus
tardifs du XIV® comme Grégoire de Rimini, Holcot ou Pierre d’Ailly (O.
Boulnois, 439-458) ou encore de nouveaux types de textes comme les
réglements universitaires (L. Bianchi, 296-309). De plus, le fait que chaque
article soit traité par un spécialiste de la question ou de l'auteur concerné
(quinze personnes ont ainsi collaboré a ce volume) permet d’assurer a la fois
la grande scientificité de 'ouvrage et une certaine actualité puisque ce sont
en général les auteurs de travaux récents et importants sur un sujet qui le
traitent dans ce volume.



324 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Cet ouvrage parvient donc bien a ses objectifs de clarification, probléma-
tisation et actualisation des questions sur les rapports entre philosophie et
théologie au Moyen Age et offre ainsi une synthése a la fois claire, précise et
simple des enjeux de ces questions, des différentes réponses proposées et des
évolutions historiques du questionnement. Il est de plus appréciable d’avoir
acces a de nouveaux textes dans une traduction aisée.

Ce volume est donc trés efficace et semble bien s’adresser aussi a un
public étudiant ou a toute personne intéressée par ces questions et sou-
haitant acquérir un regard synthétique des positions médiévales sur ces
questions.

On peut cependant noter qu’il est vraiment dommageable qu’en se pro-
posant de tels objectifs et en y parvenant bien, ce livre, de par son prix élevé,
ne puisse pas véritablement toucher le public qu’il vise.

ANNE-SOPHIE ROBIN FABRE

KAMBOUCHNER, Denis : Descartes et la philosophie morale. Paris : Hermann
2008. 370 p. ISBN 978-2-7056-6792-4.

Descartes et la philosophie morale rassemble une série de onze travaux (8
articles publiés et 3 communications) menés entre 1998 et 2008 par Denis
Kambouchner, professeur d’histoire de la philosophie a I'Université de Paris
[-Sorbonne et éminent spécialiste de la pensée de Descartes. On doit a
'auteur des publications pionniéres (notamment son commentaire sur les
Passions de I'dme) qui ont concouru a revoir la thése influente de Gilbert
Ryle reprise plus récemment par Antonio R. Damasio, selon laquelle Des-
cartes serait avant tout un métaphysicien dualiste, dont la théorie de I'esprit
serait incapable de rendre compte de maniére convaincante de l'interaction
entre le corps et I'esprit.

Un des grands mérites du Descartes de Kambouchner est de préserver le
caractére non systématique des réflexions morales de Descartes, et ainsi de
proposer au lecteur des pistes de réflexion, sans lui imposer une interpré-
tation définitive de la morale de Descartes. Dés I'Introduction, 'auteur sou-
ligne le principe d’interprétation au fondement de sa lecture de la philo-
sophie morale de Descartes: « [...] ‘la morale de Descartes ne sera pas prise
ici précisément elle-méme comme une donnée, autrement dit comme une
réalisation intellectuelle dont la structure et les limites seraient nettes; il
s’'agira plutét du nom d’un probléme a explorer dans ses diverses dimen-
sions » (8). L’auteur insiste a raison sur la difficulté de répondre de maniére
idoine a la question du statut, du contenu, de la cohérence et de la portée
des réflexions morales dispersées dans l'ceuvre cartésienne. En effet, les
textes cartésiens consacrés a la morale sont d'une part peu nombreux et
éparpillés dans I'ensemble du corpus. Ils se trouvent dans la troisiéeme partie
du Discours de la méthode, dans la Lettre-préface aux Principes de la philo-
sophie, dans les Passions de I’dme, et dans la correspondance de Descartes
(en particulier dans ses échanges épistoliers avec Christine de Suede,
Elisabeth de Bohéme et Chanut). D'autre part, ces textes relévent plus de



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 325

I’ébauche que d’une véritable théorie morale aboutie. A titre d’exemple, on
peut évoquer la question du rapport entre la morale « par provision »
annoncée dans le Discours et la « plus haute et plus parfaite » morale de la
Lettre-préface et la morale « définitive » thématisée dans les lettres de
Descartes avec ses correspondants précités, et dans le traité des Passions de
I'dme (cette question est traitée au chapitre X, « La perfection de la morale »,
311-338).

Dans le chapitre premier, «Liberté et structure de I'ame» (25-75), 'auteur
aborde la question complexe de l'unité de la doctrine cartésienne de la
liberté de la volonté telle qu’elle se pose dans les Méditations et dans les
lettres au Pére Mesland. L'auteur endosse la position de Genevieve Rodis-
lewis en montrant que la position de Descartes a l'égard de la liberté
d’indifférence n’est pas discordante (cf. interprétation de Gilson), mais est
un « approfondissement ou un développement de la pensée cartésienne » (36).
La question de la détermination de la volonté et des enjeux moraux n’est pas
tranchée, mais problématisée. L’auteur conclut son essai en citant 'article 53
de la premiére partie des Principes: « [...] ainsi I'imagination, le sentiment ou
la volonté dépendent tellement d’'une chose qui pense que nous ne les
pouvons concevoir sans elle. Mais au contraire, nous pouvons concevoir
I'étendue sans figure ou sans mouvement, et la chose qui pense sans
imagination ou sans sentiment, et ainsi du reste. » La question largement
débattue dans la recherche cartésienne récente est de savoir si la volonté est
implicitement contenue ou non dans la formule énigmatique «et ita de
reliquis » (74).

Dans le deuxiéme chapitre, « Les passions comme ‘sens intérieur’ » (77-
114), I'auteur rend compte de l'originalité de la conception cartésienne des
passions: celles-ci sont causées par le corps, mais elles se rapportent a I'ame.
Aussi constituent-elles I'évidence de I'union entre les deux substances, ou
dans les termes de 'auteur, « le premier factum de notre humanité » (112).

Le troisieme chapitre, « La subjectivité cartésienne de 'amour » (115-147)
éclaircit le paradoxe de Descartes comme penseur de I'amour a partir des
articles des Passions, et surtout des lettres de Descartes a Chanut (1*" février
et 6 juin 1647). La these de Jean-Luc Marion, selon laquelle « I’ego cartésien
réduit toute altérité possible, sauf celle de Dieu » (119) fait I'objet d'une dis-
cussion critique. L’auteur objecte, a raison, me semble-t-il, que l'interpréta-
tion de Marion reconstruit « un concept de 'amour intégralement métaphy-
sique (déterminé par la ‘primauté’ de I'ego et de I'empire de la représenta-
tion ) » (142). Dans son argumentaire, Kambouchner montre que le lieu
propre de I'amour « est dans la théorie de '’homme » (142).

Le chapitre cinq « La loi morale vue par Descartes » (171-197) montre de
maniére convaincante que la notion de loi morale universelle a laquelle il
faudrait obéir est étrangeére a la réflexion cartésienne. Au lieu d'une légis-
lation universelle abstraite, Descartes propose une perfection de soi (voir a
ce titre le chapitre X, 311-338) par la régulation des passions en prenant en
compte la diversité des dmes. Ainsi ceux dont les dmes sont nobles et fortes
n'ont pas besoin de loi, « parce qu’ils n'ont pas besoin de se commander
quelque chose a eux-mémes pour obtenir d’eux-mémes quoi que ce soit. [...]



326 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Quant aux seconds [les ames faibles et basses] [...] la représentation d’une loi
sera en eux inopérante, soit qu’ils doivent se sentir incapables d’y obéir, soit
qu’ils n’aient véritablement de cesse de faire loi par eux-mémes en comman-
dant a tout et a tous » (195-196).

Le chapitre suivant, « Une métaphysique sans mal » (199-224) aborde la
conception cartésienne du mal métaphysique. Méme s’il est incontestable
que Descartes développe une théodicée dans la Quatriéme Meéditation,
I'origine du mal apparait peu dans son ceuvre. Sans doute la raison est celle
que Kambouchner invoque: « [...] la lecon de Descartes est qu’elles [les ques-
tions dont le mal est I'objet] sont déja ou d’emblée des questions de trop,
non seulement inutiles et vaines, mais inconvenantes et dangereuses, car
nourrie d'une ‘admiration’ fascinée qui n’a pas sa place dans la philosophie »
(224).

Le septieme chapitre pose la question de la pensée politique de Descartes
(« Une politique des passions », 225-251). L'auteur du Discours n’a pas éla-
boré de théorie politique au sens strict du terme. A la différence de Hobbes
et de Spinoza, Descartes semble adopter une réserve de type pascalien.
Néanmoins, sa réflexion sur les passions, en particulier sur la générosité pose
les fondements d’'une anthropologie politique et dont la continuation « fait
sans doute partie des tiches que Descartes a laissée a ses ‘neveux’ » (251).

Le chapitre suivant interroge la position cartésienne a la religion chré-
tienne (« ‘Nous, chrétiens...’ : Le probléme de la foi », 253-290). L’auteur fait
état de cette question en rappelant que « le Dieu de Descartes reste d’appa-
rence assez peu trinitaire, et du reste au fond trés peu personnel » (289). La
distinction entre la puissance de la raison pour la connaissance de Dieu et
celle de la grace pour le salut de 'ame (cf. Descartes & Mersenne, mars 1642)
est constitutive de la pensée religieuse de Descartes.

Dans le neuviéme chapitre intitulé, « Morale des Lettres et morale des
Passions » (291-309), l'auteur s’'interroge sur les raisons possibles qui ont
conduit Descartes a évoquer certains aspects dans ses lettres (par exemple
les notions de souverain bien et d’amour de Dieu) et a les taire dans son
traité, et inversement (par exemple, la vertu de la générosité; voir aussi le
chapitre quatre qui lui est consacré, 149-169). L'auteur invoque entre autres
la différence de genre entre le traité public et les lettres semi-privées tout en
maintenant que Descartes suit une intention fondamentale dans ses écrits,
« celle de dessiner une certaine disposition intérieure » (308).

Le chapitre qui clot le recueil (XI) est consacré a la question de ’huma-
nisme cartésien, « L’humanisme cartésien : un mythe philosophique ?» (339-
360). L'humanisme de Descartes a donné lieu a des positions différentes,
sinon opposées dans le débat francais au XX*™ siécle (cf. Léon Brunschvicg
et Lévi-Strauss). Il n’est du reste pas étonnant de constater une divergence
de points de vue sur la question, tant le terme d’humanisme revét des sens et
connotations fort différents selon les références culturelles et historiques et
I'utilisation idéologique que l'on veut parfois en faire. L’auteur reprend et
nuance les réflexions d’'Henri Gouhier, selon lequel I'humanisme cartésien
équivaudrait a un « humanisme sans érudition ». Si Descartes affirme
« qu'un homme honnéte n’est pas plus obligé de savoir le grec ou le latin que



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 327

le suisse ou le bas-breton » (La Recherche de la vérité, AT X 503, cité 344), il
n'implique pas nécessairement que la lecture des libri primarii soit secon-
daire (348).

Descartes et la philosophie morale est exemplaire en ce qu'il pose admira-
blement les problémes qu’une lecture attentive des textes cartésiens affé-
rents a la morale suscite pour l'intelligence de la pensée cartésienne et au-
dela de celle-ci : Ce livre interroge les fondements mémes de la philosophie
morale. On peut seulement regretter que la question de la félicité ne fasse
pas l'objet d’'un chapitre entier. Les conditions de la « béatitude naturelle »
constituent une véritable difficulté d’'interprétation.

L’ouvrage contient un index nominum. Il est dommage que I’ensemble des
références bibliographiques ne soit pas répertorié dans une bibliographie
globale.

ISABELLE WIENAND



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

