
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Warum ist alles Seiende gut? : Boethius' Argumentation in De
Hebdomadibus

Autor: Weiner, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sébastian Weiner

Warum ist alles Seiende gut? - Boethius'
Argumentation in De Hebdomadibus

i

Boethius' kleiner Traktat De hebdomadibus stellt für das früh- bis
hochmittelalterliche Denken eine wichtige Quellenschrift dar, und die Tradition

seiner Kommentierung reicht von Thierry von Chartres und Gilbert
von Poitiers bis zu Thomas von Aquin. Systematisches Interesse hat die
Schrift in den letzten Jahrzehnten darum geweckt, weil sie zum ersten Mal
explizit den Unterschied zwischen Sein und Seiendem geltend macht, der
im Existenzialismus als Unterscheidung zwischen être und étant eine
wesentliche Rolle spielt. Mein Interesse gilt hier weder der Wirkungsgeschichte

noch dieser Unterscheidung, sondern Boethius' Argument dafür,
dass alles, was nach dem Guten strebt, selbst gut ist. Denn damit bereitet
er den Weg für das transzendentale Gute im Mittelalter.

In der modernen Literatur zu diesem Traktat wird sein Argument
meines Ermessens nicht zureichend diskutiert. Schrimpfs Monographie
zielt weniger auf den Inhalt der Schrift ab als auf seine mittelalterliche
Wirkungsgeschichte.1 De Rijks Untersuchung, welche den lateinischen
Text gegenüber der Edition von Steward/Rand an vielen Stellen entscheidend

verbessert, geht zwar ausführlich auf die so genannten Axiome ein,
die anschließende Argumentation wird aber nur am Rande gestreift (dies
ist verständlich, da De Rijks Interesse nicht vorrangig dem Traktat gilt,
sondern dem Begriff esse bei Boethius).2 MacDonalds Darstellung sollte
dieses Desiderat dem Vorhaben nach beseitigen, doch wird sich seine
Rekonstruktion des Arguments an vielen Stellen als unpassend erweisen.3
Gerards Untersuchung diskutiert zwar die Argumentation als solche und
anschließend die in den Axiomen verwendete Terminologie, unterlässt es
dann aber, die Argumentation im Lichte dieser Terminologie zu erläutern.
Und damit bleibt eine präzise Antwort auf die Frage aus, inwiefern für

1 SCHRIMPF, Gangolf: Die Axiomenschrift des Boethius (De Hebdomadibus) als
philosophisches Lehrbuch des Mittelalters. Leiden: Brill 1966.

2 De Rijk, Lambert Marie: On Boethius's Notion ofBeing. A Chapter of Boethian Semantics,

in: KRETZMANN, Norman (Hg.): Meaning and Inference in Medieval Philosophy. Studies in
Memory ofJan Pinborg. Dordrecht: Reidel 1988, 1-29.

3 MacDonald, Scott: Boethius's Claim that all Substances are Good, in: Archiv für
Geschichte der Philosophie 70 (1988) 245-274.



2J2 Sebastian Weiner

Boethius alles Seiende gut ist und inwiefern nicht.4 Am ehesten kommt
meinem Vorhaben Marenbon nahe, der in seiner Monographie zu Boethius
eine hervorragend knappe Darstellung der Argumentation dieses Traktats
liefert, wobei er aber aufgrund der dabei gebotenen Kürze viele Fragen
nicht aufgreifen kann und daher gewichtige Punkte unberücksichtigt
lassen muss.5

Was ich zu sagen habe, ist im Grunde kurz, der Weg der Darstellung
allerdings steinig. Für die Erklärung von Boethius' Argumentation unterlasse

ich es dabei bewusst, neuplatonische Erklärungsmodelle herbeizuziehen,

die ihm sicherlich an vielen Stellen als Vorlage gedient haben.
Sofern wir den argumentativen Ansatz des Traktats ernst nehmen, müssen
die vorangestellten Axiome zureichen, um die anschließende Argumentation

abzustützen. Ein Rückgriff auf andere Quellen würde der Argumentation
bereits einen Mangel unterstellen. Das erklärte Ziel von Boethius'

Darstellung ist dabei die Angabe einer Erklärung, wie die Substanzen in eo

quod sunt gut sein können, ohne substanziell gut zu sein.6 Warum diese

Frage von Interesse ist und damit auch eine Antwort, wird erst der Verlauf
des Traktats zeigen.

Boethius zeigt aber mehr, als er hier verspricht. Nicht nur das Gutsein
der Substanzen legt er dar, sondern auch, in welcher Hinsicht überhaupt
alle Seienden (ea quae sunt) ein Gutsein haben. Wir erhalten damit eine
Antwort auf die Frage, inwiefern das bonum ein Transzendentale ist, das

von jedem Seienden (ens) gesagt werden kann. Für die Darlegung seiner
Argumentation, die aus Axiomen und den Schlüssen daraus besteht, ist es

unvermeidbar, sich zunächst intensiv mit den Axiomen zu befassen, denn
sie sind alles andere als selbsterklärend. Den Ausgangspunkt der
anschließenden Argumentation bildet dabei die Überzeugung, alles Seiende
sei gut, um in der Folge dann zu klären, wie dieses Gutsein erklärt werden
kann. Eine klare Unterscheidung zwischen dem Seienden und den
Substanzen macht Boethius hierbei nicht, und so spricht nichts dagegen, die
eingangs als Beweisziel formulierte Behauptung, dass die Substanzen
genau nur in eo quod sunt gut sind, auf alles Seiende auszuweiten. Bereits
den Ausgangspunkt der Argumentation kann man aber fragwürdig finden:
Inwiefern kann man davon ausgehen, alles Seiende sei gut? Boethius

4 GERARD, Casey: An Explication of the De hebdomadibus of Boethius in the Light of St.

Thomas's Commentary, in: Thomist. A Speculative Quarterly Review 51,3 (1987) 419-434.
5 MARENBON, John: Boethius. Oxford: University Press 2003, 87-94.
6 1-4: Postulas, ut ex Hebdomadibus nostris eius quaestionis obscuritatem quae continet

modum quo substantiae in eo quod sint bonae sint, cum non sint substantialia bona,
digeram [...]. Ich beziehe mich hier wie auch in der Folge auf die Zeilenangaben der Edition
von ANCIUS M.S. BOETHIUS: The Theological Tractates. With an engl. Transi, by H.F.
STEWART, E.K. RAND and S.J. TESTER The Loeb Classical Library 74). Cambridge: University
Press 1973.



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 273

verweist dafür zunächst auf etwas, das er „allgemeine Ansicht der
Gelehrten" (communis sententia doctorum) nennt:

Die Seienden sind gut; die gemeinsame Ansicht der Gelehrten hält nämlich
fest, dass alles Seiende zum Guten strebt, alles aber nach Ähnlichem strebt.
Die also nach dem Guten streben, sind selbst gut.7

Es ist klar, dass mit dem Guten hier nicht das moralisch Gute gemeint sein
kann, denn nicht alles Seiende, ja nicht einmal jede Substanz kann nach
dem moralisch Guten streben. Die Ansicht der Gelehrten, mit der Boethius
seine Untersuchung beginnt, wirft die weitere Frage auf: Woher wissen
wir, dass alles nach dem Guten strebt? Thomas von Aquin verweist in
seinem Kommentar zu dieser Textstelle auf Aristoteles, demzufolge das
Gute schlicht der Name für dasjenige sei, wonach alles strebt. Sofern das
Seiende strebt, strebt es nach einem Gut.8 Für einen Aristoteliker strebt
damit alles nach irgendeinem Gut, für einen Platoniker hingegen alles nach
dem einen Guten. Das artikellose bonum erlaubt beide Lesarten, doch
Boethius schlägt sich hier auf die Seite der Platoniker: alles strebt nach
dem einen primum bonum.

Der Grundsatz, alles nach dem Guten Strebende sei selbst gut, bringt
ferner die generelle Frage auf den Plan, warum die Dinge nach dem Guten
streben, wenn sie doch bereits selbst gut sind. Ist die Aussage, Gutes
strebe nach Gutem, nicht ein Widerspruch? Boethius' Erklärung wird
hierauf eine Antwort geben.

II

Die wichtigsten Axiome für das eigentliche Argument sind, in der
klassischen Nummerierung, die Axiome II und IX.9 Ich beginne mit der
Darlegung von Axiom II:

Sein [esse] und das, was ist [id quod est] sind verschieden. Das Sein als
solches nämlich ist noch nicht, das aber, was ist, ist und besteht, nachdem es
die Seinsform empfangen hat.10

7 56-59: Ea quae sunt bona sunt; tenet enim communis sententia doctorum omne quod
est ad bonum tendere, omne autem tendit ad simile. Quae igitur ad bonum tendunt, bona
ipsa sunt.

8 Expositio libri Boetii De ebdomadibus III, zitiert nach Opera Omina (Leonina) vol. L.

Rom: Commissio Leonia 1992, 275, 21-23: Unde et in I Ethicorum Philosophus dicit quod
bonum enunciaverunt sapientes esse id quod omnia appetunt.

9 Ich behalte hier diese Nummerierung bei, auch wenn ich mit De Rijk Axiom I für kein
solches halte, sondern für eine Bemerkung zu den nachfolgenden Axiomen: ihre Gültigkeit
ist den Gelehrten bekannt, nicht aber allen Menschen. Ebenso halte ich seine Zusammenlegung

von VII und VIII für sinnvoll.
10 Diversum est esse et id quod est; ipsum enim esse nondum est; at vero quod est,

accepta essendi forma, est atque consistit (De Rijks Interpunktion).



274 Sebastian Weiner

Die Überlegung, wonach das hier verwendete esse und id quod est den

griechischen Ausdrücken xô elvai und xô öv entspricht, ist nahe liegend
und wurde von Hadot bereits weiterverfolgt. So gibt er als Vorlage für
diese Unterscheidung Marius Victorinus an, ferner Porphyr und Damas-
cius.11 Aus aristotelischer Sicht ist diese Unterscheidung unhaltbar, da es

für Aristoteles kein unbestimmtes Sein gibt und daher kein xô etvat. Es

gibt nur Seiendes, und dies hat notwendig eine bestimmte Form. To etvat
signifiziert daher bei ihm entweder dasselbe wie xô öv oder gar nichts, und
erst die neuplatonische Philosophie macht für diese Ausdrücke eine
grundlegende Differenz geltend.12 Vor dem plausiblen Hintergrund einer

Latinisierung der griechischen Ausdrücke xô elvai und xô öv sind die
Interpretationsversuche von Duhem und Schurr, wonach Boethius' esse für
die aristotelische zweite Substanz stehe, befremdlich.^ Diese Position
Duhems wird bis heute fortgeführt, etwa von MacDonald, Marenbon und
Arling.u Duhems Bezug der Unterscheidung auf die aristotelische
Substanzlehre hin halte ich für einen unvorsichtigen Synkretismus, weil
substantia hier bei Boethius nicht, wie bei Aristoteles, ein Amalgam aus Form
und Materie meint, oder in Individuum und allgemeine Form zerfallt,
sondern ein aus reinem Sein (ipsum esse) und einem bestimmten Sein (esse

aliquid) bestehendes Konkretum darstellt. Das zeigt Axiom V, wonach der
Ausdruck substantia für ein esse aliquid in eo quod est steht.1;

Es gibt weitere Gründe gegen die Identifikation des esse und id quod est
mit der aristotelischen Substanzunterscheidung. Davon abgesehen, dass

11 HADOT, Pierre: La distinction de l'Être et de l'Étant dans le ,De Hebdomadibus' de Boèce,
in: Miscellanea Mediaevalia 2 (1963) 147-153.

12 Ein gutes Beispiel für Aristoteles' Indifferenz bietet Metaphysik V 7, ioi7a7-b6. Ferner

gibt er in De Int. 3, iöb22-23 an, tô eîvûg signifiziere nichts.
23 So hält es Duhem für zweifelsfrei, dass Boethius' bei dieser Unterscheidung von esse

und id quod est einer Vorlage von Themistius folgt, bei der die individuierte Form von der
allgemeinen unterschieden ist, siehe DUHEM, Paul: Le système du monde. Paris: Hermann
réimpr. 1954-1965, tome V, 288. Seine Bezugnahme auf De trin. II, 29-31 scheint mir keine
Beweiskraft zu haben. Siehe zu Schurr, der Duhem darin folgt, die Darstellung von COLLINS,

James: Progress and Problem in the Reassessment of Boethius, in: The Modern Schoolman
23h (i945) 1_23> 2-

H So gibt MacDonald an, esse stehe für die zweite Substanz aus der aristotelischen
Kategorienschrift, id quod est hingegen für die erste, siehe DERS.: Boethius's Claim that all
Substances are Good, 247-249. Darin folgt Marenbon, wenn er das esse mit einer „form" wie
„humanity" gleichsetzt, siehe DERS.: Boethius, 89, und diese Gleichsetzung findet sich wieder
bei ARLING, A.: The Metaphysics of Individuals in the Opuscula Sacra, in: MARENBON, John
(Hg.): The Cambridge Companion to Boethius. Cambridge: University Press 2009, 129-154,
137-138. Aufgrund der Art der Beispiele ist zu vermuten, dass die genannten Interpreten hier
nicht Piatons Formbegriff im Sinne einer idea vor Augen haben, sondern Aristoteles' eidos,

ganz im Sinne Duhems.
25 „V. Diversum est tantum esse aliquid et esse aliquid in eo quod est; illic enim accidens

hie substantia significatur." Die Identität des in eo quod est mit ipsum esse wird sich dabei
noch zeigen.



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 275

diese Identifikation keine Entsprechung im Traktat findet, ist sie mit Blick
auf Boethius' Übersetzungen abwegig. Aristoteles' erste Substanz (oùola
übersetzt Boethius konsequent mit substantia, die zweite ebenso, oder, in
Abgrenzung zur ersten, mit essentia.16 Beide Ausdrücke geben folglich das

griechische oùaia wieder, wohingegen tô elvai nichts mit der aristotelischen

Substanzlehre zu tun hat. Und gleiches gilt für das lateinische
Pendant esse, welches hier zur Diskussion steht.'7 Vertretbar ist die

genannte Auffassung, das ipsum esse sei die forma essendi, lediglich dann,
wenn Form hier nicht im aristotelischen Sinne verstanden wird, sondern
als reines unspezifisches Sein.18 Die reiche Diskussion um den Ausdruck
forma essendi muss hier nicht weiter interessieren, solange klar ist, dass

ipsum esse vom id quod est in den geschaffenen Substanzen unbedingt zu
unterscheiden ist. Auf dieser Unterscheidung bauen nicht nur die nachfolgenden

Axiome auf, sondern auch die anschließende Argumentation hängt
davon entscheidend abd9

Dass dabei esse bzw. to elvai allgemein für das Sein als solches steht,
das keine konkrete Form hat, ist nicht schwer verständlich, auch wenn
man fragen kann, ob es ein solches überhaupt gibt. Den Kontrast dazu
bildet das, was uns Aristoteles und seine mittelalterlichen Interpreten als

ôv bzw. ens darlegen: ein Seiendes, das distinguierbar, identifizierbar und
definierbar ist, gerade weil es eine bestimmte Seinsform hat. Die Frage
kann dann einzig lauten, warum Boethius hier nicht von ens spricht (wie
in seiner Kategorienübersetzung für tô öv), sondern von id quod est.
Thomas von Aquin fasst in seinem Kommentar daher zurecht das id quod

16 Ersteres in seiner Kategorienübersetzung, Letzteres in Contra Eutychen III.
•7 ]. Schultz und E. Synans Vorschlag, das fragliche esse im Rückgriff auf Augustinus zu

klären, mag zwar generell sinnvoll sein, doch ihr Resultat einer „identification of,being' with
.essence' (and indeed with .substance')" ist aus den genannten Gründen für Boethius nicht
adäquat, siehe DIES.: St. Thomas Aquinas. An Exposition of the On the Hebdomads of
Boethius. Introduction and Translation. Washington, D.C.: University Press 2001, xxi & xxxviii.

18 Mit dieser Einschränkung hat wohl De Rijk die Sache aufgefasst, wenn er für Axiom II
die forma essendi mit dem ipsum esse identifiziert und vorsichtig als „the constitutive ,ontic
element'" bestimmt, DERS.: On Boethius's Notion of Being, 17. Ferner fragt Mclnerny in
meinem Sinne kritisch gegen Obertellos Gleichsetzung von esse mit forma, wie dies
angesichts von Boethius' Vorgabe esse ex forma est (De trin. II, 21) sinnvoll zu vertreten sei, siehe
MclNERNY, Ralph: Boethius and Aquinas. Washington D.C.: University Press 1990,192.

*9 Siehe zur Diskussion um die forma essendi HADOT, Pierre: Forma essendi. Interprétation

philologique et interprétation philosophique d'une formule de Boèce, in: Les Etudes
Classiques 38, 2 (1970) 143-156. Es ist hier nicht der Ort, um ausführlich auf Hadots
Überlegungen einzugehen, weshalb ich mich auf eine Anmerkung beschränke: Hadot zufolge hat
das id quod est / to öv bei Porphyr und Marius Victorinus am esse / TO elvat teil (ebenda,
149), in unserem Traktat aber hat das id quod est, wenn überhaupt, am primum bonum teil
und nicht am esse (vgl. De Hebdo. 119-124). Daher lässt sich diese neuplatonische Vorlage
nicht einfach auf Boethius übertragen.



276 Sebastian Weiner

est als ens auf.20 Thierry von Chartres' Identifikation des esse mit der
entitas erhellt zwar wenig, weist aber in die richtige Richtung: das esse ist
die Abstraktion von der Bestimmtheit des ens.21

III

Schwierig ist nun, dass die wichtige Unterscheidung zwischen esse und id
quod est bzw. to elvai und to 6v aus Axiom II dem Ausdruck nach in der
anschließenden Argumentation keine Rolle spielt. Dort wird uns
stattdessen die Terminologie aus der Eingangsfrage begegnen, also der
Ausdruck substantialiter esse im Kontrast zu esse in eo quod est. Wie lässt
sich das zusammenbringen? In den Axiomen liegen diese beiden
Ausdrücke nur einmal vor, und zwar in Axiom V.22 Terminologisch gesehen
besteht daher zwischen den Axiomen und der anschließenden Argumentation

des Traktats kein ersichtlicher Zusammenhang. Um einen solchen
herzustellen, ist zu fragen: Soll man das id quod est der substantia und das

esse dem in eo quod sunt auf solche Weise zuordnen, dass substantia und
in eo quod est denselben Gegensatz bilden wie id quod est und esse?

De Rijk sieht im Zusammenbringen des ersten Paares kein Problem, da

er in seiner Übersetzung des zweiten Axioms bezüglich des id quod est
hinzufügend von substance spricht.23 Es liegt dann nahe, auch das in eo

quod est dem esse zuzuordnen. Aber was meint Boethius überhaupt mit
dem Ausdruck in eo quod est? In den Untersuchungen von Schrimpf,
Casey, MacDonald und Marenbon sucht man nach einer Klärung desselben
vergeblich. Das überrascht umso mehr, als mit in eo quod est genau die
Weise gegeben sein wird, auf welche alle Dinge gut sind. Eine Klärung ist
also unbedingt erforderlich, um das gesamte Argument zu verstehen.

Eine eindeutige griechische Vorlage vermag ich für diesen Ausdruck
nicht zu erkennen. De Rijk hält es für zweifelsfrei, in eo quod est gebe das

griechische fj öv wieder, also Aristoteles' „insofern es ist" (inquantum ens,
wie die Metaphysik-Übersetzer es später formulieren werden).24 Ich halte
dies für plausibel, aber nicht unmittelbar evident. Erst die nachfolgende
Untersuchung wird die Richtigkeit seiner Überlegung zeigen. Und dann

20 Expositio libri Boetii De ebdomadibus II, 271, 103. Ich sehe hingegen nicht, inwieweit
Axiom VI und die darin behandelte Teilhabe Licht in die Bedeutung von id quod est bringen
soll, wie Schrimpf es annimmt, siehe DERS.: Die Axiomenschrift des Boethius, 9.

21 Siehe HARING, Nikolaus: Two Commentaries on Boethius by Thierry of Chartres, in:
Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen age 27 (i960) 65-136,136 (8).

22 „Diversum est tantum esse aliquid et esse aliquid in eo quod est; illic enim accidens
hic substantia significatur." Eine Erläuterung dieses Axioms unterlasse ich, da es für die
Argumentation nur von geringer Bedeutung ist.

23 De Rijk: On Boethius's Notion of Being, 18: „but [it is] the that which is, [that] is as a
substance." Ebenso verfahrt SCHRIMPF: Die Axiomenschrift des Boethius, 8.

24 On Boethius's Notion ofBeing, 20.



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 277

bedeutet in eo quod est so etwas wie „insofern es ist". In Axiom II ist dabei
nicht nur von esse die Rede, sondern auch von ipsum esse, und De Rijk
kritisiert zurecht die Einschätzung der Interpreten, mit ipsum esse sei Gott
gemeint. Denn von Gott zu sagen, er sei noch nicht (ipsum esse nondum
est), ist für christliche Theologen ausgeschlossen. Vielmehr geht es um
eine Abgrenzung des Seins als solchem hin zum distinguierbaren Seienden,

und zwar in Bezug auf die Substanzen.25 Gilbert von Poitiers bietet
dazu eine elegante Lösung an, wonach das esse in ipsum esse mehrdeutig
sei: Für die Theologen sei damit das Sein Gottes gemeint, für die
Philosophen das der Substanzprädikate.26 Dass es Boethius beim ipsum esse vor
allem um das Sein der Dinge geht, zeigt sich in der Folge (107-108, 130-
133)-

Fassen wir vorläufig zusammen: Der Kontrast wird einerseits zwischen
dem esse und dem id quod est aufgezogen, andererseits zwischen dem in eo

quod est und substantialiter esse bzw. substantia. Das in eo quod est lässt
sich dabei am Besten aus ontologischer Perspektive bestimmen: es ist das
Sein einer Sache, insofern sie ist.

IV

Neben dieser grundlegenden Unterscheidung ist wie angekündigt Axiom
IX für Boethius' Argumentation von Bedeutung. Es formuliert die
Bedingungen des Strebens:

Alle Verschiedenheit entzweit, Ähnlichkeit ist anzustreben. Und was etwas
anderes anstrebt, zeigt sich selbst als natürlicherweise so seiend, wie es

dasjenige ist, das es anstrebt.27

De Rijk hält den Inhalt des Axioms für zu komplex, um ihn in seiner
Untersuchung erschöpfend diskutieren zu können. Mit dieser
Einschätzung der Komplexität hat er durchaus Recht, doch erfordert die
nachfolgende Argumentation eine Auseinandersetzung mit dem Axiom; es

wird der entscheidende Punkt in der ganzen Untersuchung sein. Zunächst
zur Übersetzung. Elsässer übersetzt discors als „uneins", was sprachlich
zwar nahe liegt, aber keinen haltbaren Sinn ergibt. Nicht die diversitas ist
uneins, sondern vielmehr das Diverse. Die diversitas entzweit zwei Dinge

25 On Boethius's Notion ofBeing, 18: „Of course, ipsum added to esse is only intended to
set .being' (esse) apart from the compound substance of which it is the constitutive
element." Hier darf man sich nicht von Axiom VII und VIII aus dem Tritt bringen lassen, wo
das ipsum est dem id quod est zugeordnet wird. Man hat dann noch immer zu unterscheiden
zwischen ipsum esse und ipsum est. Auch Marenbon steht einer Identifikation von (ipsum)
esse mit einem göttlichem Prinzip kritisch gegenüber, siehe DERS.: Boethius, 90.

26 HÄRING, Nikolaus (ed.): The Commentaries on Boethius by Gilbert of Poitiers, 27-33
(193-194)-

27 „Omnis diversitas discors, similitudo vero appetenda est; et quod appétit aliud, tale
ipsum esse naturaliter ostenditur quale est illud hoc ipsum quod appétit."



278 Sebastian Weiner

voneinander.28 Schwierig zu interpretieren ist das Adverb naturaliter, das
dem esse zugehört.29 Thomas von Aquin bietet für diesen Ausdruck eine
bemerkenswerte Interpretation an: naturaliter meine eine inclinatio naturalis

der strebenden Dinge, also eine natürliche Neigung. So strebe alles
Schwere darum abwärts, weil es eine natürliche Neigung zu solchem
Streben habe.3° Diese Interpretation geht in die Richtung des Naturbegriffs,

den Boethius den Aristotelikern zuschreibt: natura est motus
principium per se non per accidens (Contra Eutychen I, ed. Stewart/Rand,
41-42). Und sie ergibt zunächst einen brauchbaren Sinn: Die strebenden
Dinge sind darum naturaliter so beschaffen, wie das Erstrebte, als sie einen
natürlichen Hang zum Erstrebten haben. Und diesen Hang verortet
Thomas in der natura essentialis der Dinge.

Der Ausdruck naturaliter tritt bei Boethius in verschiedenen Kontexten
auf, aber abgesehen von dieser Stelle nur einmal als naturaliter esse. In
Contra Eutychen gibt er an, das naturaliter esse verweise auf die natürliche
Bewegung, welche den körperlichen Dingen eigen ist.31 Und wenn man das
Ziel der Bewegung als Endzweck und Gutes auffasst, schließt sich der Kreis
zu unserem Traktat. Dennoch vertrete ich die Ansicht, dass diese
Interpretation in die falsche Richtung führt, denn das kann nicht das von
Boethius Intendierte sein. Wenn Boethius einen Beweis führen will,
wonach alles Strebende eine natürliche Neigung zu genau dieser Art von
Streben mitbringt, wäre seine anschließende Argumentation inadäquat. Er
müsste dann nicht zeigen, inwiefern die Dinge ihrem Sein nach gut sind,
sondern inwiefern alles Streben einer natürlichen Neigung folgt. Er müsste
also lediglich wiedergeben, was Aristoteles in der Nikomachischen Ethik
vorgibt.

Für ihn und die genannten Gelehrten seiner Zeit (doctores) geht es

nicht um die Erklärung, warum alles nach irgendeinem Gut strebt,
sondern warum es nach dem Guten strebt, dem einen und höchsten. Die
Überzeugung, dass es solch ein erstes Gutes gibt, ist für Boethius
unantastbar. Es sei die Ansicht aller Gebildeten wie Ungebildeten, Christen wie

28 Dies entspricht im Übrigen Boethius' Auffassung, wonach die Verschiedenheit das

Prinzip der Vielheit ausmacht, STEWART/RAND/TESTER (ed.): De Trinitate, 13-25.
29 Gilbert von Poitiers liest hier: „ostenditur ipsum esse naturaliter tale [...]", was den

Sinn aber nicht entscheidend verändert, siehe: The Commentaries on Boethius by Gilbert of
Poitiers, 81 (205).

3° Expositio libri Boetii De hebdomadibus II, 274, 301-305: „[...] quia scilicet naturalem
inclinationem habet ad id quod appétit; que quidem naturalis inclinatio quandoque sequitur
ipsam essenciam rei, sicut grave appétit esse deorsum secundum rationem sue essencialis
nature."

31 Contra Eutychen 50-53: „Non enim quia lectus est, deorsum cadit, sed quia terra est, id
est quia terrae contingit, ut lectus esset; unde fit ut lignum naturaliter esse dicamus, lectum
vero artificialiter."



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 279

Heidend Dabei meint naturaliter esse kaum Anderes als das ipsum per se

esse, wie die Anwendung des Axioms IX in der Argumentationsfolge zeigt:
Weil die Teilhabe am Guten kein Gutsein per se ermögliche, sei durch
Teilhabe am Guten kein Streben nach dem Guten erreichbar.33 Dies ist nur
vertretbar aufgrund von Axiom IX, wonach das Strebende naturaliter so
sein muss, wie das Erstrebte. Von daher bilden die Ausdrücke naturaliter
esse und ipsum per se esse hier dieselbe Argumentationsbasis. Damit steht
das ipsum esse aus Axiom II auch in einem Zusammenhang mit dem
naturaliter esse aus Axiom IX.

Bei aller Unscharfe muss dies vorab so stehen bleiben, da erst die
Diskussion von Boethius' Argumentation Weiteres klären wird. Die eigentliche

Argumentation für das Gutsein des Seienden leitet der schon
angeführte Grundsatz der Gelehrten ein, wonach alles nach dem Guten
Strebende bereits selbst irgendwie gut ist. Dieses irgendwie' gilt es in der
Folge zu präzisieren. Es ist von vorn herein klar, dass dies nicht genau die
Weise des Gutseins sein kann, die erstrebt wird; denn dann müssten die
Dinge gar nicht mehr streben. Bonum ist demnach mehrdeutig.

V

Boethius erwägt zwei Möglichkeiten, auf die ein Gutsein der Substanzen
denkbar ist. Entweder sind sie durch Teilhabe gut oder substanziell. Sind
sie durch Teilhabe gut, dann, so seine naheliegende Folgerung, nicht an
sich (per se).34 Diesen Synkretismus, bei dem die (latinisierte) aristotelische

Unterscheidung von per se und per accidens auf die platonische Teil-
habe-Lehre appliziert wird, muss man hier hinnehmen, um dem Argument
folgen zu können.35

Was nach dem Guten strebt, muss, so Boethius, per se gut sein, und
damit strebt das, was nur durch Teilhabe gut ist, nicht nach dem Guten.
Letzteres sei aber zugestanden (67: sed concessum est), und die Teilhabe
ist daher keine Lösung. Um dieses Argument nachvollziehen zu können,
muss man sich allerdings nach der Vorgabe umsehen, der gemäß das nach
dem Guten Strebende notwendig per se gut ist. Es liegt Axiom IX nahe,
doch dort ist nicht vom per se esse die Rede, sondern vom naturaliter
ipsum esse. Aus Mangel an Alternativen kann aber nur dieses Axiom die

32 92-95: „Amoveamus igitur primi boni praesentiam paulisper ex animo, quod esse

quidem constat idque ex omnium doctorum indoctorumque sententia barbarumque gentium
religionibus cognosci potest."

33 65-67: „Si igitur participatione sunt bona, ipsa per se nullo modo bona sunt: non igitur

ad bonum tendunt."
34 62: „Si participatione, per se ipsa nullo modo bona sunt."
35 Bereits Maioli bezichtigt, ob zu Unrecht oder nicht, Boethius in diesem Traktat eines

eher mäßigen Eklektizismus, siehe MAIOLI, Bruno: Teoria dell'Essere e dell'Essistente e

Classificazione delle Scienze in M. S. Boezio. Arezzo: Bulzoni 1977, 21.



28o Sebastian Weiner

Argumentationsbasis bilden, und dann wird das per se esse das naturaliter
ipsum esse wenigstens implizieren. Dabei ist ein Umstand bemerkenswert:
In seinem Beispiel einer Teilhabe am Weißen spricht Boethius nicht vom
per se album esse, sondern vom per se esse in eo quod ipsum est (64-65).
Darin sind gleich drei der diskutierten Ausdrücke versammelt: das per se,
das in eo quod est sowie das ipsum. Sie sind damit zwar nicht
gleichbedeutend, aber es gilt: Wenn etwas per se gut ist, dann in eo quod est und
im Sinne des ipsum esse. Und der Ausdruck naturaliter ipsum esse stellt
dann eine Präzisierung des ipsum esse dar. Die Frage indes, warum
Boethius hier mit einer solch variationsreichen Terminologie aufwartet,
wäre eine eigene Untersuchung wert. Als Erklärung für das Gutsein
verbleibt somit nur das substanzielle Gutsein der Substanzen. Damit aber, so
Boethius, sind sie dem ersten Guten, also Gott, nicht mehr unähnlich, und
wenn sie ihm ähnlich sind, so sind sie Gott selbst (da nichts anderes Gott
ähnlich ist als er selbst).

Ein substanzielles Gutsein der Dinge ist damit nicht nur aus
theologischen Gründen unhaltbar, sondern wirft sofort die Frage auf, warum die
Dinge dann noch nach irgendeinem Gutsein streben sollten; was sub-
stanziell gut ist, hat die bestmögliche Art des Gutseins bereits erreicht.36
Sie würden demnach gar nicht mehr nach dem Guten streben, was dem
vorangehenden Grundsatz der Gelehrten widerspricht, wonach alles nach
dem Guten strebt (57-58). In beiden angeführten Fällen gibt es also kein
Streben nach dem Guten, weil das Gutsein durch Teilhabe zum Streben
nicht ausreicht und das substanzielle Gutsein ein Streben sinnlos bzw.
unmöglich macht. Die Dinge sind also auf keine Weise per se gut, und
damit vermögen sie auch nicht, nach dem Guten zu streben (gemäß Axiom
IX).37

Es muss daher eine andere Weise des Gutseins geben. Boethius schlägt
als Lösung vor, vom ersten Guten für einen Moment abzusehen und zu
fragen, auf welche Weise die Seienden in Absehung des ersten Guten gut
sein könnten. Man kann sogleich fragen, was der Zweck einer solchen
Abstraktion sein soll. Axiom IX fordert, so lässt sich antworten, dass alles
Strebende naturaliter ipsum das ist, was es erstrebt. Das nach dem Guten
Strebende ist also per se gut. Boethius zeigt jetzt, dass das Seiende niemals

per se gut sein kann, wenn es nicht ein erstes Gutes gibt, von dem es das
Gutsein erhält. Sein und Gutsein wären dann notwendig je Verschiedenes
in den Dingen. Gibt es demnach kein erstes Gutes, dann ist auch das
Seiende nicht per se gut. Ist es aber nicht per se gut, vermag es nicht, nach

36 Ich spreche hier der Einfachheit halber von Dingen im Sinne der entia, obwohl, sofern
es um das substanzielle Gutsein geht, nur Substanzen gemeint sein können.

37 Für die Rekonstruktion dieser Aporie beanspruche ich keine Originalität. Sie findet
sich bereits bei MARENBON: Boethius, 91.



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 281

dem Guten zu streben.38 Auf welche Weise erhält damit das Seiende das
Gutsein vom ersten Guten? Dies kann nicht, wie gezeigt, durch Teilhabe
geschehen (weil es dann nicht per se gut ist). Wie also sonst? Die Antwort
bezieht sich auf Piaton und lautet: Da dasjenige, wodurch das Seiende das
Sein erhält, das erste Gute ist, ist das Sein des Seienden, welches das
Seiende erhält, gut.39 Das Seiende hat also nicht am ersten Guten teil und ist
daher gut, sondern es hat das Sein vom ersten Guten empfangen (suscepit,
34), und hat daher ein gutes Sein.

Boethius vermeidet es hier, das Empfangen des Seins als Teilhabe am
ersten Guten aufzufassen. Weder schließt er aus, dass das Seiende das Sein
durch Teilhabe erhalten hat, noch macht er dies explizit geltend.40 Er
beschränkt sich auf die Ausdrücke deßuere (120) und ex eo fluxit (123).
Liest man das Axiom VI unter De Rijks Vorgabe, wonach dort zwei Weisen
des Teilhabens unterschieden werden, so ließe sich hier angeben, die
Teilhabe am Sein sei etwas prinzipiell anderes als die Teilhabe am Guten.
De Rijk unterscheidet es wie folgt: „[...] one affecting an object's being-
subsistent, the other its being some thing.'V Im einen Fall bedingt die
Teilhabe, dass ein Seiendes überhaupt ist, im anderen, dass es etwas
Bestimmtes ist, etwas Weißes, Rundes, Gerechtes etc. Und insofern ein
Seiendes das Sein erhalten hat, ist es bereits gut.

Gegen die Applikation dieser Teilhabe-Unterscheidung auf die Frage
hin, ob das Seiende durch Teilhabe das Sein erhalten hat, wäre zunächst
nichts einzuwenden. Warum aber spricht Boethius hier nicht von der
Teilhabe am Sein? Es ist, so meine Antwort, gar nicht das erste Sein, durch
das alles Seiende sein Sein erhält, sondern das erste Gute. Und es ist
wiederum nicht das Gutsein, das die Seienden vom ersten Guten erhalten,
sondern das Sein. Wollte man hier ein Teilhabeverhältnis aufziehen, wäre
es schief, weil dann das Seiende am Guten teilhätte, um zu sein (und nicht,
um gut zu sein).

3® Das Argument sieht auf den ersten Blick zirkulär aus, da ohne das erste Gute ohnehin
kein Streben danach möglich ist. Boethius aber will hier vom ersten Guten nicht vollständig
absehen, sondern nur hinsichtlich der Frage, auf welche Weise das Seiende dann gut sein
kann.

39 Vorlage für diese bei den Neuplatonikern verbreiteten Auffassung bildet etwa Politeia
VI, 5o8e~509b, wo Piaton die idea des Guten als Ursprung des Seins auffasst.

4° Marenbon merkt dazu an, „[...] Boethius is not very clear about the exact nature of the
relationship [...]", siehe DERS.: Boethius, 93.

41 DE RIJK: On Boethius's Notion of Being, 20. Für diese Auslegung schlägt De Rijk eine
Lesart des Axioms vor, die von Stewart/Rand abweicht, aber sowohl hinsichtlich der
Handschriften als auch inhaltlich sinnvoller ist: VI. „Omne quod [ohne: est] participât eo quod est
esse ut sit, aliquo [statt: alio vero] participât ut aliquid sit. Ac per hoc id quod est participât
eo quod est esse ut sit; est vero ut participet aliquolibet."



282 Sebastian Weiner

Ich denke daher, dass Boethius im Falle des ,Seinsempfangs' ganz
bewusst nicht von Teilhabe spricht.42 In Axiom III gibt er vor, damit eine
Teilhabe möglich sei, müsse bereits etwas (aliquid) vorliegen. Damit aber
etwas ein Etwas ist, muss es das Sein aufnehmen (suscapere). Eine
Teilhabe, um zu sein, ist damit ausgeschlossen.43 Damit steht, so könnte man
zu denken geben, Axiom III dem Axiom VI in der Lesart De Rijks entgegen.
In der Tat sieht es danach aus. Doch um eine Klärung herbeizuführen,
muss man sich auf eine textkritische Diskussion einlassen, was nicht
Gegenstand dieser Untersuchung sein kann. Ich gebe Axiom III hier
einfach darum den Vorrang, weil sich dort keine den Sinn verändernde Lesart
anbietet.

VI

Das Seiende ist also per se gut, weil es das Sein vom ersten Guten erhalten
hat. Diese Redeweise vom Gutsein ist nicht abwegig, auch wenn sie sich
nicht auf alle denkbaren Prädikate analog übertragen lässt. Wenn ich vom
vollkommenen Weisen einen Rat erhalte, so wird dieser Rat weise sein;
und zwar genau deshalb, weil er vom vollkommenen Weisen stammt. Und
wenn ich von jemandem, der durch und durch ehrlich ist, ein Lob erhalte,
so wird es ein ehrliches Lob sein. Wenn daher die Dinge ihr Sein vom
vollkommen Guten erhalten, so ist ihr Sein ein gutes Sein; es ist notwendig
gut.

Dieser Argumentationskern ist im Traktat knapp gehalten. Wahrhaftig
gut ist nur das erste Gute und damit auch nur das Sein des ersten Guten.
Das Sein der Dinge wird auf paronyme Weise gut genannt (denominatively,
wie es De Rijk nennt), weil es vom ersten Guten herkommt.44 Von denom-

inativa, dem lateinischen Ausdruck für 7taQO)vupa, spricht Boethius in
diesem Kontext zwar nicht, doch liegt auf den ersten Blick nahe, dass die
Mehrdeutigkeit von gut, die er hier aufzeigt, einer paronymen
Prädikationsweise entspricht. Gut wird dann vom Seienden auf paronyme Weise

42 Diese Nichterwähung der Teilhabe bezüglich des Seins merken bereits J. Schultz und
E. Synan an, legen sich allerdings nicht fest, ob man hier von einer Teilhabe sprechen darf
oder nicht, siehe DIES.: An Exposition of the On the Hebdomads ofBoethius, xxxv & lxiii.

43 31-34: „Quod est participare aliquo potest, sed ipsum esse nullo modo aliquo
participât. Fit enim participatio cum aliquid iam est; est autem aliquid cum esse susceperit."
Bereits für Axiom II hatte sich gezeigt, dass mit ipsum esse nicht das göttliche Sein gemeint
sein kann, sondern nur das Sein der Substanz. Es ist daher hier in Axiom III das ipsum esse
der Substanz, das auf keine Weise an etwas teilhat. Es wurde, christlich gesprochen,
erschaffen.

44 119-121: „Idcirco quoniam esse eorum a boni voluntate defluxit, bona esse dicuntur."
De Rijk ist der einzige, der auf diese gewichtige Erklärung der Redeweise vom Gutsein
eingeht, siehe DERS.: On Boethius's Notion ofBeing, 24.



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 283

gesagt.45 Die aristotelische Darlegung der Paronymie, wonach etwa
Grammatiker von Grammatik abgeleitet ist, kennt Boethius durch Übersetzung
und Kommentierung der aristotelischen Kategorienschrift bestens.

Da die Paronymie die nahe liegende Antwort auf die Frage bildet, auf
welche Weise man von allem Seienden sagt, es sei gut, ist ein kurzer Blick
auf Boethius' Kategorien-Kommentar sinnvoll. Dabei zeigt sich sogleich,
warum er hier im Traktat das erste Gute und das Seiende nicht als
denominativa ausweist. Damit eine Paronymie vorliegt, müssen seiner
Ansicht nach drei Bedingungen erfüllt sein: Erstens muss etwas der Sache
nach teilhaben, zweitens dem Namen nach, und drittens muss eine trans-
figuratio des Ursprungnamens möglich sein, etwa der Tapfere als
Transfiguration der Tapferkeit.46 Im fraglichen Fall haben die Seienden das
Gutsein aber nicht durch Teilhabe (weil auch nicht das Sein), und daher
wohl unterlässt es Boethius, hier von denominativa zu sprechen. So macht
er im Kommentar deutlich: „Welche Dinge auch immer nicht der Sache
nach teilhaben, können (auch) keine denominativa sein."47 Es ist mir kein
anderer Ausdruck geläufig, der die präsentierte Redeweise vom Gutsein
adäquat benennt; und auch Boethius nennt keinen. Klar ist aber, dass die
Transfiguration des Namens gut vom ersten Guten herkommend auf das
Seiende herab auf andere Weise geschieht, als es für das Vorliegen einer
Paronymie der Fall sein muss; es geschieht eben nicht aufgrund einer
Teilhabe. Boethius diskutiert in seinem Kommentar zwar den Fall, dass

trotz einer Teilhabe keine Namensübertragung geschieht, doch den
umgekehrten Fall (keine Teilhabe, aber Namensübertragung) erwähnt er nicht.
Und offensichtlich gibt es für ihn auch nur den einen Fall, wo dies vorliegt:
beim Empfangen des Seins vom ersten Guten. Um seinen Vorgaben
gerecht zu werden, nenne ich die vorliegende Mehrdeutigkeit von gut daher
eine pseudo-Paronymie.

Man nennt also die Dinge gut (bona dicuntur), weil sie vom ersten
Guten abstammen. Sie sind nicht in der Weise gut, wie man es vom ersten
Guten sagen kann, aber sprachlich wird hier keine Unterscheidung
getroffen. Diese Mehrdeutigkeit gilt auch für das in eo quod est.

Allein Gott sei eigentlich auf diese Weise gut (in eo quod est).48 Von
den übrigen Dingen zu sagen, sie seien ihrem Sein nach gut (in eo quod
sunt), ist nur adäquat, weil ihr Sein vom dem abstammt, worauf diese

45 Während bei Aristoteles Dinge paronym sind, hat sich seit dem Mittelalter die Rede

von einer paronymen Prädikationsweise eingebürgert. An dieser Art des Prädizierens ist mir
hier gelegen.

46 In Categorias Aristotelis, PL 64, 168A11-15: „Tria sunt autem necessaria, ut
denominativa vocabula constituantur: prius ut re participet, post ut nomine, postremo ut sit
quaedam nominis transfiguratio, ut cum aliquis dicitur a fortitudine fortis [...]."

47 In Categorias Aristotelis, 168B5-7: « Quare quaecunque re non participant, denominativa

esse non possunt."
48 121-122: „Primum enim bonum, quoniam est, in eo quod est bonum est."



284 Sebastian Weiner

Weise wirklich zutrifft. Und so sage man auch mit Recht, die Dinge seien
ihrem Sein nach (ipsum esse) gut, weil ihr Sein von demjenigen abstammt,
dessen Sein selbst wahrhaftig gut ist.49

Damit haben wir den Grundsatz der Gelehrten, was nach dem Guten
strebt, sei selbst gut, disambiguiert. Das Gutsein des Erstrebten ist ein
anderes Gutsein als das des Strebenden. Wäre es dasselbe, wäre ein Streben
absurd. Das Wort gut bezeichnet beim Erstrebten ein vollkommenes Gutsein

durch sich selbst, beim Strebenden hingegen das Sein, das durch das

erste Gute empfangen wurde; dieses Sein ist aufgrund seiner Abstammung
ein gutes Sein.

Dazu eine Bemerkung zum eingangs problematisierten Ausdruck in eo

quod est.
Da bereits das erste Gute in eo quod est gut ist, kann in eo keine

Teilhabe implizieren. Denn das erste Gute ist in nichts anderem oder hat
daran teil. Vielmehr meint in eo quod est solches wie ,darin, dass es ist'
oder einfacher .insofern es ist'. De Rijks Verweis auf das griechische rj öv
erweist sich daher als zutreffend. Wenn man zudem fragt, ob das erste
Gute auch hinsichtlich seiner Substanz und des id quod est gut ist, so lässt
sich dies bejahen. Das erste Gute ist ein Unteilbares, Einfaches. Und
Axiom VII gibt vor, beim Einfachen sei das esse und das id quod est
untrennbar als Eines gegeben.5° Beim Zusammengesetzten, und damit bei
den erschaffenen Substanzen, sind beide hingegen zwei Dinge. Darum und
nur darum kann Boethius auch sagen, die Dinge sind dem Sein nach
(ipsum esse bzw. in eo quod sunt) gut, nicht aber substanziell, da dies bei
den Geschöpfen etwas je Verschiedenes ist.

VII

Auf den ersten Blick sieht Boethius' Darlegung der Mehrdeutigkeit des

bonum nicht sonderlich innovativ aus. Die gesamte christliche Theologie
überträgt die Benennungen für Geschöpfliches auf den Schöpfer, weshalb
Gott das eigentlich Gute, Schöne und Seiende genannt wird. Diese
Tradition reicht von Marius Victorinus über Augustinus und Gregor von
Nazianz bis zu Pseudo-Dionysius Areopagita.51 Was so genannte Innova-

49 122-123: „quoniam ex eo fluxit cuius ipsum esse bonum est." Der Ausdruck ex eo fluere
meint sicherlich ein Herabfließen oder Herausströmen im Sinne der Neuplatoniker, und der
von mir gewählte Terminus abstammen soll die Sache lediglich metaphorisch abschwächen.
Das Argument als solches sowie seine Überzeugungskraft sehe ich dadurch nicht gefährdet.

5° 45-48: VII. „Omne simplex esse suum et id quod est unum habet. (VIII.) Omni com-
positio aliud est esse, aliud ipsum est."

51 Stellvertretend für diese theologische Tradition sei Augustinus zitiert, Confessiones 11,

6: „[...] nec ita pulchra sunt nec ita bona sunt nec ita sunt, sicut tu conditor eorum, quo
comparato nec pulchra sunt nec bona sunt nec sunt." Auch in PSEUDO-DlONYSIUS

AREOPAGITAS Schrift von den göttlichen Namen liegt diese Reflexion vor, De div. nom. IV, PG



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 285

tionen in der Philosophie angeht, ist dabei generell Vorsicht geboten, doch
halte ich es für vertretbar, dass dieser Traktat von Boethius den ersten
überlieferten Text darstellt, in dem das Gutsein für alles Seiende behauptet
und gerechtfertigt wird, und zwar ein per se Gutsein. Es ist zwar ein
anderes, minderwertigeres Gutsein als beim ersten Guten (was den Überlegungen

der affirmativen Theologie nahe kommt), aber bonum ist gemäß
Boethius ein vollumfänglich adäquates Prädikat für alles Seiende. Und die
Darlegung dieser Adäquatheit gibt dem Traktat philosophisches Gewicht.

Wie groß allerdings will man dabei die Differenz zwischen Sein und
Benennen ansetzen? Impliziert das Gesagte nicht, man nenne die Dinge
bloß gut, sie sind es in Wahrheit aber gar nicht? Das könnte dem Lehrsatz,
das nach dem Guten Strebende müsse selbst gut sein, gar eine façon de

parier unterstellen: Das Gutsein der Dinge ist keine ontologische Forderung,

sondern nur eine Redeweise, die darum gerechtfertigt ist, weil alle
Dinge vom ersten Guten abstammen. De Rijks Darstellung lässt diesen
Punkt offen. Ich glaube, man tut Boethius und allgemein dem mittelalterlichen

Denken unrecht, wenn man den Kontrast zwischen Sein und
Benennen auf diese Weise zuspitzt. Im lateinischen Mittelalter, und zwar
auch im Kontext der Transzendentalien ens, bonum und verum, war es

gängige Praxis, eine vermeintliche Aporie mit der Erklärung zu lösen,
Verschiedenes werde (durchaus zurecht) mit demselben Wort benannt. Damit
einher geht niemals die Forderung einer Sprachreform, wonach die
fragliche Sache sinnvollerweise neu zu benennen sei, um Missverständnisse zu
vermeiden. Der von Aristoteles diagnostizierte Umstand, dass ein Wort auf
vielfache Weise gesagt wird (multipliciter dicitur), empfand das Mittelalter,
anders als die analytische Philosophie des 20. Jahrhunderts, keineswegs als
auszumerzendes Gräuel.52

Es ist daher sicherlich sinnvoll, in Boethius' Verfahren einen Vorläufer
für die später gängige Methode anzusehen, vermeintliche Aporien mit
einer Reflexion auf die Wortverwendung zu lösen. Das heißt nicht, dass
das Seiende nur gut genannt wird, aber auf keine Weise gut ist. Entscheidend

ist vielmehr, dass die Art und Weise, wie das Seiende gut ist, sich
grundsätzlich von der des ersten Guten unterscheidet. Und diese Differenz
wird in der Redeweise der Gelehrten nicht zureichend abgebildet. Das
erste Gute ist gut, weil es substanziell gut ist, das Seiende hingegen ist gut,
insofern und weil es ist, und zwar durch das erste Gute. Das Transzendentale

bonum bahnt sich den Weg: Jedes ens ist notwendig ein bonum. Erst
aufgrund der Unterscheidung von in eo quod est und id quod est vermag

3, 693B5-18 & 696B-C, wobei man aber zugestehen muss, dass dieses Werk vermutlich erst
im 6. ]h. entstanden ist und damit nach Boethius' Traktat.

52 Siehe zu dieser grundverschiedenen Bewertung der Mehrdeutigkeit SCHULTHESS, Peter:
Mehrdeutigkeit (multiplicitas) als charakteristisches Thema der logica moderna innerhalb der
ars disputationis, in: Recherches de théologie et de philosophie médiévale 76,2 (2009) 287-
334-



286 Sebastian Weiner

Boethius die Behauptung aufzustellen, dass zwar sowohl die Seienden als
auch das erste Gute in eo quod sunt gut seien, es aber doch keine
Ähnlichkeit zwischen ihnen gebe.53

Doch warum kommt Boethius hier überhaupt auf die Ähnlichkeit zu
sprechen? Mit der Behauptung, die Dinge seien dem ersten Guten (und
damit dem Erstrebten) nicht ähnlich, ist es ihm offensichtlich ernst, da er
sie wenig später wiederholt (145). Aber hat nicht der anfangliche Lehrsatz
behauptet, alles Strebende strebe nach Ähnlichem? Elsässer sieht
angesichts dieser Forderung nur die Möglichkeit, bei seiner Übersetzung
korrigierend in den Text einzugreifen. Das non est simile in 145 schränkt er ein
zu „ist nicht (nur) ähnlich".54 Es ist ihm aber gar nicht ähnlich, wie wir
erfahren haben (in 134-135).

Stellt sich Boethius damit gegen die Lehrtradition? ja und Nein. Blicken
wir noch einmal auf die sententia communis doctorum sowie auf Axiom IX.
Das Axiom gibt vor, Ähnlichkeit sei anzustreben (similitudo appetenda
est), der Lehrsatz behauptet hingegen, das Strebende strebe nach ihm
Ähnlichem.55 Während das Axiom hinsichtlich des Strebens also von einer
diversitas ausgeht, fordert der Lehrsatz als Ausgangspunkt eine similitudo.
Der Lehrsatz bildet das Fundament für den Schluss, das nach dem Guten
Strebende sei selbst gut: weil es eben dem ähnlich sein müsse, das es
erstrebe. 56 Unter Einhaltung der Forderung nach Diversität in Axiom IX ist
dieser Schluss aber nicht mehr gegeben. Welcher Aussage ist also der
Vorrang zu geben?

Die Forderung des Lehrsatzes, alles strebe nach Ähnlichem, ist bereits
für sich genommen nicht plausibel. Theologisch handelt man sich das
Problem ein, inwiefern alles Seiende (und nicht nur der Mensch als Abbild
Gottes) dem ersten Guten ähnlich sein soll. Indem es ihm ähnlich sei, so
lernen wir aus Boethius' Argumentation, sei es mit Gott notwendig identisch

Î57 Boethius negiert daher die Ähnlichkeit zwischen Strebendem und
Erstrebten, ohne die Behauptung aufgeben zu müssen, die nach dem
Guten strebenden Dinge seien selbst gut. Sie sind gut, aber das impliziert
nicht, dass sie dem ersten Guten darin ähnlich sind. Dies ist vielmehr ein
Fehlschluss, der sich aus der Mehrdeutigkeit von bonum ergibt. Damit
bleibt die Forderung aus Axiom IX bestehen, wonach eine Ähnlichkeit erst

53 131-135: „quoniam non potest esse ipsum esse rerum nisi a primo esse defluxerit, id est
bonum; idcirco ipsum esse bonum est nec est simile ei a quo est."

54 144-146: „Idcirco et esse eorum bonum est et non est simile substantiali bono id quod
ab eo fluxit."

55 58-59: „omne autem tendit ad simile (nicht: ad similitudinem!)."
56 59-60: „Quia igitur ad bonum tendunt, bona ipsa sunt."
57 77-79: „[...] primo sint bono similia ac per hoc hoc ipsum bonum erunt; nihil enim

praeter se ipsum simile est." Damit ist auch Gilbert von Poitiers aufwändige Unterscheidung
von similitudo und identifias hinfallig, siehe: The Commentaries on Boethius by Gilbert of
Poitiers, 70-77 (203-204).



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 287

anzustreben ist (similitudo appentenda est); denn genau dies ist der Zweck
des Strebens.

Der erste Satz aus Axiom IX, wonach Ähnlichkeit erst anzustreben sei,
bildet dabei auch die Vorgabe für den zweiten Satz des Axioms, wonach
das Strebende naturaliter ipsum so sei, wie das Erstrebte. Dass darin kein
Widerspruch hegt, hat Boethius gezeigt: per se ipsum naturaliter gut zu
sein, heißt noch nicht, auf dieselbe Weise gut zu sein wie das erste Gute.
Dieses ist substanziell gut, alles Übrige hingegen nicht. Das lässt sich noch
deutlicher machen. Nicht einmal eine Paronymie lässt auf Eigenschaftsidentität

schließen. Zu sagen, ein Musiker sei der Musik ähnlich, ist
unangebracht. Nun kann man sagen, der von Boethius verhandelte Fall sei
anders geartet, da hier zwei Substanzen als Relate einer Ähnlichkeits-
beziehung vorkommen. Die göttliche und die geschöpfliche Substanz
haben die Eigenschaft, gut zu sein, und hinsichtlich des Gutseins sind sie
einander ähnlich. In beiden Fällen aber hegt gar keine Eigenschaft vor. Die
göttliche Substanz ist substanziell gut, die geschöpfliche weder substanziell

noch im Sinne einer Eigenschaft (also als esse aliquid). Sie wird im
pseudo-paronymen Sinne gut genannt. Oder anders gesagt, nur das Sein
der geschöpflichen Substanz wird so genannt, weil es vom ersten Guten
abstammt.58

Selbst wenn man annimmt, das Sein der Dinge sei wirklich gut, ergibt
sich keine Schwierigkeit. Das Sein der Seienden ist zusammengesetzt, das
des ersten Guten hingegen einfach (Axiom VII und VIII), und daher ist die
Art des Gutseins auf die genannte Weise verschieden: Sofern das erste
Gute in eo quod est gut ist, ist es substanziell gut, da beides eine Einheit
bildet. Sofern das geschaffene Seiende in eo quod est gut ist, ist es nicht
substanziell gut, da Sein und Gutsein je Verschiedenes ist. Hierin zeigt
sich die Wichtigkeit von Axiom II für die Argumentation: diversum est esse

et id quod est.
Fassen wir zusammen: Entgegen des Grundsatzes der Gelehrten sind

Strebendes und Erstrebtes im Falle des Guten nicht ähnlich. Ihr Gutsein ist
verschieden, und daher der Ausdruck bonum esse mehrdeutig. Boethius
hat diesen disambiguiert und gleichzeitig aufgewiesen, auf welche Weise
die Dinge gut sind: in eo quod sunt. Damit ist die Forderung aus Axiom IX
erfüllt, das Sein des Strebenden müsse so sein wie das Sein des Erstrebten.
Das Sein beider ist gut, nur meint gut hier je Verschiedenes.

War die Ausgangsbehauptung noch, alle Substanzen seien gut, so hat
Boethius in seiner Argumentation den Gegenstandsbereich ausgeweitet:
nicht nur jede substantia, sondern jedes ens ist ein bonum.59 Interessanter-

58 Daher ist MacDonalds Problematisierung des Guten als „property" von vorn herein
unangebracht, siehe DERS.: Boethius's Claim that all Substances are Good, 272.

59 171: „Bona igitur omnia." Das Problem, das MacDonald hier für das Gute aufwirft, da
ein Gutsein immer graduell sei, ist daher nicht gegeben: das Transzendentale bonum kommt



288 Sebastian Weiner

weise wird Boethius die Geister, die er damit ruft, nur schwer wieder los.
Gegen Ende des Traktats weist er darauf hin, dass zwar alles Seiende gut
sei, weil der Schöpfer desselben gut sei, aber nicht alles Seiende gerecht,
wenngleich der Schöpfer gerecht sei. Das ist richtig, wirft für uns aber
sogleich die Frage nach dem Transzendentale verum auf: Gott wird von
den Theologen das Wahre genannt, und sofern alles Seiende intelligibel
ist, vermag es auch ein verum zu sein. Diese Konzeption des omne ens est
verum ist bei Augustinus längst angelegt, findet bei Boethius an dieser
Stelle aber keinen Eingang.60

VIII

Abschließend ist ein Blick auf Thomas' Interpretation dieses Traktats
aufschlussreich, denn er geht seinen eigenen Weg. Es ist auffallend, wie wenig
Thomas hier und generell aus Boethius' Präsentation des Transzendentalen

bonum macht. Alles, so schließt Boethius, sei ein bonum und das
bonum daher allgemein {generale).61 Und seine Begründung ist jetzt klar:
jedes ens ist ein bonum, weil dessen Sein vom ersten Guten abstammt.
Thomas' Begründung hingegen sieht ganz anders aus.

Bei ihm ergibt sich das Gutsein der res aus dem (denkbaren) Verhältnis
zweier Dinge zueinander, und in diesem Fall das Verhältnis der Seele (als
res) mit den übrigen Dingen, auf die sich das Streben der Seele richtet
(appetitus).62 Die Seele allein habe die Anlage, nach den Dingen zu streben
und mit ihnen zusammenzukommen (convenire), und was immer sie
erstrebe, sei per definitionem ein Gutes. Die Dinge sind also nicht darum gut,
wie bei Boethius, weil ihr Sein vom ersten Guten abstammt, sondern weil
sie in Relation zur Seele gedacht bzw. erfasst werden, die diese erstreben
kann.63

Thomas baut dabei seine Erklärung für das Gutsein aller Dinge auch in
den Kommentar zu diesem Traktat ein, wo definitiv eine andere Erklärung
vorliegt. Im Zusammenhang mit Boethius' communis sententia doctorum,
wonach alle Dinge gut sind, hat er sofort Aristoteles im Sinn und zitiert
den Beginn der Nikomachischen Ethik: bonum est quod omnia appetunt.
Und weil, so fahrt er fort, jedes Ding potentiell Erstrebtes ist, ist es ein

nicht einer Sache mehr zu als einer anderen, da auch kein Ding mehr oder weniger ein ens
und eine res ist als ein anderes. Siehe DERS.: Boethius's Claim that all Substances are Good,

270-271.
60 Siehe zu Augustinus Soliloquia II, 6,2 & 8,5.
61172: „Amplius bonum quidem generale est."
62 De veritate qu. I art. 1, resp. die., Opera omnia vol. XXII (Leonina). Rom: Santa Sabina

1975, Zeile 143-159.
63 Die komplexe Frage, ob Thomas' Ableitung der Transzendentalien eine Ordnung des

Seienden wiedergibt oder eine Ordnung des Denkens, lasse ich hier gänzlich unberührt.



Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus 289

bonumM Es liegt damit dieselbe Erklärung des bonum vor wie in De
veritate. Sie ist zwar schlüssig und vielleicht auch der von Boethius
überlegen, dem Traktat wird sie aber nicht gerecht. Mit Blick auf die Ethik
kann man jetzt fragen: Besteht demnach für diejenigen, die nach dem
moralisch Guten streben, die notwendige Bedingung, bereits irgendwie gut
zu sein? Die Antwort lautet: Die Strebenden sind faktisch gut, insofern sie
sind. Die Bedingung des Strebens, die Axiom IX aufstellt, ist von vorn
herein erfüllt: sofern das Strebende ist, ist es gut. Es ist also keine
Bedingung, die irgendwie moralphilosophische Sorge bereiten könnte.
Solange man mit Boethius an der Vorgabe festhält, alles Sein sei durch das
erste Gute gegeben, ist sie unproblematisch.

Zusammenfassung
Der Aufsatz hat eine detaillierte Darlegung von Boethius' Argumentation
zum Ziel, wonach alles Seiende gut ist. In einem ersten Schritt werden die so

genannten Axiome präsentiert, welche die Prämissen für das Argument
bilden, vor allem Boethius' bemerkenswerte und berühmte Unterscheidung von
esse und id quod est. In einem zweiten Schritt wird das Argument als
solches diskutiert, mit besonderem Augenmerk auf die Frage, in welcher
Hinsicht das Seiende gut sein soll. Dies führt zu einem dritten Schritt, in
dem gezeigt werden kann, dass Boethius eine alternative Auffassung des
Transzendentale bonum bietet, verglichen mit der späteren Doktrin von
Thomas von Aquin, die vollständig aufAristoteles zurückgeht.

Abstract
The aim of this paper is to provide a detailed explanation of the complex
argument used by Boethius to prove that all beings are good. In a first step,
the so called axioms which form the premises of the argument will be

presented, most notably Boethius' remarkable and famous distinction
between esse and id quod est. In a second step, the argument itself will be

discussed, especially the question: in what respect are things supposed to be

good. This leads to a third step, in which it will be shown that Boethius
offers a different concept of the bonum transcendentale than Aquinas does,
whose concept ofbonum was derived completely from Aristotle.

64 Expositio libri Boetii De ebdomadibus III, 275, 27-32: „[...] et ita cum cuiuslibet rei sit
aliquis appetitus vel intellectivus vel sensitivus vel naturalis, consequens est quod quaelibet
res appetat bonum; et ita concluditur quod omnis res sit bona, quod quaestio intenta
supponit."


	Warum ist alles Seiende gut? : Boethius' Argumentation in De Hebdomadibus

