
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? : Première partie :
enquête sur les annotations du commentaire de l'Apocalypse dans le
ms. Assise 82

Autor: Boureau, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alain Boureau

Richard de Mediavilla
fut-il aussi un exégète

Première partie:

Enquête sur les annotations du commentaire de

l'Apocalypse dans le ms. Assise 82

La carrière du franciscain Richard de Mediavilla n'a laissé aucun commentaire

biblique rédigé. Chez un grand penseur médiéval, la chose est rare,
du moins jusqu'au XIIIe siècle. Mais un minuscule indice suggère une
relation énigmatique entre Richard et le monde de l'exégèse. En effet, la
copie d'une postille sur l'Apocalypse dans le manuscrit Assise 82 (désormais

Ai) s'achève par un bref Testamentum fratris Richardi in fine summa-
rium. Ce testament, attribué à Mediavilla par les catalogues anciens,
procède d'une autre main que la postille. Sa présence est-elle fortuite

Introduction : un testament

Considérons donc ce testament en lui-même1. Au sommet de la page,
chaque colonne est surmontée l'une de Ihesus, l'autre de Christus, à la
façon dont une formule graphique signale l'unité première d'un texte dans

un Chirographe. L'expression bi-partie balise le texte pour indiquer qu'il
comporte ces deux colonnes et elles seules. L'adjectif summarius rendrait
compte de l'aspect informel d'un document important, mais passé sans
notaires ni témoins, sur le modèle de la procédure sommaire2.

Le texte pourrait être une simple admonition, mais il proclame sa

circonstance d'énonciation (ex testamento vobis recommando, in fine
vobis recommando). On note aussi l'esquisse d'une métaphore du testament

matériel : l'auteur lègue les deux deniers (duo minuta) que sont
l'amour et patience, en écho lexical à la parabole évangélique sur les deux

1 Texte édité en annexe 1. L'édition difficile de ce texte est issue d'une coopération étroite
et amicale avec Luc Ferrier que je remercie vivement. Il a aussi attiré mon attention sur les
Patarins des annotations. Je remercie aussi Sylvain Piron qui m'a signalé la mention du
testament du ms. 82 dans les catalogues de manuscrits.

2 II faut certainement exclure une scansion graphique qui ferait de summarium un sous
titre du document.



228 Alain Boureau

deniers de la veuveî. Un franciscain n'a à léguer que des enseignements
livrés à des disciples (addiscere volentibus). Le testament peut se diviser en
trois parties.

La première traite des vices à éviter ; le propos est commun et
correspond, grosso modo, aux péchés capitaux : dans l'ordre du texte, on
trouve la luxure, la gourmandise, la vaine gloire, la paresse, l'envie,
l'orgueil, l'avarice et la colère, avec un flottement sur la vaine gloire,
courant à l'époque, qui aboutit à huit péchés, et non sept. La transformation

de l'acédie en paresse est aussi assez commune dès la fin du XIIIe
siècle. La distinction de la gourmandise entre ventre et gorge met en
valeur les dangers de la boisson, en une tendance que l'on repère
fréquemment chez Thomas d'Aquin et chez Mediavilla. L'emphase sur
l'amour de l'argent pourrait être franciscaine.

En deuxième lieu, le texte considère le mode de formation de la
connaissance nécessaire. Deux disciplines (artes) sont nécessaires : l'art de
la dispute et la science des nombres4. Cette dernière fonde l'autre en
apprenant à réduire la pluralité à l'unité et à traquer les fausses unités.

La dernière partie, la plus longue, donne une recommandation morale
et affective (quantum autem ad affectivam) en vantant le pur amour (cari-
tas) et la patience. Si le legs d'amour est vite expédié au moyen d'une
citation d'Augustin, l'éloge de la patience est posé plus longuement. La vie
sur terre est un combat, et le combattant a besoin du bouclier triangulaire
(scutum) qu'est la patience, forme la plus puissante du courage. La

métaphore est longuement développée : la patience, comme le bouclier,
reçoit et repousse les coups.

Le testateur lègue donc un art mémoriel (harte irt visfaciet... recordatio)
de la patience en traçant la figure d'un écu militaire à partir de l'image de
la croix, constamment remémorée (jugiter memorata), placée dans les

replis de la mémoire (quodam sinu memorie in alio sinu memorie). Cette
croix, sans montant supérieur, correspond à la croix en forme de thau des
franciscains. Deux droites sont tracées à partir des extrémités du montant
transversal vers le pied du montant vertical, ce qui donne le triangle d'un
écu. Cette figure prend la vie d'une chose en croissance (nata, nutrita,
roborata), engendrée par la mémoire et l'espérance. Le tracé des lignes se

double d'une écriture (depingatur [..] scribatur), qui inscrit des versets
bibliques dans la figure. Comme dans les arts de la mémoire, un parcours
est suggéré, du bas du triangle (la mémoire de la fugacité du monde), puis
vers la gauche (désignée comme droite, suivant l'orientation médiévale et
renaissante des figures, décrites depuis leur propre position et non depuis

3 Cf. Marc 12,52.
4 Cet étonnant éloge d'une mathématique ontologique se retrouve chez Richard de

Mediavilla.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 229

celle du spectateurs), qui implique le souvenir de l'éternité, pour arriver à

la droite de l'espérance.
Le testateur ne pouvait ignorer le scutum fidei, figuration graphique de

la Trinité dont les premières traces se trouvent chez Pierre Alfonse et
Joachim de Fiore et dont on repère la première occurrence dans un
manuscrit du victorin Pierre de Poitiers (daté de vers 1202-1216). La figure
relie en triangle les cercles des trois personnes de la Trinité autour de la
centralité de Dieu, en y logeant aussi la croix et qui avait été repris dans

une illustration d'un manuscrit de la somme des vices du dominicain
Guillaume Peyraut vers 1265-12666. Le schéma du testament critiquait-il
implicitement une figure quaternaire de la Trinité, au centre des débats
avec Joachim de Fiore?

Par ailleurs, cette fin du testament est fort curieuse, car la patience
qu'elle loue n'a rien de spécifiquement chrétien et pourrait se trouver dans

un traité stoïcien antique. Elle exalte le pouvoir créateur d'un sujet qui
dépasse la contingence par un effort volontaire pour atteindre l'impassibilité.
La croix se transforme en un écu de protection sous l'effet de la volonté
(dos impassibilitatis et vita eterna).

I. DU TESTAMENT AU COMMENTAIRE

A. Ce testament, sans rapport apparent avec l'Apocalypse, ni avec son
commentaire, est-il venu dans le manuscrit, au hasard d'une page libre Il
semble que non : sous le texte, le scribe de la postille a ajouté « omnes
quaterni huius libri sunt VI et duo folia si aliqua scriptura. » Ces quaternions

sont de 6 feuilles doubles, donnant 12 de nos folios. Il restait donc
deux feuilles doubles de libre et le scribe (main 1) ne mentionne pas dans
ce lot le verso du P 68 ; or, il n'est pas inhabituel d'utiliser un verso
vierge7. Ce scribe aurait pu soit inscrire la mention finale au sommet de la

page libre, soit en condamner l'usage par une position médiane et ornée.
La place du testament lui était donc réservée, ce qui implique une forte
proximité temporelle entre les deux rédactions.

Mais alors pourquoi ce testament se trouve-il ici En quoi est-il une
conclusion du commentaire Pour l'instant, nous remarquons que quatre
des six citations scripturaires de ce court texte se retrouvent dans le

commentaire, dont deux s'enchaînent de façon identique. L'argument n'est
sans doute pas suffisant à soi seul, mais un second fait établit une relation
entre le testament et le commentaire : la main qui a écrit ce testament,
reconnaissable à certaines particularités (notamment la forme des pieds-de

5 Cela se retrouve dans les usages héraldiques.
6 EVANS, Michael: An Illustrated Fragment of Peraldus's Summa of Vice. Harleian MS

3244, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 45 (1982) p. 14-68.
7 Ces feuillets blancs ont disparu du manuscrit.



230 Alain Boureau

mouche, la graphie de la préposition de) a largement annoté le texte, pour
la première moitié du commentaire (jusqu'au P 32V inclus). Et jusqu'au
folio 40, on trouve encore des croix et des lignes verticales destinées à

noter des passages importants. Puis toute annotation cesse. Il est possible
que le testateur soit mort en annotant le commentaire.

Mais quel auteur annotait-il La tentative d'identifier le rédacteur
semble désespérée, tant les commentaires de l'Apocalypse, à part celui de
Pierre de Jean Olivi et de quelques autres, cultivent l'intemporalité et
charrient des matériaux anciens sans allusion à l'actualité8. Le commentaire,

que je nommerai désormais Ipse révélât, d'après son incipit, est
connu en sept manuscrits9. Sur la foi d'un de ces manuscrits (Assise 321,
désormais A2), il a été attribué au franciscain Guillaume de Méliton,
successeur de Jean de La Rochelle en sa chaire parisienne, mort vers 125710.

Or, on le verra, le commentaire n'a pu être écrit avant 1263, au plus tôt, du
fait qu'il utilise des passages du commentaire Vox Domini.

Or, cette attribution est donnée, dans ce manuscrit, qui paraît dater
aussi de la fin du XIIIe siècle, par un incipit d'une autre main que celle du
scribe qui semble être celle du rubricateur du texte, qui est intervenu aussi
comme correcteur. Une de ses interventions marginales identifie le Gilbert
(le pseudo-Gilbert de la Porrée), mentionné et glosé pour son prologue
dans Ipse révélât, avec Guibert de Tournai, franciscain, postérieur de plus
d'un siècle. L'ampleur de l'erreur jette un doute sur l'incipit. Par ailleurs,
bon nombre de ses corrections manifestent une mauvaise compréhension
du commentaire. Ainsi, bien des lemmes bibliques sont systématiquement
complétés en marge en dépit des choix précis du commentateur. On peut
donc écarter cette attribution.

Quel auteur franciscain peut avoir composé, entre 1263 et la fin du
siècle, date approximative du manuscrit 82 La possibilité de Mediavilla,
suggérée par l'attribution du testament par les catalogues anciens pour le

testament et par la mention d'époque de frère Richard, ainsi que la
probable identité de l'auteur du testament de l'auteur du commentaire, est
confortée par la seule mention dans le commentaire d'un terme de la

langue vulgaire. Sur le verset 21,8, le commentateur note : « Il dit donc : la

8 Voir la précieuse contribution de BURR, David: Olivi's Peaceable Kingdom. A Reading of
the Apocalypse Commentary. Philadephia : University of Pennsylvania Press 1993.

9 Assisi, Communale 82 ff. 1-68 (Ai); ms Assisi, Communale 321 (S. Francesco), ir-i33V
(A2); ms Orleans 53 ff. 212-223; Zwettl, Cisterzienser 64 ff. 212-318; Epinal 144 (51) ff. 1-101 et
ms Salzburg Univ. M II 167 ff. 155^338^ Prague, National Museum XVI D 9. Voir WACHTEL,
Alois : Die weltgeschichtliche Apocalypse-Auslegung des Minoriten Alexander von Bremen, in:
Franziskanische Studien (1937) 201-259 (voir note 169); STEGMÜLLER: Repertorium biblicum
medii aevi. Madrid : Consejo superior de investigaciones cientificas, 1940-1980, tome II., no.
418-428 et 2960, tome IX. 2927 et. 2966.

10 La similitude des lieux supposés de provenance, qui sont rassemblés par la plume de
David Burr sous le nom de Middleton a pu jouer. L'attribution à Guillaume n'est pas absurde
en soi et les travaux d'Irène Rosier-Catach ont montré l'importance de ce penseur.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 231

structure - c'est-à-dire le matériau - du mur - de la cité - était On
appelle ici structure ce avec quoi est construit un mur et comme on le dit
en langue vulgaire son estophe11. » L'auteur provient donc d'une région de

langue d'oil, qu'on peut préciser comme le nord de cette région : la
première attestation du mot en cette graphie, relativement minoritare (par
différence avec estoffe, estofle, estofe, estuffe, etofe atofe, astop12) signalée
par les dictionnaires se trouve en 1241 dans un testament de la comtesse de
Nesle, Marie de Chimay. Chimay est dans les Ardennes et la Picardie natale
de Mediavilla semble bien proche.

Un autre indice de poids nous oriente vers Mediavilla : trois des quatre
manuscrits^ de la postille sur l'Apocalypse du franciscain Vital du Four
(1260-1327) que j'ai consultés attribuent une analyse à un certain Ricardus.
Ils donnent cette attribution dans le texte, en la répétant en marge. À
propos de l'agneau « comme tué » (« tamquam occisum ») d'Apoc. 5,6,
Vital note : « en raison de ce mot, des hérétiques se sont dressés pour dire
que le Christ n'avait pas eu un vrai corps, mais un corps imaginé et par
conséquent qu'il n'était pas vraiment mort. Richard a répondu que le
tamquam exprime la vérité comme en Jean 1,14 : 'comme le Fils unique du
Père'n ». Or, ces mots se retrouvent de très près dans Ipse révélât^. Rien
d'approchant ne se trouve chez Richard de Saint-Victor, ni dans la tradition

antérieure au XIIIe siècle16. L'allusion à un argument des hérétiques
ainsi formulé renvoie assez précisément au fameux sermon prononcé en
1163 par le bénédictin Egbert de Schönaus contre des Cathares de Cologne
et à un autre du cistercien Hélinand de Froidmont18, qui reprit le thème au
début du XIIIe siècle. Certes, l'histoire de ce fragment reste complexe : on

11 Dicit igitur erat structura, id est materia, muri, id est civitatis. Structura hic dicitur ex

quo struitur murus et, ut dicunt in vulgari dicitur estophe, Ai 64 vb.
12 GODEFROID, tome I, p. 616.

•3 Assise 46, P H9va, Assise 66, P52rb ; Assise 358, 6ov. Le quatrième (Assise 71, 23V)

replace le respondet Ricardus par un respondeo.
H Ex hoc verbo insurgunt heretici dicentes Christum non habuisse verum corpus set fan-

tasticum et per consequens non vere mortuum. Respondit Ricardus quod li tamquam est
expressivum veritatis sicut loh. I (14) : quasi unigeniti a Pâtre.

'5 Tamquam occisum propter proximam resurrectionem II Cor. XIII (4) : crucifîxus est ex
infîrmitate : sed vivit ex virtute etc. & Sed quare dixit tamquam Nonne vere fuit occisus Ex
hoc dicunt quidam ipsum habuisse carnem fantasticam. Responsio : tamquam est expressivum

veritatis glorie - loh. I (14) : quasi unigeniti a Pâtre. Ai i9vb, Az 37 ra.
16 Recte autem non occisus, sed tamquam occisus in ecclesia cernitur, etsi mortuus est ex

infîrmitate, vivit ex virtute Dei. Vel certe in medio electorum suorum tamquam occisus stat
Christus quia quotidie in suis moritur electis, qui se mortifîcant cum vitiis et concupiscentiis,
Haymon d'Auxerre, PL 117, col. 1018. Tamquam occisum quia, etsi mortuus est ex infîrmitate,
vivit ex virtute Dei, Richard de Saint Victor, PL 196 col 757.

PL 195.
18 KlENZLE, B.N. : Mary speaks against. An Unedited Sermon of Hélinand for the

Purification, Paris, B.N., ms. lat. 14591, in: Sacris Erudiri 32 (1991) p. 291-308.



232 Alain Boureau

le trouve aussi dans les commentaires^ Vidit Iacob et Aser Pinguis, mais au
moins trois scribes et certainement Vital du Four l'ont attribué à un
Richard qui n'est pas le victorin et qui ne peut être que Mediavilla. Le style
d'analyse et en particulier la notion d'expressivité est fort scolastique. Le
commentaire de Vital cite à deux autres reprises un Ricardus, mais cette
fois il s'agit de citations de Richard de Saint-Victor, fort prisé comme
commentateur de l'Apocalypse. La polysémie des prénoms ne gênait pas
les auteurs médiévaux qui passent, par exemple, d'un Hugo à l'autre sans
plus de précision.

Mais ces deux indices ne sauraient nous dispenser d'une enquête sur
l'ensemble du commentaire.

B. Et d'abord comment situer alors ce texte dans la profusion des
commentaires du XIIIe siècle Ipse révélât suit de très près et de façon
continue, sans le nommer, le commentaire anonyme Aser pinguis, avec qui
Ipse révélât partage le prologue du pseudo-Gilbert de la Porrée, commenté
dans les deux cas20. La structure d'ensemble est la même. Certains détails
singuliers ne semblent se retrouver que dans ces deux textes : ainsi, au
chapitre II, les Nicolaïtes sont évoqués par une reprise littérale d'Aser
pinguis comportant le même vers, tiré sans indication de source, des
Héroïdes (vers 133) d'Ovide : « docebant vulgatam venerem, secundum illud
quod Iupiter esse pium statuit quodcumque iuvaret'. » Certes, le vers n'était
pas inconnu et fut quelquefois cité dès le XIIe siècle (Absalon de Saint-
Victor, Gauthier de Châtillon), mais il n'appartenait pas à une culture fort
partagée. Il en va de même du nom Iesuani, mis en parallèle avec
Christiani au chapitre II : « maintenant, les Chrétiens sont appelés ainsi en
raison du Christ ; alors ils seront nommés Jésuens en raison de Jésus parce
qu'alors il y aura un salut complet par le nom de Jésus, c'est-à-dire par, la
connaissance »21.

Une variante du texte biblique est commune aux deux textes sans être
partagée par d'autres : le verset 6,10 dit : « jusqu'à quand Seigneur saint et
véritable, tarderas-tu à faire justice et à venger notre sang sur les habitants

*9 En revanche, il ne trouve ni chez Matthieu d'Acquasparta Assise, 57, P 84, ni chez
Pierre de Jean Olivi (éd. Lewis).

20 II faudrait revenir sur l'utilisation, fort rare de ce prologue, ce qui implique une vaste
enquête sur les nombreux commentaires de l'Apocalypse.

21 Quia enim nunc a Christo dicuntur Christiani, tunc a Iehsu iehsuani quia tune a nomine
Iehsu, id est noticia, erit salus plena, P. çra, Ai. La notation est répétée au P i3rb. À ma
connaissance, l'adjectif jesuanus ne se trouve que plus tard, chez Nicolas de Cues (sermon
XVIII), avant de devenir, au XVIe siècle, une catégorie rêvée par Guillaume Postel. Pierre-
Antoine Fabre, que je remercie, me signale une occurrence dans la chronique de Michel le

Syrien, patriarche jacobite (1126-1199), mais ce texte de langue arménienne, ne pouvait guère
être connu avant Guillaume Postel.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 233

de la terre ?22 » Or Aser pinguis et Ipse révélât lisent non pas iudicas et
vindicas, mais deux fois vindicas, ce qu'on ne trouve nulle part ailleurs.
Graphiquement les deux mots peuvent se confondre assez facilement, mais
dans les deux commentaires, cette version est revendiquée et glosée par
une question : dans Aser pinguis, le traitement est rapide : « Répétition du
verbe venger ; c'est l'expression du désir », mais l'élaboration est plus
grande dans Ipse révélât et propose deux solutions :

« Pourquoi cette répétition Réponse : ce n'est pas une répétition, mais par
le premier emploi s'exprime le désir de vengeance sur les tyrans qui
persécutent dans l'effusion de sang, par le second la vengeance sur les autres,
comme les hérétiques, les faux frères et les hypocrites. C'est pourquoi on
écrit les habitants de la terre, comme le sont les hérétiques et les hypocrites
qui sont enracinés dans la terre par le désir de vaine louange et l'amour des

possessions. Ou bien dans le premier cas on exprime le désir de venger le

sang versé, dans le second on exprime envers qui, c'est-à-dire envers les

tyrans et les autres qui sont attachés à la terre.23 »

Et l'auteur reprend une troisième fois la question dans le paragraphe
supplémentaire qu'il ajoute à sa paraphrase développée d'Aser pinguis :

« Note : il répète deux fois le mot tu venges, ce qui est une marque de

l'expression du désir. » En outre, il conforte cette valeur de la répétition
par la citation d'un psaume qui comporte aussi une répétition volontaires.

Comment expliquer cette étrangeté La tradition depuis les temps
carolingiens donnait « jusqu'à quand, Seigneur, tarderas-tu à faire justice
et à venger notre sang sur les habitants de la terre ?25 » Or, l'auteur d'Ipse
révélât usait constamment de la Glose et d'Haymon d'Auxerre. C'est que le
XIIIe siècle avait introduit une autre duplication avec deux verbes
différents, mais le même régime : « jusqu'à quand Seigneur, tarderas-tu à faire
justice pour notre sang et à venger notre sang sur les habitants de la

terre ?26 ». On trouve ce texte dans les commentaires Vidit Iacob et Vox
domini. Les auteurs d'Aser pinguis et d'Ipse révélât se sentaient donc libres

22 usquequo Domine sanctus et verus, non iudicas, et non vindicas sanguinem nostrum de

hiis qui habitant in terra
23 F° 23 va. : quare repetitur illud Responsio : non est repetitio, sed per primum expri-

mitur desiderium vindicte de tyrannis persequentibus in effusione sanguinis, per secundum
aliorum, ut hereticorum, falsorum fratrum et ypocritarum. Unde subditur qui habitant in
terra, quales sunt heretici et ypocrite appetitu vane laudis et amore possessionum radicantur
in terra. Vel in primo exprimitur desiderium vindicte sanguini effusi, in secundo exprimitur in
quibus desideratur, quia in tyrannis et aliis qui terrenis inherent.

24 F° 23vb et 44vb : Nota : bis repetit le vindicas, quod est nota expressionis desiderii - Ps.

(93,3) : usquequo peccatores, Domine, usquequo peccatores gloriabuntur.
25 usquequo Domine sanctus et verus, non iudicas, et non vindicas sanguinem nostrum de

hiis qui habitant in terra
26 usquequo Domine sanctus et verus, non iudicas sanguinem nostrum, et non vindicas

sanguinem nostrum de hiis qui habitant in terra



234 Alain Boureau

devant un fragment instable et ils étaient ainsi confortés dans une
probable erreur de lecture.

Dans les mêmes pages, on relève une autre singularité exclusive d'Aser
pinguis et d'Ipse révélât : au verset 6,11, les âmes en peine et en soif de

vengeance sont invitées à une courte attente « jusqu'à ce que soit accompli
le nombre de vos compagnons de servitude et de vos frères, qui vont être
tués 27». La tradition latine et les grands commentaires du XIIIe siècle
usent du verbe impleatur (« soit accompli, rempli »). Aser pinguis et Ipse
révélât substituent le verbe compleatur (« soit achevé, complété »), qui est
signalé comme une variante par Vidit Iacob et Vox domini. La nuance peut
sembler mince, mais le mot alternatif compleatur suggère une continuité
et une conclusion progressive du processus d'élection, alors que la version
classique reporte ce processus, qui doit aboutir à un nombre fixé. Or, c'est
là une thèse importante d'Olivi, qui, dans son commentaire, reprend le
verbe impleri2S. Ces deux variantes situent les deux commentaires dans une
relation forte.

On note très souvent le même choix de petites questions, souvent
insolites, sur le texte, suivies immédiatement de réponses, explicitement
désignées comme telles dans le commentaires. Plus généralement, la
quasi-totalité des contenus d'Aser pinguis est reprise, avec quelques
élisions et changements, qu'on examinera, ainsi que quelques suppléments,
empruntés à un autre commentaire anonyme, Vox domini3°, mais de façon
plus limitée et plus épisodique. Cette forte proximité, jamais désignée ni
dissimulée, est troublante.

En effet, Aser pinguis a été placé par les éditions incunables dans la
Glose du dominicain Hugues de Saint-Chert1. L'érudition contemporaine a
parfois tenté de rajeunir le commentaire, car ce qu'on nomme la première
glose d'Hugues est datée de vers 1236, la seconde de vers 1240-1245. Robert

27 Donec impleatur numerus conservorum eorum etfratrum eorum.
2f* Mais il abandonne le mot numerus, sans doute pour éviter de le compromettre dans

une phase trop précoce de l'histoire du salut.
29 Entre des dizaines d'exemples, voici une de ces questions rapides, très proche (même

lieu, même longueur) du commentaire Aser pinguis au P 8rb du ms. Assise 82 : Queritur
quare peccatum luxurie et gule dicitur maxime scandalum quam alia peccata Responsio :

quod inter omnia sunt maxime notabilia et ad malum allicientia.
3° J'utilise le texte donné par le remarquable site du Corpus Thomisticum.
31 Voir BATAILLON, Louis-Jacques/DAHAN, Gilbert/GY, Pierre-Marie (dir.) : Hugues de

Saint-Cher (f 1263J, bibliste et théologien Bibliothèque d'histoire culturelle du Moyen Âge
x). Turnhout : Brepols 2004. Malheureusement pour mon propos, aucune des sept
contributions sur « Hugues de Saint-Cher bibliste » ne traite du commentaire sur l'Apocalypse.
J'utilise l'édition généreusement diffusée par le site Postille et par l'Université de Chambéry
et par l'excellent site Glossae (IRHT). HUGUES DE SAINT-CHER : Opera omnia Hugonis de

Sancto Charo... editio ultima praecaeteris. Vol. 7. Venise : Apud Nicolaum Pezzana 1703. -
Pour les passages essentiels à mon interprétation, j'ai vérifié le texte dans l'édition bâloise de

1504.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 235

Lerner a préféré parler d'une « école de Hugues de Saint-Cher », peut-être
dans les années 126032.

La source occasionnelle mais gardée tout au long du travail, le
commentaire Vox Domini, qui a été édité à deux reprises dans des oeuvres
complètes de Thomas d'Aquin, semble, pour l'érudition contemporaine, de

provenance franciscaine. La présence de la vie de François y apparaît à

deux reprises : et précisément pour David Burr33, une certaine association
étrange, dans Vox Domini, de la Vita de Thomas de Celano et la Legenda
maior de Bonaventure le conduit à situer Vox domini entre 1263, date de
rédaction de la Legenda maior, et 1266, date où un chapitre général de
l'ordre ordonne la destruction des exemplaires de Thomas de Celano au
profit de la Legenda maior, qui prenait le statut de texte hagiographique
officiel. Mais à David Burr, je rétorque : qui pouvait ainsi jongler avec ces
textes et ces interdictions, sinon le ministre général et auteur de la
Legenda maior, Bonaventure lui-même Vox domini a une très forte
orientation christologique qui correspond fort bien à la pensée de Bonaventure.
Je rajoute donc cette hypothèse à mon panier déjà largement fourni.

L'usage inégal de ces deux sources dans Ipse révélât est souvent littéral,
mais avec certaines réécritures, de larges sauts, et une réélaboration
fréquente de la construction. Les sources patristiques (Augustin, Ambroise,
Jérôme, Bède), assez rares et brèves, proviennent souvent de l'un des deux
commentaires anonymes). Mais le commentateur a parfois un recours
direct à la Glose (et sa version interlinearis est mentionnée une fois
explicitement - Ai fi 6rb) et surtout il utilise nommément Haymon
d'Auxerre et Bernard, cités longuement et indépendamment des deux
commentaires anonymes, bien que certains recours à Haymon semblent
incités par Vox Domini. Cet emploi va au-delà d'un hasard de disponibilité

: un long développement sur la patience nécessaire aux prélats
(début du chapitre II), absent de la tradition exégétique prend source ou
prétexte d'un passage d'Haymon, présenté comme une interprétation
alternative : le Christ, dans sa lettre à l'ange-évêque d'Ephèse, loue en lui
trois qualités : les œuvres, le labeur et la patience. L'interprétation
commune les associe en une succession : la capacité de supporter les troubles
précède leur présence effective qui met en œuvre la qualité de longanimité

32 Voir STIRNEMANN, Patricia : Les manuscrits de la Pastille, et CARRA DE VAUX, Bruno : La
constitution du corpus exégétique, in : Hugues de Saint-Cher (f 1263), bibliste et théologien,
op. cit., p. 31-42 et 43-63. LERNER, Robert: Poverty, Preaching and Eschatology in the
Revelation Commentaries of 'Hugh of Saint-Cher', in : The Bible in the Medieval World.+
Essays in Memory of Beryl Smalley. Ed. by Kartherine Walish/Diana Wood. Oxford : Black-
well 1985, p. 157-169.

33 BURR, David: Olivi's Peaceable Kingdom, op. cit., p. 29.



236 Alain Boureau

qui attend patiemment les récompenses de cette attitude34. Haymon
interprète différemment, en plaçant la patience au sommet des vertus :

« Pourtant, selon Haymon, ce passage s'explique autrement ; il dit que les

œuvres et les labeurs sont communs aux bons et aux mauvais, mais que la

patience véritable, est un don singulier, conféré aux êtres célestes ; s'il fait
défaut, les labeurs sont réduits à rien. La patience véritable, est celle qui
tolère les maux qui viennent d'autrui et aime ceux qu'elle supporte quand ils
agissent mal. »35

Bien entendu, quel que soit le contexte d'un commentaire vieux de plus de

quatre siècles, cette exaltation de la patience se trouvait au cœur du testament

présenté plus haut. Pour l'instant, en raison de ces sources, toute la
période 1263-1300 reste possible comme date de rédaction.

C. Faute de certitude sur le contenu du commentaire, il faut revenir aux
formes qui nous le font connaître, et notamment au ms. 82 avec son
mystérieux testament. Le ms. 321, déjà évoqué en paraît très proche. L'un
copie l'autre, sans intermédiaire. Mais en quel sens La question n'est pas
vaine car les deux manuscrits ont une allure fort différente et renvoient à

des usages divers. Mon travail s'attache à ces deux manuscrits d'Assise,

parce qu'on le verra, je considère l'un comme le texte princeps de son
auteur et l'autre comme une copie immédiate36. D'autre part, cette copie
immédiate offre le cas rare et intéressant des difficultés d'un scribe.

Le manuscrit 82, qui ne contient que le texte du commentaire,
présente, en 68 folios fort denses (64 lignes par colonne pour un format de

page de 265 mm par 200 mm, deux colonnes), dans une écriture cursive et
serrée, un texte très propre, mais sans visée de communication ; il n'est pas
rubriqué, ni scandé. Chaque chapitre aurait dû recevoir une lettrine de très
petite taille (deux lignes du texte). La lettre initiale du chapitre est restée
en blanc et notée discrètement par le copiste dans la marge, à côté des

mentions marginales des chapitres.
Le ms. 231 rassemble en 201 feuillets au format de 280 x 200 mm, écrits

assez largement (de 41 à 46 lignes selon les textes) en quatre écritures de

type libraria à deux colonnes, quatre textes sans unité de thème ni de

provenance institutionnelle, mais sans doute de dates de rédaction voi-

34 6rb: Prima tangitur cum dicitur Scio etc., ubi tria tangutur, operatio bonorum - ibi :

scio opera tua, sustinentia tribulationum et laborem, unde interlinearis : id est tribulationem,
longanimitas in expectatione premiorum - ibi : et patientiam tuam non murmurât de dilato
premio.

35 Ibid.: Secundum tarnen Haymonem aliter exponitur qui dicit sic : opera et labores bonis
et malis sunt communia, patientia autem vera, singulare munus collatum est celestibus; que,
si desit ad nichilum labores rediguntur. Patientia autem vera est que et mala proximorum
equanimiter tolérât et quos prave agentes portât sinceriter amat.

36 Je réponds à une objection de Maaike van der Lugt, lectrice attentive que je remercie
vivement.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 237

sines : le commentaire Ipse révélât aux folios tr-i59r est suivi (P i34r-i59r)
par un traité de l'augustin Agostino Trionfo (1243-1328) qui met en rapport
les dix commandements avec le Magnificat (le cantique de la Vierge
emprunté à Luc). Ensuite viennent deux sermons anonymes (P 159V-164V
et iÖ5r-i7or) sur la Passion du Christ et la douleur de la Vierge dont les
thèmes sont Omnia tempus habent, et suis spatiis transeunt universa
(Ecclésiastique 3,1) et Et inclinato capite tradidit spiritum (Jean 19,30). Mais le

premier s'ouvre sur les premiers mots du Stabat mater de Jacopone da
Todi, ce qui rend probable, à cette époque une provenance franciscaine,
tandis que le second est introduit par des considérations sur les demandes
de la Vierge au Fils. Le manuscrit s'achève par un traité sur le Credo (170V-

20ir) que le scribe lui-même attribue dans son explicit au dominicain
Aldobrandino de Tuscanella (mort dans les années 1290)37. Les quatre
scribes ont visé la lisibilité, mais seul Ipse révélât est soigneusement
rubriqué.

La dépendance immédiate entre les deux manuscrits se manifeste par
l'absence complète de variations et par la reproduction d'erreurs faciles à

corrige««, par exemple dans les références bibliques ou dans quelques
confusions entre les citations patristiques, ou même les mots ordinaires et
les lemmes bibliques, seuls à devoir être soulignés : les mêmes absences ou
excès de soulignement se retrouvent dans les deux manuscrits, au mot
près. J'en ai une cinquantaine d'exemples et je n'en donne qu'un : aux
folios 24m (ms. 82) et 45rb (ms. 321), le commentateur propose plusieurs
interprétations de la lune de sang. Il commence une de ses phrases par
aliter luna (« d'une autre façon, la lune se comprend comme »). Le mot
luna est souligné comme terme du lemme commenté, mais les scribes,
prenant leur élan, soulignent le mot précédent aliter, jamais souligné
ailleurs dans le texte. La même inversion de particules (quod quam pour
quam quod, P i8va) se trouve dans les deux manuscrits.

C'est le ms. 82 qui a fait fonction de modèle, car les erreurs de lecture
vont toutes dans le même sens. Et on ne relève dans ce manuscrit aucun
saut du même au même (homéotéleute) par rapport à l'autre, alors qu'on
en trouve une cinquantaine dans l'ensemble du ms. 32139, qui rendent la

37 Explicit tractatus super Credo in Deum editus a fratre Aldobrandinus de Tuscanella or-
dinis fratrum predicatorum.

38 On le constatera dans mon édition de ce texte : sur environ 200.000 mots, je ne
préfère qu'une seule fois la lecture du ms. 321 et il s'agit d'un simple accord morphologique.

39 J'en donne quatre exemples i2va : sicut iustus [prius te ipsum accuses - Prov. XVIII
(17):] iustus et ; 3orb : Sed ex quo princeps [mundi est dyabolus - loh. XIV (30) : venit enim
princeps] mundi hujus, et in me et (Ai 22va/A2 42va). Per très bilibres [sex opera miseri-
cordie, quia très bilibres] faciunt sex libras. En ce dernier cas, la phrase ne peut aucunement
se restituer. (Ai 23ra/A2 42ra). Per equum pallidum, falsi fratres, seu ypocrite, quorum
persecutio gravissima est [ propter quod ultimo ponitur II Cor. XI : periculis in falsis
fratribus, in Signum quod hec persecutio gravissima est], En ce cas l'appui sur Paul perd tout
sens.



238 Alain Boureau

phrase incompréhensible. Et dans l'autre sens, dans ce long commentaire
(près de 200.000 mots), je n'ai trouvé que trois apparences d'homéoté-
leutes dans le ms. 82. En fait, ce sont des homéotéleute faussement
imputés au ms. 82 par le scribe du ms. 321.

Ainsi, le texte du ms. 82 donne

« En des aubes, c'est-à-dire en habit d'immortalité. Car ceux qui suivent ici-
bas le Christ en aubes, c'est-à-dire dans une gloire mortelle - il s'agit de
l'habit nuptial dont parle Matthieu XXII - <seront dans l'au-delà>, selon ce

qui est dit plus loin XIX (14), les armées qui sont au ciel et le suivaient sur
des chevaux blancs, vêtus d'un habit de lin blanc et pur. »4°

La construction est un peu elliptique et j'ai ajouté entre crochets, dans ma
traduction, ce qui peut se rétablir aisément en comprenant la juxtaposition
des allusions bibliques comme le passage depuis Matthieu (et l'habit
nuptial qui concerne la condition terrestre dans la parabole du Christ),
vers le texte de l'Apocalypse qui évoque la condition céleste. Le scribe du
ms. 321 a cru à un homéotéleute et rajouté un fragment qui se termine
aussi par in albis:

« En des aubes, c'est-à-dire en habit d'immortalité. Car ceux qui suivent ici-
bas le Christ en aubes, c'est-à-dire dans la pureté des vertus, suivent le Christ
dans le futur en aubes, c'est-à-dire dans une gloire mortelle - il s'agit de
l'habit nuptial dont parle Matthieu XXII -, selon ce qui est dit plus loin XIX
(14), les armées qui sont au ciel et le suivaient sur des chevaux blancs, vêtus
d'un habit de lin blanc et pur. »

Le texte devient absurde, en faisant équivaloir le futur et la gloire mortelle,
puis les deux mentions de l'habit (terrestre et céleste). Le scribe, faux bon
élève, scrupuleux, mais intempestif, s'est trompé en reconstituant un saut
là où il n'y avait qu'une rapidité4t

Le deuxième exemple est encore plus net encore : au verset 6,8, il a été
donné au cavalier du cheval blême « sur les quatre parties de la terre, le
pouvoir de tuer par le glaive, par la faim, et par la mort et par les bêtes de
la terre. »42 Le commentaire du ms. 82 glose successivement le glaive, les
bêtes et la faim, en laissant de côté la mort, effet des trois autres termes,
donc difficile à interpréter. Le terme ne trouve sa résolution qu'au
paragraphe suivant où, dans une lecture plus allégorique, il désigne la mort
seconde qu'est la damnation. Pour l'instant, le commentaire donne : « tuer

4° In albis, id est in veste immortalitatis ; qui enim hic sequuntur in albis, id est in mortali
gloria, hoc est vestis nuptialis de qua Matth. XXII ; infra XIX (14) : Et exercitus qui sunt in
celo, sequebantur eum in equis albis, vestiti byssino albo et mundo.

41 II a peut-être été égaré par le fait que le scribe du ms. 82 (main 1) a rajouté hic (sur
terre) dans la marge, ce qui, pour le scribe du ms. 321, aurait noté l'embarras de l'écriture et
justifié le balancement du infuturo (dans l'au-delà).

42 data est illi potestas super quatuor partes terre, interficere gladio, fame, et morte, et
bestiis terre.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 239

par le glaive matériel, corporel, comme on le lit dans la vie de Barthélémy ;

et Jérémie dit : 'celui qui va à la mort, va à la mort, celui qui va à l'épée, va
à l'épée'43 ». Puis, il passe aux bêtes et à la faim.

Le scribe du ms. 321 a cru repérer un saut, du fait que les deux adjectifs
materiali, corporali sont juxtaposés et que la mort est « oubliée » dans ces

quatre sortes de meurtre. Il ajoute donc, après materiali, cette proposition
dicit Glosa : et morte, id est langore corporali : « La Glose dit et par la mort,
c'est-à-dire par la maladie corporelle ». Il s'agit sans doute des diverses

pestes et lèpres envoyées par le démon. La proposition se termine par un
corporali autre que celui du glaive et l'homéotéleute est inventé44. Le
scribe avait donc eu recours à la Glose, où se trouve cette proposition.

Mais l'erreur est manifeste car la phrase d'Ipse révélât, sans aucun saut,
se poursuivait par une allusion à la vie de Barthélémy et par une citation
de jérémie mentionnant le glaive. La vie de Barthélémy semble curieusement

mentionnée : les martyrs qui ont péri par le glaive étaient fort
nombreux. Pourquoi choisir Barthélémy Parce que trois versions de sa

mort circulaient : il aurait été crucifié la tête en bas, ou écorché vif, ou
encore décapité (mais en aucun cas de maladie). Jacques de Voragine avait
réussi à combiner les trois versions et la mention du glaive ici confortait
cette interprétation. La précision du corporali indiquait que le glaive
proprement dit n'était pas matériellement le seul instrument possible du
supplice corporel.

Le dernier exemple est plus complexe, car, en ce cas, le scribe de Ai ou
le rédacteur ont brûlé une étape d'exposition, sans qu'on ait à repérer une
faute par homéotéleute. L'avant-dernier verset du texte (« celui qui porte
témoignage dit : 'oui, je viens bientôt'. - Amen, viens, Seigneur Jésus45. »)
fait suite aux versets qui interdisent de modifier la révélation, sans qu'on
puisse aisément en repérer l'application. Ce verset fait aussi l'objet d'une
réparation maladroite d'homéotéleute. Le découpage ultime d'un lemme
implique toujours le sens sommaire du début du lemme sans mention du
fragment initial, car la première partie commence toujours avec le début
du texte à découper, puis la seconde partie reçoit aussi une signification,
suivie, elle, d'une brève citation introduite par ibi, qui désigne la césure et
montre le lieu du découpage (ibi : veni, Domine Ihesu).

Chacun des deux fragments est repris ensuite par une analyse plus
détaillée, qui commence par un dicit igitur. Or, le scribe de Ai va sans
doute trop vite, car toute division disparaît et le balisage du texte s'achève

43 Interfîcere gladio : materiali, corporali sic legitur in vita Bartholomei. 1er. XV (2) : qui
ad mortem, ad mortem, et qui ad gladium, ad gladium, etc.

44 Le mot n'est pas répété, mais le mot materiali se trouve exactement à la fin d'une
page.

45 22,20 dicit qui testimonium perhibet istorum. Etiam venio cito : amen. Veni, Domine
Ihesu.



240 Alain Boureau

sur une citation qui aurait dû signaler le début de la seconde partie du
lemme : « ici est donnée une affirmation du Seigneur sur la décision de
Jean en vue d'interroger le Seigneur sur sa confirmation ; c'est à partir (ibi)
de Viens, Seigneur Jésus A6 » La forme du commentaire est tronquée et son
sens obscur, alors que la suite mentionne bien deux parties (Dicit igitur
dicit..., Dicit igitur venio cito), mais elles ne correspondent pas au découpage

précédent : une seconde partie du verset commence avec venio cito,
plus tôt dans le verset. C'est sans doute cette hésitation (de pensée et non
de copie) entre deux ou trois segments du verset qui a provoqué la lacune
du scribe ou plutôt du rédacteur de Ai.

On peut hypothétiquement restituer les mots manquants : « secondement,

il se tourne » (<Secundo ille convertitur>) pour arriver à cette
phrase : « ici est donnée <premièrement> une affirmation du Seigneur sur
la décision de Jean ; <secondement, il se tourne vers le Seigneur> pour
l'interroger sur sa confirmation. »

Le scribe de Az repère l'anomalie et veut donc y voir une erreur par
homéotéleute. Il lui faut donc insérer un primo et un Iohannes dans un
fragment restitué. Cela donne « ici est donnée une confirmation du
Seigneur sur la décision de Jean. Premièrement est évoquée la
confirmation, secondement la conversion de Jean en vue d'interroger le Seigneur
sur sa confirmation47. »

La forme est bien respectée, mais le sens devient absurde : dans cette
version, la réponse du Seigneur précède la question de Jean. D'autre part,
la première partie du lemme est bien une affirmation (corrigée en
confirmation par le scribe de Az pour les besoins de la cause) : « Il dit donc
j'affirme, moi qui produit le témoignage des saints - du Christ, dont les
témoignages sont vrais : 'tes témoignages sont vraiment sûrs ; de ta maison.'
Ainsi, la Glose, sur moi qui produit le témoignage, dit ceci : 'le Christ, avec
moi, excommunie et il en est comme il dit'. Et alors, pour que soit mieux
établie la vérité de ce qui se dit - que de tels damnés doivent être punis
ainsi - il introduit le Seigneur qui promet de venir vite pour l'accomplir. »

Cette portion du verset est donc bien une affirmation de Dieu sur lui-
même, qui se poursuit ensuite :

« Il dit donc je viens vite: c'est pourquoi, il faut veiller à ne rien ajouter ni
ôter. Plus haut (22,12) : je viens vite, et la récompense que je donne est avec
moi. Amen : c'est le mot de l'apôtre quand il confirme la parole divine et qu'il
souhaite son accomplissement Amen en effet est parfois une marque d'assertion,

parfois de souhait. »

46 Hic ponitur affîrmatio Domini de sententie Iohannis ad rogandum Dominum de confir-
matione ; ibi : veni, Domine Ihesu.

47 Hic ponitur confirmatio Domini de sententie Iohannis Primo hic tangitur confirmatio,
secundo conversio Iohannis ad rogandum Dominum de confirmatione ; Veni, Domine Ihesu ad
rogandum Dominum de confirmatione ; ibi : veni, Domine Ihesu.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 241

La demande de confirmation n'intervient qu'alors : Viens, Seigneur Jésus :

Jean se fait petit devant le Seigneur en le suppliant de venir pour venger le

méfait, s'il se produit - Isaïe 25,4: et voici : votre Dieu de vengeance apportera

la récompense et vous sauvera.
La tentative de restitution du scribe de A2 n'a fait que déformer le sens

du verset et du commentaire.
Par ailleurs, le scribe du ms. 321, sans doute habitué aux seuls textes

exégétiques, ne disposait pas de capacité de déchiffrement des textes
spéculatifs : ainsi il ne peut reconnaître la pervietas, la pénétrabilité, néologisme

scolastique qui, présent, mais rare chez Thomas d'Aquin, fut
répandu par Duns Scot. Il ne reconnaît pas non plus, au fi 3m la classique
distinction aristotélicienne entre acte premier et acte second ; il est vrai
que la cursive n'emploie pas l'abréviation la plus courante de secundi.

Le scribe du ms. 321 a tendance à recopier mécaniquement : à un
moment, le commentaire illustre la dimension spirituelle de la faim (6,6)

par une citation d'Amos, qui commence, en début de ligne, par le mot
mittam abrégé avec un t suscrit, qui évoque la graphie de Matthieu, que le
scribe écrit entre le nom d'Amos et le texte, avant de le rayer (fi 43va).

Un contre-sens énorme du scribe du ms. 321 achève de confirmer cette
dépendance : au P i8rb, l'auteur énumère trois justifications de l'or des

couronnes des 24 vieillards ; la deuxième est l'incorruptibilité de ce métal.
La conclusion en donne la portée : « à partir de ce moment, seront
incorruptibles par puissance ceux qui, maintenant, sont incorruptibles par
substance » (Ex tunc autem erunt incorruptibiles per potentiam qui nunc
sunt incorruptibiles per substantiam). La pensée, fort spéculative, est
claire : au ciel, les âmes peuvent totalement exercer leur caractère
incorruptible qui, dans la chair terrestre, était entravé dans son expression,
même en jouissant du statut ontologique et théorique (substantiel)
d'incorruptibilité. Le scribe du ms. 321, loin de la culture spéculative, mal à

l'aise avec l'écriture cursive, a lu peccatum parce que potentiam y est abrégé

en potm d'une façon serrée qui peut donner à voir dans ot deux c et ainsi
les élus, au ciel, seront incorruptibles grâce au péché

Les scribes disposent d'une normalisation si régulière de la graphie que
les particularités cursives leur échappent. Et leur « professionalisation »,

en cette fin du XIIIe siècle les retient de considérer le sens de ce qu'ils
copient. Le malentendu (ou plutôt le mal-vu) entre les praticiens de la
libraria et ceux de la cursive se repère en d'autres lieux du texte où il
conduit à des erreurs manifestes : au folio 44vb du ms. 321, le scelus
(« crime ») évident et condamné par Dieu selon une citation biblique
devient zelus (le zèle), parce que le s et le c étroitement accollés produisent
un signe proche du z de la libraria. De façon moins absurde, au folio 45va,
le h cursif, assez large, sans l'aspect élancé de sa version dans la libraria se

lit comme un / et la poussière (humus) à qui est comparée le sang versé
devient une fumée (fumus).



242 Alain Boureau

Une chronologie relative de la copie peut encore se préciser : le texte du
ms. 82 a été écrit par un scribe (main 1) qui a très peu corrigé son texte,
avant que passent deux annotateurs (mains 2 et 3). Or, le scribe du ms. 321

ne tient jamais compte de ces annotations (2 et 3), même quand elles
relèvent des fautes évidentes. En revanche, il intègre au fil de sa copie les

rares rectifications marginales ou supralinéaires du ms. 82. Je prends deux
exemples contrastés dans le même folio au chapitre 4, quand il s'agit
d'interpréter les six ailes dont sont dotés les quatre animaux. La première
paire d'ailes protège de « la confusion de la nudité, c'est-à-dire de la honte
des péchés » (peccatorum confusio nuditatis, id est turpitudo peccatorum).
Le scribe du ms. 82, qui avait oublié turpitudo le rajoute au dessus de la
ligne ; le scribe du ms. 321 l'intègre normalement dans sa phrase. Quelques
lignes plus loin, le premier scribe associe les deux dernières ailes à

l'humilité et à la pénitence. Or, les deux termes fonctionnent mal ensemble et
surtout, la pénitence a déjà servi pour la première paire d'ailes. Ce n'est
que l'annotateur plus tardif (main 2) qui par un ajout en marge suggère le
remplacement de la pénitence par la patience. Mais le scribe du ms. 321
avait copié pénitence sans sourciller».

Enfin, une autre erreur de scribe prouve que le ms. 82 a été directement
recopié par le scribe du ms. 321 : au fi 41 vb, ce scribe recopie le fragment
facta sunt ostenderetur audivi, sans aucun rapport lexical, syntactique, ni
thématique avec la phrase commencée (Videns autem dyabolus se nichil
proficere interficiendo martyres, sed ecclesiam magis roborari, suscitavit
hereticos [interpolation]... qui). Le texte de ce fragment interpolé venait un
peu avant dans le commentaire ; mais le scribe ne se recopie pas lui-même
par erreur, car le fragment initial a été écrit au recto de la même feuille du
ms. 321, avec d'ailleurs une petite différence (ostenderet au lieu de
ostenderetur). Or ce fragment parasite (qui n'est rayé que par le correcteur plus
tardif du ms. 321) et la phrase en écriture se trouvent sur la même page du
ms. 82 ; le fragment interpolé correspond à une fin de ligne du ms. 82, sur
la première colonne du fi 22r, à une hauteur voisine (3 lignes d'écart sur les

65 d'une page). Et dans les deux colonnes, la phrase déjà copiée et la

phrase en cours d'écriture se situent juste au dessous du même lemme
biblique souligné cum aperuisset, répété dans le texte de l'Apocalypse, alors

que la suite différente (sigillum secundum/sigillum tertium) n'est pas
soulignée. En outre cette fin de ligne s'achève sur le au- coupé audivi, qui
ressemble fort, dans la cursive du ms. 82 au qui achevant la ligne
commencée. Le regard du scribe du ms. 321a donc glissé d'une colonne à

l'autre.
Le rubricateur-correcteur (main 2) du ms. 321 est sans doute intervenu

assez tard, ce qui pourrait expliquer ses confusions quant à l'attribution du

4» Autre exemple : une simple faute morphologique signalée par une minuscule annotation

de la main 3 du ms. 82 n'est pas relevée dans la copie du ms. 321 (P i7vb de Ai).



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (iere partie) 243

texte. Il ne disposait pas du ms. 81. En effet, là où il repère des erreurs qui
seraient aisément amendables par recours au ms. 81, il tente de
reconstruire un texte. Par exemple, au verset 16,16, le premier scribe du ms. 321 a

commis un saut homéotéleute : là où l'auteur évoquait ainsi l'Antéchrist :

« En outre, il est appelé Mont de l'englobement parce qu'il englobe dans le

châtiment ceux qu'il avait englobés dans la faute » (Item dicitur mons
globosus quia conglobabit in pena quos hic conglobavit in culpa, f° 97vb), le

premier scribe saute in pena quos hic conglobavit, ce qui donne une phase
sans signification, avec un pénible manque de complément d'objet. La

main 2 ajoute en marge un complément d'objet : suos ministros, ce qui
répare la syntaxe, mais non le sens.

On a ainsi l'ordre suivant : ms. 82 (main 1) => ms. 321 => annotations 2

et 3 du ms. 82 => annotations 2 du ms. 321.

L'aspect du ms. 82, qui ne contient que ce commentaire, permet de

resserrer le rapport entre l'annotateur et le commentaire, dont il serait le
rédacteur, car il exerce une autorité forte sur son texte et sur le manuscrit
qui le transmet.

Ce texte parait avoir été dicté : on l'a vu, on ne relève aucun homéotéleute,

pratiquement inévitable dans les copies textuelles, sauf dans le cas
d'une relecture minutieuse qui en laisse trace. On repère quelques erreurs,
notamment dans l'attribution des références bibliques ; elles peuvent fort
bien venir de défaillances de mémoire de celui qui dicte son commentaire.

Une autre erreur, non corrigée, témoigne d'une confusion auditive et
non visuelle (P 6va)49 : une citation littérale d'Haymon d'Auxerre nomme
comme hérétique, repéré par une enquête, Ebion, personnage mentionné
comme opposant judaïsant dès Clément d'Alexandrie. Sans variante
connue, Haymon écrit « Hebion et ceteri... » : « Ebion et tous les autres
(hérétiques) ». Le manuscrit 82 comporte Hebion et Cheritus5°. La
confusion visuelle semble peu probable à cause du h, fortement marqué dans

ces écritures du XIIIe siècle et la fréquence de ceteri/cetera aurait entraîné
assez naturellement son déchiffrement. En revanche la mention de deux

personnages pouvait s'entendre : quelques lignes auparavant, Haymon
mêle Ebion et Cheritus comme hérésiarques. Dans Ai, la relecture, rapide
et orientée vers la composition éditoriale, a ignoré cette transformation
qui ne trahit pas le texte d'Haymon.

Les corrections du scribe (main 1) sont donc très rares, puisque la
dictée permet une modification immédiate, avant l'écriture. Seules trois ou
quatre corrections du texte sont apportées, ce qui correspond à un texte
dicté et récent. Un exemple fort rare d'une correction marginale un peu

49 Une autre confusion plus auditive que visuelle se remarque au P 8rb, une citation
d'Isaïe est donnée avec estis au lieu de testis.

5° Le scribe du manuscrit Assise 321, pourtant peu scrupuleux, rétablit la lettre d'Haymon.



244 Alain Boureau

longue5i du scribe (main 1) est significatif : elle donne le texte exact d'un
verset biblique : « Arnos III (7) : nonfaciet Dominus Deus verbum, nisi reve-
laverit secretum suum ad servos suos prophetas ». Le texte du commentaire
comportait non est verbum quod non revelet Deus servis suis, ce qui constitue

une approximation, un souvenir textuel, sans doute provisoire.
Ensuite, le texte littéral a été ajouté en marge sans doute dans les heures
qui ont suivi, sans que l'approximation première soit biffées2.

Les corrections ultérieures (celles des mains 2 et 3) sont également
assez rares. Par exemple, au fi 2Ôvb, l'annotateur ajoute un mot sauté
(intentio par la main 3). La persistance de ce manque, facile à repérer et
suppléer, confirme, avec d'autres indices que le ms. Assise 321 a été copié
avant les annotations du manuscrit 82. L'ordre entre la dictée, la copie et
les annotations pose la question du statut du ms. 32 : cet exemplaire
personnel du commentaire aurait été cependant à la disposition du copiste du
ms. 321 : un Studium franciscain ne favorisait pas la possession personnelle
d'un manuscrit qui demeurait accessible aux frères dans la bibliothèque.

Le principe même de la dictée implique un statut magistral assez élevé.
Ce manuscrit pourrait avoir constitué une copie personnelle de son auteur,
constituant un brouillon méticuleux, mais compact et peu balisé de pieds-
de mouche. Il aurait été dicté en vue d'une édition, non réalisée du vivant
de son auteur, qui dota ce texte préparatoire d'un testament, à l'approche
de sa fin, survenue au cours de la tâche. Le style même des annotations
suggère cette situation : les corrections sont très peu visibles à un œil
extérieur, les annotations d'un lecteur différent du rédacteur, visant à une
nouvelle lecture ou à une utilisation future, impliqueraient une recherche
de lisibilité et de simplification. Or, les notes ici sont nombreuses, mais
discrètes et d'une lecture difficile, comme si elles étaient le fait de celui qui
allait dicter une nouvelle version en se fiant à son écriture et à ses
habitudes. Un lecteur externe laisse des traces de commentaires, afin de

guider son utilisation future. Or, ici, les annotations sont de type formel et
éditorial, avec quelques indications de suppléments. Voyons-en le détail.

II. Les annotations du ms. Assise 82

L'annotateur insère assez souvent de discrets pieds-de-mouche53 dans le
texte même, parfois mais rarement en réitérant ce signe sans autre mention.

La visée éditoriale se manifeste au fi lira : avant le lemme esto vigi-
lans (3,2), coupé d'une ligne à l'autre entre e/et sto, l'annotateur (main 3)

51 Autre exemple : le scribe (main 1) rajoute un passage oublié et nécessaire au raisonnement:

(10 va) qui vicerit, et custodierit etc. Quod dixit.
52 Le scribe du manuscrit Assise 321 recopie ces deux versions à la suite, sans sourciller.

Par ailleurs il ne tient jamais compte des annotations du ms. 82.
53 J'ai noté conventionnellement les pieds-de-mouche par le caractère &.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 245

place dans la marge, mais juste devant le sto un pied-de-mouche et le e de

esto, comme pour rompre la continuité du commentaire et matérialiser
une coupure graphique.

En dehors de ces interventions à l'intérieur du texte, j'ai relevé 793
annotations54 marginales (et plus rarement infrapaginales ou suprapagi-
nales) que je classe en quatre groupes ; les trois premiers groupes (A, B et
C) reprennent le commentaire, alors que le dernier (D) le modifie.

A. Des références (des autorités) sont données en abrégé sur le bord extérieur

des marges, ce qui fait que dans certaines pages, l'indication a été

rognée par ceux qui ont procédé aux différentes reliures du manuscrit au
cours des siècles. Elles reportent des indications présentes dans le
commentaire. Composées d'une à trois lettres (a pour Augustin, b pour
Bernard, be pour Bède, glo pour la Glose, io pour Joachim, etc.), leur
attribution à tel ou tel scribe est difficile. Mais certaines semblent d'une
main différente (main 2), avec une encre plus foncée. Dans un cas, une
note de la main 3 englobe et cerne d'un trait une de ces mentions, qui était
donc préalable. Le travail incomplet a été repris sans être achevé : de
nombreuses références ne sont pas notées.

Le folio îova donne un exemple frappant de cette succession des mains :

à la même hauteur de la marge, de gauche à droite, se suivent une
indication du scribe (main 1) qui signale Notatur, suivie de la mention
Ieronimus par la main 2, puis de Chrysostomus par la main 3. On peut
reconstituer le scénario suivant : le texte comporte Contra quos Ieronimus.
Crisostomus : vis apparere sanctus etc. Les lignes qui suivent
appartiennent à 1 'Opus imperfectum in Mattheum, texte latin mystérieux, considéré

au Moyen Âge comme une traduction de Jean Chrysostome et intégré
comme tel dans la Catena aurea de Thomas d'Aquin (chapitre 23 sur
Matthieu). Mais certains manuscrits du texte complet l'attribuaient aussi à

Jérôme (et on le fit jusqu'à l'époque moderne). L'auteur du commentaire,
en dictant, ne savait plus à quel saint se vouer et donna les deux noms à la
suite, en faisant noter le doute par le scribe qui intervient très rarement en

marge. La main 2 reprit le nom de Jérôme, qui vient en premier, tandis que
la main 3 sans doute, après un possible recours à la Catena, ajouta le nom
de Chrysostome. Cette densité marginale n'était pas justifiée par l'importance

du texte, assez banal, mais par un souci d'exactitude pour le manuscrit

à venir. Plus loin, mais dans la même page (îovb), on trouve dans le
commentaire la même coexistence de Ieronimus et de Crisostomus pour
un autre extrait de 1 'Opus imperfectum in Mattheum ; mais cette fois seule
la référence Crisostomus est relevé par l'annotateur (main 3).

54 Chiffre à augmenter des indications disparues et des pieds-de-mouche ajoutés. On
atteindrait le millier.



246 Alain Boureau

Il est possible que les deux mains 2 et 3 appartiennent à la même
personne, en des moments distincts : la différence de graphie tiendrait
essentiellement à l'encre utilisée et à une hâte plus pressante dans le cas de la
main 355. En effet, ces indications cessent exactement au même endroit du
manuscrit. Il faut donc penser que l'annotateur a procédé page par page,
ou section par section, en commençant lui-même par un repérage provisoire,

incomplet et encore incertain, à moins qu'il n'ait confié cette tâche à

un secrétaire ou un familier. Quoi qu'il en soit, ces marques très discrètes
visaient sans doute non pas à faciliter une lecture ultérieure, mais à indiquer

une graphie spéciale ou une mise en forme particulière des références

pour une copie « éditoriale », élaborée à partir de cet exemplaire.
À ce groupe, il faut ajouter deux indications isolées de sources

bibliques, déjà présentes dans le texte qui ne paraît pas y accorder une
importance particulière. Est-ce la trace avortée d'un projet de marquage des
citations bibliques, tâche gigantesque, pourtant notée dans le manuscrit
321 par une très légère rubrication

B. L'annotateur trace, en dehors du texte, des tableaux de signification. Par
là, je désigne des rassemblements définis de qualifications, reliées par une
locution de succession définie (item, preterea, ou quandoque), qui diffèrent
des listes d'interprétations, juxtaposées de façon indéfinie par une locution
d'énumération (vel ou aliter) et de matrices de sens (les quatre sens de
l'exégèse médiévale, par exemple), articulées en ensembles systématiques
par des désignations spécifiques (mistice, moraliter) ou par une locution
qui indique le parcours d'un ensemble clos (quantum ad Le tableau,
davantage assumé en propre par le commentateur, peut livrer des connotations

ou des associations qui n'appartiennent pas à la substance du mot,
mais à son emploi: ainsi, au fi nvb, le mot vestis (habit) est glosé par huit
adjectifs (immaculé, sans couture, double, subtil, multicolore, étincelant,
odoriférant, très long)57.

Seuls les tableaux (et non les matrices ni les listes) figurent dans les

margess8 : des arborescences de divisions sont schématisées graphiquement

en pleine marge avec reprise du mot ou de l'expression distinguée et
avec de 3 à 8 traits qui relient les éléments de la division à des lignes du

55 Une circonstance complique la situation : certaines pages du manuscrit Assise 82 ont
conservé, plus que d'autres, une encre plus vive et plus foncée. En outre, certains folios, d'un
parchemin plus mince, laissent voir par transparence les annotations de la page suivante
(voir, par exemple, les pages du P 12, vers le haut du folio.

56 C'est le cas, aussi, de la note qui matérialise les six significations de lectus (le lit), P

9v.
57 Ces significations se trouvent dans Aser pinguis, de façon bien plus chaotique.
58 À une exception près qu'on examine plus loin.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 247

commentaire59. Cette aide, qui paraît simplement guider la lecture ou la

relecture, peut être aussi formelle et éditoriale, car le texte même
comporte bien ces divisions, sans pourtant les marquer graphiquement et ces

marques ajoutées sont souvent très discrètes et peu apparentes. Ainsi, de
très fins traits séparent souvent ces significations dans le texte. Dans le cas
de la vestis, le pied-de mouche, le mot et les huit traits sont relégués dans
l'étroite marge située entre les deux colonnes d'écriture, et non dans la

marge externe, plus visible et plus large.
Un cas manifeste une insistance de l'annotateur : au folio 6ra, l'annotateur,

au début du chapitre 2 (les lettres aux évêques d'Asie), reprend une
division qui énumère dans le texte les quatre analogies entre les évêques et
les anges (prelati dicuntur) avec les quatre lignes de renvoi aux passages du
texte. Ce schéma englobe à même hauteur que le thème verbal une notation

de la main 2 : angeli dicuntur. Et le début de la division avait reçu une
autre annotation de la main 2 : nota. C'est dire que ce passage avait une
importance particulière.

Un autre tableau, infrapaginal, à la page i8va, reprend exactement le
commentaire, mais détache le tableau de la marge. A-t-il une importance
particulière Ce n'est pas sûr, car sa situation dans la page peut provenir
de son partage entre deux colonnes, qui nuirait à une signalisation
marginale. Mais il s'attache aux sens du livre scellé qui conduit à l'ouverture

des sept sceaux. Et la tendance commune des interprètes était d'en
faire l'équivalent général de la vie naturelle et surnaturelle. Le commentaire

Aser pinguis énumérait huit sens de ce livre (équivalant à la
prescience, au Christ, à la vie, à la nature, à la peine, à la peinture, à l'Écriture,
à l'eucharistie). Or, l'annotateur propose une liste de sept sens qui se

rapportent au seul livre de la Bible. Les sept anges prennent une fonction
d'exégètes, bien en deçà de leur activité traditionnelle d'exécuteurs menaçants

des décisions providentielles :

&profunditas sententiarum
& multiplicitas intelligenciarumarum
&velamen fîgurarum
& incomprehensibilitas causarum
& obscuritas misteriorum
& obscuritas parabolarum
& infaillibilitas promissorum

Dans ce groupe B, je n'ai considéré que les tableaux qui redoublent le
commentaire, mais d'autres le modifient et relèvent du groupe D.

59 Dans le cas du tableau Christus sanctus dicitur (f i2ra), ces traits sont un peu décalés,
signe probable de la fatigue de l'annotateur.



248 Alain Boureau

C. Du commentaire sont extraits des titres ou annonces de thème.
Généralement, ils reproduisent des expressions du commentaire, en les
paraphrasant rarement. Je n'ai relevé qu'un cas de différence nette entre
l'annoce et le texte, quand, au P 23rb, la note signale le « meurtre des
bons » (bonorum occisio), alors qu'il s'agit de la vision des âmes sous
l'autel. Précédés d'un pied-de-mouche, ces titres pourraient offrir une
nouvelle présentation pour une copie à venir, en signalant le développement

particulier d'un thème. Quand cette inflexion n'a pas été balisée dans
le commentaire, un très fin pied-de-mouche est inséré par l'annotateur. De
nombreux pieds-de-mouche sont introduits dans le texte sans renvoi
marginal. Une exception notable à la simple mise en forme du texte intervient
en trois pages qu'on analyse plus loin (3ir et 32).

D. En 19 cas, l'annotateur introduit des compléments, indépendants du
commentaire, soit en marge (8 cas), soit au-dessus ou au-dessous d'une
colonne (12 cas). Je présente ces compléments dans leur fonction probable.

Di. Il s'agit d'abord de simples prolongements ou ajustements annexes au
texte (5 cas).

* Un court fragment ajoute un simple résumé à propos de l'adresse à

l'église d'Ephèse (2 1-7), au folio 6vb : Exlaudatur in quo laude orat ne
desperaret de culpa sed ageret penitentiam de ruina.

*Ailleurs (P 2çva), un tableau systématise différemment le texte, à

propos de la grêle, du feu et du sang :

& in grandine: cordis duritia,
culpa & in igne: furor et iracundia,

& in sanguine quod est homicidium spirituale
* Enfin, un tableau de signification infrapaginal donne quatre interprétations

du denier du verset 6,6 (« Et j'entendis une voix au milieu des

animaux qui disait : une double livre de froment pour un denier, et trois
doubles livres d'orge pour un denier et, quant au vin et à l'huile, n'y fais
aucun dommage ») : c'est le denier de l'intelligence, de la Passion du
Seigneur, de la foi des catholiques et de la vie éternelle (intelligentie/pas-
sionis dominice/fîdei catholicorum/vite eterne). Les trois dernières
significations correspondent au texte du commentaire, dans le même folio 22V.
Le tableau marginal, là encore, serait rendu difficile par le passage d'une
colonne à l'autre (comme un des cas de B). Mais l'ajustement semble plus
important : comme on le verra (section VIII, B), la signification d'intelligence

provient d'un complément ultérieur, emprunté à Joachim de Fiore et
prélude sans doute à une recomposition du commentaire.

* Ou encore l'annotateur apporte une explication lexicale absente du
texte : la note marginale du P 2ra, à propos de l'île de Jean l'évangéliste,
ajoute une explication qui implique un fort intérêt grammatical : « Nota



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 249

quod dicitur hec Pathmos et hec Pathmus. Pathmus in eadem significatione
et utrumque habet Pathmo in dativo et ablativo, sicut Claros/Claro, Te-
nedos/Tenedo, Delos/ Delo. »

* Une de ces notes a l'intérêt de nous orienter vers une source. Pour
expliquer le mot d'apocalypse (f5 Ai iva), l'annotateur se réfère à une éty-
mologie grecque absente de la tradition : Calipto verbum grecum est et
idem quod velo vel operio et componitur cum apo, quod est re et dicitur
apocalipto revelo et unde dicitur apocalipsis nomen verbale. Or, cette
explication semble provenir du commentaire de Pierre de Jean Olivi60 : est
nomen Grecum ; et est idem quod revelacio Latine ab apo quod est re, et
chalypso quod est velo seu aperio. Cette occurrence reste pour l'instant
bien mince, mais la lecture d'Olivi va se confirmer. La chose importe
quand on sait le sort extraordinaire fait à cette postille, achevée en 1297
(un an avant la mort d'Olivi), partiellement traduite en langue vulgaire,
condamnée après les longues enquêtes de 1318-1319 et de 1322-132661.

D2. Des rectifications ou des élaborations complémentaires relèvent d'une
intervention propre de l'annotateur sur l'interprétation de l'Apocalypse (4
cas).

* un bref extrait de la Glose62 (f°8vb) signale une interprétation
complémentaire du caillou offert (calculus en Apoc. 2,17), qui était présente, mais
non développée dans Aser pinguis. Cette indication brève et allusive, tout
en haut de la marge suggère sans doute un paragraphe plus complet à

élaborer éventuellement : le renvoi à Isaïe porte sur le seul passage
biblique qui met en scène les chérubins, qui s'emparent de cailloux brûlants
sur l'autel. Et on connaît l'importance centrale des chérubins pour les
franciscains. Le parallèle devait se construire.

* Un exemple de rectification est celui de l'interprétation des sept attributs

divins chantés par les 24 vieillards (5,12) : Dignus est Agnus, qui
occisus est, accipere virtutem, et divinitatem, et sapientiam, et fortitudinem,
et honorem, et gloriam, et benedictionem. L'annotateur en livre, selon la
technique du tableau, une interprétation commune :

60 J'utilise la transcription faite par Warren Lewis pour sa thèse de Tübingen soutenue
en 1972, présentement revue par lui et d'autres chercheurs pour une prochaine édition. Je le
remercie vivement de m'avoir communiqué sa révision.

61 Voir BURR, David : Olivi's Peaceable Kindom, op. cit. p. 198-206 et les contributions de
PlRON, Sylvain : Bonagrazia de Bergame, auteur des Allegationes sur les articles extraits par
Jean XXII de la Lectura super Apocalipsim d'Olivi, dans : Revirescunt chartae, codices,
documenta, textus. Miscelleana investigationum medioevalium in honorem Caesaris Cenci OFM
collecta. A. CACCIOTTI/P. SELLA (éds.). Roma : Edizioni Antonianum 2002, vol. 2, p. 1065-
1087. « La consultation demandée à François de Meyronnes sur la Lectura super Apocalipsim

», in : Oliviana 3 (2009).
62 Glossa super Ysai : calculus est lapis igneus.



250 Alain Boureau

benedictio qua patris est,
claritas qua magnus
sapientia qua providens,

canitur gratiarum actio qua largitor omnium bonorum,
honor qua Dominus
virtus qua solus potens
fortitudo qua per omnia victoriosus
Deo nostro etc.

Or, le commentateur, dans son texte, avait une interprétation fort
originale : les quatre premiers termes louent le Christ-Dieu (essence
divine, le Fils, le Père et l'Esprit) et les trois derniers le Christ-homme (pour
son ascension, sa passion, et sa résurrection)63, avec une accentuation de la
différence entre les deux instances du Christ marquée avec éclat par le

passage précédent qui dit l'adoration de l'agneau par les 24 vieillards (ado-
raverunt Deum). Ces deux mots ont été peu commentés. Dans la tradition
du premier millénaire (la Glose, Haymon d'Auxerre), ils manifestent la
divinité du Christ, par l'acte et le mot. Aser pinguis demeure vague (adora-
verunt Deum : Ipsum exaltando. In hoc notatur comparatio ipsorum ad
Deum). Vox Domini et Vidit Iacob évoquent le culte de latrie64, notion qui
affirme à nouveau la divinité de l'agneau et donc du Christ. Ipse révélât a

une considération étonnante : « ils ont adoré le Christ : on note ici le culte
manifesté au Christ en tant que Dieu - c'est la latrie - et au Christ en tant
qu'homme (voir plus haut 5,14 : ils se sont prosternés) - c'est l'hyper-
dulie65 ».

La notion d'hyperdulie a été crée en 1253 par Bonaventure et immédiatement

reprise par Thomas d'Aquin, dans son commentaire sur les
Sentences, en vue d'accorder une place éminente, mais non divine au culte
mariai. En scolastique, ce terme a été réservé exclusivement à la Vierge,
sauf chez le jeune Thomas d'Aquin, on le verra. Son application au Christ-
homme a dû heurter les esprits. Cet emploi unique renvoie pourtant à une
tendance ancienne à limiter le culte de l'incarnation, manifestée dès

l'époque carolingienne par l'évêque Claude de Turin et perpétuée chez les
Vaudois66.

Pour en revenir aux sept termes de la louange à Dieu, l'ajout d'une liste
comportant des interprétations plus communes pourrait tendre à protéger

63 quatuor Christo secundum quod est Deus conveniunt, tria secundum quod est homo.
64 Vox Domini qui est adorandus latria ratione summae majestatis. Vidit Iacob : id est

adorationem latriae, quae soli Deo debetur.
65 2Övb : adoraverunt Deum : hie notatur cultus Christo exibitus in quantum est Deus,

scilicet latria ; supra V(i4) - ibi et ceciderunt in fades, in quantum est homo, scilicet yper-
dulia.

66 Voir BOUREAU, a. : Les théologiens carolingiens devant les images religieuses. La
conjoncture de 825, in : F. BOESPFLUG/N. LOSSKY (dir.) : Nicée II, y8y-ig8y. Douze siècles d'images
religieuses. Paris : Les Editions du Cerf 1987, pp. 247-262.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ièle partie) 251

du soupçon cette affirmation sur le Christ-homme, en lui associant la
reprise d'une tradition anodine, selon la tactique du vel dicitur, de la possibilité

multiple du choix herméneutique parmi des options citées et non
assumées.

* La plus volumineuse des notes, qui est la seule à occuper, en 24r,
l'espace total d'un bas de page, et non une seule colonne, est le seul cas d'une
matrice de sens, qui établit les quatre sens exégétiques de la ternarité
soleil/lune/étoile, à propos des événements qui surviennent à l'ouverture
du sixième sceau et sol factus est niger tamquam saccus cilicinus : et luna
tota facta est sicut sanguis : 13 et stelle de celo ceciderunt super terram
(6,12-13). La tradition n'a pas fait un sort systématique à cette ternarité,
plutôt considérée comme une manifestation de la terrible globalité
ontologique des événements qui affectent l'univers. L'annotateur choisit une
voie différente. Il s'agit d'un véritable brouillon de rédaction future, car, en
cette liste, cinq des douze sens s'appuient sur une autorité biblique
rapidement mais intégralement citée. Trois des sens sont nommés comme tels
(allégorique, tropologique et mystique) et rassemblés par une accolade
graphique. Mais le quatrième sens, qui devrait être le sens littéral, ne
comporte aucune qualification et s'il est de la même main, il est rédigé en une
écriture légèrement plus grande, comme s'il avait ajouté à la hâte. Cette
longue élaboration pourrait pointer vers une identification de la période
présente avec la sixième période de l'histoire apocalyptique. Nous en
verrons les enjeux.

* Ensuite, l'annotation infrapaginale, en 5vb, ajoute une liste complète
des sens du nom des sept églises d'Asie mentionnées aux chapitres 2 et 3 :

& Ephesum interpretatur lapsus profundus
& Smirna interpretatur mirra
& Pergamum dividens cornua
& Tyaritas illuminata
&Sardis principium pulchritudinis
& Philadelphia id est salvans hereditatem
& Laodicie vomitus seu tribus amabilis

Cette liste regroupe les étymologies qui sont présentes dans le texte du
commentaire, mais elle est donnée sous la description de l'ange d'Ephèse,
qui, seule, omet toute explication préalable du nom de la cité. Dans Aser
pinguis, on remarque la même lacune d'Ephèse. La note effectue alors une
restitution et un rappel en vue de l'édition future, en signalant la suite des

explications lexicales, sans doute à marquer dans la graphie (couleur ou
soulignement).

La tradition était très fragmentaire et très variable sur ce point : la
Glose ordinaire ne comportait que trois interprétions (Ephèse, Smyrne et
Sardes). De ci, de là on trouvait d'autres explications. Cette absence de
cohérence tient peut-être à l'apparition lentement successive des sept églises



252 Alain Boureau

en deux chapitres, ce qui suspendait l'effet de liste. En outre, les rédacteurs
devaient affronter une incertitude sur le sens, laudatif ou péjoratif, de ces

noms qui renvoyait à la valeur elle-même ambivalente des sept cités dans
l'Apocalypse. Et les anciennes listes étymologiques (dont celles de Jérôme)
avaient tendance à trancher assez arbitrairement dans l'ambivalence.

En revanche, Haymon d'Auxerre avait été systématique et complet sur
le sens du nom des sept cités. Les noms glosés des cinq dernières cités se

retrouvent dans les séries textuelles et infra-paginales d'Ipse révélât. Les
deux premiers s'en distinguent. Dans la liste infra-paginale, le sens de

Smyrne et celui d'Ephèse, ajouté au commentaire, (« chute profonde »)

vient de la Glose ordinaire.
Pour finir, la liste de l'annotateur coïncide assez précisément avec celle

d'Olivi qui, seul en son temps, glosait la totalité des noms au fil de la
narration. Nous avons donc un deuxième indice possible (quoique plus
fragile) de la lecture du commentaire d'Olivi par l'annotateur et par l'auteur
d'Ipse révélât.

D3. Des suppléments externes assez longs sont ajoutés sans indication
d'auteur, ce qui était usuel pour les auteurs vivants ou récents (4 cas).

Trois viennent ad verbum du commentaire Vidit Iacob, dont je donne le
texte en annexe 367. Le texte de ce commentaire avait été connu, mais
rarement utilisé par l'auteur de Ipse révélât. On peut penser alors à une
vérification cursive des contenus d'Ipse révélât à partir d'une source connue,
mais moins exploitée qu'Aser pinguis et Vox Domini, suivis de plus près.

Enfin, un quatrième emprunt nous conduit à nouveau vers Pierre de

Jean Olivi : & Sicut flatus ex tuba, ita spiritualis de corde littere progreditur
intellectus ; emittunt, sicut tuba canunt, spiritualem intelligentiam, que
similis est flatui procedenti ex tuba. Que vero pronunciare debeant in tuba
littere formant (2cjva). Or cette interprétation du souffle dans la trompette
comme production du sens spirituel qui ne se trouve pas dans la tradition
précédente est donnée dans les mêmes termes par Olivi : emictunt spiritalem
intelligenciam que est similis flatui procedenti ex tuba ; nam spiritalis intellectus
sic progreditur de corde litere sicut flatus ex tuba. Et cette explication, qui fait
passer le souffle naturel et physiologique du souffle par l'instrument qui le

« sonorise », n'est pas triviale. Pour la troisième fois, nous avons un indice d'un
usage d'Olivi.

D4. Enfin, à six reprises, les annotations procèdent à une application
nouvelle à une réalité contemporaine. Cette fois, le processus se coule dans
le système des annonces marginales (ma catégorie C) et s'y conforme
graphiquement.

67 J'utilise le texte donné par le site du Corpus Thomisticum qui attribue le texte à

Hugues de Saint-Cher en marquant un doute par le signe



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 253

La page 3irb note cette annonce : dans le chapitre 9, au moment
d'exercice de la cinquième trompette des anges et de l'ouverture de l'abîme
qui livre ses pestilences et ses sauterelles, l'annotateur signale que cet
épisode explique l'origine des Patarins : & origo Patarenorum. Les Patarins,
ici désignés par le nom italien de la dissidence milanaise de la fin du XIe

siècle, renvoient dans les textes du XIIIe siècle, aux Cathares. Le
commentaire du pseudo-Joachim sur Jérémie, rédigé dans les années 1240 en
milieu franciscain et fort influent dans l'ordre, mentionne trois attaques
contemporaines contre les hommes spirituels, de la part de l'Empire, des
Patarins (ainsi nommés) et de l'Islam, en y associant précisément les bêtes
de l'Apocalypse. Or, le commentaire d'Olivi, au même endroit du texte
biblique, relève trois dangers contemporains : le premier est le relâchement

des mœurs cléricales, le troisième la multiplication, des hypocrites et
le deuxième « l'inondation forte et pestifère des hérétiques Manichéens et
des Vaudois, pareils à eux en bien des choses » (hereticorum Manicheorum et
Valdensium eis in multis consimilium multa et pestifera inundacio). Dans la
tradition précédente, ce cinquième temps est celui de la préparation de la venue
de l'Antéchrist, mais c'est essentiellement le relâchement et l'hypocrisie qui sont
signalés et bien peu l'hérésie, qui n'est jamais qualifiée.

Comment comprendre la différence des appellations par Olivi et par l'auteur
de Ipse révélât Olivi parle plus loin des Cathares et l'équivalence avec les
Manichéens s'impose. La mention des Vaudois lui est propre : les spirituels de
tendance olivienne leur vouaient une haine tenace qui s'exprimait même au cours
des procès inquisitoriaux qui parfois rassemblaient les deux groupes. L'assimilation

mentionnée par Olivi (in multis consimilium), qui n'a guère de sens
historique, procédait sans doute de la classique rivalité forte des dissidences. Les

Vaudois partageaient avec les Spirituels le désir de retourner à la simplicité
évangélique et de pratiquer la pauvreté itinérante. Les Spirituels jettent alors
Cathares et Vaudois dans le même sac de l'erreur. L'annotateur et le rédacteur
de Ipse révélât en revanche manifestent, on l'a vu, une certaine affection pour
les Vaudois, ce qui le rapprocherait de la vigueur de la protestation anti-
inquisitoriale de Mediavilla vers 129768. Cette tendance du commentateur
pourrait rendre compte de son affirmation surprenante de l'hyperdulie due au
Christ-homme, qui entraînerait son usage plus moral que religieux de la croix
dans le testament.

Le folio suivant (32m) précise encore cette application aux Cathares.
Les mauvais n'ont pas le droit de tuer les hommes mais de les torturer
pendant cinq mois (Sed ut cruciarent mensibus quinque). L'annotateur
ajoute cette annonce en marge : « détermination de la durée des Patarins »

68 Voir BOUREAU, A. : Une parole destructrice. La diffamation. Richard de Mediavilla et le

droit individuel au péché, in : CLAUSTRE, Julie/MATTÉONI, Olivier/OFFENSTADT, Nicolas (dir.) :

Un Moyen Âge pour aujourd'hui. Mélanges Claude Gauvard. Paris : Presses Universitaires de
France 2010, p. 308-316.



254 Alain Boureau

(& durationis Patarenorum determinatio). Or, cette détermination ne se

trouve guère dans le passage correspondant : la Glose, citée ici, associe le
chiffre aux cinq sens corporels. Se succèdent d'autres interprétations : cinq
signifie un petit nombre (7 est le tout, 6 une partie et 5 une petite partie).
Ou alors le chiffre cinq symbolise la pénitence. Ou encore l'auteur évoque
les six ou sept temps du monde, mais en une certaine confusion. En
revanche, on trouve une vraie détermination chez Olivi et l'annonce de
l'annotateur prévoyait alors un véritable emprunt ou une réécriture de ce

passage d'Olivi: « Pour certains, les cinq mois désignent cinq trentenaires
de jours en prenant un jour pour une année, ce qui donne les 150 ans
pendant lesquels devait durer la plaie de cette puanteur et ces sauterelles,
vers la fin de la cinquième étape »69. Une telle durée se trouvait chez Joachim
de Fiore pour la plaie des Manichéens7° et Olivi le voit comme une désignation

des nouveaux manichéens puisque, dit-il, les Manichéens originels
auraient émergé vers 281, ce qui les exclurait de la cinquième période de

l'histoire, commencée vers le VIIIe ou IXe siècle. La constitution des

nouveaux Manichéens remonterait donc à 1147 (1297 moins 150 ans), ce qui
effectivement correspond à peu près à l'émergence des Cathares et des Vaudois7'.

Quatre autres annonces, en parallèle avec le texte d'Olivi, balisent le folio 32

par lequel s'achèvent ces annotations : & malicia Patarenorum (P 32rb),
conspiratio Patarenorum contra Ecclesiam (P 32va) colligatio eorumdem
cum principibus (P 32va), pseudo papa Patarenorum (P 32va). Au même
lieu commenté, Olivi cite Joachim de Fiore : Et subdit Joachym : "Puto ego de

hujusmodipseudopapa"quod "ipseveniat tenere locum antichristi."
La densité et la nouveauté des annotations pour ce chapitre 9 suggère

une autre explication à leur interruption brusque au verset 9, 13 (P 32vb) :

ce sommet de l'interprétation olivienne aurait rendu insuffisante une
simple réfection du commentaire. La présence du commentaire d'Olivi ne
se limite pas aux annotations : le commentaire lui-même en porte, même
si le moment de l'annotation lui accorde plus d'importance. Ainsi, au
chapitre II, quand il faut commenter la durée de dix jours de tribulation
qui accable les proches de l'évêque de Smyrne, une des interprétations
évoque une extension du terme des persécutions de Domitien à Constan-

69 Per "menses quinque" designantur secundum quosdam quinque tricenarii dierum sumendo
diem pro anno, id est CL anni quibus, ut dicunt, plaga hujus fumi et istarum locustarum erat circa
finem quinti status duratura.

7° Joachym tarnen dicit hoc de plaga Manicheorum, quamvis non assertorie.
71 Subdit autem Joachym quod, "Fortassis quinque menses significant quinque generaciones anno-

rum, scilicet annos CL." Quamdiu est ex quo ista secta fuit exorta? Licet nesciamus a quo fuerit
inchoata vel aucta. Quod est intelligendum respectu ortus eius in quinto tempore quia alias certum est
earn fuisse exortam a quodam qui vocabatur Manicheus qui, prout in cronicis scribitur, anno Domini
CCLXXXI sub lmperatore Probo emersit de Perside ; fuit enim genere Perses. Sicut eciam patet ex mu-
Itis libris Augustini, tempore suo fuit eius heresis in Affrica ; unde et Contra Faustum Manicheum

magnum librum scripsit.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 255

tin, selon « certains » (quidam), qui ne peuvent être autres qu'Olivr^. La

phrase suivante enchaîne sur une autre interprétation d'01ivi73.
Cet usage certain d'Olivi permet de dater le commentaire et ses

annotations avec précision, entre la fin de la rédaction d'Olivi (1297) et
l'interdiction par le chapitre général de lire ses œuvres (1299). Sans qu'on ait à

lui supposer une obéissance automatique, un franciscain pouvait
difficilement se proposer une mise à jour en partie fondée sur une œuvre
condamnée. Or, cette date correspond assez exactement avec la mort de

Mediavilla, et donc de son testament, rédigé au cours de la tâche de préparation

éditoriale du commentaire. Cette hypothèse, qui attribue Ipse
révélât à Mediavilla, suscite immédiatement deux objections fortes.

Comment se fait-il que « Mediavilla » ignore ou passe sous silence
l'identification faite par Bonaventure entre l'ange du sixième sceau et saint
François, alors que Bonaventure l'a affirmée en 1263, dans sa Legenda mai-
or, texte imposé dans l'ordre en 1266, à l'exclusion de toute autre vie de

François Et comment expliquer que « Mediavilla » ait utilisé, bien davantage

que le substantiel commentaire Vox Domini, l'exégèse dominicaine
d'Aser Pinguis, (et très accessoirement celle de Vidit Iacob), alors que d'autres

exégèses franciscaines ne manquaient pas (Matthieu d'Acquasparta,
Raymond Rigaut, entre autres).

La première objection se résout assez facilement : une part importante
de l'exégèse franciscaine ne mentionne pas l'assimilation bonaventurienne
de François à l'ange du sixième sceau. Et Ipse révélât ne fait aucune mention

de l'application actuelle ou récente des prophéties de l'Apocalypse,
peut-être en réagissant aussi contre le culte de la personnalité propre aux
groupes sectaires, qui détournaient les propos de Bonaventure plus qu'ils
ne les prolongeaient.

Bonaventure, dans le prologue de la Legenda maior, ne faisait pas œuvre
d'exégète, mais d'hagiographe. Le genre implique des comparaisons qui
fleurissent dans les lignes qui précèdent la comparaison avec l'ange du
sixième sceau dans ce prologue (quasi Stella matutina, et tamquam arcus
refulgens : secundum imitatoriam quoque similitudinem Praecursoris, sub
similitudine Angeli ascendentls ab ortu solis signumque Dei vivi). Le

rapprochement se fait non par une identification, qui situerait François dans
une chronologie générale, comme chez Olivi, mais par une comparaison

72 Ipse révélât : Beda in originali secundum quod récitât Haymo : dicit enim fuisse temp-
tationes a tempore Neronis usque ad Domitiani, vel, sicut quidam dicunt, Constantini ; Olivi :

duraverunt martyria a paganis inflicta usque ad Constantinum.
73 Ipse révélât : Vel diebus decern quasi sub decern principibus Romanis qui significati sunt

per bestiam habentem decern cornua - Dan. X. Olivi : Potest igitur dici quod isti decern impe-
ratores, has decern générales persecuciones suo generali edicto facientes, fuerunt decern

cornua quarte bestie dissimilis ceteris tribus, de qua habetur Dan. VII.



256 Alain Boureau

(similitudine). Comme l'a montré Joseph Ratzingem, le statut de François
relève chez Bonaventure d'une exception ou d'une anticipation qui ne
saurait fonder une mutation réelle des temps.

La présence du parallèle (comparaison, métaphore, schéma typologique
ou « angélisation » de François) chez Matthieu d'Acquasparta, Raymond
Rigaut, Pierre de Jean Olivi et Vital du Four doit donc s'expliquer cas par
cas75. Par exemple, la table des matières de la Postille sur l'Aopcalypse de
Vital du Four, dans le ms. 66, note ce parallèle entre l'ange du sixième
sceau comme collatio (« parallèle »), terme utilisé pour d'autres saints
dans le même manuscrit (Lucie, Claire, Clément, Vincent, Jean). Un
passage du commentaire est même ouvert au choix : « collatio de beato
Iohanni evangelista vel beato Francisco ». Ceci ne veut pas dire que
l'intention de Vital était de fournir des matériaux de prédication, mais c'est en
tout cas la visée de ce scribe.

III. Aser pinguis fut-il un commentaire franciscain

A. La seconde objection se résout aussi si l'on considère, à l'encontre de la
tradition, qu'Aser Pinguis est une entreprises franciscaine et non dominicaine,

en dépit de la tradition et de l'édition du commentaire dans la Glose
d'Hugues de Saint-Cher76.

On peut77 m'objecter cependant une phrase du chapitre 3, dans Aser
pinguis, qui glose ainsi les sept étoiles que détient celui qui s'adresse à

l'évêque de Sardes : « c'est-à-dire tout l'ordre des Prêcheurs qui brillent
par l'exemple d'une manière de vivre et illuminent par le verbe d'un savoir
ajusté7» ». On aurait là une claire proclamation de l'identité supérieure des

dominicains.
On peut écarter cette objection de deux façons : en premier lieu, on

peut penser à un rajout, à une estampille dominicaine sur un manuscrit,
qui aurait permis sa captation, soit au Moyen Âge, soit à la Renaissance. Et

on ne peut pas exclure un tel mélange de sources franciscaines et
dominicaines, soit en vue d'une entreprise éditoriale, soit par une option
religieuse particulière : ainsi mon édition du commentaire d'Olivi sur Job79

m'a fait trouver une copie dominicaine, produite en Espagne, de ce com-

74 RATZINGER, Joseph : La Théologie de l'histoire de saint Bonaventure Théologiques).
Paris : P.U.F 1988 (texte original de 1959).

75 Sur ce point, je diverge de l'analyse de David Burr, qui accorde une valeur plus
contraignante à cette analogie.

76 Je réserve le cas de Vidit Iacob à une étude ultérieure.
77 Communication personnelle de Charles de Miramon (5 octobre 2010) que je remercie

vivement.
78 [376vb] Id est omnem predicatorum ordinem, qui rutilant exemplo bone conversationis

et illuminant verbo discrete eruditionis.
79 À paraître prochainement dans le Corpus Christianorum (Brepols).



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 257

mentaire fortement imprégné d'un esprit eschatologique et certains
dominicains n'en étaient pas indemnes. Or, le texte, parfois abrégé, respecte
l'original d'Olivi, tout en remplaçant une fois, sans rature, « notre père
François » par « notre père Dominique ». Un mot suffisait pour la captation

du texte. Bien entendu, il conviendra de suivre l'histoire manuscrite
d'Aser pinguis, mais la possibilité d'une récupération éditoriale ancienne
n'est pas à exclure. Les cas équivalents en sont légion : tout le monde
s'accorde maintenant sur l'appartenance franciscaine du commentaire
anonyme Vox Domini qui pourtant a été édité un temps comme l'œuvre de
Thomas d'Aquin. Et l'hétérogénéité de ce qu'on nomme la glose d'Hugues
de Saint-Cher est telle qu'elle ouvre la possibilité à de nombreux
reclassements.

Ensuite, l'identité entre l'ordo Predicatorum (l'ordre dominicain) et
l'ordo predicatorum (la classe ecclésiale de ceux qui prêchent) n'a rien
d'évident et semble même peu probable. Dans ce passage, le Christ dispose
des sept dons de l'Esprit et de sept étoiles : la revendication exclusive de
tels attributs christiques, au détriment des autres composantes de l'Église,
serait vraiment difficile à justifier, même pour une fraction eschatologique
de l'ordre dominicain. Dans le reste du commentaire, on trouve assez
fréquemment la dualité des prelati et des predicatores qui oppose les

gestionnaires et les messagers dans l'Église. Par exemple, à propos du
trône céleste du chapitre 4, le commentateur en trouve comme équivalence

« les personnes les plus grandes, qui sont dans l'Église, les prêcheurs
et les prélats.80 » Ces deux groupes constituent des ordres en ce sens que
chacun a une fonction distincte et supérieure. Et la notion d'ordre vise à

limiter, de façon assez vague, une prérogative qui doit demeurer ecclésiale.
Dans le passage traduit plus haut, l'équivalence avec les prêcheurs en est
précédée d'une autre : les sept étoiles désignent tous les modes d'exposition

des Écritures, liés précisément au Christ pour noter ses différents
aspects (l'Agneau, le Fils, le Christ-homme). Et la phrase qui suit la mention

des prêcheurs, à l'aide d'une citation de Job, note que les sept étoiles
de la lumière évoquent la liberté totale de Dieu quant au choix de ses

messagers : « le Seigneur les a <hos : ceux qui prêchent> parce qu'il les
envoie où et quand il veut. » Le chiffre sept renvoie à cette diversité, non à

l'unicité d'un ordre. Ailleurs encore, le commentaire distingue quatre
ordres dans l'Église les prêcheurs, les contemplatifs, les actifs et les pénitents

: les premiers sont éminents parce qu'ils diffusent la lumière (sans se

contenter de diriger autrui) aux autres (et non à soi seulement). En tous
ces cas, l'allusion à un ordre religieux particulier est exclue.

Cet emploi laudatif et général du mot pour désigner une haute
catégorie de l'Église, n'appartient pas au seul auteur du commentaire : saint

80 38ira : de throno, id est de maioribus personis, que sunt est in ecclesia, scilicet de predi-
catoribus et prelatis.



258 Alain Boureau

Bonaventure, peu suspect de ralliement aux dominicains, ne cesse, dans
ses sermons, de représenter et d'illustrer le type du predicator : « le
prêcheur est désigné comme ange en raison de sainteté et de sa pureté »8l.

B. Pour le contenu, je me contente d'un indice, avant une enquête plus
serrée : au chapitre 9 de l'Apocalypse, l'auteur d'Aser, le signe protecteur
des hommes qui doivent être épargnés est assimilé avec une insistance
bien franciscaine au thau, qui devint très rapidement une marque de

l'ordre. Là non plus, cette mention ne fait pas preuve en soi, puisque la
référence au thau dans Ezéchiel était possible à tout commentateur, mais
la minceur des usages thomistes en suggère l'appropriation franciscaine.
Enfin, on le verra, une violente charge contre les canonistes paraît bien
plus franciscaine que dominicaine. En sens inverse, je n'ai repéré aucun
détail spécifique à une orientation dominicaine.

C. Mais, si mon hypothèse franciscaine tient, elle appelle une recherche
sur l'auteur ou les auteurs d'Aser pinguis, dans sa version complète : les
candidats franciscains ne manquent pas, sans exclure un travail collectif
sur le mode de la Summa Halensis, car Aser pinguis comporte certains
aspects analytiques de glose.

Or, une trace minuscule de débat exégétique nous permet de mettre un
peu d'ordre (chronologique) dans la profusion des commentaires de
l'Apocalypse et de proposer une hypothèse sur Aser pinguis. Dans le chapitre II,
celui qui morigène les églises d'Asie, à plusieurs reprises conclut ses
exhortations par une formule d'insistance: « Que celui qui a une oreille entende
ce que dit l'Esprit aux églises » (Qui habet aurem, audiat quid Spiritus dicat
ecclesiis). Ce verset est cité sous cette forme pendant des siècles, sans
attirer d'amples remarques, ni de variations. Encore dans les années 1260

(ou plus tard), le commentaire franciscain Vox Domini suit la tradition.
Un commentaire, celui du franciscain Matthieu d'Acquasparta (vers

1240-1302), rompt avec cette version, de façon peut-être fortuite, mais
décisive. La première apparition du lemme qui habet aurem, audiat
introduit cette version qui habet aures audiendi audiat (« Que celui qui a

des oreilles pour entendre, entende ». Or, cette formule intervient à diverses

reprises dans la bouche du Christ selon les évangiles synoptiques
(Matthieu, Marc et Luc). La substitution a pu se faire en raison d'une trop
grande familiarité avec les évangiles. Elle ne donne pas lieu à un
développement particulier, mais la suite reprend la forme plurielle aures. Or, le

ms. Assise 51, le seul à donner cette portion du commentaire de Matthieu
d'Acquasparta, comporte qui habet audiendi, avec un mot sauté, complété

81 « Predicator enim angélus dicitur ratione sanctitatis et mundutie », in : BONAVENTURA :

Sermones dominicales. Ad fîdem codicum nunc denuo editi. Studio et cura Iacobi Guidi Bou-
gerol. Grottaferrata : Collegio S. Bonaventura Padri Editori di Quaracchi 1977, p. 253.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 259

en marge par aures, écrit par une autre main, qui a rayé d'un trait fin le

mot audiendi du texte82.
Avant de voir les enjeux de cette variante, poursuivons en l'histoire. Le

commentaire Vidit Iacob utilise la forme classique, au singulier, sans
détermination, mais le commentaire du chapitre 2 s'achève sur cette mise en
garde : « Et note que certains livres comportent à chaque fois dans les
exhortations qui habet aures audiendi. Mais les livres corrigés n'ont jamais
audiendi dans ce livre, mais il en va différemment dans le livre évangé-
lique83 ». Ici, le mot liber désigne à la fois le texte biblique global et ses
différents « livres » (l'Apocalypse, tel ou tel évangile) ; il pourrait aussi
inclure le sens de « livre de commentaire ». En effet, je ne vois pas de version
du texte biblique qui comporte le pluriel déterminé. Vidit Iacob pourrait
donc s'en prendre à Matthieu d'Acquasparta.

L'hypothèse peut faire hésiter : on connaît que deux manuscrits du
commentaire de Matthieu d'Acquasparta, abondants, mais incomplets : le
ms. Assise 51 (fi 121-202), fort difficile de lecture, ne comprend que les
neufs premiers chapitres et le ms. Assise 57 (69r-85v) ne traite que des

versets 2,13-5,9. Comment cette variation a-t-elle pu atteindre les auteurs
de Vidit Iacob Et les corrections sur le ms. 51, écrit de la main même de
l'auteur (et donc d'usage personnel), ont dû faire disparaître dans les

copies l'ajout d'audiendi, biffé comme on l'a vu. Je réponds que l'état actuel
des manuscrits ne doit pas faire préjuger d'un état ancien, que la personnalité

de Matthieu dans l'ordre était telle que ses écrits durent être scrutés.
Lé témoignage du ms. 57 atteste le passage au pluriel (d'aurem à aures),
même sans l'ajout d'audiendi.

Or, Aser pinguis reprend la forme plurielle et déterminée, puis la
commente avec une curieuse insistance :

« Que celui qui a des oreilles extérieures pour entendre intérieurement,
entende par l'effectuation et l'obéissance. Et ici trois choses sont notées car
l'oreille extérieure doit s'accommoder au Verbe, dont le son la nourrit sans la

saturer (Ecclésiastique : l'œil n'est pas saturé par la vision ni l'oreille par
l'audition). De même, l'oreille intérieure doit se donner au Verbe pour être
illuminée par l'intellection du Verbe (Job : L'oreille - comprendre l'intérieure
- n'évalue-t-elle pas les mots Et troisièmement, <le verset> dit - entende-

que les deux auditions doivent se transformer en œuvre84.»

82 Ms. Assise 51, P i36vb.
83 Et nota quod quidam libri semper habent in exhortationibus, qui habet aures audiendi,

audiat. Sed libri correcti nunquam habent audiendi in libro isto : in evangelico vero aliter
habetur.

84 Qui habet aures exteriores, audiendi interius, scilicet audiat per effectum et obedien-
tiam. Et notantur hic tria, quia auris exterior verbo debet accommodari ex cuius bono pasci-
tur, licet non satiatur - Eccles. V (1) : oculus non satiatur visu nec auris auditu. Item auris
interior debet verbo dari ut ex verbi intellectu illustretur - lob XII (11) : Nonne auris verba



2ÔO Alain Boureau

Tout se passe comme si l'auteur d'Aser pinguis, qui ne pouvait ignorer la
version classique, exploitait la leçon de Matthieu d'Acquasparta en en
montrant la grande richesse de sens.

En effet, le pluriel s'applique non pas à la dualité physiologique de deux
oreilles, mais à la complémentarité de l'audition physique et de la saisie
mentale. Le conseiller des églises cesse de donner un simple avertissement
littéral, mais incite à l'interprétation spirituelle. D'autre part, l'auto-cita-
tion signe plus clairement la présence du Christ en cet épisode et en cette
phrase qui recommande l'écoute de l'Esprit. Immédiatement après, quand
l'auteur d'Aser pinguis commente « ce que dit l'Esprit », il note « c'est-à-
dire toute la Trinité ». Ceci irait dans le sens de l'insistance « médiavil-
lienne » sur la séparation ferme du Christ-homme et du Christ-Dieu. Et
implicitement la variation minime sur le texte classique pouvait s'expliquer

par une inattention des scribes, argument souvent brandi pour introduire

une nouvelle nouveauté dans le texte transmis.
L'auteur d'Ipse révélât reproduit ad verbum ce passage sans rien retrancher,

mais en insérant quatre nouvelles citations bibliques, qui étoffent la
démonstration exégétique. L'un de ces ajouts présente le verset similaire
de Luc85, comme s'il répondait à la remarque de Vidit Iacob en notant la
reprise de la formule et en rejetant l'idée d'une confusion des deux textes.
La multiplication des autorités bibliques irait dans ce sens. L'identité entre
les auteurs d'Aser pinguis et d'Ipse révélât se confirme par cet emploi littéral

et cette insertion dans un passage original.
Cette appropriation de l'intervention de Matthieu d'Acquasparta en

effet n'était pas partagée : en 1297, Pierre de Jean Olivi note :

« pour chaque victoire, est donné un mot qui suscite l'attention en disant
'Que celui qui a une oreille entende etc.' (Qui habet aurem, audiat etc.)- Et
nulle part dans ce livre il n'y a 'pour entendre' (audiendi), mais, dans les
évangiles, il est parfois utilisé par le Christ. Ici aussi, il y a partout aurem et
non aures au pluriel comme dans les évangiles, bien qu'il n'y ait guère de
différences quant au sens littéral.86 »

diiudicat - et tune uterque auditus in opus transformari et tertio dicit (audiat) quia debet

uterque auditus in opus transformari.
s5 Dicit igitur qui habet aures : hic notatur triplex auditus, scilicet quoad sensum - qui

habet aures -, quoad intellectum - audiendi -, id est intelligendi, quoad effectum per
operationem - audiat. Simile Luc. VIII (8) : qui habet aures audiendi : aures exteriores
audiendi interius, sciliccet audiat per effectum et obedientiam. Debet enim auris exterior verbo
accommodari ex cuius bono pascitur, licet non satiatur - Eccles. V (1) : oculus non satiatur
visu nec auris auditu. Eccles. V (13) Esto mansuetus ad audiendum verbum lac. I (ig) : Sit
autem omnis homo velox ad audiendum. Item auris interior debet verbo dari ut ex verbi
intellectu illustretur - lob XII (11) : Nonne auris verba diiudicat - et tune uterque auditus in

opus transformari, ut possit dici : in auditu auris obedient michi (II Reg. 22,43). Sed multi sunt
qui exterius audient et interius non intelligunt - Is. VI (g) : Aure audietis et non intelligetis.

86 circa quamlibet victoriam immediate ponitur verbum excitativum attencionis dicendo
"qui habet aurem audiat," et cetera. Et nusquam in hoc libro est ibi "audiendi," set in Evan-



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 261

Olivi s'en prenait sans doute davantage à son rival Mediavilla qua
Matthieu d'Acquasparta. On aurait donc une suite 1) Matthieu d'Acqua-
sparta, 2) Mediavilla 1 Aser pinguis), 3) une entreprise dominicaine -
Vidit Iacob, 4) Mediavilla 2 Ipse révélât) avec ses annotations.

Le commentaire de Matthieu d'Acquasparta ne peut se dater précisément.

On peut le situer entre 1276 (date de son obtention de la maîtrise de

théologie) et 1287, date de son élection comme ministre général de l'ordre
franciscain, suivie rapidement de sa promotion comme cardinale. Aser
pinguis, Vidit Iacob et Ipse révélât se succéderaient des années 1270 à 1298.
La datation de Vidit Iacob dans les années 1260 n'établissait qu'un moment
le plus ancien possible sans restriction postérieure. Le concept d"école de

Hugues de Saint-Cher' est si flou qu'il permet de franchir la date de décès
du maître dominicain88.

J'arrive donc à la conclusion que Mediavilla est l'auteur commun d'Aser
pinguis et d'Ipse révélât, à deux périodes distinctes. Ainsi, Ipse révélât
pourrait être une nouvelle version tardive d'Aser pinguis, qui serait l'œuvre
de Mediavilla lui-même, rédigée à la suite des ses leçons de bachelier
biblique, dans les années 1280. Le texte de Vital du Four que j'ai utilisé plus
haut (section IA) pour monter l'attribution d'une analyse de Ipse révélât à

Richard le confirme : la citation est, encore plus littérale dans Aser
pinguis : « Hic insurgunt Manichei qui dicunt Christum eum habuisse fantas-
ticam carnem set Ii tamquam est expressivum veritatis sicut loh. I (14) :

quasi unigeniti a Pâtre. » Vital a utilisé Aser pinguis et non Ipse révélât,
réfection tardive dans la vie de Mediavilla qui ne se diffusa que lentement.
On note ici dans Ipse révélât un amendement du texte : il s'agit de

l'expression de la vérité de gloire, ce qui était sous-entendu, mais peu clair
dans d'Aser pinguis. D'autres rectifications, en d'autres passages, confirment

et historicisent la réécriture d'Aser pinguis : Mediavilla aurait
composé, dans les années 1280, une première version de son commentaire, ce

qui expliquerait sa très forte présence dans Ipse révélât.

geliis aliquando ponitur a Christo; hic eciam ubique est "aurem" in singulari, non "aures" in plu-
rali sicut est in Evangeliis, quamvis non multum différât hoc ab illo quoad sensum literalem.

87 Cette « fourchette » chronologique n'est que probable : elle peut s'étendre à la situation

légèrement antérieure de Matthieu d'Acquasparta comme bachelier biblique (ce qui est
peu certain, en raison de l'ampleur du commentaire) ou à la période postérieure à l'activité
institutionnelle (peu vraisemblable pour les mêmes raisons).

88 Pour restituer à Hugues de Saint-Cher son importance, ici écornée, il faut noter l'apport

essentiel du principe de la concordance biblique, qui permet un renouvellement
considérable des commentaires, en suggérant de nouveaux rapprochements.



2Ô2 Alain Boureau

IV. D'un commentaire à l'autre

A. Dans l'ensemble, Ipse révélât reprend la presque totalité d'Aser pinguis
lui donnant plus d'ordre, en évitant les retours sur un même lemme du
texte. Mais en quelques lieux, un complément apparaît.

Ainsi, une singularité de composition, sans autre équivalent dans le
commentaire place, Au chapitre 4, après la glose achevée et complète, qui
est fort proche d'Aser pinguis, un long développement original, qui
reprend les seuls versets 4-6. Aucun mode de lecture, aucune strate de

l'exégèse n'est indiquée. Un simple vel aliter lie les deux parties.
Il s'agit en partie d'un simple complément, mais deux points attirent

l'attention : notamment Mediavilla ajoute deux lignes essentielles : sur un
lemme du verset 4,4 (« ils portent des robes blanches » : Circumamicti
stolis albis), il glose « c'est-à-dire d'immortalité. Robe désigne la soutane
(vestis talaris), ainsi nommée à partir de telon, long. On relève la complète
gloire du corps en disant portant des robes blanches ; voir 19,8 : il leur est
donné qu'un lin blanc et resplendissant les recouvre.89 ». Le début du
chapitre avait été rapide : (« ils portent des robes blanches, où on relève la
pureté complète - Eccles. (9,8) : que vos vêtements soient toujours blancs.
Note : il parle des vêtements au pluriel, comme il dit ils portent des
couronnes sur leur tête, c'est-à-dire, en leurs esprits9° ». Ce dernier détail
reprend la seule et brève glose d'Aser pinguis : « et voici la gloire du corps ».

Cette reprise finale dote les 24 vieillards d'un habit liturgique, dont
Mediavilla relève la longueur, référée à une étymologie. On pense alors à la
notation, au chapitre 3, sur la soutane, la talaris qu'on analysera dans la
section VII, sur les controverses avec les Spirituels et Olivi en particulier.
Le repentir de rédaction vient sans doute de la remémoration de
l'enseignement ou de la lecture d'Olivi, avec une autre étymologie, qui
évacuait la question controversée de la longueur de l'habit religieux.

« Par les robes blanches, dont ils sont revêtus, est désigné l'éclat de la gloire
et la pureté singulière, adéquate et nécessaire aux premiers et plus proches
conseillers et assesseurs de Dieu le très pur. Bien que, selon Isidore et Papias,
la robe soit un ornement des matrones leur couvrant la tête et les épaules et
que stola vienne de stolon, l'envoi, car elle est envoyée du côté droit vers

89 F° lyrb : Circumamicti stolis albis, id est immortalitatis : stola dicitur vestis talaris a
telon quod est longus. Unde notatur compléta gloria corporis per hoc quod dicitur
circumamicti stolis albis - infra XIX (8) : datum ei ut cooperiat se byssinum candidum et splen-
didum.

9° quo notatur puritas et nota quod dicit circumamicti quo notatur puritas intégra -
Eccles. IX (8) : omni tempore sint vestimenta tua Candida. Nota ; dicit vestimenta pluraliter
idem quod dicit circumamicti in capitibus, id est mentibus



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 263

l'épaule gauche, pourtant, dans l'Ecriture sacrée, le mot désigne tout
vêtement pur et orné. 91»

Suivent six citations bibliques. La robe cesse alors d'être ecclésiale.
La lourde insistance d'Olivi tient sans doute à une récente version

(franciscaine ?)92 du texte biblique : la tradition jusqu'à Vidit Jacob lisait
Circumamicti vestimentis albis. Seuls Aser pinguis, Aser pinguis, Vox
Domini Ipse révélât et Olivi ont stolis.

Mais la partie initiale, la plus longue, de l'ajout est consacrée à une
discussion détaillée de Joachim de Fiore sur l'identité des 24 vieillards.
Formellement, cette section (qui constitue un bon tiers du supplément)
présente des objections faites à Joachim, puis leur réfutation. On reviendra,

en section finale (VIII) sur les rapports complexes de Mediavilla avec
les interprétations de Joachim de Fiore. Pour l'instant, il suffit de noter que
la nouvelle version (Ipse révélât) doit se porter sur ce terrain, devenu
sensible dans ces années de rédaction du commentaire d'Olivi. Ces compléments

étaient sans doute en attente d'intégration dans un commentaire
qui était déjà plus homogène qu'Aser pinguis.

Dans le détail, la transformation du commentaire montre un véritable
travail sur le texte premier. Ainsi une des façons d'expliquer le scellement
septuple du livre, au chapitre 5, consiste à le relier à sept épisodes de la vie
du Christ, appartenant à l'intérieur du livre et manifestés à l'extérieur par
autant d'épisodes vértérotestamentaires. Aser pinguis et Ipse révélât donnent
la même liste, avec les mêmes exemples, choisis dans un ensemble possible
très ample. Mais de très minces changements signalent une réélaboration
consciente : ainsi les sept épisodes, nommés œuvres (opera) du Christ dans
Aser pinguis, deviennent sept sacrements, terme mieux adaptés au
scellement. Six de ces sept épisodes sont identiques (incarnation, nativité,
passion, résurrection, ascension et venue au jugement). L'envoi de l'Esprit
(Pentecôte) est remplacé par la descente aux enfers : en reprenant son
commentaire, l'auteur a dû se dire que l'envoi de l'Esprit convenait mal à

la liste christique ou impliquait une discussion compliquée sur la trinité,
alors que la glose des chapitres 4 et 5 privilégie le Fils, contre la tradition.
Dès lors, il déplace un signe annonciateur : il avait associé la résurrection

91 Per "stolas" autem "albas" quibus sunt induti, designatur candor glorie et singularis mundicie

quam decet et oportet inesse primis et propinquioribus consiliariis et assessoribus purissimi Dei.

Quamvis secundum Ysidorum et Papiam "stola" sit omamentum matronarum operiens earum capud
et scapulas dictaque "stola" a "stolon," quod est "missio," quia mictitur a dexstro latere in levum
humerum, in scriptum tarnen sacra sumitur pro quacumque veste munda et ornata ; unde Gen. XLf
dicitur quod Farao vestivit Yosep stolam bissinam ; et capitulo XLV° dicitur Yosep dedisse singulis
fratrum suomm binas stolas; et capitulo XLIX° dicitur de Christo ex Iuda nascituro, lavabit in vino
stolam suam, et Lev. XVf, quod sacerdos induetur stola linea et vestibus Sanctis, et Marc. Xlf dicitur,
"Cavete a scribis qui volunt in stolis ambulare," et Luc. XV0 dicit pater : "Cito proferte stolam primam
et induite illum. "

92 Le correcteur du ms. Ai rétablit vestimentis.



264 Alain Boureau

avec le retour de sa force chez Samson ; désormais, il passe à l'illustration
de la descente aux enfers, par le biais du bris des portes de Gaza, assimilé à

la rupture des portes de l'enfer. La souplesse et l'économie des moyens
renvoient certainement au même auteur qui adapte son premier texte
plutôt que de le recommencer complètement.

On pourrait multiplier les exemples, mais je préfère me concentrer sur
des transformations qui ont une pertinence historique précise.

B. En effet, le commentaire du début du chapitre 2 (les lettres aux évêques
d'Asie), reproduit en grande partie Aser pinguis, et en particulier les
considérations sur les quatre analogies entre les évêques et les anges. Ce

dernier texte mettait en relation les qualités communes avec un détail de

l'apparat liturgique : le baltheum et les femoralia pour la pureté, la tunique
et la chasuble pour l'élévation de la contemplation, le bâton pastoral pour
la correction épiscopale et le manipule pour l'administration de la
pénitence : ce vêtement liturgique était rapporté à la fonction de nettoyage et
d'absorption. Or, ce quatrième membre de la division est le seul à être
changé : dans Ipse révélât, ce développement se réduit à ceci : « Ils sont
rapprochés des anges dont l'office est d'annoncer la volonté de Dieu car ils
doivent annoncer à leurs sujets les joies et autres choses nécessaires. »93

On ne peut s'empêcher de penser à ce moment des années 1280 où la
remise en cause du privilège des ordres Mendiants sur la pénitence a atteint
son comble, pour un franciscain, il devenait périlleux d'associer le sacrement

de pénitence exclusivement aux évêques ou aux ordres majeurs, à qui
était réservé, depuis le XIe siècle l'usage du manipule.

Une autre et longue élision supprime dans Ipse révélât une violente
attaque d'Aser pinguis contre les canonistes et les civilistes, à propos de

l'évêque de Smyrne, attaqué par de faux frères. Cette réaction ne se ramène
nullement aux attaques un peu plus tardives des civilistes de l'entourage
de Philippe le Bel contre les décrétistes du pape. De façon générale, une
hostilité se déclare à partir des années 1270, chez certains frères des ordres
mendiants. Vers 1278, dans son De regimine principum, Gilles de Rome,
taxe les juristes d'« idiots politiques »94. Dans les ordres mendiants, une
actualité plus précise serait celle du début des années 1280, avant que
l'attente d'une décision favorable du pape sur le privilège de la confession
ne rende dangereuse toute attaque contre de proches collaborateurs du

pape. Une telle véhémence n'était plus de saison. Je cite :

93 6ra : Preterea angelis comparatur quorum officium est nuntiare voluntatem Dei quia
subditis debent gaudia et alia Ulis necessaria nuntiare.

94 Voir KRYNEN, Jacques : Les légistes 'idiots politiques'. Sur l'hostilité des théologiens à

l'égard des juristes, en France, au début du règne de Charles V, in : AAW : Théologie et droit
dans la science politique de l'État moderne. Rome : Ecole Française de Rome, p. 171-198.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 265

« Ils sont blasphémés par ceux qui se disent juifs]. Ce sont les décrétistes qui
prétendent confesser Dieu parce qu'ils disent enseigner la Loi et l'Evangile
ainsi que les institutions évangéliques et ecclésiastiques. Ils en parlent mais
refusent des les observer.

Et ils ne le sont pas] ils ne sont pas juifs, c'est-à-dire qu'ils ne sont pas
de vrais confesseurs de la foi, mais sont des Spartiates qui se prétendent
frères des juifs (I Mach. XII). Les Spartiates désignent les décrétistes, qui sont
si fort illuminés de la science des lettres pontificales et des constitutions de

l'Église qu'ils expédient autrui et que, parfois, ils l'engluent par de faux
délais, des exceptions et de fausses allégations...

En effet, les théologiens, s'ils tenaient bien les livres dans leur mains,
c'est-à-dire dans leurs actions et s'ils les comprenaient bien, sans aucun
doute n'auraient nul besoin des décrétistes pour conseiller les âmes. Car les
décrets ont été tirés des livres de la théologie. Mais aujourd'hui tout est
chamboulé, puisque non seulement les décrétistes, mais aussi, ce qui est plus
abominable, les juristes <du droit civil>, prétendent qu'ils n'ont pas besoin
du conseil des théologiens ; et, ce qui est pire, ils se préfèrent à eux pour
conseiller les âmes, sans considérer, et même en négligeant les états intérieurs
dont Dieu se soucie le plus. Du haut de leur statut extérieur, ils veulent juger
des choses cachées et ainsi ils pervertissent le tout, car, en faisant gouverner
la servante, ils chassent la maîtresse95. »

Le verset suivant (Ecce missurus est aliquos ex vobis in carcerem) donne
lieu à un commentaire sur les conséquences néfastes et contemporaines de

cette emprise des juristes : « cela a été prédit de certaines églises de
moines et cela a déjà été accompli en grande partie, car elles sont dans la

prison de l'obligation pour dettes. »96 Or Julie Claustre97, éminente spécialiste

de la prison pour dettes au Moyen Âge m'a ainsi donné le contexte de

cette plainte :

95 ab his, qui se dicunt Iudeos esse. Isti sunt decretistae qui dicunt se esse confitentes Deo

quia dicunt se legem, evangelium et evangelicas et ecclesiasticas institutiones docere ; verum
dicunt sed nolunt eas tenere.

et non sunt Iudei, id est vere confitentes, sed sunt Spartiatse qui se dicunt fratres
Iudeorum. I Mach. XII Spartiate significant Decretiste qui ad hoc illuminati sunt scientia
litterarum domini pape et constitutionum Ecclesie ut alios expediunt et ipsi aliquando
impediunt per dilationes falsas et exceptionum etfalsas allegationes.

Theologi enim si bene sanctos libros tenerent in manibus, id est in operibus, et eos bene

intelligerent, proculdubio Decretistis non indigerent in ullo horum que pertinent ad consilia
animarum. Unde et décréta ex sacris libris théologie extrada. Sed hodie fit e converso. [..]
quoniam non solum Decretiste sed Légiste, quod est abominibilius, dicunt se non indigere con-
silio theologorum, immo, quod deterius est, se preferunt illis in consiliis animarum, et non
attendentes immo négligentes interiora que magis curat Deus ; secundum sua statuta exte-
riora volunt iudicare de occultis et sic totum pervertunt quia ancilla dominari facientes
dominam eiciunt, P. 372V.

96 hoc fuit predictum de quibusdam monachorum ecclesis, quod iam pro magna parte
impletum est ; que sunt in carcere obligationis debitorum. F0 372V.

97 Voir CLAUSTRE, Julie : Dans les geôles du roi. L'emprisonnement pour dette à Paris à la

fin du Moyen Age. Paris : Publications de la Sorbonne 2007.



266 Alain Boureau

« Les années autour de 1280 sont un palier dans l'histoire de
l'emprisonnement pour dette. Passé 1280, les textes juridiques français enregistrent
désormais le fait qu'il s'applique à plus que les dettes dues au roi, à toutes les
dettes ayant fait l'objet d'une obligation scellée sous sceau royal (c'est
spécifiquement clair dans Beaumanoir) ; le civiliste Revigny se penche dans
les mêmes années sur la notion d'obligatio et en tire le sens vers l'exécution,
l'application, en faisant plus que le 'lien de droit' de la tradition romaine : on
pourrait penser qu'il enregistre et justifie, l'exécution d'obligations spéciales
sous la forme de saisies de biens ou de corps ; - la clause d'obligation (générale

des biens, puis spéciale de certains biens, puis spéciale du corps) se

répand très vite dans les actes de contrats ; - 1280 est aussi l'année où une
ordonnance installe partout des sceaux royaux aux contrats qui vont faire
beaucoup de tort aux sceaux ecclésiastiques. La controverse entre juridictions
royales et ecclésiastiques sur ce thème se développe immédiatement et s'élargit

ensuite à toutes les questions relatives aux contrats pour atteindre son
acmé dans les années 1320. Que des clercs soient soumis à l'emprisonnement
pour dette n'a rien d'étonnant dans les décennies qui suivent98. En revanche,
pour les années 1280, je ne connais par les archives que j'ai pu dépouiller que
des cas de clercs ou d'églises recourant à l'emprisonnement ou à l'obligation
du corps sur leurs propres débiteurs et des cas de possessions d'abbayes
faisant l'objet de saisies ou de 'poursuites' (ce qui est vague en exécution
des obligations passées sous sceau royal (cas de l'abbaye de St-Maixent,
Parlement de 1281). Mediavilla mentionnerait donc un fait qui peut lui
sembler scandaleux et nouveau, mais qui très bientôt sera perçu, s'agissant
des clercs moyennant quelques aménagements (du Privilegium canonis),
comme 'normal'. »99

Le ton de l'invective évoque celui de saint Bernard dans le De conside-
ratione, et, comme par hasard, l'auteur d'Ipse révélât ajoute à Aser pinguis
un certain nombre de citations de Bernard. L'usage d'Haymon d'Auxerre,
qui allait, en son temps, dans un sens analogue s'expliquerait aussi par la
frustration d'un commentateur qui se bride. Notons aussi au passage que
ce fragment d'Aser pinguis rend encore plus improbable une attribution à

Hugues de Saint-Cher ou à son école. Lors du colloque sur Hugues de
Saint-Cher, Charles de Miramon, dans une étude fouillée, a écarté, mais
avec beaucoup de prudence et sans certitude100, l'hypothèse d'une carrière

98 Voir CLAUSTRE, Julie : Dans les geôles du roi, p. 262-264, pour des exemples des années
1380 et suivantes.

99 Communication personnelle du 8 septembre 2010 de Julie Claustre, que je remercie
très vivement. Charles de Miramon, consulté aussi sur ce point et que je remercie aussi,
émet l'hypothèse d'une suspension volontaire et illégale du privilège du fort, de la part des

dirigeants de monastère, afin d'offrir plus de garanties à un prêteur. Mais on ne peut exclure
une exagération rhétorique de l'auteur, sans expérience réelle du fait.

100 Voir CHARLES DE Miramon : La place d'Hugues de Saint-Cher dans les débats sur la
pluralité des bénéfices (1230-1240), in : Hugues de Saint-Cher, op. cit., p. 341-386.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (ière partie) 267

de canoniste chez Hugues et j'avais moi-même insisté101, à propos du sacrement

du mariage, sur l'ampleur des ses références canonistes. L'ordre
dominicain était bien plus inséré dans ce monde juridique que les
franciscains : il suffit de penser à Raymond de Penafort qui fut chargé, au
début des années 1230 par le pape de rassembler les Décrétales avant de
devenir maître général de l'ordre102. On ne trouve guère d'équivalent aux
charges de Roger Bacon (vers 1214-1292) et d'Olivi contre le juridisme.
Chez Mediavilla, on l'a vu, la critique de la procédure inquisitoriale, en
1297, rend possible une critique plus ancienne du droit canonique, source
essentielle de la procédure.

C. À la suite de cet épisode, l'adresse à l'ange-évêque de Pergame, dans
Aser pinguis, contient une autre digression polémique fort longuement
développée, encore plus certainement franciscaine, même si nous pouvons
moins directement la relier à un contexte précis. La douceur de la manne
divine qui consolera les persécutés de Pergame induit un rapprochement
inattendu avec l'étonnante fable du prophète Yota dans les Juges (9,8-
i5)103. Les arbres de la forêt veulent se choisir un roi. Ils demandent
successivement à l'olivier, au figuier et à la vigne qui refusent en disant préférer
la jouissance et le don de son huile, pour l'un, de ses fruits pour le second
et de son vin pour le troisième. Seul le rhamnus, buisson de ronces, accepte
à ses conditions : « Si vous me choisissez vraiment comme roi, venez, et

reposez-vous sous mon ombre. Mais si vous ne le voulez pas, que le feu
sorte de la ronce et dévore les cèdres du Liban. »104 Cette fable, qui illustre
l'avènement et la chute du roi Abimelech, relève de l'aspect violemment
anti-monarchique des Juges, qui se prolonge dans Samuel. L'auteur d'Aser
pinguis applique la fable : « le figuier est le religieux qui, après avoir goûté
la douceur du saint Esprit ne veut pas du tout l'abandonner pour des

101 Voir BOUREAU, Alain : Hugues de Saint-Cher commentateur des Sentences. Le cas du
sacrement du mariage, in : BATAILLON, L.J./DAHAN, G./GY, P.M. (dir.) : Hugues de Saint-Cher,
op. cit., p. 427-464.

102 Pour l'accueil du doit canonique au XIIIe siècle, voir Brundage, James A. : Medieval
Canon Law. Londres : Longman 1995.

103 Je ne connais pas d'usage antérieur de ce passage, qui n'est pas évoqué dans Bue,
Philippe : L'Ambiguïté du Livre. Prince, pouvoir et peuple dans les commentaires de la Bible au
Moyen âge. Préf. de Jacques Le Goff. Paris : Beauchesne 1994.

104 lerunt ligna, ut ungerent super se regem : dixeruntque olive : Impera nobis. Que
respondit : Numquid possum deserere pinguedinem meam, qua et dii utuntur et homines, et
venire ut inter ligna promovear Dixeruntque ligna ad arborem ficum : Veni, et super nos

regnum accipe. Que respondit eis : Numquid possum deserere dulcedinem meam, fructusque
suavissimos, et ire ut inter cetera ligna promovear Locutaque sunt ligna ad vitem : Veni, et
impera nobis. Que respondit eis : Numquid possum deserere vinum meum, quod letificat Deum
et homines, et inter ligna cetera promoveri Dixeruntque omnia ligna ad rhamnum : Veni, et
impera super nos. Que respondit eis : Si vere me regem vobis constituitis, venite, et sub umbra
mea requiescite : si autem non vultis, egrediatur ignis de rhamno, et devoret cedros Libani.



268 Alain Boureau

prélatures, des fonctions on des dignités temporelles. »105 Cette attitude est
louée et rapportée au Christ, qui fuit sur la montagne pour éviter la
royauté et à Marc, qui s'ampute du pouce pour échapper à l'épiscopat.

L'auteur oppose à ces modèles ceux qui acceptent « et ce qui est pire, se

procurent par eux-mêmes ou par d'autres, le fait d'avoir des administrations

».lo6 Le portrait de ces mauvais hommes de religion se précise alors

par un retour à la fable et au rhamnus :

« ils sont semblables à la ronce qui ne refusa pas cette honneur ; et la
comparaison est bonne, car, bien qu'ils soient humbles, c'est-à-dire issus de
l'humble peuple, ils sont parvenus à des prélatures et des fonctions, cependant

ils ne supportent pas d'être atteints par la critique tout en usant des

épines des excuses et en piquant durement par la dureté de leurs
discours10?. »

Ce vocabulaire semble assez franciscain, mais aucune circonstance n'est
donnée.

L'auteur précise alors son image : « le rhamnus est un arbrisseau plein
d'épines aigiies, qui produit des fruits, pourtant aigres108. » Mais ni la
Bible, ni les commentaires chrétiens n'évoquaient ces fruits. La Glose
ordinaire n'évoquait que l'aspect épineux de l'arbrisseau: « le rhamnus est un
genre de ronce (rubi) qu'on appelle communément épine d'ours (senticem
ursinam), assez dur et épineux, par laquelle est signifiée l'Antéchrist qui va
dévaster le genre humain par toute sa dureté et sa sauvagerie. »l09 La Glose
interlinéaire se contentait de reprendre l'assimilation à l'Antéchrist. Or,
cette description des fruits importe : d'abord, elle doit nuancer la traduction

de rhamnus par ronce, et renvoyer à des épineux méditerranéens
(comme le nerprun ou le lyciet). Une typologie de la ronce, selon qu'elle
produit des fruits exquis (les mûres), ou désagréables (les fruits du rhamnus

dans notre texte), ou purgatifs (une des espèces du rhamnus selon
Pline) donne lieu à des interprétations fort différentes. Le choix des fruits
peu abondants et amers convient à l'invective de l'auteur d'Aser pinguis :

« Ainsi, bien qu'ils accomplissent peu d'oeuvres, elles leur semblent de

grandes œuvres. Ils veulent donc dans leur cœur, sans le dire de leur bouche,
se soumettre tous les autres, comme si on ne pouvait trouver personne

105 Ficus est religiosus, qui, gustata dulcedinem Spiritus sancti nullatenus vult eam dimit-
tere pro prelationibus, officiiis, vel dignitatibus terrenis, P. 374rb.

106 Quid ergofiet de Ulis qui volunt et immo, quod est deterius procurant vel per se, vel per
alios, quod ipsi habent administrationes, ibid.

107 Similes sunt rhamno qui non recusavit hune honorem. Bene rhamno quia, quamvis ipsi
sunt humiles, id est de humili plebe, venerint ad prelationes et officia, tarnen non permittunt
tangi increpationibus, pretendentes aculeos excusationum acute pungentes per duritiam ser-
monum, ibid.

108 Rhamnus en/m parva arbor est et aculeis plena valde acutis et parvos fructus, tarnen
acerbos facit.

109 PL 113, col. 529-530.



Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? (iere partie) 269

d'autre pour accomplir ce qu'ils font. Ils croient donc qu'ils protègent tous
les autres sous leur ombre. Et s'il arrive qu'ils soient démis de leur fonction,
alors le feu sort de la ronce. Je veux dire le feu de l'indignation, de l'envie, de
la haine, ou du moins de la rancœur et de la suspicion. Et ainsi l'homme de ce

type veut dévorer les cèdres du Liban en imputant une tache aux élus, en
disant 'Un tel etc., un tel et un tel m'ont fait déposer de mon administration
et d'autres fonctions' et ils imputent de l'avoir fait à bien des gens qui n'en
ont jamais parlé ni même n'y ont pas pensé110. »

je ne vois qu'un contexte à cette protestation, celui des dépositions de
frère Elie, qui ont fortement marqué l'ordre franciscain. Il fut un proche
compagnon de François qui le nomma en 1221 vicaire général de l'ordre,
qu'il dirigea provisoirement de la mort du saint en 1226 et jusqu'à 1227. Un
chapitre général de l'ordre l'exclut au profit de Jean Parenti, en lui
reprochant de mobiliser des fonds énormes pour la basilique d'Assise. Au
cours des années suivantes, il tenta en vain de faire déposer Jean Parenti,
avant d'être élu ministre général au chapitre de Rieti, le 29 mai 1232. En

1239, après sept ans d'un généralat ressenti comme despotique, un groupe
réuni autour d'Aymon de Faversham en appela au pape Grégoire IX pour le
faire déposer. Ce dernier convoqua un chapitre à Rome et le pressa de
démissionner. Elie résista et fut déposé par le pape, le 15 mai 1239. Il
transféra alors son allégeance à l'empereur Frédéric II et fut excommunié
en 1240 par Grégoire IX, puis il le fut à nouveau en 1244 par le pape
Innocent IV, quand Frédéric le nomma son ambassadeur à Nicée et
Constantinople. Le mélange étrange de fastes et d'austérité, la suffisance et
les manœuvres agressives concordent point par point au portrait dressé
dans Aser pinguis. L'origine modeste d'Elie, attestée par Salimbene de
Adam, est notée, on l'a vu, dans Aser pinguis.

Mais alors on peut se demander pourquoi ce souvenir surgit dans un
texte des années 1280. En premier lieu, il faut noter que, contrairement au
passage sur l'emprisonnement pour dettes, aucune allusion au caractère
récent de l'épisode n'est donnée. Ensuite, comme l'a bien montré Jacques
Dalarun111, le souvenir de l'épisode a été fortement conservé dans l'ordre,
notamment par le témoignage insistant de Thomas de Celano. Enfin,
certains des zelanti, précurseurs du courant spirituel, ont curieusement
revendiqué son héritage, en partie parce qu'il représentait une structure

110 Sic isti, etsi aliqua pauca opera faciant, videntur sibi magna valde. Unde et alios omnes
volunt corde, etsi non dicant ore subici, quasi non potest aliquis alius ad illud quod ipsifaciunt
ita utilis et idoneus inveniri. Unde se credunt protegere alios omnes sub umbra sua. Et si
aliquando subtrahuntur ab officio, tunc ignis egreditur de rhamno. Ignis dieo indignationis,
invidie, odii, saltern rancoris et suspicionis, quo eiusmodi homo vult omnes cedros devorare
imponens maculam in electis, dicens ille fecit etc., hie vel ille fecit me deponi de mea
administratione et similibus et multis imponit quantum fecerint, qui numquam inde locuti
sunt, nec forte cogitaverunt. P. 374rb.

111 DALARUN, Jacques : Vers une résolution de la question franciscaine. La « Légende
ombrienne » de Thomas de Celano. Paris : Fayard 2007.



270 Alain Boureau

d'opposition et de « persécution », mais aussi, comme le note aussi Jacques
Dalarun, Elie avait suscité vers la fin des années 1230, l'opposition des

prêtres et docteurs, qui eux-mêmes devinrent une des cibles des zelanti.
Mediavilla, qui avait participé à la condamnation d'Olivi en 1283 retrouvait
sans doute une des résurgences du souvenir d'Elie et en tirait le prototype
du sectaire, sûr de sa grandeur et de sa nécessité. Il n'est pas exclu que le
jeu entre oliva, l'olivier de l'épisode des Juges et Olivi n'ait pas joué.

Là encore, l'élision de cette charge est comme compensée par d'abondantes

citations de Bernard critique des abus de l'Église. Mediavilla, au fil
des années, a modéré ses critiques et radicalisé sa différence théologique.

Reste à repérer des signes directs de la pensée de Mediavilla dans ces
commentaires.

(à suivre)


	Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégète? : Première partie : enquête sur les annotations du commentaire de l'Apocalypse dans le ms. Assise 82

