Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Vom Wandel des Naturbegriffs : zur Heuristik gegenwartiger
"Naturphilosophie"

Autor: Kihn, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761056

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF KUHN

Vom Wandel des Naturbegriffs.
Zur Heuristik gegenwartiger
,2Naturphilosophie”

Zu den ebenso dramatischen wie bereits trivial gewordenen Einsichten
unserer Zeit gehort, dass das o6kologisch-klimatische Gleichgewicht der
Natur, wenn iiberhaupt, nur unter gréfdten individuellen, politischen und
okonomisch-technischen Verdnderungen wieder hergestellt werden kann.
Der Beginn dieser problematischen Entwicklung lasst sich allerdings
wirkungsgeschichtlich bis in die Renaissance hinein zuriickverfolgen, wo
die geistigen Voraussetzungen einer neuen Naturbestimmung offensicht-
lich werden, welche mit der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert zur defi-
nitiven mathematisch-physikalischen Konzeption des Universums fiihrte
und die technische Vorherrschaft in allen Lebensbereichen zivilisatorisch
beschleunigte. Nun steht der diesbeziiglich theoretische Griindungsakt der
Moderne bei Galilei (1564-1642) in methodisch-intellektueller Hinsicht
nicht isoliert da, denn es ist ohne Schwierigkeit auszumachen, dass seine
Vorstellung vom ,Buch des Universums® als rein geometrischen Figuren
unter Ausschaltung der subjektiven oder ,sekunddren“ Korpereigen-
schaften hinter Kopernikus (1473-1543) und Kepler (1571-1630) zuriick sich
auf Demokrits Atomismus und Konventionsverstdindnis der Sprache oder
»,Namen“ bezieht, wie dies zeitgleich in philosophischen wie kiinstleri-
schen Zirkeln bis in die Spatrenaissance hinein diskutiert wurde. Wenn
aber die Festlegung der physikalischen (und bald auch biologischen wie
gesellschaftlichen) Erscheinungen auf blofle Ausdehnung, Bewegung,
gegenseitige Orts- und Gestaltbegrenzung auf diese Weise an einen bereits
in der griechischen Antike vorgegebenen ,Mechanismus“ ankniipft, dann
ist zu vermuten, dass der ideengeschichtlich betrachtete Naturbegriff
weitere problematische Zweideutigkeiten enthdlt, welche in der Moderne
bis heute immer virulenter zu Tage treten.' Allein die Vielfalt an zu
beachtenden historischen Begriffsaspekten und kulturell-wirtschaftlichen
Praktiken deutet darauf hin, dass die Frage nach der ,Natur“ weder kon-
zeptionstheoretisch noch hermeneutisch allein zu lésen ist, und auch
nicht durch die wiinschenswerte Integration aller Disziplinen, da diese
sich zumeist nur unter einem nicht weiter ausgewiesenen Primat der
Intuition, Anschauung oder Evidenz mit ihr beschaftigen.

1 Fiir einen Uberblick der Begriffsgeschichte vgl. etwa den Artikel ,Natur“ in: Histori-
sches Worterbuch der Philosophie. Band 6. Darmstadt: WBG 1984, Sp. 421-478.



164 Rolf Kiithn

1. DAS NATURVERSTANDNISSES VON DER ANTIK BIS ZUR NEUZEIT

Die Begriffsgeschichte zeigt von Anfang an gerade jene Spannungen, die
sich schliefdlich von der Metaphysik oder Ersten Philosophie bis hin zur
Anthropologie, Ethik und Kulturwissenschaft ziehen werden und auch (be-
sonders durch das scholastische Hochmittelalter) vor der Theologie nicht
Halt machen. Die Grundspannung seit der altionischen und eleatischen
,2Naturphilosophie“ neben Anaximander, Pythagoras, Heraklit, Empedokles
und Anaxagoras, die sich dann iiber Platon und Aristoteles bis in die
spdtere Stoa der romischen Kaiserzeit fortsetzt, ist die unaufgeloste Dop-
pelbestimmung der physis (natura) zum einen als Ursprung und Prinzip
oder sogar géttlich wirkender Macht in allen Dingen und Vorgdngen sowie
andererseits ihre Identifizierung mit jeglichem Werden.> Letzteres veran-
lasste nicht nur schon Parmenides dazu, der Erkenntnis der ,verander-
lichen Natur gegeniiber dem ,ewigen Sein“ nur eine déxa zuzusprechen,
sondern fiir die Sophisten bildete sich sehr bald auch als besonders prag-
nant der Gegensatz von physis/némos heraus, der Staat, Erziehung sowie
Medizin durchherrschte und damit die Philosophie (einschliefdlich der
Mathematik) zu immer neuen Natur- oder Wesensdifferenzierungen hin-
fiihrte, wie sie bis heute nicht abgeklungen sind. An die Frage des
,Gesetzes“ als urspriinglich oder blof§ konventionell im Zusammenhang mit
der benennenden Sprache und ihrem apophantischen Logos schliefdt sich
ebenfalls die zwiespaltige Einschdtzung der téchne an, da sie namlich der
»2Natur® etwas hinzufiige, was den ,Kulturmenschen® verderbe, wie etwa
die Kyniker beklagten, oder gemafd Aristoteles hingegen zum ethischen
Handlungsbereich des Menschen in Ubereinstimmung mit der Natur als
Tugend und Maf2 gehore.3

Bei allen Unterscheidungen im Einzelnen, mithin der antiken Sicht-
weise der Natur als physis, gottlicher Idee (des Guten), energeia, [6gos oder
dem Einen (Plotin), verstehen die Griechen sich selbst und die Dinge von
einer harmonisch geordneten Welt (késmos) aus, welche als lebendige
oder ewige Natur den Horizont jeglichen Verstandnisses als Ontologie im
Allgemeinen oder der Naturelemente in den Einzelwissenschaften abgibt.
Die ,Philosophie der Natur” ist hier also nicht nur eine Hermeneutik des
Seins, wie es besonders Heideggers fundamentalhermeneutische Analysen
im Zusammenhang mit dem griechischen Wahrheitsbegriff als alétheia
herausstellen, sondern wir miissen prinzipiell zur Kenntnis nehmen, dass
»griechisches Denken“ in diesem ganz umfassenden Sinne stets Welt-
denken ist und der Mensch kein wirklich eigenstdndiges Sein aufderhalb

2 Vgl. fiir diese Anfiange: CAPELLE, Wilhelm (Hrsg.): Die Vorsokratiker. Stuttgart: Kroner
1963.

3 Vgl. HILT, Annette: Ousia - Psyche - Nous. Aristoteles’ Philosophie der Lebendigkeit.
Freiburg/Miinchen: Alber 2005, hier bes. Kap. 1 zur ousia als eines Strukturbegriffs von Ein-
heit und Mannigfaltigem, Identitdt und Differenz.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 165

dieses Welthorizonts besitzt. Auch wenn diese Bestimmung ein unsterb-
liches oder gottliches Leben nicht ausschlief3en muss, an dem der Mensch
durch philosophische Ideenschau und Tugend ,teilhaben“ kann, so hat
sich gerade dieser Grundzug des griechischen Denkens bis in die jiingsten
Auffassungen des Menschen als eines bloffen Naturprodukts oder einer
horizonthaft auslegende ,Subjektivitat® bzw. ,Differenz“ durchgehalten.4
Damit ist festzuhalten, dass der formale Naturbegriff als Gesamtheit aller
»gewachsenen® (physis von phtiein), das heifft der von Menschenhand
unberiihrten Dinge, sich schon frith von seiner etymologischen Grundbe-
deutung gelost hat und die allgemeine Struktur oder Beschaffenheit eines
Dings oder einer Sache bezeichnen konnte, vor allem auch die (onto-)logi-
schen oder metaphysischen Strukturen, wie es in der allgemeinen Rede-
wendung von der ,Natur der Sache” sowohl empirisch, analytisch wie
normativ zum Ausdruck kommt, selbst wenn diese Wortverbindung nur
fir das Lateinische belegt ist, wie es besonders der Titel eines entspre-
chenden metaphysischen Lehrgedichts von Lukrez De natura rerums zeigt.
Allein in der Jurisprudenz fand der Ausdruck eine bis heute fachbegriff-
liche Verwendung in methodologischer oder hermeneutischer Hinsicht,
wie es etwa die Rechtsprechung im Ausgang von ,natiirlichen Lebens-
verhéltnissen zeigt, wobei sowohl Naturrechtsnormen wie empirische
Mittel/Zweck-Uberlegungen einflieen konnen.6

In der Verlangerung der erwdhnten Doppeldeutigkeit von Wesen/
Werden sowie Weltgesetz/téchne (ars), welche den abendlindisch maf3-
geblichen Naturbegriff (natura von nasci: geboren werden) mithin weiter-
fiihrend durchzieht, konnte derselbe spitestens durch Augustinus nicht
nur im Lateinischen die Bedeutung von essentia (bzw. substantia) an-
nehmen, sondern iiber den Bezug zur theologischen Schépfungs- und
Heilslehre vornehmlich auch die Konnotation von exempla oder allegoria
erhalten, wenn nicht sogar einer theophania im mystischen Symbolsinne.7
Erst die Neurezeption griechischer und arabischer Philosophie durch
weitere Ubersetzungen antiker Autoren fiihrt im 12. Jahrhundert zu einer
yEntdeckung der Natur neuen Stils, welche nicht mehr vornehmlich
augustinisch-neuplatonisch gepragt ist, sondern in der Gleichsetzung von

4 In diesem Sinne bezeichnet Michel Henry mit ,ontologischem (oder phianomeno-
logischem) Monismus“ alles Denken, welches als ,griechisches Denken“ den Horizont der
theoria oder des ,In-der-Welt.seins“ nicht zu hinterschreiten vermag; vgl. Inkarnation. Eine
Philosophie des Fleisches. Freiburg/Miinchen: Miinchen 2002, 199-209.

5 Diese Schrift des epikureischen Dichters und Philosophen Lukrez entstand gegen 50 n.
Chr.; lateinisch/deutsche Ausgabe Von der Natur der Dinge (Hg. U.K. Biichser). Stuttgart:
Kroner 1977.

6 Vgl. Artikel ,Natur der Sache®, in: Historisches Worterbuch der Philosophie. Band 6, Sp.
478-482, sowie ,Naturrecht®, ebd. 559-623.

7 Die mafdgeblichen Studien hierzu liegen immer noch vor durch das umfassende Werk
von BALTHASAR, Hans Urs von: Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, 3 Binde. Einsiedeln:
Benzinger 1961-1964.



166 Rolf Kiithn

Platons ,Timaios“ und dem Genesisbericht des Alten Testaments die allge-
meine Wechselwirkung der natiirlichen Elemente unter dem Gesichts-
punkt der ratio favorisierte. Dieses zunachst durchaus noch an eine ver-
einheitlichende anima mundi gebundene ,Spiel aller Kréfte“ als eines orga-
nischen Ganzen verbindet sich namlich alsbald mit der rezipierten aristo-
telisch-ptolemdischen Wissenschaft von der Natur als einer natura univer-
salis (kosmische Kraft) und natura particularis (sublunare Welt), welche
durch eine ununterbrochene Kette von (astrologisch gedachten) ,Ur-
sachen® miteinander verbunden sind. Damit 16st sich allmdhlich das bis
dahin vorherrschende symbolisch-dsthetische Kosmos- oder Schopfungs-
verstandnis im westlichen Christentum zugunsten einer relativen Auto-
nomie der singuldaren Naturerscheinungen im Einzelnen auf, die als
substantia individua jene res naturae bilden, welche am allgemeinen Natur-
sein teilhaben. So ist der numerisch einzelne Mensch (hic homo) aufgrund
der Materie, welche die Natur in ihm ist, nur mehr suppositum, wahrend
seine substantia (homo) eine allgemein aus Natur und Form zusammen-
gesetzte Wirklichkeit darstellt, um auf dieser Grundlage einer natiirlich-
materiellen Spezifizierung in einer sich bildenden biirgerlichen Gesell-
schaft Medizin, Wissenschaften und Kiinste fiir die Heilung von der
infirmitas peccati zu nutzen. Dies ist nicht nur Ausdruck einer neuen, teil-
weise schon ,technisch® orientierten Naturselbstdandigkeit, vielmehr er-
weist sich hier spdtestens ebenfalls der Grundzug aller bisherigen
Naturbestimmung, dass namlich eine wirkliche Individualitdt im Rahmen
der Aquivozitit der Natur als Prinzip/Werden bzw. der essentia als forma/
materia nicht wirklich begriindet werden konnte - und dies gilt ideenge-
schichtlich in dem entscheidenden Augenblick, als eine religios-asthe-
tische Weltbetrachtung sich aufloste, die gerade ohne die contemplatio
oder den Glauben des einzelnen empfindenden Menschen nicht denkbar
ist.8

Wenn in der hochscholastischen Folgezeit auch das allgemeine Seiende
als natura communis (Duns Scotus) bzw. die natura als Wesen jedes Dings
und jeder Seele durch Form/Materie (Thomas von Aquin) kontrovers
bestimmt wird, so halt sich damit der unterstrichene dquivoke Status der
individuellen Natur dennoch durch. Denn selbst wenn im 13. Jahrhundert
auch die antike griechische Naturontologie durch eine - letztlich nomina-
listische — Willenslehre Gottes (Wilhelm von Ockham) aufgehoben zu sein

8 Vgl. KUHN, Rolf: Individuationsprinzip als Sein und Leben. Studien zur origindren
Phdnomenalisierung. Stuttgart: Kohlhamer 2006, um in der Philosophiegeschichte von
Aristoteles bis Heidegger iiber Rationalismus und Idealismus sowie klassische Phdnome-
nologie die konstante Substitution der radikalen Subjektivitit durch allgemeines oder
gattungsgebundenes ,Natursein“ bzw. ,Wesen“ kritisch offen zu legen. Fiir das mittel-
alterliche Denken der ,Natura communis“ bzw. ,Natura universalis/particularis“ vgl. den
entsprechenden Artikel in: Historisches Wérterbuch der Philosophie. Band 6, Sp. 494-504 u.

509-517.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 167

scheint, wobei sich mehr und mehr auch das Verhdltnis von Natur/
Ubernatur (Gnade) als theologisches Hauptproblem einstellt, so lisst sich
trotzdem nicht iibersehen, dass der Mensch in absoluter Abhdngigkeit von
solch gottlichem Willen gerade vor allem ein Schépfungswesen bleibt, das
auflerhalb von Gott gesetzt ist, um in der Schopfung seine endliche
Existenz zu finden, anstatt durch eine ,innergottliche Geburt® am Leben
Gottes als solchem teilzuhaben, wie die mittelalterliche Mystik diesen
theologischen Absolutismus zu korrigieren versucht.9 Ohne hier weiter auf
die von Hans Blumenberg oder Robert Spaemann diskutierte geschichts-
philosophische These einzugehen, ob unter solch unendlicher Wollens-
und Wesensdistanz zwischen Gott und Mensch, die dann spatestens im 18.
Jahrhundert in eine naturhafte ,Selbstkonzentrierung® umschlug, nicht
das ausschliefdliche Programm der neuzeitlichen ,Selbstbehauptung® als
wissenschaftliches und gesellschaftliches Projekt mit vorbereitet wird,° so
herrscht doch weitgehend Konsens dartiber, dass die Renaissance schon ab
Nikolaus von Kues die Natur vermehrt als kontinuierliche und vielfdltige
Explikation dessen zu verstehen versuchte, was in der Totalitdt des Mog-
lichen ewig schon gegenwadrtig sei: Gottes Schopfungskraft habe sich
keineswegs in seiner dufleren Kreation erschopft, sondern in gewisser
Weise wird jetzt die griechische wie mittelalterliche anima mundi zur
Bewegung Gottes selbst.

Damit war einerseits der Boden fiir eine neuzeitliche ,Relations-
ontologie“ anstelle der iiberkommenen ,Substanzontologie“ vorbereitet,n
aber indem das Naturprinzip nun in einer gewissen Synthese von Neupla-
tonismus und Aristotelismus den stindigen Ubergang der ,Kraft“ (virtus)
von Potenz in Akt bedeutet, ergeben sich durchaus gleichfalls die
Moglichkeiten eines Vitalismus mit organischer Finalitit als immanentem
Zweck, wo das ,Leben” zur kosmischen Gestaltungskraft wird: ,Was ist die
Natur? Eine Kunst, die die Materie von innen gestaltet (ars intrinsecus
materiam temperans) [..]. Was ist ein Werk der Natur? Der Geist der
Natur in der [mit ihr] verbundenen Materie (naturae mens in coniuncta

9 Vgl. KUHN, Rolf/LAOUREUX, Sébastian (Hgg.): Meister Eckhart - Erkenntnis und Mystik
des Lebens. Lebensphanomenologische Forschungsbeitrdge. Freiburg/Miinchen: Alber 2008.
Dies schlie3t nicht aus, dass gerade die Mystik in Verlingerung der franziskanischen
Bewegung eine intensive Naturbetrachtung und -forschung beeinflusst hat, wie etwa bei
Hildegard von Bingen. - Einen anderen Weg ging Jakob B6hme mit dem Begriff einer ,ewig
geistlichen Natur® in Gott, die sich ,kontrahiert, um iiberhaupt erschaffen zu kénnen.
Dieser Sichtweise folgen spater Oetinger, Schelling und von Baader, um gleichfalls Spuren
der hellenistischen Gnosis und jiidischen Kabbala zu integrieren, wobei phdnomenologisch
die Kategorien des ,Erscheinens” schlechthin als Differenz und Transzendenz grundgelegt
werden.

10 Vgl. EBELING, Hans (Hrsg.): Subjektivitdt und Selbsterhaltung. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1981.

1 Vgl. ROHR, Wilfried: Viktor E. Frankls Begriff des Logos. Die Sonderstellung des Sinnes
in Substanz- und Relationsontologie. Freiburg/Miinchen: Alber 2009, 127-153.



168 Rolf Kithn

materia).“> Fiir weitere Renaissancedenker wie Pico della Mirandola (1463-
1494) vermag der Mensch damit zum ,Magier der Natur“ zu werden, die
unsere ,Mutter” ist, denn die inventio fithrt technisch-kiinstlerisch zu un-
gewohnten Naturerscheinungen, welche in der Alchemie sogar als eine
»zweite Natur” apostrophiert werden. Der ,Kiinstler-Demiurg® will mithin
bis zur ,chaotischen Materie“ vor der eigentlichen Schopfung als Hervor-
bringung vordringen, damit der Mensch diese Materie vollende, was bei
Tommaso Campanella (1508-1639) dann dazu fiihrt, dass jedes Ding als
sensus rerum einem ,Instinkt“ entspricht, welcher im Einzelnen wie
insgesamt als kosmische All-Liebe empfunden werden kann. Wird zudem
bei Giordano Bruno (1548-1600) sogar Gott selber als eine Identitdt mit der
Materie von unendlich mdéglichen Welten dargestellt, so ist damit eben-
falls das neue prinzipielle dynamische Verstindnis der Natur vorgezeich-
net, wodurch sich der Materie/Form-Gegensatz der aristotelischen Antike
und christlichen Scholastik eigentlich auflost, das heifft nicht mehr nur
eine erkenntnistheoretische und ontologische Synthese eingeht, sondern
in hylozoistische Naturdeutungen verwandelt wird.

Dieser organizistischen Auffassung, welche dann erst wieder in der
Romantik aufblithen sollte, setzt sich das 16. und 17. Jahrhundert durch
Kepler, Galilei und Descartes entgegen, wie schon angedeutet wurde, um
die Natur eher nach dem Modell einer machtigen ,Maschine“ (Uhrwerk)
zu verstehen, womit die eigentliche neuzeitliche ,Naturaufklarung“ durch
geometrisch-algebraische Gesetze vorbereitet wird,3 wo es keine indivi-
duellen Ausnahmen mehr gibt, sondern der ,Mechanismus“ eines Leibniz’,
Hobbes’, Boyles und auch frithen Kants ordnet alle Erscheinungsverlaufe
als seriell ein, wahrend im Mittelalter jedes Ding in der Natur zumindest
noch an eine ,individuelle® Bestimmung als seine spezifische natura
gebunden war, auch wenn diese nicht in einem absolut phanomeno-
logischen Sinne, sondern nur gemafd eines ousiologischen Hylomorphis-
mus verstanden wurde.

In gewisser Hinsicht hat sich seit dem Rationalismus und Empirismus
des 17. und dann der ,Aufklarung” im 18. Jahrhundert das Verhaltnis
Gott/Universum in den umgekehrten Bezug von Mensch/Natur radika-
lisiert. Eine eigentliche Ontologie der Natur oder Metaphysik im mittel-
alterlichen oder renaissancehaften Sinne ist daher kaum mehr mdéglich,

12 FICINO, Marsilio: Theologia platonica de immortalitate animorum XVIII libris
comprehensa 1V, 1 (Venedig 1474). Lateinisch-franzdsische Ausgabe von R. Marcel. 3 Bde. (=
Les classiques de '’humanisme. Textes 3-5). Paris: Société d’Edition ,Les belles lettres® 1964~
1970; dt. Teiliibersetzung in: Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung. Band 3.
Stuttgart: Metzler 1984.

13 Vgl. etwa KOYRE, Alexandre: Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum
(engl. 1957). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1969, und BLUMENBERG, Hans: Die Genesis der koper-
nikanischen Welt. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1975; Die Legitimitdt der Neuzeit (1966). Frank-
furt/M.: Suhrkamp, erw. Aufl. 1988.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 169

sondern der Mensch selbst wird allein mit seinen technisch-6komomisch
gestaltenden Moglichkeiten zum Ausleger und ,Beherrscher der Natur”
(Descartes), womit er sich aber letztlich selber nur noch im Rahmen einer
solchen reduzierten Natur verstehen kann. Auf diese typisch werdende
neuzeitliche Antinomie von Naturalismus versus personaler Freiheitslehre
versuchen dann vornehmlich die Schriften Kants eine Antwort zu geben,
wie sich besonders gut am ,Beschluss® zur ,Kritik der praktischen
Vernunft“ (1788) ablesen lisst, wo es heifdt: ,Zwei Dinge erfiillen das Ge-
miith mit immer neuer und zunehmender Verwunderung und Ehrfurcht,
je ofter und anhaltender sich das Nachdenken damit beschaftigt: der
bestirnte Himmel tiber mir und das moralische Gesetz in mir [...]; ich sehe
sie vor mir und verkniipfe sie unmittelbar mit dem Bewusstsein meiner
Existenz.“14 Dieser Aussage, die zundchst eine gewisse Ohnmacht des Men-
schen gegeniiber dem Kosmos anerkennt, kann aber nicht die Analysen
zur ,Kritik der reinen Vernunft und zur ,Urteilskraft tiberdecken, wo-
nach der Mensch sich eher von der ,Gingelung” durch die Natur befreit,
um sie zu ,fesseln“, indem er sie nach allgemein synthetischen oder
objektiven Bewusstseinsgesetzen bestimmt. Dadurch wird die Natur in
formaler Hinsicht zum Inbegriff aller Gegenstiande der Erfahrung, wie sie
von der Urteilskraft so erfasst werden konnen, als ob es ein organisches
System der gesamten Natur gdbe, obwohl die Einheit der Natur (wie sie in
fritheren Jahrhunderten ontologisch oder theologisch reklamiert wurde)
kein empirischer Gegenstand zu sein vermag und folglich auch nicht
aufgefunden werden kann.ss

Nach Kants eigener Metaphorik des Richters legt der Mensch mit
anderen Worten der Natur seine Gesetzgebung vor, die auf einer aprio-
rischen Analyse der Bedingungen jeder ,moglichen Erfahrung“ beruht, um
die Natur so formal bestimmen zu konnen, wahrend in der Bestimmung
der Natur als ,Dasein der Dinge“ ein selbstdndiger Zug der Natur durchaus
beibehalten wird.®6 Man konnte auch sagen, dass Kant hier zwischen dem
Wesen unterscheidet, welchem die Bestimmung des Daseins nicht zuge-
hort (weil letzteres kein Pradikat erster Stufe ist), und dem Terminus
Natur, zu dem die Bedingung der Existenz (Dasein) gehort. Solange daher

14 Kritik der praktischen Vernunft (Kants Werke. Akademie Textausgabe. Band V). Berlin:
De Gruyter 1968, 161f.

15 Vgl. aus der Kritik der Urteilskraft von 1790 besonders den 2. Teil zur ,Kritik der
teleologischen Urteilskraft“ einschlieflich des ,Anhangs“ zur ,Methodenlehre“ der teleolo-
gischen Urteilskraft: Kants Werke Akademie Textausgabe, Band V. Berlin: De Gruyter 1968,
357-415 U. 416-485.

16 Vgl. KANT, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als
Wissenschaft wird auftreten kénnen (1783) (Kants Werke. Akademie Textausgabe. Band IV).
Berlin: De Gruyter 1968, 253-384, hier 294ff. (§ 14ff.), wobei die Auseinandersetzung mit
Hume hier mafigeblich ist, das heifdt dessen Kritik ,Von der Vorstellung der notwendigen
Verkniipfung“ aus Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand (7. Abschnitt) von
1748 (dt. Ubers. Hamburg 1973).



170 Rolf Kithn

die reflektorische Urteilskraft die natiirlichen Gebilde unter dem Gesichts-
punkt innerer Zweckmdfigkeit betrachten kann, ist sie dem System-
charakter der Vernunft als Vorstellung vermittelbar, so dass sich auf
diesem Weg die ,Freiheit der Natur“ in dialektischer Weise mit der
,Freiheit des Subjekts anerkennen ldsst. Diesem Ziel dient des Naheren
gerade auch die Unterscheidung der ,Metaphysik der Natur“ und der
»,Metaphysik der Sitten“, wo der Weg vom Bereich der Naturproduktion
gemafd einem ,Natur-Zweck" und ,Zweck der Natur® dadurch zur mensch-
lichen Handlungswelt vorbereitet wird, um in einer praktisch entworfenen
Idee einer kosmischen Rechtsgemeinschaft tiber den ,kategorischen Impe-
rativ’ die ,Hoffnung“ auf eine endgiiltige Erfiillung vernunftgeleiteten
Handelns nicht auszuschlief3en, sofern sie postulativ letztlich durch Gott
als den Zusammenfall von Gesetz und Macht garantiert wird. Geschicht-
lich-politisch setzt sich diese Natur-Synthese in Kants Sinne durch, indem
sich die Vernunft zugleich selbst die hochste Macht beilegt, damit die
Hoffnung im Einsatz fiir die Vernunft nicht scheitere. In diesem letzteren
Rahmen tritt die Natur zugleich in einem auch pddagogischen Sinne auf,
indem sie die Schwachen des Menschen fiir die Ziele der Vernunft nutzt,
was spater von Hegel als die ,List der Vernunft® in der Geschichte als
absolute Dialektik des Geistes entfaltet wird.17 Entscheidend dabei ist, dass
der Fortschrittsgedanke der Moderne damit nicht nur empirisch verankert
ist, sondern die den Fortschritt realisierende Natur wird hier als ein
apriorischer Leitfaden genommen, was dann in der ,Kritik der reinen
Vernunft“® auf hoherer Ebene nochmals ,im dritten Widerstreit der
transzendentalen Ideen“ als Dialektik zwischen Freiheit und Naturnot-
wendigkeit ausgetragen wird.

Sind nach Kant somit beide Perspektiven geschichtsphilosophisch und
naturkausal alternierend zu gebrauchen, um das autonome Subjekt und die
Natur mit Blick auf deren objektive Zusammenhange miteinander zu
versohnen, so bilden Freiheit und Naturmacht in der Folgezeit eine immer
wieder aufgegriffene Problematik sowohl bei Rousseau9 wie im Deutschen
Idealismus, um sich iiber den Marxismus bis hin zum Existentialismus bei
Sartre sowie in der ,Kritischen Theorie® bei Horkheimer und Adorno
durchzuhalten und in seiner Ambivalenz bzw. ,Fraktur das Gefiihl der
(Post-)Moderne weithin noch zu bestimmen.ze Man kann also Kant para-
digmatisch fir die gesamte Neuzeit verstehen, denn alle weiteren moder-

17 Vgl. Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte (Werke 12). Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1970, 49f. (Einleitung).

18 Vgl. Kants Werke. Akademie Textausgabe. Band III. Berlin: De Gruyter 1968, 362-382.

19 Vgl. AuDI, Paul: Rousseau. Une philosophie de I'dme. Paris: PUF 2008.

20 Letzteres wird besonders deutlich im Begriff der ,,Oko-Technik®, die ,prothesenhaft*
in Zukunft die ,Natur“ ersetzen wird, welche es als késmos, mundus oder creatio nicht mehr
gebe, sofern man der ,Metaphysik-Destruktion nach DERRIDA, Jacques: Le toucher - Jean-
Luc Nancy. Paris: Galilé 1990, Glauben schenken soll.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 171

nen Philosophien oder Epistemologien, wie Feyerabend oder Rorty
beispielsweise, machen aus der Natur stets den geschichtlichen Ort des
menschlichen Selbst- und Weltverstandnisses, auch wenn mit
Behaviorismus und Sozio-Biologie2 die ,Natur® auf Triebe ohne eigenstdn-
digen oder immanenten Sinn (Freiheit) reduziert wird, wozu auflerdem die
kommunikationstheoretischen (unbewussten) Sprachmodelle bzw. ein
intersubjektiver Pragmatismus treten. Dagegen hatte schon Husserl durch
seine Kritik des Rationalismus wie Naturalismus eine phanomenologische
Neubegriindung des Zusammenhangs von Freiheit und Natur durch den
Begriff der Lebenswelt versucht, der ohne Zweifel Subjektivitdt und Inter-
subjektivitit besser miteinander in einer triebintentionalen Gleichur-
spriinglichkeit fundieren kann, aber durch den Primat einer teleologischen
»Selbstverantwortung“ als Geschichtsvernunft die Pramissen Kants im
Grunde dennoch fortschreibt.22

Gewiss hat es in der jiingeren Zeit, etwa zwischen 1950 und 1980, gerade
auch im deutschen Sprachraum nicht daran gefehlt, besonders von Seiten
der Biologen fiir den Finalitdtsgedanken in der Natur wieder einen
eigenstandigen epistemologischen und philosophischen Stellenwert
zuriick zu gewinnen, wie neben Robert Spaemann die Arbeiten von Thure
von Uexkiill,>3 Adolf Portmann24 und Hans Jonas*s belegen. Aber der
Hauptstrom der Biologie bleibt neo-darwinistisch orientiert, wie es etwa
Aussagen von Francois Jacob ausweisen, fiir den der Organismus nur eine
je voriibergehende Gestalt ist, deren Ursprung wie Ziel allein die Fort-
pflanzung bilde.26 Da es uns hier nicht moglich ist, die gesamte gegen-
wartige Literatur zur Diskussion von einer fortzufithrenden oder wieder zu
begriindenden ,Naturphilosophie“ zu beriicksichtigen,27 lassen sich im
Folgenden zumindest heuristische Hinweise dafiir geben, wie einerseits auf
die ontologische Verarmung seit der modernen Rationalitdt geantwortet

21 Vgl. NOWOTNY, Stefan: Der lebendige Korper der Macht und die Stimmen des Lebens.
Lebensphdnomenologie und Biopolitikanalyse, in: NOWOTNY, Stefan/STAUDIGL, Michaell (Hgg.):
Perspektiven des Lebensbegriffs. Randgdnge der Phdnomenologie. Hildesheim: Olms 2005,
319-344, unter Beriicksichtigung der Analysen von Foucault und Agamben.

22 Vgl. Etudes phénoménologiques 23-24 (1996): Phénoménologie et philosophie de la
Nature, hier 3-8.

23 Vgl. Der Mensch und die Natur. Grundziige einer Naturphilosophie. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1953.

24 Vgl. u.a. Das Tier als soziales Wesen (1953). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1978.

25 Vgl. The Phenomenon of Life. Towards a Philosophical Biology (New York 1966); dt.
Ubers. zuletzt: Das Prinzip Leben. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994, nachdem es zuvor unter
dem Titel Organismus und Freiheit. Ansdtze zu einer philosophischen Biologie (Gottingen
1973) erschienen war und breite Rezeption fand.

26 Vgl. La logique du vivant. Paris: Minuit 1982, 10.

27 Vgl. den Artikel ,Naturphilosophie“ in: Historisches Worterbuch der Philosophie. Band
6, Sp. 535-560, mit Literatur bis 1984; fiir danach etwa: Bulletin d’analyse phénoménologique
6/2 (2010): La Nature vivante.



172 Rolf Kiithn

werden konnte und andererseits aber auch die ,vitalistischen“ Reaktionen
der Romantik des 19. Jahrhunderts (und der sich daran anschlieffenden
,Lebensphilosophien“ wie bei Bergson, Klages, Simmel usw.) angesichts
der analytischen Abstraktion zu vermeiden sind, da sie politisch-
ideologisch zu den grofiten kollektiven Irrtiimern wie Rassismus und
Faschismus mit deren Gewaltpraxis gefiihrt haben. Schopenhauer, der
durchaus mit Recht eine erste phanomenologische Leibphilosophie gegen
den vorstellungsbegrenzten Kantianismus begriindete, war nichtsdesto-
weniger durch seinen metaphysischen Pessimismus eines blinden ,Lebens-
willens®, der sich durch die gesamte Natur zége, mitverantwortlich fiir
eine solche nihilistische Tendenz in allen Kulturbereichen um die Wende
des 19. zum 20. Jahrhundert. Denn dieser Nihilismus, wie Nietzsche ihn
vorausgesehen hatte, verband sich trotz seiner Berufung auf die ,Krdfte“
des Lebens nur allzu leicht mit einer Todesverherrlichung, welche das
einzelne Individuum prinzipiell fiir unbedeutend erachtete und damit
leicht jedem Kampf- und Zerstérungsmythos durch Krieg oder sonstige
Ausrottung unterwarf.28

Es gibt also ein negatives Erbe der Naturphilosophie, auch wenn sie
sich mit Recht gegen die Einseitigkeiten der modernen Naturwissen-
schaften stellte, welche letztlich die ,Natur® zur blof3en ,Welt“ oder ,Ma-
terie“ eines physikalisch-chemischen Prozesses reduzierten und Freiheit
wie lebendiges Kulturschaffen verkannten. Eine versuchte Neubewertung
der Naturphilosophie (die stets notwendigerweise alle traditionellen und
neueren Erkenntnisaspekte bis hin zur Ethik impliziert) muss angesichts
dieser ideengeschichtlichen Situation mithin Methoden und ,Beschrei-
bungen“ entwickeln, welche dem jeweiligen Gesamtphdnomen angemessen
sind, um dann gleichzeitig philosophisch hinsichtlich des ontologischen
Status’ reflektiert zu werden, was phdnomenologisch die standige Betrach-
tung des Zusammenhangs von Methode/Sachgehalt einschlief3t. Zurzeit ist
man sich der groffen Veranderungen bewusst, die iiber Quantenphysik,
Genetik und Neurowissenschaften2o die Modelle unserer Weltvorstellung
als solcher erschiittern, aber philosophisch ist noch nicht ausreichend -
bzw. prinzipiell - geklart, wie diese Mutationen unsere Art und Weise des
Denkens selbst verandern, anstatt blof3 eine Frage der Epistemologie(n) zu
bleiben, welche oft eine Fortschreibung der alten Erkenntnistheorien sind,

28 Vgl. KUHN, Rolf: Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphinomenologie
absoluter Subjektivitdit als Affektivitdt. Freiburg: Alber 1992, mit den Kapiteln V, 2-4 zu
Schopenhauer, Nietzsche und Freud, die sowohl die radikal phanomenologischen Aspekte,
aber auch die philosophisch wie psychologisch gefihrliche Hypostasierung eines ,Natura-
lismus“ analysieren. Auch heute erlebt Schopenhauers Hauptwerk Die Welt als Wille und
Vorstellung von 1819-1844 (2 Binde. Darmstadt: WBG 1980) wieder eine zweifelhafte Renais-
sance in den so genannten , Lebenskunst-Philosophien.

29 Vgl. FucHS, Thomas: Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine phdnomenologisch-6kolo-
gische Konzeption. Stuttgart: Kohlhammer 2008.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 173

ohne notwendigerweise denselben klassischen Universalitdtsanspruch zu
erheben.3e Die Frage wird jedoch in Zukunft vermehrt sein, inwieweit
unsere naturwissenschaftlichen oder hermeneutischen Naturmodelle die
Art und Weise selber bestimmen, wie der Einzelne und die Gesellschaften
in den Welthorizont eingeschrieben werden - und ob dies der einzige
phdanomenologische Zugang zu unserem kulturellen Wesensverstandnis
sein und bleiben kann. Dem Anspruch der Wissenschaftler selbst nach,
insofern sie sich nicht nur als Vermittler wichtiger technischer Kenntnisse
verstehen, wollen diese ihre Ideen fiir das menschliche Leben selbst als
bedeutsam diskutiert wissen, wie es sowohl Planck, Heisenberg oder
Monod angestrebt haben, um entweder ein physikalisch-philosophisches
Weltbild» zu entwerfen bzw. iiber die Theorie des Genkodes eine allge-
meine ,Theorie der lebendigen Systeme® zu vertreten.3> Wir konnen auf-
grund unseres bisherigen begriffsgeschichtlichen Befundes auch sagen,
dass die Ambiguitat der phdanomenologischen Grundverhdltnisse des Er-
scheinens iiberhaupt geklart werden muss, um sowohl fiir die Duplizitdt
wie Einheit von Mensch/Natur eine kulturrelevante Antwort zu finden, die
neue plausible und lebbare Lebensformen ermoglichen konnte.33 So ist fiir
die Immanenz anstelle blof} bisheriger Evidenz- oder Intuitionsmodelle zu
pladieren, was keineswegs mit einer Debatte um innere Naturfinalititen
oder -teleologien gleichzusetzen ist, da es origindrer eine transzendentale
Bewusstseinsreduktion gibt, in der alle ,Naturaffekte“ als Pathos prinzi-
piell antizipierbar sind, sofern alle ,Erleidensweisen“ der natiirlichen und
lebendigen Wesen in einer ,Aufmerksambkeit fiir das Leben“ selbst erfasst
werden.

2. PROBLEMKREISE EINER NEUEN , NATURPHILOSOPHIE"

Dass eine natura naturata nicht von einer natura naturans zu trennen ist,
impliziert nicht unbedingt einen spinozistischen Monismus und damit
einen immer moglichen Natur-Pantheismus,34 sondern unterstreicht nur

30 Vgl. TINLAND, Frank: Repenser la nature?, in: Etudes Phénoménologiques 2 (1996) 166
194.

3t Vgl. PLANCK, Max: Das Weltbild der neuen Physik. Leipzig: Teubner 1929; Physikalische
Abhandlungen. Vortrdge. 3 Bande. Braunschweig: Dunkler & Humblot 1958.

32 Vgl. MONOD, Jacques: Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der modernen
Biologie. Miinchen: Piper 1971.

33 Vgl. MAESSCHALCK, Marc/KANABUS, Benoit Ghislain: Immanenz und Norm in den Hu-
manwissenschaften, in: KUHN, Rolf/MAESSCHALCK, Marc (Hgg.): Okonomie als ethische
Herausforderung. Lebensphdnomenologische Grundlagen. Freiburg: Alber 2008, 191-212, was
gleichzeitig auf einen nicht mehr trennbaren Zusammenhang von Naturphilosophie und
Wirtschaft verweist.

34 Vgl. zu Spinoza: KUHN, Rolf: Individuationsprinzip als Sein und Leben. Kap. I, 2: Er-
probung des Wesens im ipsum intelligere (S. 75-111), zur weiteren Begriffsgeschichte Artikel



174 Rolf Kithn

die Notwendigkeit, dass der phdanomenologische Hervorbringungsmodus
als Selbsterscheinen des Erscheinens zu analysieren bleibt, an das letztlich
jegliche Naturerscheinung im Einzelnen zuriickgebunden ist. Denn dass
,2Natur“ inzwischen wieder als das zu respektierende ,Andere“ des Men-
schen in gewissen Grenzen anerkannt wird (das heifdt in einer gewissen
ontologischen Eigenstandigkeit gegeniiber dem Menschen und seiner
Freiheit, Geschichte und Kultur), impliziert nicht notwendigerweise die
Dekonstruktion, Differenz oder Alteriologie als jene philosophischen Auf-
klarungsstrategien, welche heute fiir die einzig moglichen gehalten wer-
den. Andererseits vermag auch eine postulierte ,Ko-Naturalitit® mit der
Natur im Sinne einer gemeinsamen Kosmoswirklichkeit als Hintergrund
oder eine ,Naturgeschichte“ die Frage unseres Verhdltnisses zur Natur
nicht zu l6sen,35 obwohl sie sich auf eine lange antike Tradition von Platon
bis zur Stoa iiber Aristoteles und den Neuplatonismus berufen kann, wie
wir sahen, da die Abschwdchung eines starken (eventuell sogar gnosti-
schen) Dualismus zwischen Mensch/Schopfung gerade nicht das Grund-
verhdltnis von Subjektivitat/Objektivitdat ausreichend klart. So scheint es
namlich einen radikal phanomenologischen Ab-Grund zwischen all dem
zu geben, was empfinden kann, und dem, was andererseits als ,tote Mate-
rie“ dieser origindrsten aller lebendigen Fahigkeiten beraubt ist, wie es
Descartes’ urspriingliche phanomenologische Lektiire des cogito als passio
zu verstehen gibt.36

Anstatt hier blofd ,Interferenzen“ zwischen innerer und Jduferer
yErfahrung® zu denken, welche selbstapperzeptiv von den verschiedenen
»auto-poetischen Ansdtzen in der jlingeren Naturphilosophie nicht auf
den Begriff gebracht wird, lasst bei aller ,0kologischen® Neuentdeckung
der Natur dieselbe in einer Wahrnehmung aus der Distanz heraus ver-
harren, auch wenn diese nunmehr in gewisser Weise ,naturalisiert” wird.
Denn wie sollen diese ,Interferenzen dann philosophisch untersucht wer-
den? Es steht zu befiirchten, dass die geometrische Reduktion der Natur
hier weiterhin am Werk bleibt, namlich deren Deutung und Beherrschung
nach dem Modell der Geometrie und Mechanik, welche alle ,Erfahrungs-
wahrheit“ einer Regel-Gesetzmafdigkeit unterwerfen, die liber numerisch
ausgedriickte Beziige nicht hinauskommt und weiterhin die ,Subjektivitat”
als Empfinden, Denken und Ethik niemals zu einer transzendentalen
Asthetik zuriickfinden lisst, welche Kosmos, Universum, Welt wie Natur
(deren Begrifflichkeit zumeist heute synonym geworden ist) ebenfalls als

»-Natura natuans/naturata®, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie. Band 6, Sp. 504-
5009.

35 Dass es daneben auch die Position eines ,prometheischen Humanismus® gibt, der den
Menschen als Wesen der ,Anti-Natur” versteht, sei hier nicht iibergangen; vgl. FERRY, Luc:
Le nouvel ordre écologique. Paris: Seuil 1992, ohne ihn an gleich lautende Tendenzen im
vorherigen ,strukturalistischen Marxismus“ (Louis Althusser) zuriick binden zu kénnen.

36 Vgl. im Detail KUHN, Rolf: Leiblichkeit als Lebendigkeit, 142-160.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 175

origindr asthetisches Erscheinen wahrnimmt, um sich entsprechend davon
selbst-affizieren zu lassen.

Eine Interferenztheorie, sei sie naturwissenschaftlich, philosophisch
oder okologisch-wirtschaftlich, bleibt in letzter Konsequenz noch in jener
Raumvorstellung verhaftet, in welcher die Physik Descartes’ und seiner
Nachfolger alle ,Krifte“ einschrieben, selbst wenn spdter die zu einfachen
Modelle klassischer Mechanik wie bei Newton durch experimentelle oder
theoretische ,Paradigmenwechsel“ modifiziert werden mussten.37 Weder
ein gottlicher noch ein natiirlicher ,Sinn“ (Finalitat) widersetzt sich hier
der neuzeitlichen ,Natur der Sache®, denn eine zu achtende Naturordnung
bleibt dabei insofern ausgeschaltet, wie die Konstanz der Gesetze eine
unberiihrbare Regelhaftigkeit der ,natiirlichen Phanomene® garantiert, mit
anderen Worten die empirischen Gesetze von , Ko-Naturalitat® oder ,Inter-
ferenz“. Denn nicht nur der aristotelische Hylemorphismus ist aufgehoben
und damit jegliche Unterscheidung von Potenz und Akt bzw. von Substanz
und Modalitat (Spinoza, Schelling), sondern die ,Welt“ entfaltet sich in ei-
nem homogenen Raum, dessen ,Effekte“ einem Parallelogramm von reinen
Bewegungskorrelaten entsprechen, ohne dass gefragt wiirde, wie Maine de
Biran oder Nietzsche es taten, woher iiberhaupt die Vorstellung einer
,Kraft“ riithren kann, wenn sie zuvor nicht leiblich-selbstapperzeptviv emp-
funden wurde. Es bleibt also radikal phdanomenologisch aufzuweisen, dass
der Verlust der Erde als Weltmitte und der Schopfungshierarchie von
materiellem und sinnlichem Sein als ,individuellen Wesen (oder als in
Gott gedachten Exemplarideen) noch keineswegs das origindrste Phano-
men aller ,Konzentration“ festgehalten hat,38 welches in der lebendigen
Selbstaffektion besteht, die letztlich die aisthetische Einheit eines insge-
samt ,lebendigen Kosmos® ermoglicht, ohne die intentionalen Transzen-
denzphdnomene der ,Welthaftigkeit“ dabei zu verkennen. Als Vermitt-
lungsversuche von Mensch/Natur im Sinne der genannten natiirlichen
(inter-referentiellen) Komplementaritat spielt aufler der hier problema-
tisierten Raumvorstellung (welche bis in Heideggers zeitliches ,In-der-
Welt-sein“ oder ,Zuspiel“39 hineinwirkt) auch jene nicht aufgeklarte Opa-
zitdt eine Rolle, die jeden Seele/Korper-Dualismus durchzieht, sei er
griechisch, cartesianisch oder psycho-somatisch. Er konnte schlieflich
auch nicht durch Merleau-Pontys Analyse eines ,Chiasmus“ von Welt- und
Leibsein aufgehoben werden, insofern ihm eine Hypostase des transzen-

37 Vgl. KUHN, Thomas: Die Struktur wissenschaftlicher Revolution. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2006.

38 Dies geht iiber die ,Selbstheit“ eines bereits im Stoffwechsel gegebenen ,Sich“ bei H.
Jonas hinaus, welcher gezwungen bleibt, gleichzeitig die Sorge um den Selbsterhalt der
Identitdat und die Faktizitit der Todesverfallenheit hierbei zu unterstreichen; vgl. Organis-
mus und Freiheit, 71f.

39 Vgl. HANSON, Jeffrey: Michel Henrys Critique of the Limits of Intuition, in: Studia Phae-
nomenologica 9 (2009) 97-112.



176 Rolf Kiithn

dent Sinnlichen zugrunde liegt. Letzteres vermag eine rein phanomeno-
logische Passibilitat als absolutes ,Beeindruckt-“ oder Affiziertsein nicht in
den Blick zu bekommen, weil sie nicht opak, sondern prinzipiell un-
sichtbar ist, ohne dadurch aufzuhéren, das origindre Selbsterscheinen
jeglichen Erscheinens zu verwirklichen.4o

Ohne Zweifel kann darauf hingewiesen werden, dass die ,Lebenspha-
nomene“, wie sie durch den allprdasenten Physikalismus ,vom leichtesten
Atom bis hin zu den gréf3ten Korpern des Universums® (Laplace) verkannt
wurden, nicht notwendigerweise auch das philosophische Denken an
diesen Ausschluss gebunden haben, ebenso wenig wie die klassische Be-
grenzung einer liber die kantischen Vorstellungskategorien vermittelten
Naturphilosophie nicht von allen Denkrichtungen eingehalten wurde -
und dies nicht nur fiir den bei Kant selbst eroffneten praktischen Bereich
der Freiheit angesichts empirischer Bestimmungen. Immerhin mussten
sowohl Kant wie Husserl Zuflucht zur Empfindung nehmen, um die Trans-
zendentalitdt selbst impressional in ihrer Operativitdt aufweisen zu
konnen, da ohne ,Empfindungsmaterie“ oder ,Hyle“ keine Erkenntnis
moglich ist. Aber wenn sich der schon zuvor genannte Merleau-Ponty4 im
Anschluss an Bergson fiir ein ,primordiales” oder ,wildes Sein“ entschlief3t,
welches weder ,Subjekt” noch ,Objekt® ist, und dadurch dem Erkenntnis-
dualismus entgehen will, so ist damit die ,Natur” aus dem klassischen
Rahmen der ,Erkenntnisbedingungen® und ihrer jeweiligen Analyse noch
nicht geschlossen genug entlassen. Was namlich ,ist” eine Natur, damit
sich in ihr unsere ,Selbstreferenz“ iiberhaupt herausbilden kann, bevor
letztere zur Vorstellung des thetischen Bewusstseins wird? Entspricht das
Auflerspielsetzen eines bloflen Objekt-Aktbezugs von Natur/Denken im
Empfinden bereits der ,Integralitit“ der Erfahrung, welche durch die
,2Natur“ gegeben sein soll, oder bedeutet eine solche Integration nur eine
Variante der zuvor genannten Komplementaritit oder Interferenz? Ge-
schieht dadurch bereits eine ,Versohnung“ oder zumindest ,Solidaritat"
von eigenem ,Erleben“ der Unmittelbarkeit (Sich oder Selbst vor jeder Ich-
Reprdsentation) und einer bisher objektivierten Natur durch die skizzier-
ten abstrahierenden Denkprozesse der verallgemeinernden oder techni-
schen Vernunft?

Historisch konnte - zumindest naturphilosophisch - dafiir die Erfah-
rung in Anspruch genommen werden, welche alle Menschengenerationen
bisher mehr oder weniger deutlich gemacht haben, dass die Natur als

40 Vgl. HENRY, Michel: Inkarnation, Kap. 21.

41 Vgl. Résumés de Cours. Paris: Gallimard 1968, 94f. Es bleibt daran zu erinnern, dass
etwa zur selben Zeit auch E. Lévinas den Beibehalt der Hyle durch Husserl als eines der
starksten Motive fiir eine berechtigte vor-intentionale Phinomenologie angesehen hat, auch
wenn Lévinas im spezifischen Sinne nie eine ,Naturphilosophie®, sondern eine ,Ethik des
Anderen“ entwickelte; vgl. Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und
Sozialphilosophie. Freiburg: Alber 1993, Kap. 3: Der Untergang der Vorstellung (S. 120-139).



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 177

,Mutter“ oder ,Herrscherin“ sich letztlich nicht vom Gang der mensch-
lichen Dinge beriihren lieff und es sich bei allen menschlichen Verdnde-
rungen um keine wesentliche Beeintrachtigung der ,Wiederholung® des
,ewig gleichen“ Naturverlaufs handelte. Das heifdt, es gibt (hier auch allein
naturwissenschaftlich gesehen) eine ,Geschichte“ der kontinuierlichen
Natur- oder Schopfungserhaltung als Konstanz der res extensa durch alle
Veranderungen hindurch, was eine Riickwirkung durch das ,Werden® der
Lebewesen auf einen solchen stabilisierten Kosmos ausschloss. Aber kaum
ein halbes Jahrhundert nach der Begriindung der quantitativen Chemie,
die dieses Erhaltungsgesetz zur Grundlage hatte, wurde das 2. thermo-
dynamische Prinzip entdeckt, welches zunachst als ,Degradation” oder
Verlust der Qualitdt der Energie verstanden wurde, obwohl Gibbes und
Boltzmann ihm bald eine statistische Interpretation gaben: das Gleiten der
geordneten Systeme auf eine Homogenitat durch ,zufdllige” Verteilung der
,befreiten Elemente hin.4>2 Bekannterweise hat Henri Bergson bereits
darauf hingewiesen, dass dieses 2. Gesetz der Thermodynamik das ,meta-
physischste“ aller physikalischen Prinzipien sei, um dadurch auf die
Schwierigkeiten aufmerksam zu machen, welche die Differenziation, Kom-
plexifikation und Organisation der Entwicklung der lebendigen Formen
fiir eine Integration in eine rein physikalistisch gesehene Natur bildeten.
Bergsons ,Emergenztheorie®, wie sie spater auch von Teilhard de Chardin
befolgt wurde, war eine der Wege, um eine ,integrative“ Naturphilosophie
zu erreichen, auch wenn sein letztlich ,mystischer” élan vital nicht unbe-
dingt ibernommen werden konnte.43

Man kann jedoch die Frage stellen, ob eine Unmittelbarkeit als Er-
fahrung der Natur (hier im Sinne von Leben) iiberhaupt mit der spezi-
fischen Disziplin einer Naturphilosophie vereinbar ist, sofern letztere
schon immer eine bestimmte Thematisierung des ,Seins“ darstellt, anstatt
dessen blofde ,Eroffnung” einem ,anderen Denken“ anzuvertrauen, wel-
ches im Sinne Heideggers keinerlei ontischer Regionalwissenschaft mehr
verpflichtet ist.44 Durch die ,Biosphare” als statistisch unwahrscheinliche
Begegnung vor 3 Milliarden Jahren der physikalisch-chemischen Entwick-

42 Diese Problematik ldsst sich sehr klar im Denken Simone Weils (1909-1943) ablesen,
die im Anschluss an Stoa, Descartes, Spinoza und Kant die Idee einer absoluten ,Welt-
Notwendigkeit“ vertrat und daher die physikalischen ,Wahrscheinlichkeits“-Hypothesen von
Boltzmann und Planck wissenschaftshermeneutisch zu integrieren versuchte, um die
platonisch-christliche Gegeniiberstellung von Notwendigem/Guten fir die Neuzeit weiterhin
fruchtbar machen zu kénnen; vgl. Ecrits de Marseille 1940-1942 ((Euvres complétes 1V/1).
Paris: Gallimard 2009, 9g9-212: La science et nous; Réflexions a propos de la théorie des
quanta, etc.

43 Vgl. BERGSON, Henri: L’Evolution créatrice (1907), in: (Euvres Paris: Editions du
Centenaire 1970, 487-812; WORMS, Frédéric: Bergson et les deux sens de la vie. Paris: PUF
2004.

44 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Zur Sache des Denkens. Tiibingen: Niemeyer *1988, 1-28: Zeit
und Sein; 61-80: Das Ende der Philosophie und die Sache des Denkens.



178 Rolf Kithn

lung mit der Herausbildung lebendiger Formen vermag sich vielleicht die
spezifische Lokalitdt ,Erde“ als unserer ,Natur” im engeren Sinne erklaren,
aber ob damit unsere ,transzendentale Geburt” in einem rein phanomeno-
logischen Leben erfasst ist, bleibt eben radikal phanomenologisch ginzlich
offen, da die ,Geburt in einer Welt“ immer schon die Idee der Welt als
solcher voraussetzt — und mithin konstitutiv aufgewiesen werden muss,
wie Husserl es versuchte. Setzt jedoch die Realitdt des ,Lebens“ fraglos die
,Welt“ voraus, und damit die scheinbare Selbstverstindlichkeit einer
yunmittelbaren Naturphilosophie? Die Morphogenese ergibt ohne Zweifel
neue Existenzmodalitaten wie das ,Werden“ oder die ,Dauer”, welche
Descartes’ wie Kants Welt- und Naturverstandnis im physikalisch-geome-
trischen Sinne iibersteigen. Aber die biologische Gestalt impliziert bereits
in ihren einfachsten Molekiilen ,Leben“ vor jeder Anpassung und Veran-
derung, mithin auch alle lebendigen Wahrnehmungsprozesse als eines
intensiven ,Sich-Selbst-Fiihlens“ nach H. Jonas,45 welches in der Tat immer
schon ,mehr“ ist als nur eine ,Funktionsleistung“, und damit zumindest
einen undifferenzierten Darwinismus hinter sich ldsst.

,Regionale Singularitit“ irdischen Lebens als ,Natur in diesem
genaueren Sinne trotz der Komplexitit des geregelten lebendigen Aus-
tauschs mit der ,Umwelt® liefert als Konzept naturphilosophischer ,Un-
mittelbarkeit® hochstens einen Begriff der vielfaltigen Interdependenz
oder Koexistenz (als permanente Austauschprozesse von ,Innen“ und
»2Aulen“, ein je spezifisches ,Milieu“ oder ,Biotop“ zu bilden) zwecks
epistemologischer Anndherung an die Begriffe Materie, Energie und
o2Information“ - dringt aber keineswegs bis zu einer Phanomenalisierung
als reeller Selbstunmittelbarkeit vor.46 Zumindest ergabe die Anerkennung
einer aktiven Selbstregulierung der pflanzlichen, tierischen und mensch-
lichen ,Wesen“ entgegen der blofen thermodynamischen ,Homogeni-
sierung” durch ,Ent-Differenzierung” ein erneutes Verstandnis des conatus
nach Spinoza, um diese ,Anstrengung, im Sein zu verharren®, noch mehr
als eine wirkliche Phianomenalitit der Affektion zu verstehen, welche nicht
nur die jeweilige lebendige Gestalt durch die Konstanz ihrer Beziige (Aus-
tausch) ergreift, sondern auch als ein immanentes Handeln, das ein un-
mittelbares, selbstaffektives ,Konnen zu konnen“ impliziert.47 Mit anderen
Worten muss fiir die jiingsten Modelle von Selbst-Organisation, Auto-
Poiesis oder Auto-Teleologie die radikal phanomenologische Moglichkeit
eines wirklichen Sich aufgewiesen werden, welches nicht nur numerisch

45 Vgl. Organismus und Freiheit, 162f.

46 Diese Formulierung erfolgt bewusst auch mit Blick auf eine ,Systemtheorie®, wie sie
umfassender Weise von N. Luhmann intendiert ist; zur Auseinandersetzung vgl. KATTEL-
MANN, Sophia: Liebe als Kommunikationsmedium und Affektion. Ein Theorievergleich zwi-
schen der Systemtheorie von Niklas Luhmann und der Lebensphdnomenologie Michel Henrys.
Magisterarbeit Philosophie. TU Dresden 2009 (im Erscheinen).

47 Vgl. bereits unsere Anm. 34.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 179

yIndividuum® durch eine gewisse Stabilitit und Permanenz ist, wie Edgar
Morin48 bereits von den Atomen an auch fiir die ,physikalischen Wesen"
belegen wollte. Die Frage der Unmittelbarkeit als einer phanomenologisch
effektiven Selbst-Referenz durch die ,differenzierte Singularitdt” mit in-put
und out-put fiihrt mithin zur Problematik der Individualitat heute zuruck,
wie sie die Naturphilosophie wohl aufzuwerten, aber nicht zu beantworten
vermag, was allerdings mit Frank Tinland kein geringes Ergebnis gegen-
tiber einer abstrakt analytisch verbleibenden Methodologie in den Natur-
wissenschaften darstellt und von Adolf Portmann bereits als ,Selbst-
Prasention” angedacht wurde.49

Dies darf nicht im Sinne einer Gesamtprojektion auf die ,Finalitat“ des
Universums allgemein verstanden werden, denn die Biosphdre kann
naturphilosophisch nicht fiir das ganze Universum stehen, insofern die
Auflergewohnlichkeit unseres irdischen Planeten kein ,Zentrum® des
Kosmos darstellt, wie vor Kopernikus und Kepler geglaubt wurde. Die
irdischen Gesetze der Ko-Evolution und Ko-Existenz der Biosphdre erkla-
ren durch die naturwissenschaftlich gegebene Entwicklung der Atome zu
Molekiilen und von den Makro-Molekiilen zu den ersten einfachen
Lebensformen nur die beobachtbaren Entsprechungen innerhalb unseres
Oko-Systems, ohne dem Menschen eine Antwort auf seine eigene Dialektik
von Leben/Tod vermitteln zu konnen, sofern man dabei im Bereich der
Empirie stehen bleibt. Die Autopoiese oder ,Individuation® in dieser
naturphilosophischen Sichtweise lasst durchaus ,teleonomische“ Zentren
entstehen, wodurch Entwicklungsprozesse und operative Anpassungs-
leistungen erbracht werden, welche sowohl eigene Erhaltungszwecke wie
Steigerungspotenziale implizieren, um einer ,feindlichen Umwelt* (mit
standiger Gefahr eines Riickfalls ins Anorganische) Widerstand leisten zu
konnen. Aber diese interne Teleonomie, welcher einer diskutierten , Teleo-
logie“ des Lebendigen untergeordnet ist, um das vom Leben evolutiv
Erreichte in eine ,selbstkonstituierte“ Finalitat zu erheben, stellt sicher die
Anzeichen einer auflergewohnlichen ,lokalen” oder ,regionalen” Natur im
Gesamt des Kosmos dar, ohne uns jedoch gleichzeitig phdnomenologisch
die immanent affektiv gelebte Empfindung unserer eigenen Unmittelbar-
keit als ,Sich“ oder ,Individuum® wirklich zuganglich machen zu konnen.
Denn insoweit die naturwissenschaftliche Erklarung (und eine ihr auf
dieser Ebene folgende Naturphilosophie) nur Funktionen des Lebendigen

48 Vgl. La Nature de la nature (Band 1 von La Méthode). Paris: Seuil 1977; wie zur selben
Zeit auch MATURANA, Humberto R.: Erkennen. Die Organisation und Verkérperung von Wirk-
lichkeit. Ausgewdhlte Arbeiten zur biologischen Epistemologie (zus. mit Francesco J. Varela).
Braunschweig: Dunkler & Humblot 1982.

49 Vgl. PORTMANN, Adolf: Selbstdarstellung als Motiv lebendiger Formbildung, in: Geist
und Werk. Aus der Werkstatt unserer Autoren. Ziirich: Artemis 1958.



180 Rolf Kithn

beschreibt, und nicht das Wesen des Lebendigen selbst, setzt sie eine
Lebensselbstaffektion als solche immer schon voraus.so

Zum nicht tberpriiften Apriori der Raumvorstellung in jeder episte-
mologisch orientierten Naturphilosophie gesellt sich natiirlich ebenfalls
die Zeitvorstellung, ein ,Sich“ unter dem Aspekt einer ,Geschichte der
Natur“ als Werden bzw. spezifischer in der Perspektive der ontologischen
Fragilitat aller lebendigen Formen zu sein. Angesichts einer ewigen
Indifferenz des Kosmos scheinen die Anfinge der Natur im Sinne von
»irdischem Leben“ einen solch zufilligen Ereignischarakter zu besitzen,
dass die Anfange des Lebens nicht nur als ein ,Spiel der Moglichkeiten®
erscheinen, sondern diese Kontingenz wiederholt sich in der Morphoge-
nese, um trotz einer vorgegebenen Richtung Verzweigungen zu folgen,
welche das Prekdre des Auffindens von gilinstigen Umweltbedingungen
zeigen. Teleonomie und Teleologie des Lebendigen miissen also stets auf
dem Hintergrund dieser ,prekiaren“ Anfangs- und Anpassungssituation
gedacht werden, um naturphilosophisch dem fehlenden ,Grund“ in der
allgemeinen Ordnung des Kosmos gerecht zu werden, der sich fiir uns in
seiner Aktualitit immer dann zeigt, wenn etwa durch ,Naturkatastrophen®
die menschliche Arbeit und Kulturanstrengung wie mit einem Schlag und
ohne weitere Riucksicht seitens der Natur zerstort wird, mithin ohne
weitere Spuren von unserer Aktivitdit zu hinterlassen. Nicht nur das
Erdbeben von Lissabon bedeutete fiir alle Intellektuellen der damaligen
Zeit eine bohrende Frage der ,Theodizee®, auch das gewaltige Erdbeben
von Haiti und in Japan in unseren Tagen konfrontiert uns mit diesem
Grundverhdltnis zur Erde, und zwar unabhdngig von allen 6kologischen
Problematiken durch die iiberentwickelte Technik.

Die Unvergleichbarkeit zwischen den Kraften, welche ein ,natiirliches
Gleichgewicht“ fiir die Lebensentstehung und -entfaltung erlaubt haben,
und die 6kologisch-klimatischen Distorsionen heute in diesem ,Gleichge-
wicht“ der Natur konnen also nicht je einseitig betrachtet werden, denn
wenn auch die Entstehung des Lebens auf unserer Erde als unumkehrbar
im kosmischen ,Spiel der Moglichkeiten® erscheint, so zeigt sich nunmehr
die ontologische Fragilitdt des Lebens unter der Moglichkeit einer Selbst-
zerstérung desselben Lebens. Wie aber vermag das Leben, welches radikal
phdnomenologisch gesehen stindige Selbststeigerung in seiner immanen-
ten Selbstaffektion ist, das scheinbare Gegenteil seiner selbst zu werden?

50 Vgl. auch MARTINS, Florinda: La phénoménologie de Michel Henry et les questions du
neurologue Damasio, in: BROHM, Jean-Marie/LECLERCQ, Jean (Hgg.): Michel Henry (Les
dossiers H). Lausanne: L’Age d’homme 2009, 426-433, bzw. HENRY, Michel: Affekt und Sub-
jektivitdt. Lebensphdnomenologische Beitrdge zur Psychologie und zum Wesen des Menschen.
Freiburg: Alber 2005, Kap. I, 2: Die Kritik des Subjekts (S. 33-50), die von den Analysen des
»Tod des Subjekt“-Denkens (Freud, Heidegger unter anderem) auf die naturphilosophische
Diskussion in ihrer prinzipiellen Begrenztheit tibertragen werden kann, um den Status der
Subjektivitdt als identisch mit der Lebensselbstaffektion prinzipiell zu erfassen.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 181

Diese duflerste Moglichkeit allen Lebens muss daher von der transzen-
dentalen Phanomenalisierung des Lebens selbst her beantwortet werden,
das heifdt als eine ,Subjektivitdat®, welche sich letztlich selbst negiert,
insofern sie sich nicht mehr als selbstempfindendes Leben ,will“, sondern
nur noch als technisch-abstrakte Selbstregulierung, um auf diesem Wege
das Ende der Geschichte moglicherweise herbeizufiihren. Letztere verband
die ,Prekaritdt” des anfanglichen Lebens und die ,Beherrschung der Natur”
bisher miteinander, ohne die Folgeerscheinungen gleich mit sehen zu
konnen, aber durch wissenschaftliche Methodenreduktion und politisch-
okonomische Kapitalisierung eine ontologische Substitution vollzog,
welche den unmittelbaren Leib/Erde-Bezug aufhob, durch den die prak-
tische Selbstaffektion die ,Natur” als unsere affektive ,Geschichte® mit ein-
bezog.5s* Heute ergibt sich aus dieser Entwicklung nicht nur die Verant-
wortung fiir die Anderen als den kommenden Generationen, sondern
angesichts dieser neuen Dimension lebendiger ,Selbstteleologie die not-
wendige transzendentale Aufmerksamkeit fiir die Natur als eines ordo
communis naturae. Dieser kann nicht nur von einer neuen ,Bewusstwer-
dung® innerhalb der sich selbstaufklirenden ,rationalen® Vernunft er-
wartet werden, welche der Evidenz verhaltet bleibt, sondern die Natur
muss als eine ko-pathische Gemeinschaftlichkeit im Akt des reduktiven
Reflektierens als umfassendes Empfindenkonnen selbst vor aller protentio-
nalen Thematisierung oder Objektivierung bereits mitgegeben sein.

Denn was die Vorstellung im besten Fall zu ergreifen vermag, sind die
komplexen ,Interaktionen” einer sich generierenden wie stabilisierenden
Natur, welche sich auf diese Weise (das heifdt durch die ,Kommunikation*
einer tragenden Ordnung) bis in die Vorstellung selbst hinein durchhalt,
um diese in Erinnerung an das Mitsein anderer ,Korperwesen“ ihre
Grundlage in der Natur nicht verkennen zu lassen. Damit haben wir
jedoch die griechische Hypostase des ,Weltseins“ nicht verlassen, auch
wenn das raum-zeitliche Netzwerk unserer ,natiirlichen Bedingungen® fiir
die genante Vorstellung unendlich ausgeweitet wurde, was die einzelnen
empirischen Naturkenntnisse betrifft. Ein ,Sich“ erfahrt sich in diesem
Rahmen, selbst wenn es auf die einfachsten Stoffwechselveranderungen
und deren Kontinuitat achtet, um ,Innen“ und ,Auflen“ als Relation,
Austausch oder Integration zu verstehen, als Wesen der Differenz, welches
gezwungen ist, seine Identitit be-sorgend zu erringen und durch unab-
lassige Verschrankungen von Materie und Energie hindurch zu bewahren

5! Vgl. KUHN, Rolf: Subjektive Praxis und Geschichte. Phdnomenologie politischer Aktua-
litat. Freiburg: Alber 2008. - Mit anderen Worten ist die These von M. Henry aus Die
Barbarei (1987/dt. 1994) zu vertiefen, dass die Selbstzerstérung nicht nur auf einer natiir-
lichen Fragilitdt aufruht, sondern im Innersten der Kraft des Lebens selbst mit gegeben ist,
was die entscheidende ,Kulturfrage® bleibt.



182 Rolf Kithn

zu versuchen, an deren Ende der Tod steht.s2 Die strukturelle ,Indivi-
dualitat” als raum-zeitliche Singularitat, welche auf diese Weise natur-
philosophisch propagiert werden kann, vermag kein wirkliches ,Sich® zu
sein, wenn die stindige Selbstdifferenzierung im Differenzgeschehen der
Ablosung vom physikalisch-chemischen Grund selbst vorgezeichnet bleibt.
Auch eine Zeitlichkeit wie Geschichtlichkeit, welche daraufhin durch die
Beziehung der Individuen miteinander die biologische Existenz weiter-
fihren lasst, kann nicht auf einen phdnomenologischen Grund im trans-
zendentalen Sinne zuriickgefiihrt werden, denn die postulierte Einheit
dieses Grundes, der naturgeschichtlich allen Wesen gemeinsam sein soll,
bleibt der zeitlichen ,Sammlung“ eines (eventuell ,organischen) Gedacht-
nisses iiberliefert, ohne sich selbst jemals als ,Grund“ selbstaffiziert zu
haben.s3

Sind retentionales Geddchtnis wie intentionale Vorstellung ekstatische
Strukturen unseres Bewusstseins im klassisch rationalen wie hermeneu-
tischen Sinne dieses Begriffs, so scheint es nicht moglich zu sein, eine
Naturerfahrung in unmittelbarer Identitdit mit unsrer affektiven Selbst-
apperzeption zu gewinnen, selbst wenn sich der ,Beobachter” hinsichtlich
der Welt als multirelationaler ,Natur® noch so sehr zuriicknehmen sollte,
um jeden ,Anthropomorphismus® im methodologischen Sinne zu ver-
meiden. Denn es bleibt die radikale Frage, ob die Natur zunachst nicht
selber eine Phdnomenalisierungsweise ist, bevor sie in irgendeinem Mafie
zu einem ,Gegenstand“ wird, auch wenn dieser aus dem engen physika-
listischen Paradigma herausgeldst sein sollte, weil dessen Berechtigung in
vielen Bereichen bereits tiberbordet erscheint, woriiber die neuesten An-
passungsversuche der Neurowissenschaften nicht hinwegtauschen kénnen.
Wenn die ,Sichreferenz“ der differenzierten lebendigen Einheiten stets ein
letztes ,Sich-Beziehen-Auf“ enthdlt, um tberhaupt ein ,Selbst” als autos
sein zu konnen, so gilt es, eine solche berechtigte naturphilosophische
Analyses4+ nicht bei der blof8 faktuellen Feststellung einer ,Ersten
Differenz“ stehen zu lassen. Denn im radikal phianomenologischen Leben
gibt es unter transzendentaler Bedingung eine ,Selbstrelationalitat” dessel-
ben Lebens, welche als origindre Individuierung nicht ,Differenz mit etwas
Anderem“ impliziert, sondern Bezug zu sich selbst in einer raum- wie

52 Dies ist im Wesentlichen das Ergebnis der Untersuchung Repenser la nature? von
Frank TINLAND, S. 189f.

53 Dass die Frage der Transzendentalitdt dann ihrerseits nochmals problematisiert
werden muss, liegt auf der Hand; vgl. RAMETTA, Guilio (Hrsg.): Les métamorphoses du trans-
cendantal. Parcours multiples de Kant a Deleuze. Hildesheim: Olms 2009.

54 Vgl. MORIN, Edgar: La vie de la vie (Band 2 von La Méthode). Paris: Seuil 1980; noch
begrenzter tritt eine rein evolutionsgeschichtliche Erkenntnislehre auf: SCHULING, Herbert:
Ein Handbuch der evolutiondren Erkenntnistheorie. 1 Binde. Hildesheim: Olms 2009, mit
Einzeluntersuchungen zu Sprechen, Messen, Wahrnehmung, Schlussfolgerung, Unterschei-
den, Vorstellen, Automation der Operationen und Zeichengebung.



Zur Heuristik gegenwartiger ,Naturphilosophie® 183

zeitlosen Selbstgenerierung, die nur noch der reinen Passibilitdt des affek-
tiven Lebens in seinem steten Ankiinftigwerden geschuldet ist.

Die Natur in diese innerste Sphare aller Phanomenalisierung als Selbst-
erscheinen hinein zu nehmen, bedeutet methodologisch gegen-reduktiv,
die Natur aus jeder gegen-standlichen Betrachtung klassischer oder mo-
derner Art und Weise zu l6sen, um sie in uns als urspriingliches Leben zu
erproben und dadurch eine pathische Gemeinschaftlichkeit mit allem zu
gewinnen, was ,ist“. Gibt sich uns unser Leben origindr als Affekt und
Gefiihl, dann ware auch ein originares ,Naturgefiihl“ kein einzelnes be-
sonders Gefithl mehr, etwa wie im romantischen ,Naturerleben®, sondern
es wiirde bedeuten, dass unser rein phanomenologisches Leben von nichts
getrennt ist, was sich uns manifestieren kann, weil ein solches Lebens- als
Naturgefiithl zur Selbstaffektion in jeder Erscheinung selbst gehort. Die
augenblicklichen dramatischen Verdnderungen im ,6kologischen Gleich-
gewicht” drangen dialektischer Weise nicht nur zu einem vor-kopernika-
nischen ,Geozentrismus“ zuriick, welcher aus wissenschaftlicher Sicht
tiberholt zu sein scheint, sondern zu einer prinzipiellen Uberwindung der
Natur-Begrenzung seitens der Wissenschaft und Technik als solcher, ohne
in eine rein mythologische oder religios-kontemplative Weltbetrachtung
zuriickfallen zu konnen. Die ,Riickkehr muss in gewisser Weise sogar
noch grundlegender sein, ndmlich hin zu einem ,Voraus“ des Denkens,
welches die Natur eindeutig ist, um in ihrem letzten immemorialen Voraus
mit dem absolut phanomenologischen Leben selbst identisch zu sein, aus
dem sie hervorgeht. Alter als Koexistenz, Gleichzeitigkeit und Solidaritat
von Erde und Natur, um unsere kulturelle Existenz in einer bewusst
gewordenen ,Interaktion“ weiter fithren zu konnen, ist folglich das Imme-
moriale, aus dem die Natur ihrerseits kommt. Letztere ist uns nicht nur in
einem naturphilosophischen Sinne ,voraus gegangen“, sondern als
physis/natura ist sie selbst ein origindres ,Hervorgehen“, welches eine
gemeinsame Wesensbestimmung mit unserem phanomenologischen
Leben als solchem darstellt. Dann ist eine Naturphilosophie auf der Hohe
ihrer Geschichte und Zeit nicht nur ein gleichzeitiges Bedenken, dessen,
was wir existentiell ,sind“, sondern Bedenken des genannten Immemo-
rialen - allerdings nicht nur als ,Spiel der Moglichkeiten natiirlicher
Prozesse, sondern als das Nicht-Erinnerbare schlechthin, welches wesens-
gemafd vor allem Denken liegt.55 In diesem Sinne ist die ,Natur” eine der

55 Wir fithren damit eine frithere Analyse zum ersten ,Weltsein“ im Empfinden hier
weiter, um den Prozess des Hervorgehens als ,Natur® mit in dieses origindre Weltgefiihl als
»Naturgefiihl“ im rein phdnomenologischen Sinne hinein zu nehmen; vgl. KUHN, Rolf: Praxis
der Phdnomenologie. Einiibungen ins Unvordenkliche. Freiburg: Alber 2009, Kap. I, 4:
Weltsein und Empfinden (104-126). Fiir einen dhnlichen Versuch zuletzt vgl. REAIDY, Jean:
Michel Henry, la passion de naitre. Méditations phénoménologiques sur la naissance. Paris:
L’'Harmattan 2009, bes. 211-220. iiber ,Lebenswelt“ als Bezug.



184 Rolf Kiihn

starksten philosophischen Motivationen innerhalb einer Selbstbesinnung,
welche sich aus den Vorgaben der eigenen ratio als Evidenz oder Intuition
zu befreien vermag, um in die genannte reine Passibilitat einzutauchen,
welche unseren Ursprung als Grund birgt.

Zusammenfassung

Auch in der gegenwdrtigen Naturphilosophie wird erkannt, dass die klas-
sische Verstehensweise unserer ndheren und ferneren ,Umwelt“ iiber ein
mechanistisches Weltbild, wie es den Naturwissenschaften lange zugrunde
lag, nicht mehr allein angemessen sein kann. Diese notwendige Korrektur,
die gerade im Zusammenhang mit dem Teleologiegedanken des Lebendigen
besonders diskutiert wird, muss jedoch in phdnomenologischer Sicht noch
weiter gefiihrt werden, denn es ist die deskriptive Erscheinensvoraussetzung
von Differenz oder Transzendenz im modernen Denken selbst, die in Frage
zu stellen ist, um ,Natur® aus einem immanenten Einheitsbegriff heraus auf-
zuweisen. Die philosophie- wie geistesgeschichtlichen Sondierungen zu
Antike und Mittelalter sollen dabei bewusst machen, dass diese Zweideutig-
keit von Immanenz/Transzendenz vom griechischen Physis-Begriff tiber den
christlichen Schopfungsgedanken bis zur Moderne weiter vererbt wurde und
daher heute mit einer radikalisierten Phdnomenologie zu konfrontieren ist,
welche sich zugleich der Verantwortung fiir eine Einheit von Natur/Kultur in
Zukunft bewusst ist.

Abstract

Contemporary philosophy recognizes that the “environment” cannot be
understood any longer with a mechanistic conception of the world alone.
This is discussed in context with the teleology of the living and descriptive
presupposition of appearance of difference/transcendence in modern think-
ing, in order to exhibit “nature” from an immanent unit term. The ancient
philosophy and the middle ages philosophy make conscious that this duality
of Immanence/transcendence is a heritage from the Greek term of physis
that passed through the Christian view of Creation to reach the modernity.
Today this heritage is confronted to the radicalized phenomenology, in order
to take the responsibility of unifying in the future nature and culture.



	Vom Wandel des Naturbegriffs : zur Heuristik gegenwärtiger "Naturphilosophie"

