
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Vom Wandel des Naturbegriffs : zur Heuristik gegenwärtiger
"Naturphilosophie"

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Vom Wandel des Naturbegriffs.
Zur Heuristik gegenwärtiger

„Naturphilosophie"

Zu den ebenso dramatischen wie bereits trivial gewordenen Einsichten
unserer Zeit gehört, dass das ökologisch-klimatische Gleichgewicht der
Natur, wenn überhaupt, nur unter größten individuellen, politischen und
ökonomisch-technischen Veränderungen wieder hergestellt werden kann.
Der Beginn dieser problematischen Entwicklung lässt sich allerdings
wirkungsgeschichtlich bis in die Renaissance hinein zurückverfolgen, wo
die geistigen Voraussetzungen einer neuen Naturbestimmung offensichtlich

werden, welche mit der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert zur
definitiven mathematisch-physikalischen Konzeption des Universums führte
und die technische Vorherrschaft in allen Lebensbereichen zivilisatorisch
beschleunigte. Nun steht der diesbezüglich theoretische Gründungsakt der
Moderne bei Galilei (1564-1642) in methodisch-intellektueller Hinsicht
nicht isoliert da, denn es ist ohne Schwierigkeit auszumachen, dass seine

Vorstellung vom „Buch des Universums" als rein geometrischen Figuren
unter Ausschaltung der subjektiven oder „sekundären" Körpereigenschaften

hinter Kopernikus (1473-1543) und Kepler (1571-1630) zurück sich
auf Demokrits Atomismus und Konventionsverständnis der Sprache oder
„Namen" bezieht, wie dies zeitgleich in philosophischen wie künstlerischen

Zirkeln bis in die Spätrenaissance hinein diskutiert wurde. Wenn
aber die Festlegung der physikalischen (und bald auch biologischen wie
gesellschaftlichen) Erscheinungen auf bloße Ausdehnung, Bewegung,
gegenseitige Orts- und Gestaltbegrenzung auf diese Weise an einen bereits
in der griechischen Antike vorgegebenen „Mechanismus" anknüpft, dann
ist zu vermuten, dass der ideengeschichtlich betrachtete Naturbegriff
weitere problematische Zweideutigkeiten enthält, welche in der Moderne
bis heute immer virulenter zu Tage treten.1 Allein die Vielfalt an zu
beachtenden historischen Begriffsaspekten und kulturell-wirtschaftlichen
Praktiken deutet darauf hin, dass die Frage nach der „Natur" weder
konzeptionstheoretisch noch hermeneutisch allein zu lösen ist, und auch
nicht durch die wünschenswerte Integration aller Disziplinen, da diese
sich zumeist nur unter einem nicht weiter ausgewiesenen Primat der
Intuition, Anschauung oder Evidenz mit ihr beschäftigen.

1 Für einen Überblick der Begriffsgeschichte vgl. etwa den Artikel „Natur" in: Historisches

Wörterbuch der Philosophie. Band 6. Darmstadt: WBG 1984, Sp. 421-478.



164 Rolf Kühn

1. Das Naturverständnisses von der Antik bis zur Neuzeit

Die Begriffsgeschichte zeigt von Anfang an gerade jene Spannungen, die
sich schließlich von der Metaphysik oder Ersten Philosophie bis hin zur
Anthropologie, Ethik und Kulturwissenschaft ziehen werden und auch
(besonders durch das scholastische Hochmittelalter) vor der Theologie nicht
Halt machen. Die Grundspannung seit der altionischen und eleatischen
„Naturphilosophie" neben Anaximander, Pythagoras, Heraklit, Empedokles
und Anaxagoras, die sich dann über Piaton und Aristoteles bis in die
spätere Stoa der römischen Kaiserzeit fortsetzt, ist die unaufgelöste
Doppelbestimmung der physis (natura) zum einen als Ursprung und Prinzip
oder sogar göttlich wirkender Macht in allen Dingen und Vorgängen sowie
andererseits ihre Identifizierung mit jeglichem Werden.2 Letzteres veranlasste

nicht nur schon Parmenides dazu, der Erkenntnis der „veränderlichen

Natur" gegenüber dem „ewigen Sein" nur eine doxa zuzusprechen,
sondern für die Sophisten bildete sich sehr bald auch als besonders prägnant

der Gegensatz von physis/nômos heraus, der Staat, Erziehung sowie
Medizin durchherrschte und damit die Philosophie (einschließlich der
Mathematik) zu immer neuen Natur- oder Wesensdifferenzierungen
hinführte, wie sie bis heute nicht abgeklungen sind. An die Frage des
„Gesetzes" als ursprünglich oder bloß konventionell im Zusammenhang mit
der benennenden Sprache und ihrem apophantischen Logos schließt sich
ebenfalls die zwiespältige Einschätzung der téchne an, da sie nämlich der
„Natur" etwas hinzufüge, was den „Kulturmenschen" verderbe, wie etwa
die Kyniker beklagten, oder gemäß Aristoteles hingegen zum ethischen
Handlungsbereich des Menschen in Übereinstimmung mit der Natur als

Tugend und Maß gehöre.3
Bei allen Unterscheidungen im Einzelnen, mithin der antiken Sichtweise

der Natur als physis, göttlicher Idee (des Guten), energeia, logos oder
dem Einen (Plotin), verstehen die Griechen sich selbst und die Dinge von
einer harmonisch geordneten Welt (/cosmos) aus, welche als lebendige
oder ewige Natur den Horizont jeglichen Verständnisses als Ontologie im
Allgemeinen oder der Naturelemente in den Einzelwissenschaften abgibt.
Die „Philosophie der Natur" ist hier also nicht nur eine Hermeneutik des

Seins, wie es besonders Heideggers fundamentalhermeneutische Analysen
im Zusammenhang mit dem griechischen Wahrheitsbegriff als alétheia
herausstellen, sondern wir müssen prinzipiell zur Kenntnis nehmen, dass

„griechisches Denken" in diesem ganz umfassenden Sinne stets
Weltdenken ist und der Mensch kein wirklich eigenständiges Sein außerhalb

2 Vgl. für diese Anfange: CAPELLE, Wilhelm (Hrsg.): Die Vorsokratiker. Stuttgart: Kröner
1963.

3 Vgl. HlLT, Annette: Ousia - Psyche - Nous. Aristoteles' Philosophie der Lebendigkeit.
Freiburg/München: Alber 2005, hier bes. Kap. 1 zur ousia als eines Strukturbegriffs von Einheit

und Mannigfaltigem, Identität und Differenz.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 165

dieses Welthorizonts besitzt. Auch wenn diese Bestimmung ein unsterbliches

oder göttliches Leben nicht ausschließen muss, an dem der Mensch
durch philosophische Ideenschau und Tugend „teilhaben" kann, so hat
sich gerade dieser Grundzug des griechischen Denkens bis in die jüngsten
Auffassungen des Menschen als eines bloßen Naturprodukts oder einer
horizonthaft auslegende „Subjektivität" bzw. „Differenz" durchgehalten.4
Damit ist festzuhalten, dass der formale Naturbegriff als Gesamtheit aller
„gewachsenen" (physis von phüein), das heißt der von Menschenhand
unberührten Dinge, sich schon früh von seiner etymologischen Grundbedeutung

gelöst hat und die allgemeine Struktur oder Beschaffenheit eines
Dings oder einer Sache bezeichnen konnte, vor allem auch die (onto-)logi-
schen oder metaphysischen Strukturen, wie es in der allgemeinen
Redewendung von der „Natur der Sache" sowohl empirisch, analytisch wie
normativ zum Ausdruck kommt, selbst wenn diese Wortverbindung nur
für das Lateinische belegt ist, wie es besonders der Titel eines
entsprechenden metaphysischen Lehrgedichts von Lukrez De natura rerums zeigt.
Allein in der Jurisprudenz fand der Ausdruck eine bis heute fachbegriffliche

Verwendung in methodologischer oder hermeneutischer Hinsicht,
wie es etwa die Rechtsprechung im Ausgang von „natürlichen
Lebensverhältnissen" zeigt, wobei sowohl Naturrechtsnormen wie empirische
Mittel/Zweck-Überlegungen einfließen können.5

In der Verlängerung der erwähnten Doppeldeutigkeit von Wesen/
Werden sowie Weltgesetz/téchne (ars), welche den abendländisch
maßgeblichen Naturbegriff (natura von nasci: geboren werden) mithin
weiterführend durchzieht, konnte derselbe spätestens durch Augustinus nicht
nur im Lateinischen die Bedeutung von essentia (bzw. substantia)
annehmen, sondern über den Bezug zur theologischen Schöpfungs- und
Heilslehre vornehmlich auch die Konnotation von exempla oder allegoria
erhalten, wenn nicht sogar einer theophania im mystischen Symbolsinne.7
Erst die Neurezeption griechischer und arabischer Philosophie durch
weitere Übersetzungen antiker Autoren führt im 12. Jahrhundert zu einer
„Entdeckung der Natur" neuen Stils, welche nicht mehr vornehmlich
augustinisch-neuplatonisch geprägt ist, sondern in der Gleichsetzung von

4 In diesem Sinne bezeichnet Michel Henry mit „ontologischem (oder phänomenologischem)

Monismus" alles Denken, welches als „griechisches Denken" den Horizont der
theoria oder des „In-der-Welt.seins" nicht zu hinterschreiten vermag; vgl. Inkarnation. Eine
Philosophie des Fleisches. Freiburg/München: München 2002,199-209.

5 Diese Schrift des epikureischen Dichters und Philosophen Lukrez entstand gegen 50 n.
Chr.; lateinisch/deutsche Ausgabe Von der Natur der Dinge (Hg. U.K. Büchser). Stuttgart:
Kröner 1977.

5 Vgl. Artikel „Natur der Sache", in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 6, Sp.

478-482, sowie „Naturrecht", ebd. 559-623.
7 Die maßgeblichen Studien hierzu liegen immer noch vor durch das umfassende Werk

von BALTHASAR, Hans Urs von: Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, 3 Bände. Einsiedeln:
Benzinger 1961-1964.



i66 Rolf Kühn

Piatons „Timaios" und dem Genesisbericht des Alten Testaments die
allgemeine Wechselwirkung der natürlichen Elemente unter dem Gesichtspunkt

der ratio favorisierte. Dieses zunächst durchaus noch an eine
vereinheitlichende anima mundi gebundene „Spiel aller Kräfte" als eines
organischen Ganzen verbindet sich nämlich alsbald mit der rezipierten aristo-
telisch-ptolemäischen Wissenschaft von der Natur als einer natura universalis

(kosmische Kraft) und natura particularis (sublunare Welt), welche
durch eine ununterbrochene Kette von (astrologisch gedachten)
„Ursachen" miteinander verbunden sind. Damit löst sich allmählich das bis
dahin vorherrschende symbolisch-ästhetische Kosmos- oder Schöpfungsverständnis

im westlichen Christentum zugunsten einer relativen
Autonomie der singulären Naturerscheinungen im Einzelnen auf, die als
substantia individua jene res naturae bilden, welche am allgemeinen Natursein

teilhaben. So ist der numerisch einzelne Mensch (hie homo) aufgrund
der Materie, welche die Natur in ihm ist, nur mehr suppositum, während
seine substantia (homo) eine allgemein aus Natur und Form zusammengesetzte

Wirklichkeit darstellt, um auf dieser Grundlage einer
natürlichmateriellen Spezifizierung in einer sich bildenden bürgerlichen Gesellschaft

Medizin, Wissenschaften und Künste für die Heilung von der
infirmitas peccati zu nutzen. Dies ist nicht nur Ausdruck einer neuen,
teilweise schon „technisch" orientierten Naturselbständigkeit, vielmehr
erweist sich hier spätestens ebenfalls der Grundzug aller bisherigen
Naturbestimmung, dass nämlich eine wirkliche Individualität im Rahmen
der Äquivozität der Natur als Prinzip/Werden bzw. der essentia als forma/
materia nicht wirklich begründet werden konnte - und dies gilt
ideengeschichtlich in dem entscheidenden Augenblick, als eine religiös-ästhetische

Weltbetrachtung sich auflöste, die gerade ohne die contemplatio
oder den Glauben des einzelnen empfindenden Menschen nicht denkbar
ist.8

Wenn in der hochscholastischen Folgezeit auch das allgemeine Seiende
als natura communis (Duns Scotus) bzw. die natura als Wesen jedes Dings
und jeder Seele durch Form/Materie (Thomas von Aquin) kontrovers
bestimmt wird, so hält sich damit der unterstrichene äquivoke Status der
individuellen Natur dennoch durch. Denn selbst wenn im 13. Jahrhundert
auch die antike griechische Naturontologie durch eine - letztlich nomina-
listische - Willenslehre Gottes (Wilhelm von Ockham) aufgehoben zu sein

8 Vgl. KÜHN, Rolf: Individuationsprinzip als Sein und Leben. Studien zur originären
Phänomenalisierung. Stuttgart: Kohlhamer 2006, um in der Philosophiegeschichte von
Aristoteles bis Heidegger über Rationalismus und Idealismus sowie klassische Phänomenologie

die konstante Substitution der radikalen Subjektivität durch allgemeines oder
gattungsgebundenes „Natursein" bzw. „Wesen" kritisch offen zu legen. Für das
mittelalterliche Denken der „Natura communis" bzw. „Natura universalis/particularis" vgl. den
entsprechenden Artikel in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 6, Sp. 494-504 u.
5°9~517-



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie"

scheint, wobei sich mehr und mehr auch das Verhältnis von Natur/
Übernatur (Gnade) als theologisches Hauptproblem einstellt, so lässt sich
trotzdem nicht übersehen, dass der Mensch in absoluter Abhängigkeit von
solch göttlichem Willen gerade vor allem ein Schöpfungswesen bleibt, das

außerhalb von Gott gesetzt ist, um in der Schöpfung seine endliche
Existenz zu finden, anstatt durch eine „innergöttliche Geburt" am Leben
Gottes als solchem teilzuhaben, wie die mittelalterliche Mystik diesen
theologischen Absolutismus zu korrigieren versucht.9 Ohne hier weiter auf
die von Hans Blumenberg oder Robert Spaemann diskutierte geschichts-
philosophische These einzugehen, ob unter solch unendlicher Wollensund

Wesensdistanz zwischen Gott und Mensch, die dann spätestens im 18.

Jahrhundert in eine naturhafte „Selbstkonzentrierung" umschlug, nicht
das ausschließliche Programm der neuzeitlichen „Selbstbehauptung" als
wissenschaftliches und gesellschaftliches Projekt mit vorbereitet wird,10 so
herrscht doch weitgehend Konsens darüber, dass die Renaissance schon ab
Nikolaus von Kues die Natur vermehrt als kontinuierliche und vielfältige
Explikation dessen zu verstehen versuchte, was in der Totalität des
Möglichen ewig schon gegenwärtig sei: Gottes Schöpfungskraft habe sich
keineswegs in seiner äußeren Kreation erschöpft, sondern in gewisser
Weise wird jetzt die griechische wie mittelalterliche anima mundi zur
Bewegung Gottes selbst.

Damit war einerseits der Boden für eine neuzeitliche „Relations-
ontologie" anstelle der überkommenen „Substanzontologie" vorbereitet,"
aber indem das Naturprinzip nun in einer gewissen Synthese von Neupla-
tonismus und Aristotelismus den ständigen Übergang der „Kraft" (virtus)
von Potenz in Akt bedeutet, ergeben sich durchaus gleichfalls die
Möglichkeiten eines Vitalismus mit organischer Finalität als immanentem
Zweck, wo das „Leben" zur kosmischen Gestaltungskraft wird: „Was ist die
Natur? Eine Kunst, die die Materie von innen gestaltet (ars intrinsecus
materiam temperans) [...]. Was ist ein Werk der Natur? Der Geist der
Natur in der [mit ihr] verbundenen Materie (naturae mens in coniuncta

9 Vgl. KÜHN, Rolf/LAOUREUX, Sébastian (Hgg.): Meister Eckhart - Erkenntnis und Mystik
des Lebens. Lebensphänomenologische Forschungsbeiträge. Freiburg/München: Alber 2008.
Dies schließt nicht aus, dass gerade die Mystik in Verlängerung der franziskanischen
Bewegung eine intensive Naturbetrachtung und -forschung beeinflusst hat, wie etwa bei
Hildegard von Bingen. - Einen anderen Weg ging Jakob Böhme mit dem Begriff einer „ewig
geistlichen Natur" in Gott, die sich „kontrahiert", um überhaupt erschaffen zu können.
Dieser Sichtweise folgen später Oetinger, Schelling und von Baader, um gleichfalls Spuren
der hellenistischen Gnosis und jüdischen Kabbala zu integrieren, wobei phänomenologisch
die Kategorien des „Erscheinens" schlechthin als Differenz und Transzendenz grundgelegt
werden.

10 Vgl. EßELING, Hans (Hrsg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1981.

11 Vgl. ROHR, Wilfried: Viktor E. Frankls Begriff des Logos. Die Sonderstellung des Sinnes
in Substanz- und Relationsontologie. Freiburg/München: Alber 2009,127-153.



i68 Rolf Kühn

materia)."12 Für weitere Renaissancedenker wie Pico della Mirandola (1463-
1494) vermag der Mensch damit zum „Magier der Natur" zu werden, die
unsere „Mutter" ist, denn die inventio führt technisch-künstlerisch zu
ungewohnten Naturerscheinungen, welche in der Alchemie sogar als eine
„zweite Natur" apostrophiert werden. Der „Künstler-Demiurg" will mithin
bis zur „chaotischen Materie" vor der eigentlichen Schöpfung als
Hervorbringung vordringen, damit der Mensch diese Materie vollende, was bei
Tommaso Campanella (1508-1639) dann dazu führt, dass jedes Ding als

sensus rerum einem „Instinkt" entspricht, welcher im Einzelnen wie
insgesamt als kosmische All-Liebe empfunden werden kann. Wird zudem
bei Giordano Bruno (1548-1600) sogar Gott selber als eine Identität mit der
Materie von unendlich möglichen Welten dargestellt, so ist damit ebenfalls

das neue prinzipielle dynamische Verständnis der Natur vorgezeichnet,

wodurch sich der Materie/Form-Gegensatz der aristotelischen Antike
und christlichen Scholastik eigentlich auflöst, das heißt nicht mehr nur
eine erkenntnistheoretische und ontologische Synthese eingeht, sondern
in hylozoistische Naturdeutungen verwandelt wird.

Dieser organizistischen Auffassung, welche dann erst wieder in der
Romantik aufblühen sollte, setzt sich das 16. und 17. Jahrhundert durch
Kepler, Galilei und Descartes entgegen, wie schon angedeutet wurde, um
die Natur eher nach dem Modell einer mächtigen „Maschine" (Uhrwerk)
zu verstehen, womit die eigentliche neuzeitliche „Naturaufklärung" durch
geometrisch-algebraische Gesetze vorbereitet wird,'3 wo es keine
individuellen Ausnahmen mehr gibt, sondern der „Mechanismus" eines Leibniz',
Hobbes', Boyles und auch frühen Kants ordnet alle Erscheinungsverläufe
als seriell ein, während im Mittelalter jedes Ding in der Natur zumindest
noch an eine „individuelle" Bestimmung als seine spezifische natura
gebunden war, auch wenn diese nicht in einem absolut phänomenologischen

Sinne, sondern nur gemäß eines ousiologischen Hylomorphis-
mus verstanden wurde.

In gewisser Hinsicht hat sich seit dem Rationalismus und Empirismus
des 17. und dann der „Aufklärung" im 18. Jahrhundert das Verhältnis
Gott/Universum in den umgekehrten Bezug von Mensch/Natur radika-
lisiert. Eine eigentliche Ontologie der Natur oder Metaphysik im
mittelalterlichen oder renaissancehaften Sinne ist daher kaum mehr möglich,

12 FlCINO, Marsilio: Theologia platonica de immortalitate animorum XVIII libris
comprehensa IV, 1 (Venedig 1474). Lateinisch-französische Ausgabe von R. Marcel. 3 Bde.
Les classiques de l'humanisme. Textes 3-5). Paris: Société d'Edition „Les belles lettres" 1964-
1970; dt. Teilübersetzung in: Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung. Band 3.
Stuttgart: Metzler 1984.

*3 Vgl. etwa KOYRÉ, Alexandre: Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum
(engl. 1957). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1969, und Blumenberg, Hans: Die Genesis der koper-
nikanischen Welt. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1975; Die Legitimität der Neuzeit (1966).
Frankfurt/M.: Suhrkamp, erw. Aufl. 1988.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 169

sondern der Mensch selbst wird allein mit seinen technisch-ökomomisch
gestaltenden Möglichkeiten zum Ausleger und „Beherrscher der Natur"
(Descartes), womit er sich aber letztlich selber nur noch im Rahmen einer
solchen reduzierten Natur verstehen kann. Auf diese typisch werdende
neuzeitliche Antinomie von Naturalismus versus personaler Freiheitslehre
versuchen dann vornehmlich die Schriften Kants eine Antwort zu geben,
wie sich besonders gut am „Beschluss" zur „Kritik der praktischen
Vernunft" (1788) ablesen lässt, wo es heißt: „Zwei Dinge erfüllen das Ge-
müth mit immer neuer und zunehmender Verwunderung und Ehrfurcht,
je öfter und anhaltender sich das Nachdenken damit beschäftigt: der
bestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir [...]; ich sehe
sie vor mir und verknüpfe sie unmittelbar mit dem Bewusstsein meiner
Existenzen Dieser Aussage, die zunächst eine gewisse Ohnmacht des
Menschen gegenüber dem Kosmos anerkennt, kann aber nicht die Analysen
zur „Kritik der reinen Vernunft" und zur „Urteilskraft" überdecken,
wonach der Mensch sich eher von der „Gängelung" durch die Natur befreit,
um sie zu „fesseln", indem er sie nach allgemein synthetischen oder
objektiven Bewusstseinsgesetzen bestimmt. Dadurch wird die Natur in
formaler Hinsicht zum Inbegriff aller Gegenstände der Erfahrung, wie sie

von der Urteilskraft so erfasst werden können, als ob es ein organisches
System der gesamten Natur gäbe, obwohl die Einheit der Natur (wie sie in
früheren Jahrhunderten ontologisch oder theologisch reklamiert wurde)
kein empirischer Gegenstand zu sein vermag und folglich auch nicht
aufgefunden werden kann.1?

Nach Kants eigener Metaphorik des Richters legt der Mensch mit
anderen Worten der Natur seine Gesetzgebung vor, die auf einer
apriorischen Analyse der Bedingungen jeder „möglichen Erfahrung" beruht, um
die Natur so formal bestimmen zu können, während in der Bestimmung
der Natur als „Dasein der Dinge" ein selbständiger Zug der Natur durchaus
beibehalten wird.16 Man könnte auch sagen, dass Kant hier zwischen dem
Wesen unterscheidet, welchem die Bestimmung des Daseins nicht zugehört

(weil letzteres kein Prädikat erster Stufe ist), und dem Terminus
Natur, zu dem die Bedingung der Existenz (Dasein) gehört. Solange daher

H Kritik der praktischen Vernunft (Kants Werke. Akademie Textausgabe. Band V). Berlin:
De Gruyter 1968, i6if.

'5 Vgl. aus der Kritik der Urteilskraft von 1790 besonders den 2. Teil zur „Kritik der
teleologischen Urteilskraft" einschließlich des „Anhangs" zur „Methodenlehre" der teleologischen

Urteilskraft: Kants Werke Akademie Textausgabe, Band V. Berlin: De Gruyter 1968,

357-415 u. 416-485.
16 Vgl. KANT, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als

Wissenschaft wird auftreten können (1783) (Kants Werke. Akademie Textausgabe. Band IV).
Berlin: De Gruyter 1968, 253-384, hier 294ff. (§ i4ff.), wobei die Auseinandersetzung mit
Hume hier maßgeblich ist, das heißt dessen Kritik „Von der Vorstellung der notwendigen
Verknüpfung" aus Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand (7. Abschnitt) von
1748 (dt. Übers. Hamburg 1973).



Rolf Kühn

die reflektorische Urteilskraft die natürlichen Gebilde unter dem Gesichtspunkt

innerer Zweckmäßigkeit betrachten kann, ist sie dem
Systemcharakter der Vernunft als Vorstellung vermittelbar, so dass sich auf
diesem Weg die „Freiheit der Natur" in dialektischer Weise mit der
„Freiheit des Subjekts" anerkennen lässt. Diesem Ziel dient des Näheren
gerade auch die Unterscheidung der „Metaphysik der Natur" und der
„Metaphysik der Sitten", wo der Weg vom Bereich der Naturproduktion
gemäß einem „Natur-Zweck" und „Zweck der Natur" dadurch zur menschlichen

Handlungswelt vorbereitet wird, um in einer praktisch entworfenen
Idee einer kosmischen Rechtsgemeinschaft über den „kategorischen Imperativ"

die „Hoffnung" auf eine endgültige Erfüllung vernunftgeleiteten
Handelns nicht auszuschließen, sofern sie postulativ letztlich durch Gott
als den Zusammenfall von Gesetz und Macht garantiert wird.
Geschichtlich-politisch setzt sich diese Natur-Synthese in Kants Sinne durch, indem
sich die Vernunft zugleich selbst die höchste Macht beilegt, damit die
Hoffnung im Einsatz für die Vernunft nicht scheitere. In diesem letzteren
Rahmen tritt die Natur zugleich in einem auch pädagogischen Sinne auf,
indem sie die Schwächen des Menschen für die Ziele der Vernunft nutzt,
was später von Hegel als die „List der Vernunft" in der Geschichte als
absolute Dialektik des Geistes entfaltet wird.1? Entscheidend dabei ist, dass

der Fortschrittsgedanke der Moderne damit nicht nur empirisch verankert
ist, sondern die den Fortschritt realisierende Natur wird hier als ein
apriorischer Leitfaden genommen, was dann in der „Kritik der reinen
Vernunft"18 auf höherer Ebene nochmals „im dritten Widerstreit der
transzendentalen Ideen" als Dialektik zwischen Freiheit und
Naturnotwendigkeit ausgetragen wird.

Sind nach Kant somit beide Perspektiven geschichtsphilosophisch und
naturkausal alternierend zu gebrauchen, um das autonome Subjekt und die
Natur mit Blick auf deren objektive Zusammenhänge miteinander zu
versöhnen, so bilden Freiheit und Naturmacht in der Folgezeit eine immer
wieder aufgegriffene Problematik sowohl bei Rousseau^ wie im Deutschen
Idealismus, um sich über den Marxismus bis hin zum Existentialismus bei
Sartre sowie in der „Kritischen Theorie" bei Horkheimer und Adorno
durchzuhalten und in seiner Ambivalenz bzw. „Fraktur" das Gefühl der
(Post-)Moderne weithin noch zu bestimmen.20 Man kann also Kant
paradigmatisch für die gesamte Neuzeit verstehen, denn alle weiteren moder-

x7 Vgl. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Werke 12). Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1970, 49t. (Einleitung).

18 Vgl. Kants Werke. Akademie Textausgabe. Band III. Berlin: De Gruyter 1968, 362-382.
29 Vgl. AUDI, Paul: Rousseau. Une philosophie de l'âme. Paris: PUF 2008.
20 Letzteres wird besonders deutlich im Begriff der „Öko-Technik", die „prothesenhaft"

in Zukunft die „Natur" ersetzen wird, welche es als kôsmos, mundus oder creatio nicht mehr
gebe, sofern man der „Metaphysik-Destruktion" nach DERRIDA, Jacques: Le toucher - Jean-
Luc Nancy. Paris: Galilé 1990, Glauben schenken soll.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 171

nen Philosophien oder Epistemologien, wie Feyerabend oder Rorty
beispielsweise, machen aus der Natur stets den geschichtlichen Ort des
menschlichen Selbst- und Weltverständnisses, auch wenn mit
Behaviorismus und Sozio-Biologie21 die „Natur" auf Triebe ohne eigenständigen

oder immanenten Sinn (Freiheit) reduziert wird, wozu außerdem die
kommunikationstheoretischen (unbewussten) Sprachmodelle bzw. ein
intersubjektiver Pragmatismus treten. Dagegen hatte schon Husserl durch
seine Kritik des Rationalismus wie Naturalismus eine phänomenologische
Neubegründung des Zusammenhangs von Freiheit und Natur durch den
Begriff der Lebenswelt versucht, der ohne Zweifel Subjektivität und Inter-
subjektivität besser miteinander in einer triebintentionalen Gleichur-
sprünglichkeit fundieren kann, aber durch den Primat einer teleologischen
„Selbstverantwortung" als Geschichtsvernunft die Prämissen Kants im
Grunde dennoch fortschreibt.22

Gewiss hat es in der jüngeren Zeit, etwa zwischen 1950 und 1980, gerade
auch im deutschen Sprachraum nicht daran gefehlt, besonders von Seiten
der Biologen für den Finalitätsgedanken in der Natur wieder einen
eigenständigen epistemologischen und philosophischen Stellenwert
zurück zu gewinnen, wie neben Robert Spaemann die Arbeiten von Thure
von Uexküll,23 Adolf Portmann24 und Hans Jonas25 belegen. Aber der
Hauptstrom der Biologie bleibt neo-darwinistisch orientiert, wie es etwa
Aussagen von François Jacob ausweisen, für den der Organismus nur eine
je vorübergehende Gestalt ist, deren Ursprung wie Ziel allein die
Fortpflanzung bilde.26 Da es uns hier nicht möglich ist, die gesamte
gegenwärtige Literatur zur Diskussion von einer fortzuführenden oder wieder zu
begründenden „Naturphilosophie" zu berücksichtigen,2? lassen sich im
Folgenden zumindest heuristische Hinweise dafür geben, wie einerseits auf
die ontologische Verarmung seit der modernen Rationalität geantwortet

21 Vgl. NOWOTNY, Stefan: Der lebendige Körper der Macht und die Stimmen des Lebens.

Lebensphänomenologie und Biopolitikanalyse, in: NOWOTNY, Stefan/STAUDIGL, Michaeli (Hgg.):
Perspektiven des Lebensbegriffs. Randgänge der Phänomenologie. Hildesheim: Olms 2005,
319-344, unter Berücksichtigung der Analysen von Foucault und Agamben.

22 Vgl. Études phénoménologiques 23-24 (1996): Phénoménologie et philosophie de la
Nature, hier 3-8.

23 Vgl. Der Mensch und die Natur. Grundzüge einer Naturphilosophie. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1953.

24 Vgl. u.a. Das Tier als soziales Wesen (1953). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1978.
25 Vgl. The Phenomenon of Life. Towards a Philosophical Biology (New York 1966); dt.

Übers, zuletzt: Das Prinzip Leben. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994, nachdem es zuvor unter
dem Titel Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biologie (Göttingen
1973) erschienen war und breite Rezeption fand.

26 Vgl. La logique du vivant. Paris: Minuit 1982,10.
27 Vgl. den Artikel „Naturphilosophie" in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band

6, Sp. 535-560, mit Literatur bis 1984; für danach etwa: Bulletin d'analyse phénoménologique
6/2 (2010): La Nature vivante.



172 Rolf Kühn

werden könnte und andererseits aber auch die „vitalistischen" Reaktionen
der Romantik des 19. Jahrhunderts (und der sich daran anschließenden
„Lebensphilosophien" wie bei Bergson, Klages, Simmel usw.) angesichts
der analytischen Abstraktion zu vermeiden sind, da sie
politischideologisch zu den größten kollektiven Irrtümern wie Rassismus und
Faschismus mit deren Gewaltpraxis geführt haben. Schopenhauer, der
durchaus mit Recht eine erste phänomenologische Leibphilosophie gegen
den vorstellungsbegrenzten Kantianismus begründete, war nichtsdestoweniger

durch seinen metaphysischen Pessimismus eines blinden „Lebenswillens",

der sich durch die gesamte Natur zöge, mitverantwortlich für
eine solche nihilistische Tendenz in allen Kulturbereichen um die Wende
des 19. zum 20. Jahrhundert. Denn dieser Nihilismus, wie Nietzsche ihn
vorausgesehen hatte, verband sich trotz seiner Berufung auf die „Kräfte"
des Lebens nur allzu leicht mit einer Todesverherrlichung, welche das
einzelne Individuum prinzipiell für unbedeutend erachtete und damit
leicht jedem Kampf- und Zerstörungsmythos durch Krieg oder sonstige
Ausrottung unterwarf.28

Es gibt also ein negatives Erbe der Naturphilosophie, auch wenn sie
sich mit Recht gegen die Einseitigkeiten der modernen Naturwissenschaften

stellte, welche letztlich die „Natur" zur bloßen „Welt" oder
„Materie" eines physikalisch-chemischen Prozesses reduzierten und Freiheit
wie lebendiges Kulturschaffen verkannten. Eine versuchte Neubewertung
der Naturphilosophie (die stets notwendigerweise alle traditionellen und
neueren Erkenntnisaspekte bis hin zur Ethik impliziert) muss angesichts
dieser ideengeschichtlichen Situation mithin Methoden und „Beschreibungen"

entwickeln, welche dem jeweiligen Gesamtphänomen angemessen
sind, um dann gleichzeitig philosophisch hinsichtlich des ontologischen
Status' reflektiert zu werden, was phänomenologisch die ständige Betrachtung

des Zusammenhangs von Methode/Sachgehalt einschließt. Zurzeit ist
man sich der großen Veränderungen bewusst, die über Quantenphysik,
Genetik und Neurowissenschaften29 die Modelle unserer Weltvorstellung
als solcher erschüttern, aber philosophisch ist noch nicht ausreichend -
bzw. prinzipiell - geklärt, wie diese Mutationen unsere Art und Weise des
Denkens selbst verändern, anstatt bloß eine Frage der Epistemologie(n) zu
bleiben, welche oft eine Fortschreibung der alten Erkenntnistheorien sind,

28 Vgl. KÜHN, Rolf: Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphänomenologie
absoluter Subjektivität als Affektivität. Freiburg: Alber 1992, mit den Kapiteln V, 2-4 zu
Schopenhauer, Nietzsche und Freud, die sowohl die radikal phänomenologischen Aspekte,
aber auch die philosophisch wie psychologisch gefahrliche Hypostasierung eines „Naturalismus"

analysieren. Auch heute erlebt Schopenhauers Hauptwerk Die Welt als Wille und

Vorstellung von 1819-1844 (2 Bände. Darmstadt: WBG 1980) wieder eine zweifelhafte Renaissance

in den so genannten „Lebenskunst"-Philosophien.
29 Vgl. FUCHS, Thomas: Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine phänomenologisch-ökolo-

gische Konzeption. Stuttgart: Kohlhammer 2008.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 173

ohne notwendigerweise denselben klassischen Universalitätsanspruch zu
erheben.3° Die Frage wird jedoch in Zukunft vermehrt sein, inwieweit
unsere naturwissenschaftlichen oder hermeneutischen Naturmodelle die
Art und Weise selber bestimmen, wie der Einzelne und die Gesellschaften
in den Welthorizont eingeschrieben werden - und ob dies der einzige
phänomenologische Zugang zu unserem kulturellen Wesensverständnis
sein und bleiben kann. Dem Anspruch der Wissenschaftler selbst nach,
insofern sie sich nicht nur als Vermittler wichtiger technischer Kenntnisse
verstehen, wollen diese ihre Ideen für das menschliche Leben selbst als
bedeutsam diskutiert wissen, wie es sowohl Planck, Heisenberg oder
Monod angestrebt haben, um entweder ein physikalisch-philosophisches
Weltbild3i zu entwerfen bzw. über die Theorie des Genkodes eine
allgemeine „Theorie der lebendigen Systeme" zu vertreten.32 Wir können
aufgrund unseres bisherigen begriffsgeschichtlichen Befundes auch sagen,
dass die Ambiguität der phänomenologischen Grundverhältnisse des
Erscheinens überhaupt geklärt werden muss, um sowohl für die Duplizität
wie Einheit von Mensch/Natur eine kulturrelevante Antwort zu finden, die
neue plausible und lebbare Lebensformen ermöglichen könnte.33 So ist für
die Immanenz anstelle bloß bisheriger Evidenz- oder Intuitionsmodelle zu
plädieren, was keineswegs mit einer Debatte um innere Naturfinalitäten
oder -teleologien gleichzusetzen ist, da es originärer eine transzendentale
Bewusstseinsreduktion gibt, in der alle „Naturaffekte" als Pathos prinzipiell

antizipierbar sind, sofern alle „Erleidensweisen" der natürlichen und
lebendigen Wesen in einer „Aufmerksamkeit für das Leben" selbst erfasst
werden.

2. Problemkreise einer neuen „Naturphilosophie"

Dass eine natura naturata nicht von einer natura naturans zu trennen ist,
impliziert nicht unbedingt einen spinozistischen Monismus und damit
einen immer möglichen Natur-Pantheismus,34 sondern unterstreicht nur

3° Vgl. TINLAND, Frank: Repenser la nature?, in: Études Phénoménologiques 2 (1996) 166-
194.

31 Vgl. PLANCK, Max: Das Weltbild der neuen Physik. Leipzig: Teubner 1929; Physikalische
Abhandlungen. Vorträge. 3 Bände. Braunschweig: Dunkler & Humblot 1958.

32 Vgl. MONOD, Jacques: Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der modernen
Biologie. München: Piper 1971.

33 Vgl. MAESSCHALCK, Marc/KANABUS, Benoît Ghislain: Immanenz und Norm in den
Humanwissenschaften, in: KÜHN, Rolf/MAESSCHALCK, Marc (Hgg.): Ökonomie als ethische
Herausforderung. Lebensphänomenologische Grundlagen. Freiburg: Alber 2008, 191-212, was
gleichzeitig auf einen nicht mehr trennbaren Zusammenhang von Naturphilosophie und
Wirtschaft verweist.

34 Vgl. zu Spinoza: KÜHN, Rolf: Individuationsprinzip als Sein und Leben. Kap. I, 2:
Erprobung des Wesens im ipsum intelligere (S. 75-111), zur weiteren Begriffsgeschichte Artikel



174 Rolf Kühn

die Notwendigkeit, dass der phänomenologische Hervorbringungsmodus
als Selbsterscheinen des Erscheinens zu analysieren bleibt, an das letztlich
jegliche Naturerscheinung im Einzelnen zurückgebunden ist. Denn dass

„Natur" inzwischen wieder als das zu respektierende „Andere" des
Menschen in gewissen Grenzen anerkannt wird (das heißt in einer gewissen
ontologischen Eigenständigkeit gegenüber dem Menschen und seiner
Freiheit, Geschichte und Kultur), impliziert nicht notwendigerweise die
Dekonstruktion, Differenz oder Alteriologie als jene philosophischen
Aufklärungsstrategien, welche heute für die einzig möglichen gehalten werden.

Andererseits vermag auch eine postulierte „Ko-Naturalität" mit der
Natur im Sinne einer gemeinsamen Kosmoswirklichkeit als Hintergrund
oder eine „Naturgeschichte" die Frage unseres Verhältnisses zur Natur
nicht zu lösen,35 obwohl sie sich auf eine lange antike Tradition von Piaton
bis zur Stoa über Aristoteles und den Neuplatonismus berufen kann, wie
wir sahen, da die Abschwächung eines starken (eventuell sogar gnosti-
schen) Dualismus zwischen Mensch/Schöpfung gerade nicht das
Grundverhältnis von Subjektivität/Objektivität ausreichend klärt. So scheint es
nämlich einen radikal phänomenologischen Ab-Grund zwischen all dem
zu geben, was empfinden kann, und dem, was andererseits als „tote Materie"

dieser originärsten aller lebendigen Fähigkeiten beraubt ist, wie es
Descartes' ursprüngliche phänomenologische Lektüre des cogito als passio
zu verstehen gibt.36

Anstatt hier bloß „Interferenzen" zwischen innerer und äußerer
„Erfahrung" zu denken, welche selbstapperzeptiv von den verschiedenen
„auto-poetischen" Ansätzen in der jüngeren Naturphilosophie nicht auf
den Begriff gebracht wird, lässt bei aller „ökologischen" Neuentdeckung
der Natur dieselbe in einer Wahrnehmung aus der Distanz heraus
verharren, auch wenn diese nunmehr in gewisser Weise „naturalisiert" wird.
Denn wie sollen diese „Interferenzen" dann philosophisch untersucht
werden? Es steht zu befürchten, dass die geometrische Reduktion der Natur
hier weiterhin am Werk bleibt, nämlich deren Deutung und Beherrschung
nach dem Modell der Geometrie und Mechanik, welche alle „Erfahrungswahrheit"

einer Regel-Gesetzmäßigkeit unterwerfen, die über numerisch
ausgedrückte Bezüge nicht hinauskommt und weiterhin die „Subjektivität"
als Empfinden, Denken und Ethik niemals zu einer transzendentalen
Ästhetik zurückfinden lässt, welche Kosmos, Universum, Welt wie Natur
(deren Begrifflichkeit zumeist heute synonym geworden ist) ebenfalls als

„Natura natuans/naturata", in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 6, Sp. 504-
509.

35 Dass es daneben auch die Position eines „prometheischen Humanismus" gibt, der den
Menschen als Wesen der „Anti-Natur" versteht, sei hier nicht übergangen; vgl. FeRRY, Luc:
Le nouvel ordre écologique. Paris: Seuil 1992, ohne ihn an gleich lautende Tendenzen im
vorherigen „strukturalistischen Marxismus" (Louis Althusser) zurück binden zu können.

36 Vgl. im Detail KÜHN, Rolf: Leiblichkeit als Lebendigkeit, 142-160.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 175

originär ästhetisches Erscheinen wahrnimmt, um sich entsprechend davon
selbst-affizieren zu lassen.

Eine Interferenztheorie, sei sie naturwissenschaftlich, philosophisch
oder ökologisch-wirtschaftlich, bleibt in letzter Konsequenz noch in jener
Raumvorstellung verhaftet, in welcher die Physik Descartes' und seiner
Nachfolger alle „Kräfte" einschrieben, selbst wenn später die zu einfachen
Modelle klassischer Mechanik wie bei Newton durch experimentelle oder
theoretische „Paradigmenwechsel" modifiziert werden mussten.37 Weder
ein göttlicher noch ein natürlicher „Sinn" (Finalität) widersetzt sich hier
der neuzeitlichen „Natur der Sache", denn eine zu achtende Naturordnung
bleibt dabei insofern ausgeschaltet, wie die Konstanz der Gesetze eine
unberührbare Regelhaftigkeit der „natürlichen Phänomene" garantiert, mit
anderen Worten die empirischen Gesetze von „Ko-Naturalität" oder
„Interferenz". Denn nicht nur der aristotelische Hylemorphismus ist aufgehoben
und damit jegliche Unterscheidung von Potenz und Akt bzw. von Substanz
und Modalität (Spinoza, Schelling), sondern die „Welt" entfaltet sich in
einem homogenen Raum, dessen „Effekte" einem Parallelogramm von reinen
Bewegungskorrelaten entsprechen, ohne dass gefragt würde, wie Maine de
Biran oder Nietzsche es taten, woher überhaupt die Vorstellung einer
„Kraft" rühren kann, wenn sie zuvor nicht leiblich-selbstapperzeptviv
empfunden wurde. Es bleibt also radikal phänomenologisch aufzuweisen, dass
der Verlust der Erde als Weltmitte und der Schöpfungshierarchie von
materiellem und sinnlichem Sein als „individuellen" Wesen (oder als in
Gott gedachten Exemplarideen) noch keineswegs das originärste Phänomen

aller „Konzentration" festgehalten hat,38 welches in der lebendigen
Selbstaffektion besteht, die letztlich die aisthetische Einheit eines insgesamt

„lebendigen Kosmos" ermöglicht, ohne die intentionalen
Transzendenzphänomene der „Welthaftigkeit" dabei zu verkennen. Als
Vermittlungsversuche von Mensch/Natur im Sinne der genannten natürlichen
(inter-referentiellen) Komplementarität spielt außer der hier problema-
tisierten Raumvorstellung (welche bis in Heideggers zeitliches „In-der-
Welt-sein" oder „Zuspiel"39 hineinwirkt) auch jene nicht aufgeklärte Opazität

eine Rolle, die jeden Seele/Körper-Dualismus durchzieht, sei er
griechisch, cartesianisch oder psycho-somatisch. Er konnte schließlich
auch nicht durch Merleau-Pontys Analyse eines „Chiasmus" von Welt- und
Leibsein aufgehoben werden, insofern ihm eine Hypostase des transzen-

37 Vgl. KUHN, Thomas: Die Struktur wissenschaftlicher Revolution. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2006.

38 Dies geht über die „Selbstheit" eines bereits im Stoffwechsel gegebenen „Sich" bei H.
Jonas hinaus, welcher gezwungen bleibt, gleichzeitig die Sorge um den Selbsterhalt der
Identität und die Faktizität der Todesverfallenheit hierbei zu unterstreichen; vgl. Organismus

und Freiheit, yif.
39 Vgl. HANSON, Jeffrey: Michel Henrys Critique of the Limits ofIntuition, in: Studia Phae-

nomenologica 9 (2009) 97-112.



176 Rolf Kühn

dent Sinnlichen zugrunde liegt. Letzteres vermag eine rein phänomenologische

Passibilität als absolutes „Beeindruckt-" oder Affiziertsein nicht in
den Blick zu bekommen, weil sie nicht opak, sondern prinzipiell
unsichtbar ist, ohne dadurch aufzuhören, das originäre Selbsterscheinen
jeglichen Erscheinens zu verwirklichen.4°

Ohne Zweifel kann darauf hingewiesen werden, dass die „Lebensphänomene",

wie sie durch den allpräsenten Physikalismus „vom leichtesten
Atom bis hin zu den größten Körpern des Universums" (Laplace) verkannt
wurden, nicht notwendigerweise auch das philosophische Denken an
diesen Ausschluss gebunden haben, ebenso wenig wie die klassische

Begrenzung einer über die kantischen Vorstellungskategorien vermittelten
Naturphilosophie nicht von allen Denkrichtungen eingehalten wurde -
und dies nicht nur für den bei Kant selbst eröffneten praktischen Bereich
der Freiheit angesichts empirischer Bestimmungen. Immerhin mussten
sowohl Kant wie Husserl Zuflucht zur Empfindung nehmen, um die Trans-
zendentalität selbst impressional in ihrer Operativität aufweisen zu
können, da ohne „Empfindungsmaterie" oder „Hyle" keine Erkenntnis
möglich ist. Aber wenn sich der schon zuvor genannte Merleau-Pontyn im
Anschluss an Bergson für ein „primordiales" oder „wildes Sein" entschließt,
welches weder „Subjekt" noch „Objekt" ist, und dadurch dem Erkenntnisdualismus

entgehen will, so ist damit die „Natur" aus dem klassischen
Rahmen der „Erkenntnisbedingungen" und ihrer jeweiligen Analyse noch
nicht geschlossen genug entlassen. Was nämlich „ist" eine Natur, damit
sich in ihr unsere „Selbstreferenz" überhaupt herausbilden kann, bevor
letztere zur Vorstellung des thetischen Bewusstseins wird? Entspricht das

Außerspielsetzen eines bloßen Objekt-Aktbezugs von Natur/Denken im
Empfinden bereits der „Integralität" der Erfahrung, welche durch die
„Natur" gegeben sein soll, oder bedeutet eine solche Integration nur eine
Variante der zuvor genannten Komplementarität oder Interferenz?
Geschieht dadurch bereits eine „Versöhnung" oder zumindest „Solidarität"
von eigenem „Erleben" der Unmittelbarkeit (Sich oder Selbst vor jeder Ich-
Repräsentation) und einer bisher objektivierten Natur durch die skizzierten

abstrahierenden Denkprozesse der verallgemeinernden oder technischen

Vernunft?
Historisch könnte - zumindest naturphilosophisch - dafür die Erfahrung

in Anspruch genommen werden, welche alle Menschengenerationen
bisher mehr oder weniger deutlich gemacht haben, dass die Natur als

4° Vgl. HENRY, Michel: Inkarnation, Kap. 21.

41 Vgl. Résumés de Cours. Paris: Gallimard 1968, 94t Es bleibt daran zu erinnern, dass

etwa zur selben Zeit auch E. Lévinas den Beibehalt der Hyle durch Husserl als eines der
stärksten Motive für eine berechtigte vor-intentionale Phänomenologie angesehen hat, auch
wenn Lévinas im spezifischen Sinne nie eine „Naturphilosophie", sondern eine „Ethik des
Anderen" entwickelte; vgl. Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und
Sozialphilosophie. Freiburg: Alber 1993, Kap. 3: Der Untergang der Vorstellung (S. 120-139).



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 177

„Mutter" oder „Herrscherin" sich letztlich nicht vom Gang der menschlichen

Dinge berühren ließ und es sich bei allen menschlichen Veränderungen

um keine wesentliche Beeinträchtigung der „Wiederholung" des

„ewig gleichen" Naturverlaufs handelte. Das heißt, es gibt (hier auch allein
naturwissenschaftlich gesehen) eine „Geschichte" der kontinuierlichen
Natur- oder Schöpfungserhaltung als Konstanz der res extensa durch alle
Veränderungen hindurch, was eine Rückwirkung durch das „Werden" der
Lebewesen auf einen solchen stabilisierten Kosmos ausschloss. Aber kaum
ein halbes Jahrhundert nach der Begründung der quantitativen Chemie,
die dieses Erhaltungsgesetz zur Grundlage hatte, wurde das 2. thermo-
dynamische Prinzip entdeckt, welches zunächst als „Degradation" oder
Verlust der Qualität der Energie verstanden wurde, obwohl Gibbes und
Boltzmann ihm bald eine statistische Interpretation gaben: das Gleiten der
geordneten Systeme auf eine Homogenität durch „zufällige" Verteilung der
„befreiten" Elemente hin.42 Bekannterweise hat Henri Bergson bereits
darauf hingewiesen, dass dieses 2. Gesetz der Thermodynamik das
„metaphysischste" aller physikalischen Prinzipien sei, um dadurch auf die
Schwierigkeiten aufmerksam zu machen, welche die Differenziation, Kom-
plexifikation und Organisation der Entwicklung der lebendigen Formen
für eine Integration in eine rein physikalistisch gesehene Natur bildeten.
Bergsons „Emergenztheorie", wie sie später auch von Teilhard de Chardin
befolgt wurde, war eine der Wege, um eine „integrative" Naturphilosophie
zu erreichen, auch wenn sein letztlich „mystischer" élan vital nicht unbedingt

übernommen werden konnte.43
Man kann jedoch die Frage stellen, ob eine Unmittelbarkeit als

Erfahrung der Natur (hier im Sinne von Leben) überhaupt mit der
spezifischen Disziplin einer Naturphilosophie vereinbar ist, sofern letztere
schon immer eine bestimmte Thematisierung des „Seins" darstellt, anstatt
dessen bloße „Eröffnung" einem „anderen Denken" anzuvertrauen,
welches im Sinne Heideggers keinerlei ontischer Regionalwissenschaft mehr
verpflichtet ist.44 Durch die „Biosphäre" als statistisch unwahrscheinliche
Begegnung vor 3 Milliarden Jahren der physikalisch-chemischen Entwick-

42 Diese Problematik lässt sich sehr klar im Denken Simone Weils (1909-1943) ablesen,
die im Anschluss an Stoa, Descartes, Spinoza und Kant die Idee einer absoluten „Welt-
Notwendigkeit" vertrat und daher die physikalischen „Wahrscheinlichkeits"-Hypothesen von
Boltzmann und Planck wissenschaftshermeneutisch zu integrieren versuchte, um die
platonisch-christliche Gegenüberstellung von Notwendigem/Guten für die Neuzeit weiterhin
fruchtbar machen zu können; vgl. Écrits de Marseille 1940-1942 (Œuvres complètes IV/i).
Paris: Gallimard 2009, 99-212: La science et nous; Réflexions à propos de la théorie des

quanta, etc.
43 Vgl. BERGSON, Henri: L'Évolution créatrice (1907), in: Œuvres Paris: Éditions du

Centenaire 1970, 487-812; WORMS, Frédéric: Bergson et les deux sens de la vie. Paris: PUF

2004.
44 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Zur Sache des Denkens. Tübingen: Niemeyer '1988, 1-28: Zeit

und Sein; 61-80: Das Ende der Philosophie und die Sache des Denkens.



i78 Rolf Kühn

lung mit der Herausbildung lebendiger Formen vermag sich vielleicht die
spezifische Lokalität „Erde" als unserer „Natur" im engeren Sinne erklären,
aber ob damit unsere „transzendentale Geburt" in einem rein phänomenologischen

Leben erfasst ist, bleibt eben radikal phänomenologisch gänzlich
offen, da die „Geburt in einer Welt" immer schon die Idee der Welt als
solcher voraussetzt - und mithin konstitutiv aufgewiesen werden muss,
wie Husserl es versuchte. Setzt jedoch die Realität des „Lebens" fraglos die
„Welt" voraus, und damit die scheinbare Selbstverständlichkeit einer
„unmittelbaren" Naturphilosophie? Die Morphogenese ergibt ohne Zweifel
neue Existenzmodalitäten wie das „Werden" oder die „Dauer", welche
Descartes' wie Kants Welt- und Naturverständnis im physikalisch-geometrischen

Sinne übersteigen. Aber die biologische Gestalt impliziert bereits
in ihren einfachsten Molekülen „Leben" vor jeder Anpassung und
Veränderung, mithin auch alle lebendigen Wahrnehmungsprozesse als eines
intensiven „Sich-Selbst-Fühlens" nach H. Jonas,45 welches in der Tat immer
schon „mehr" ist als nur eine „Funktionsleistung", und damit zumindest
einen undifferenzierten Darwinismus hinter sich lässt.

„Regionale Singularität" irdischen Lebens als „Natur" in diesem

genaueren Sinne trotz der Komplexität des geregelten lebendigen Aus-
tauschs mit der „Umwelt" liefert als Konzept naturphilosophischer
„Unmittelbarkeit" höchstens einen Begriff der vielfaltigen Interdependenz
oder Koexistenz (als permanente Austauschprozesse von „Innen" und
„Außen", ein je spezifisches „Milieu" oder „Biotop" zu bilden) zwecks
epistemologischer Annäherung an die Begriffe Materie, Energie und
„Information" - dringt aber keineswegs bis zu einer Phänomenalisierung
als reeller Selbstunmittelbarkeit vor.46 Zumindest ergäbe die Anerkennung
einer aktiven Selbstregulierung der pflanzlichen, tierischen und menschlichen

„Wesen" entgegen der bloßen thermodynamischen „Homogenisierung"

durch „Ent-Differenzierung" ein erneutes Verständnis des conatus
nach Spinoza, um diese „Anstrengung, im Sein zu verharren", noch mehr
als eine wirkliche Phänomenalität der Affektion zu verstehen, welche nicht
nur die jeweilige lebendige Gestalt durch die Konstanz ihrer Bezüge
(Austausch) ergreift, sondern auch als ein immanentes Handeln, das ein
unmittelbares, selbstaffektives „Können zu können" impliziert.47 Mit anderen
Worten muss für die jüngsten Modelle von Selbst-Organisation, Auto-
Poiesis oder Auto-Teleologie die radikal phänomenologische Möglichkeit
eines wirklichen Sich aufgewiesen werden, welches nicht nur numerisch

45 Vgl. Organismus und Freiheit, 162t.
46 Diese Formulierung erfolgt bewusst auch mit Blick auf eine „Systemtheorie", wie sie

umfassender Weise von N. Luhmann intendiert ist; zur Auseinandersetzung vgl. Kattel-
MANN, Sophia: Liebe als Kommunikationsmedium und Affektion. Ein Theorievergleich
zwischen der Systemtheorie von Niklas Luhmann und der Lebensphänomenologie Michel Henrys.
Magisterarbeit Philosophie. TU Dresden 2009 (im Erscheinen).

47 Vgl. bereits unsere Anm. 34.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 179

„Individuum" durch eine gewisse Stabilität und Permanenz ist, wie Edgar
Morin48 bereits von den Atomen an auch für die „physikalischen Wesen"
belegen wollte. Die Frage der Unmittelbarkeit als einer phänomenologisch
effektiven Selbst-Referenz durch die „differenzierte Singularität" mit in-put
und out-put führt mithin zur Problematik der Individualität heute zurück,
wie sie die Naturphilosophie wohl aufzuwerten, aber nicht zu beantworten
vermag, was allerdings mit Frank Tinland kein geringes Ergebnis gegenüber

einer abstrakt analytisch verbleibenden Methodologie in den
Naturwissenschaften darstellt und von Adolf Portmann bereits als „Selbst-
Präsention" angedacht wurde.49

Dies darf nicht im Sinne einer Gesamtprojektion auf die „Finalität" des
Universums allgemein verstanden werden, denn die Biosphäre kann
naturphilosophisch nicht für das ganze Universum stehen, insofern die
Außergewöhnlichkeit unseres irdischen Planeten kein „Zentrum" des
Kosmos darstellt, wie vor Kopernikus und Kepler geglaubt wurde. Die
irdischen Gesetze der Ko-Evolution und Ko-Existenz der Biosphäre erklären

durch die naturwissenschaftlich gegebene Entwicklung der Atome zu
Molekülen und von den Makro-Molekülen zu den ersten einfachen
Lebensformen nur die beobachtbaren Entsprechungen innerhalb unseres
Öko-Systems, ohne dem Menschen eine Antwort auf seine eigene Dialektik
von Leben/Tod vermitteln zu können, sofern man dabei im Bereich der
Empirie stehen bleibt. Die Autopoiese oder „Individuation" in dieser
naturphilosophischen Sichtweise lässt durchaus „teleonomische" Zentren
entstehen, wodurch Entwicklungsprozesse und operative Anpassungsleistungen

erbracht werden, welche sowohl eigene Erhaltungszwecke wie
Steigerungspotenziale implizieren, um einer „feindlichen Umwelt" (mit
ständiger Gefahr eines Rückfalls ins Anorganische) Widerstand leisten zu
können. Aber diese interne Teleonomie, welcher einer diskutierten „Teleo-
logie" des Lebendigen untergeordnet ist, um das vom Leben evolutiv
Erreichte in eine „selbstkonstituierte" Finalität zu erheben, stellt sicher die
Anzeichen einer außergewöhnlichen „lokalen" oder „regionalen" Natur im
Gesamt des Kosmos dar, ohne uns jedoch gleichzeitig phänomenologisch
die immanent affektiv gelebte Empfindung unserer eigenen Unmittelbarkeit

als „Sich" oder „Individuum" wirklich zugänglich machen zu können.
Denn insoweit die naturwissenschaftliche Erklärung (und eine ihr auf
dieser Ebene folgende Naturphilosophie) nur Funktionen des Lebendigen

48 Vgl. La Nature de la nature (Band 1 von La Méthode). Paris: Seuil 1977; wie zur selben
Zeit auch MATURANA, Humberto R.: Erkennen. Die Organisation und Verkörperung von
Wirklichkeit. Ausgewählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie (zus. mit Francesco J. Varela).
Braunschweig: Dunkler & Humblot 1982.

49 Vgl. Portmann, Adolf: Selbstdarstellung als Motiv lebendiger Formbildung, in: Geist
und Werk. Aus der Werkstatt unserer Autoren. Zürich: Artemis 1958.



i8o Rolf Kühn

beschreibt, und nicht das Wesen des Lebendigen selbst, setzt sie eine
Lebensselbstaffektion als solche immer schon voraus.5°

Zum nicht überprüften Apriori der Raumvorstellung in jeder episte-
mologisch orientierten Naturphilosophie gesellt sich natürlich ebenfalls
die Zeitvorstellung, ein „Sich" unter dem Aspekt einer „Geschichte der
Natur" als Werden bzw. spezifischer in der Perspektive der ontologischen
Fragilität aller lebendigen Formen zu sein. Angesichts einer ewigen
Indifferenz des Kosmos scheinen die Anfänge der Natur im Sinne von
„irdischem Leben" einen solch zufälligen Ereignischarakter zu besitzen,
dass die Anfange des Lebens nicht nur als ein „Spiel der Möglichkeiten"
erscheinen, sondern diese Kontingenz wiederholt sich in der Morphogenese,

um trotz einer vorgegebenen Richtung Verzweigungen zu folgen,
welche das Prekäre des Auffindens von günstigen Umweltbedingungen
zeigen. Teleonomie und Teleologie des Lebendigen müssen also stets auf
dem Hintergrund dieser „prekären" Anfangs- und Anpassungssituation
gedacht werden, um naturphilosophisch dem fehlenden „Grund" in der
allgemeinen Ordnung des Kosmos gerecht zu werden, der sich für uns in
seiner Aktualität immer dann zeigt, wenn etwa durch „Naturkatastrophen"
die menschliche Arbeit und Kulturanstrengung wie mit einem Schlag und
ohne weitere Rücksicht seitens der Natur zerstört wird, mithin ohne
weitere Spuren von unserer Aktivität zu hinterlassen. Nicht nur das
Erdbeben von Lissabon bedeutete für alle Intellektuellen der damaligen
Zeit eine bohrende Frage der „Theodizee", auch das gewaltige Erdbeben
von Haiti und in Japan in unseren Tagen konfrontiert uns mit diesem
Grundverhältnis zur Erde, und zwar unabhängig von allen ökologischen
Problematiken durch die überentwickelte Technik.

Die Unvergleichbarkeit zwischen den Kräften, welche ein „natürliches
Gleichgewicht" für die Lebensentstehung und -entfaltung erlaubt haben,
und die ökologisch-klimatischen Distorsionen heute in diesem „Gleichgewicht"

der Natur können also nicht je einseitig betrachtet werden, denn
wenn auch die Entstehung des Lebens auf unserer Erde als unumkehrbar
im kosmischen „Spiel der Möglichkeiten" erscheint, so zeigt sich nunmehr
die ontologische Fragilität des Lebens unter der Möglichkeit einer
Selbstzerstörung desselben Lebens. Wie aber vermag das Leben, welches radikal
phänomenologisch gesehen ständige Selbststeigerung in seiner immanenten

Selbstaffektion ist, das scheinbare Gegenteil seiner selbst zu werden?

5° Vgl. auch MARTINS, Florinda: La phénoménologie de Michel Henry et les questions du

neurologue Damasio, in: BROHM, Jean-Marie/LECLERCQ, Jean (Hgg.): Michel Henry (Les
dossiers H). Lausanne: L'Age d'homme 2009, 426-433, bzw. HENRY, Michel: Affekt und
Subjektivität. Lebensphänomenologische Beiträge zur Psychologie und zum Wesen des Menschen.

Freiburg: Alber 2005, Kap. I, 2: Die Kritik des Subjekts (S. 33-50), die von den Analysen des

„Tod des Subjekt"-Denkens (Freud, Heidegger unter anderem) auf die naturphilosophische
Diskussion in ihrer prinzipiellen Begrenztheit übertragen werden kann, um den Status der
Subjektivität als identisch mit der Lebensselbstaffektion prinzipiell zu erfassen.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 181

Diese äußerste Möglichkeit allen Lebens muss daher von der transzendentalen

Phänomenalisierung des Lebens selbst her beantwortet werden,
das heißt als eine „Subjektivität", welche sich letztlich selbst negiert,
insofern sie sich nicht mehr als selbstempfindendes Leben „will", sondern
nur noch als technisch-abstrakte Selbstregulierung, um auf diesem Wege
das Ende der Geschichte möglicherweise herbeizuführen. Letztere verband
die „Prekarität" des anfanglichen Lebens und die „Beherrschung der Natur"
bisher miteinander, ohne die Folgeerscheinungen gleich mit sehen zu
können, aber durch wissenschaftliche Methodenreduktion und
politischökonomische Kapitalisierung eine ontologische Substitution vollzog,
welche den unmittelbaren Leib/Erde-Bezug aufhob, durch den die
praktische Selbstaffektion die „Natur" als unsere affektive „Geschichte" mit
einbezogt Heute ergibt sich aus dieser Entwicklung nicht nur die
Verantwortung für die Anderen als den kommenden Generationen, sondern
angesichts dieser neuen Dimension lebendiger „Selbstteleologie" die
notwendige transzendentale Aufmerksamkeit für die Natur als eines ordo
communis naturae. Dieser kann nicht nur von einer neuen „Bewusstwer-
dung" innerhalb der sich selbstaufklärenden „rationalen" Vernunft
erwartet werden, welche der Evidenz verhaltet bleibt, sondern die Natur
muss als eine ko-pathische Gemeinschaftlichkeit im Akt des reduktiven
Reflektierens als umfassendes Empfindenkönnen selbst vor aller protentio-
nalen Thematisierung oder Objektivierung bereits mitgegeben sein.

Denn was die Vorstellung im besten Fall zu ergreifen vermag, sind die
komplexen „Interaktionen" einer sich generierenden wie stabilisierenden
Natur, welche sich auf diese Weise (das heißt durch die „Kommunikation"
einer tragenden Ordnung) bis in die Vorstellung selbst hinein durchhält,
um diese in Erinnerung an das Mitsein anderer „Körperwesen" ihre
Grundlage in der Natur nicht verkennen zu lassen. Damit haben wir
jedoch die griechische Hypostase des „Weltseins" nicht verlassen, auch
wenn das raum-zeitliche Netzwerk unserer „natürlichen Bedingungen" für
die genante Vorstellung unendlich ausgeweitet wurde, was die einzelnen
empirischen Naturkenntnisse betrifft. Ein „Sich" erfahrt sich in diesem
Rahmen, selbst wenn es auf die einfachsten Stoffwechselveränderungen
und deren Kontinuität achtet, um „Innen" und „Außen" als Relation,
Austausch oder Integration zu verstehen, als Wesen der Differenz, welches

gezwungen ist, seine Identität be-sorgend zu erringen und durch
unablässige Verschränkungen von Materie und Energie hindurch zu bewahren

51 Vgl. KÜHN, Rolf: Subjektive Praxis und Geschichte. Phänomenologie politischer Aktualität.

Freiburg: Alber 2008. - Mit anderen Worten ist die These von M. Henry aus Die
Barbarei (1987/dt. 1994) zu vertiefen, dass die Selbstzerstörung nicht nur auf einer
natürlichen Fragilität aufruht, sondern im Innersten der Kraft des Lebens selbst mit gegeben ist,
was die entscheidende „Kulturfrage" bleibt.



l82 Rolf Kühn

zu versuchen, an deren Ende der Tod steht.52 Die strukturelle
„Individualität" als raum-zeitliche Singularität, welche auf diese Weise
naturphilosophisch propagiert werden kann, vermag kein wirkliches „Sich" zu
sein, wenn die ständige Selbstdifferenzierung im Differenzgeschehen der
Ablösung vom physikalisch-chemischen Grund selbst vorgezeichnet bleibt.
Auch eine Zeitlichkeit wie Geschichtlichkeit, welche daraufhin durch die
Beziehung der Individuen miteinander die biologische Existenz weiterführen

lässt, kann nicht auf einen phänomenologischen Grund im
transzendentalen Sinne zurückgeführt werden, denn die postulierte Einheit
dieses Grundes, der naturgeschichtlich allen Wesen gemeinsam sein soll,
bleibt der zeitlichen „Sammlung" eines (eventuell „organischen") Gedächtnisses

überliefert, ohne sich selbst jemals als „Grund" selbstaffiziert zu
haben.53

Sind retentionales Gedächtnis wie intentionale Vorstellung ekstatische
Strukturen unseres Bewusstseins im klassisch rationalen wie hermeneu-
tischen Sinne dieses Begriffs, so scheint es nicht möglich zu sein, eine
Naturerfahrung in unmittelbarer Identität mit unsrer affektiven
Selbstapperzeption zu gewinnen, selbst wenn sich der „Beobachter" hinsichtlich
der Welt als multirelationaler „Natur" noch so sehr zurücknehmen sollte,
um jeden „Anthropomorphismus" im methodologischen Sinne zu
vermeiden. Denn es bleibt die radikale Frage, ob die Natur zunächst nicht
selber eine Phänomenalisierungsweise ist, bevor sie in irgendeinem Maße
zu einem „Gegenstand" wird, auch wenn dieser aus dem engen physika-
listischen Paradigma herausgelöst sein sollte, weil dessen Berechtigung in
vielen Bereichen bereits überbordet erscheint, worüber die neuesten
Anpassungsversuche der Neurowissenschaften nicht hinwegtäuschen können.
Wenn die „Sichreferenz" der differenzierten lebendigen Einheiten stets ein
letztes „Sich-Beziehen-Auf' enthält, um überhaupt ein „Selbst" als autos
sein zu können, so gilt es, eine solche berechtigte naturphilosophische
Analyse54 nicht bei der bloß faktuellen Feststellung einer „Ersten
Differenz" stehen zu lassen. Denn im radikal phänomenologischen Leben

gibt es unter transzendentaler Bedingung eine „Selbstrelationalität" desselben

Lebens, welche als originäre Individuierung nicht „Differenz mit etwas
Anderem" impliziert, sondern Bezug zu sich selbst in einer räum- wie

52 Dies ist im Wesentlichen das Ergebnis der Untersuchung Repenser la nature? von
Frank TINLAND, S. 189t.

53 Dass die Frage der Transzendentalität dann ihrerseits nochmals problematisiert
werden muss, liegt auf der Hand; vgl. RAMETTA, Guilio (Hrsg.): Les métamorphoses du trans-
cendantal. Parcours multiples de Kant à Deleuze. Hildesheim: Olms 2009.

54 Vgl. MORIN, Edgar: La vie de la vie (Band 2 von La Méthode). Paris: Seuil 1980; noch
begrenzter tritt eine rein evolutionsgeschichtliche Erkenntnislehre auf: SCHÜLING, Herbert:
Ein Handbuch der evolutionären Erkenntnistheorie. 11 Bände. Hildesheim: Olms 2009, mit
Einzeluntersuchungen zu Sprechen, Messen, Wahrnehmung, Schlussfolgerung, Unterscheiden,

Vorstellen, Automation der Operationen und Zeichengebung.



Zur Heuristik gegenwärtiger „Naturphilosophie" 183

zeitlosen Selbstgenerierung, die nur noch der reinen Passibilität des affektiven

Lebens in seinem steten Ankünftigwerden geschuldet ist.
Die Natur in diese innerste Sphäre aller Phänomenalisierung als

Selbsterscheinen hinein zu nehmen, bedeutet methodologisch gegen-reduktiv,
die Natur aus jeder gegen-ständlichen Betrachtung klassischer oder
moderner Art und Weise zu lösen, um sie in uns als ursprüngliches Leben zu
erproben und dadurch eine pathische Gemeinschaftlichkeit mit allem zu
gewinnen, was „ist". Gibt sich uns unser Leben originär als Affekt und
Gefühl, dann wäre auch ein originäres „Naturgefühl" kein einzelnes
besonders Gefühl mehr, etwa wie im romantischen „Naturerleben", sondern
es würde bedeuten, dass unser rein phänomenologisches Leben von nichts
getrennt ist, was sich uns manifestieren kann, weil ein solches Lebens- als

Naturgefühl zur Selbstaffektion in jeder Erscheinung selbst gehört. Die
augenblicklichen dramatischen Veränderungen im „ökologischen
Gleichgewicht" drängen dialektischer Weise nicht nur zu einem vor-kopernika-
nischen „Geozentrismus" zurück, welcher aus wissenschaftlicher Sicht
überholt zu sein scheint, sondern zu einer prinzipiellen Überwindung der
Natur-Begrenzung seitens der Wissenschaft und Technik als solcher, ohne
in eine rein mythologische oder religiös-kontemplative Weltbetrachtung
zurückfallen zu können. Die „Rückkehr" muss in gewisser Weise sogar
noch grundlegender sein, nämlich hin zu einem „Voraus" des Denkens,
welches die Natur eindeutig ist, um in ihrem letzten immemorialen Voraus
mit dem absolut phänomenologischen Leben selbst identisch zu sein, aus
dem sie hervorgeht. Älter als Koexistenz, Gleichzeitigkeit und Solidarität
von Erde und Natur, um unsere kulturelle Existenz in einer bewusst
gewordenen „Interaktion" weiter führen zu können, ist folglich das
Immémoriale, aus dem die Natur ihrerseits kommt. Letztere ist uns nicht nur in
einem naturphilosophischen Sinne „voraus gegangen", sondern als

physis/natura ist sie selbst ein originäres „Hervorgehen", welches eine
gemeinsame Wesensbestimmung mit unserem phänomenologischen
Leben als solchem darstellt. Dann ist eine Naturphilosophie auf der Höhe
ihrer Geschichte und Zeit nicht nur ein gleichzeitiges Bedenken, dessen,
was wir existentiell „sind", sondern Bedenken des genannten Immemorialen

- allerdings nicht nur als „Spiel der Möglichkeiten" natürlicher
Prozesse, sondern als das Nicht-Erinnerbare schlechthin, welches wesensgemäß

vor allem Denken liegt.55 In diesem Sinne ist die „Natur" eine der

55 Wir führen damit eine frühere Analyse zum ersten „Weltsein" im Empfinden hier
weiter, um den Prozess des Hervorgehens als „Natur" mit in dieses originäre Weltgefühl als
„Naturgefühl" im rein phänomenologischen Sinne hinein zu nehmen; vgl. KÜHN, Rolf: Praxis
der Phänomenologie. Einübungen ins Unvordenkliche. Freiburg; Alber 2009, Kap. I, 4;
Weltsein und Empfinden (104-126). Für einen ähnlichen Versuch zuletzt vgl. REAIDY, Jean:
Michel Henry, la passion de naître. Méditations phénoménologiques sur la naissance. Paris;
L'Harmattan 2009, bes. 211-220. über „Lebenswelt" als Bezug.



184 Rolf Kühn

stärksten philosophischen Motivationen innerhalb einer Selbstbesinnung,
welche sich aus den Vorgaben der eigenen ratio als Evidenz oder Intuition
zu befreien vermag, um in die genannte reine Passibilität einzutauchen,
welche unseren Ursprung als Grund birgt.

Zusammenfassung
Auch in der gegenwärtigen Naturphilosophie wird erkannt, dass die
klassische Verstehensweise unserer näheren und ferneren „Umwelt" über ein
mechanistisches Weltbild, wie es den Naturwissenschaften lange zugrunde
lag, nicht mehr allein angemessen sein kann. Diese notwendige Korrektur,
die gerade im Zusammenhang mit dem Teleologiegedanken des Lebendigen
besonders diskutiert wird, muss jedoch in phänomenologischer Sicht noch
weiter geführt werden, denn es ist die deskriptive Erscheinensvoraussetzung
von Differenz oder Transzendenz im modernen Denken selbst, die in Frage
zu stellen ist, um „Natur" aus einem immanenten Einheitsbegriff heraus
aufzuweisen. Die philosophie- wie geistesgeschichtlichen Sondierungen zu
Antike und Mittelalter sollen dabei bewusst machen, dass diese Zweideutigkeit

von Immanenz/Transzendenz vom griechischen Physis-Begriff über den
christlichen Schöpfungsgedanken bis zur Moderne weiter vererbt wurde und
daher heute mit einer radikalisierten Phänomenologie zu konfrontieren ist,
welche sich zugleich der Verantwortung für eine Einheit von Natur/Kultur in
Zukunft bewusst ist.

Abstract
Contemporary philosophy recognizes that the "environment" cannot be

understood any longer with a mechanistic conception of the world alone.
This is discussed in context with the teleology of the living and descriptive
presupposition of appearance of difference/transcendence in modern thinking,

in order to exhibit "nature" from an immanent unit term. The ancient
philosophy and the middle ages philosophy make conscious that this duality
of Immanence/transcendence is a heritage from the Greek term of physis
that passed through the Christian view of Creation to reach the modernity.
Today this heritage is confronted to the radicalized phenomenology, in order
to take the responsibility ofunifying in the future nature and culture.


	Vom Wandel des Naturbegriffs : zur Heuristik gegenwärtiger "Naturphilosophie"

